





## বর্ষসূচী

৫৯তম বর্ষ (১৩৬৩-মাঘ ছইতে ১৩৬৪-পৌৰ)

### সম্পাদক স্বামী নিরাময়ানন্দ

"উত্তিষ্ঠত জাগ্রত প্রাপ্য বরান্নিবোধত"



উদ্বোধন কার্যালয় ১, উদ্বোধন লেন, বাগবান্ধার, কলিকাতা-৩

প্ৰতি সংখ্যা আট আনা

ার্ষিক মূল্য পাঁচ টাকা

# বৰ্ষসূচী—উদ্বোধন

### মাঘ-১৩৬৩ হইতে পৌ্য-১৩৬৪

### লেশক-লেখিকাগণ ও তাঁখাদের রচনা

| লেথক-লেথিকা ( ব               | ৰ্ণান্মক্রমিক ) |       | বিষয়                                   |          | পূঠা         |
|-------------------------------|-----------------|-------|-----------------------------------------|----------|--------------|
| শ্রীমজুরচন্দ্র ধর             | •••             | •••   | ভ্ৰান্তি (কবিতা)                        |          | ৩৬৩          |
|                               |                 |       | রাণীরাসমণি (ঐ)                          | •••      | 8 ३२         |
| শ্রীপক্ষকুমার বন্দ্যোপাধ্যায় | •••             | •••   | বৈদান্তিক যোগীর মহাপ্রয়াণ .            | • • •    | ৫৮৬          |
| স্বামী অচিস্ত্যানন্দ          | •••             | •••   | নবধা ভক্তি \cdots                       | •••      | 20           |
| •                             |                 |       | রামক্লফ-বিবেকানন্দ-দৃষ্টিতে তথাগত       | বৃদ্ধ    | >99          |
| 'অনিক্ষ' ·                    | •••             | • • • | কেন ? (কবিতা)                           | •••      | ৬৪           |
|                               |                 |       | দ্র ও নিকট ( ঐ )                        |          | ara          |
| শ্ৰীমতী অন্নপূৰ্ণা দেবী       | •••             | •••   | পথ কই ?                                 | •••      | 724          |
| শ্ৰীমপূৰ্বক্বফ ভট্টাচাৰ্য     | •••             | •••   | মনের মান্ত্র কেঁদে ওঠে কেন? (           | কবিতা)   | ₹8           |
|                               |                 |       | কারে আমি চাহিলাম সহসা নিভৃতে            | i ( 👨 )  | > २ ६ ॄ      |
|                               |                 |       | শেষ কোথা কাল-আবৰ্তনে ?                  | ( ক্র )  | :43          |
|                               |                 |       | প্রভাতী সমুদ্রতটে · · ·                 | (亞)      | २ ⊋ 8        |
|                               |                 |       | <b>জনাট্মী−</b> রাতে ···                | ( ক্র )  | 8 0 2        |
|                               |                 |       | শারদ আহ্বান · · ·                       | ( ज़ें ) | 869          |
|                               |                 |       | শ্রীশ্রীমা সারদাদেবী ···                | •••      | ७२७          |
| স্বামী অভেদানন্দ              | •••             | •••   | (वनांख कि ?                             | •••      | 8 <b>9</b> % |
| শ্রীঅমিয়কুমার মজুমদার        | • • •           | • • • | বিজ্ঞান ও ধর্ম · · ·                    | •••      | 894          |
| শ্ৰীমমূল্যবন্ধু মুখোপাধ্যায়  | •••             | • • • | <u>এ</u> প্রশিবানন্দ-শ্বৃতি ···         | •••      | 900          |
| 'আনন্দ'                       | •••             | •••   | শঙ্করাচার্য-জীবন-পরিক্রমা               | •••      | ₹•৯          |
|                               |                 |       | স্বৰ্গাশ্ৰমে সম্ভবাণী \cdots            | • • •    | ৩৭•          |
| শ্ৰীমতী আশাপূৰ্ণা দেবী        | ••              | •••   | অন্ত্ৰাপ (গল্প ) · · ·                  | • • •    | 670          |
| শ্ৰীমতী উধা বস্থ              | •••             | . ••• | <b>ন্ত্রী</b> ন্ত্রীবিষ্ণুপ্রিয়া ··· · | •••      | 4            |
| এন্ আহাম্মদ চৌধুরী            | •••             | •••   | প্রমহংসদেব ও সংসার-জীবন                 | •••      | 90           |
| ওমর আলী                       | •••             | •••   | দৃষ্টি ফিরাও ( কবিতা )                  | • • •    | 282          |
| কাজী মোঃ হাসমৎউল্লাহ          | •••             | •••   | সাধু (কবিতা) ···                        | • • •    | 82           |
| ডক্টর শ্রীকালিদাস নাগ         | •••             | •••   | স্বাধীনতা-শতান্ধী ও বিবেকানন্দ-যুগ      | •••      | 605          |
|                               | ı               |       | নরেন্দ্র-প্রক্তে-প্রস্ক · · ·           | •••      | 9F.          |

| ৫৯৩ম বর্ষ ]               |       | বৰ্ষস্থ6ী— | উদ্বোধন                     |                |        | J.           |
|---------------------------|-------|------------|-----------------------------|----------------|--------|--------------|
| লেখক-লেখিকা               |       |            | বিষয়                       |                |        | পৃষ্ঠা       |
| শ্রীকালিদাস রায়, কবিশেথর | •••   | •••        | শৃঙ্খেসমুক্তি ( কবিতা)      |                | •••    | 729          |
|                           |       |            | অন্ধে অধিকার ( ঐ )          |                | •••    | 9.8          |
|                           |       |            | প্রতীক্ষা (ঐ)               |                | •••    | 605          |
| ÷                         |       |            | জনান্তর (ঐ)                 |                | • • •  | 905          |
| শ্রীকালীপদ কোঙার          | •••   | •••        | জ্ঞান ( কবিতা )             | •••            | •••    | 282          |
| শ্ৰীকালী সময় শ্ৰপিন্চমা  |       | •••        | ব্ৰহ্মানন্দ-শিবানন্দ-প্ৰা   | 137            | •••    | 20           |
| শ্রীকুঞ্জেশর মিশ্র        | •••   | •••        | বিল্বমঙ্গলে গিরিশ-পরি       | ।চিত্তি        | ••     | 288          |
| श्रीकृष्करम् तमन          | •••   | •••        | বাংলাদেশে হুর্গোৎসব         | •••            | •••    | 840          |
| শ্রীকুম্দ্রঞ্জন মল্লিক    | •••   | •••        | মানব-মন ( কবিভা )           |                |        | 896          |
| স্বামী গম্ভীরানন্দ        | •••   | •••        | বলরাম-মন্দিরে এরাফ          | কৃষ্ণ          | > 0    | , 249        |
| শ্রীমতী গৌরী সিংহ         | • • • | •••        | গৌরীমাতা (কবিতা             | )              | •••    | ,580         |
| শ্ৰীচিত্ত দেব             | •••   | •••        | থুঁ <b>জে</b> পাই নাকো ( ৰ  |                | •••    | <b>«•</b> 8  |
| জনৈক৷ আমেরিকান ভক্ত       | •••   |            | স্বামী বিবেকানন্দ-সম্ব      | ন্ধে নৃতন তথ্য | •••    | ७७२          |
| •                         |       |            | ( ইং <b>রেঞ্জী হইতে</b> সংব |                |        |              |
| শ্রীজলধর বিশ্বাস          | •••   | •••        | বিবেকানন্দ ( কবিভা          | )              | •••    | ₹8•          |
| • স্বামী জীবানন্দ         | • • • | •••        | শ্ৰন্ধার শক্তি              | •••            | •••    | <b>७७</b>    |
|                           |       |            | 'আমি' কে ?                  | •••            | • • •  | 202          |
|                           |       |            | কোন্টি প্রশস্ত ?            | •••            | •••    | २७४          |
|                           |       |            | প্রার্থনা—কেন ও ক           | ত প্রকার ?     | •••    | 908          |
|                           |       |            | ভক্তি-পথ                    | •••            | •••    | 8२०          |
|                           |       |            | জননী বিরাটরূপিণী            |                | • • •  | 869          |
|                           |       |            | <b>শরণাগতি</b>              | •••            | •••    | ড়৩২         |
|                           |       |            | কল্পতক শ্রীরামকৃষ্ণ         | •••            | •••    | 924          |
| শ্রীতারকচন্দ্র রায়       | •••   | •••        | গায়ত্রী                    | •••            | •••    | 8 9 5        |
| ব্ৰহ্মচারী তেজচৈতক্য      | •••   | •••        | সম্ভ জ্ঞানেশ্বর             | •••            |        | ৮, ७१७       |
| স্বামী তেজসানন্দ          | • • • | •••        | রামক্বঞ্চ-সক্তেবর সংগি      |                |        | 0, 440       |
| শ্রীমতী দিবাপ্রভা ভরালী   | •••   | •••        | প্রশন্তি                    |                | বিভা ) | २७१          |
|                           |       |            | তুমি আছ, এই শুধু            |                |        | 8 <i>७</i> ७ |
|                           |       |            | মা ,                        |                | ্র)    | ७७४          |
| শ্রীদিলীপকুমার রায়       | • • • | •••        | তোমার কুপা                  | (ক্বিতা)       |        | ৩৭           |
|                           |       |            | শ্রীরামক্বঞ্চ-কথিকা         | (B)            |        | ર, ૭৮૭       |
|                           |       |            | একান্তিকা                   | (জ)            |        | 825          |
|                           |       |            | কে বড় ?                    | (豆)            | •••    | 8 4 %        |
|                           |       |            |                             |                |        |              |

| লেখক-লেথিকা                   |     |       | <b>विष</b> ग्र                        |             | পৃষ্ঠা         |
|-------------------------------|-----|-------|---------------------------------------|-------------|----------------|
| শ্রীদিলীপকুমার রায়           | ••• | •••   | রাধা-হিয়া (কবিতা)                    | ••          | ৬৪৭            |
| 'দীপক্ষর' ···                 | ••• | •••   | व्षत्र धर्म                           | •••         | <sup>১৮२</sup> |
| শ্রীমতী দীপালী মুখোপাধ্যায়   |     | •••   | শ্রীরামক্কঞ্জীবনে নারীর স্থান         | •••         | २ ৫ •          |
| শ্রীদেবীপ্রসাদ ভট্টাচার্য     | ••• | •••   | 'লহ মোর প্রণতি আভূমি' (কবিতা)         | •••         | 9>             |
| শ্রীদারকানাথ জ্যোতিভূষিণ      | ••• | •••   | বিশেষ্য ও বিশেষণ (কবিতা)              | ••          | 44             |
| শ্রীনগেক্তনাথ মুখোপাধ্যায়    | ••• | •••   | শ্রীশ্রীদারদা-গুতি ( স্বর্গলিপিসহ )   |             | <b>666</b>     |
| শ্রীনরেশচন্দ্র মজুমদার        | ••• | •••   | 'মরম না জানে, ধরম বাধানে'             | •••         | 808            |
| चीमजी निमनी धाय               | ••• | •••   | সত্যের সাধনা · · ·                    | •••         | २ €            |
| শ্রীনারায়ণ পাত্র             | ••• | •••   | ইতিহাস-পর্যটক কবি আমি ( কবিতা )       | •••         | <b>३२</b> ४    |
| শ্রীনারায়ণ মুখোপাধ্যায়      | ••• | • • • | তুই আমি (কবিতা)                       | •••         | b ¢            |
| স্বামী নির্বৈরানন্দ           | ••• | •••   | কৈলাস ও মানস-সরোবর                    | •••         | ৫२७            |
| শ্রীনীরদবরণ বহু               | ••• | •••   | প্রাথমিক শিক্ষা ও শিক্ষার্থী "        | •••         | २७             |
| শ্রীনীলকান্ত রায়             | ••• | • • • | প্রকৃতি-সন্ধানী বিভৃতিভৃষণ            | •••         | २৫३            |
| 'প্ৰিক' ···                   | ••• | •••   | স্বামীজীর দান · · ·                   | •••         | ৩৮             |
| স্বামী পবিত্রানন্দ            | ••• | •••   | ধ্যান ও প্রার্থনা (ইংরেন্সীর অন্তবাদ) | •••         | 69             |
| শ্রীপুলকেন্দু সিংহ            | ••• | •••   | চেনা ও অচেনা (কবিতা)                  | • • •       | 0) D.          |
| শ্ৰীপ্ৰণৰ ৰোষ                 | ••• | •••   | উনবিংশ শতাকীর মানস-ভূমি               | •••         | 82             |
|                               |     |       | খামীজীর কবিতার পটভূমি                 | •••         | >60            |
|                               |     |       | বোধি-পূর্ণিমা (কবিতা)                 | •••         | >98            |
|                               |     |       | चामीकोत 'পতাवनी'. ···                 | •••         | <b>્ર</b> •    |
|                               |     |       | কৰি বিভাপতি                           | •••         | <b>8 2</b> 8   |
|                               |     |       | মন ও জীবন (কবিতা)                     | •••         | 849            |
| শ্রীমতী প্রতিমা বন্দোপাধাায়  | ••• | •••   | মৃক্তির প্রার্থনা (কবিতা)             | •••         | ७৮१            |
| শ্ৰীমতী প্ৰভাবতী দেবী সরস্বতী | ••• | •••   | মায়ের পরিচয় · · ·                   | •••         | >•७            |
|                               |     |       | 'আলো—আরও আলো—' (কবি                   | <b>ভ</b> 1) | 6 . 8          |
| প্রপ্রভাগচন্দ্র কর            | ••• | •••   | কৃটির-শিল্পে সাবান · · ·              | •••         | 095            |
| শ্রীমতী প্রীতিময়ী কর         | ••• | •••   | এই পরিচয় তোমার সাথে ? ( কবিং         | 51)         | 8 > 8          |
|                               |     |       | স্বামী বিজ্ঞানাননের স্বৃতি            | •••         | 97O            |
| ষামী প্রেমেশানন্দ             | ••• | •••   | শ্ৰীরামক্বফ-পার্ষদ-বন্দনা (কবিতা)     |             | 695            |
| শ্ৰীবলাই দেবশৰ্মা             | ••• | •••   | সমাঞ্চ-জীবনে ভোগ ও ত্যাগ              | •••         | 30)            |
| শ্রীবাব্রাম বন্দ্যোপাধ্যায়   | ••• | •••   | শ্রীরামক্বফ্ট-উপদেশের একদিক           | ***         | ₽8             |
| শ্ৰীবিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়    | ••• | •••   | य्नभ्रक्ष विदवकानम · · ·              | •••         | >•             |
|                               |     |       | তেষাং স্থুথং শাখতং নেত্রেষাম্         | • • •       | >२ ६           |

| লেথক-লেখিকা                    |       |         | বিষয়                                    |            | পৃষ্ঠা          |    |
|--------------------------------|-------|---------|------------------------------------------|------------|-----------------|----|
| শ্রীমহেন্দ্রকুমার চৌধুরী       | •••   | •••     | শ্রীম-শ্বৃতি · · ·                       | •••        | ७১१             |    |
| শ্ৰীমুক্তিপদ বন্দ্যোপাধ্যায়   | •••   | •••     | ঐ স্থন্দর আসে! ( কবিতা)                  | •••        | २०७             |    |
| স্বামী মৈথিল্যানন্দ            |       |         | শ্রীক্লঞ্চের মহামুভবতা ···               | •••        | 8 > ¢           |    |
|                                |       |         | জননী প্রকৃতিদেবী · · ·                   | •••        | 800             |    |
|                                |       |         | রাজর্ষি ডেভিড ও তাঁহার গাঁত-সংহি         | <b>ত</b> 1 | ৬৬৯             |    |
| মোহমান দাউন · · ·              | ***   | •••     | তুমি সাথী ( কবিতা )                      |            | ٥٥٠             |    |
| শ্রীযতি প্রসাদ বন্দ্যোপাধ্যায় | •••   | • • •   | 'কীডিঃ শ্রীধাক্ চ নারীণাম্'              | •••        | २६७             |    |
| ডাঃ যতীক্সনাথ বোষাল            | ••    | • • • • | স্বপ্ল-সম্বন্ধে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্তা মত  | •••        | ৬৮২             |    |
| ডক্টর শ্রীযতীক্রবিমল চৌধুরী    | • • • | • • •   | শ্রীল কবি কর্ণপুর গোস্বামী ও তদীয়       | কীতি       | <b>&gt;</b> >>  |    |
|                                |       |         | শ্রীশ্রীরামক্বঞ্জন্তি: (সাত্রবাদ সংস্কৃত | স্থোত্ৰ)   | ೨೨೨             |    |
|                                |       |         | মহালয়া-তত্ত্ব · · ·                     | •••        | 8 <b>८</b> २    |    |
|                                |       |         | মহিমাৰিতা শ্ৰীশ্ৰীদীপাৰিতা               | •••        | <b>«8»</b>      |    |
| শ্রীযোগীক্রনাথ মজুমদার         | •••   | •••     | হু:থের পারে ( কবিতা )                    | •••        | > b a           |    |
| েধাগেক্রনাথ বাষ                | •••   | •••     | অবতার …                                  | • • •      | ລຸ              |    |
| শ্রীযোগেশচন্দ্র মজ্মদার        | •••   | • • •   | কবীর-বাণী ( কবিতা )…                     | ४०४        | , ৬১৯           |    |
| শ্ৰীরঘুনাথ ভট্টাচার্য          | •••   | •••     | আচাৰ্য শঙ্করের শিক্ষাপদ্ধতি              | • • •      | 5 • 2           | •  |
| শ্রীরবি গুপ্ত · · ·            | •••   | •••     | চাঁদ ও পৃথিবী (কবিতা)                    | •••        | 67              |    |
| •                              |       |         | টানো আমায় তোমায় পানে ( ঐ )             | •••        | <b>( • &gt;</b> |    |
| শ্রীরমণীকুমার দতগুপ্ত          | •••   | • • •   | প্রাচীন ভারতে হুভিক্ষের প্রতীকার-        | ব্যবস্থা   | ৩৬৪             |    |
|                                |       |         | দেবীপুজার ধারাবাহিকতা                    | • • •      | 643             |    |
| ভক্টর শ্রীমতী রমা চৌধুরী       | •••   | •••     | শঙ্কর-মতে অগতের মিথ্যাত্ব                | •••        | 08F             |    |
|                                |       |         | <b>"क्द्र-</b> पर्नत 'मिथ्रा'            | 8 9 2      | , ७२०           |    |
| ডক্টর শ্রীরাধাগোবিন্দ বসাক     | •••   | • • •   | গোতম বুদ্ধের সাধনা · · ·                 | ৫৩৭        | , ৬১৬           |    |
| শ্ৰীরাসমোহন চক্রবর্তী          | •••   | •••     | বৌদ্ধর্মে সাধনতত্ত্ব · · ·               | ***        | 740             |    |
| রেন্ধাউল করিম 🚥                | •••   | •••     | শক্তির উৎস                               | •••        | <b>৫৬</b> ৩     |    |
| শ্রীলক্ষীশ্বর সিংহ · · ·       | •••   | •••     | ভারতের শিক্ষা-প্রগতিতে শিল্পের স্থ       | ান         | •••             |    |
| শ্রীশঙ্করী প্রসাদ বহু          | •••   | •••     | বিবেকানন্দের তিনটি ফটো                   | •••        | ৭৬              | r) |
| শ্ৰীশচীন দেনগুপ্ত              | •••   | •••     | অন্ধ (কবিতা) ···                         | •••        | > C b           |    |
| ৺শরচ্চন্দ্র চক্রবর্তী          | •••   | •••     | বেদান্তে কাহার অধিকার?                   | • • •      | २०१             |    |
| শ্রীশশাঙ্কশেথর চক্রবর্তী       | •••   | •••     | বুদ্ধবাণী (কবিভা)                        | •••        | ১৮৬             |    |
|                                |       |         | তিমিরাভিদার (ঐ)                          | •••        | ach             |    |
|                                |       |         | জ্বাগে ঐ ক্লেছের আহ্বান ( ঐ )            | •••        | 474             |    |
|                                |       |         | ক্ষেগেছ জগন্মাতা (ঐ)                     | •••        | ৬৽ঀ             |    |

| <b>লে</b> থক-লে <b>খি</b> ক                 |       | বিষয়                                  |            | পৃষ্ঠা      |
|---------------------------------------------|-------|----------------------------------------|------------|-------------|
| শ্ৰীশান্তশীল দাশ                            | •••   | নিঃসংশয় ( কবিভা )                     | •••        | ১৬৩         |
|                                             |       | পরিচয় (ঐ) …                           | •••        | ۰,د         |
|                                             |       | আমার স্থন্দর ( ঐ ) 🕠                   |            | ebb         |
| শ্রীশান্তিকুমার মিত্র                       | •••   | অবতার-প্রসঙ্গে 'শ্রীম'                 | •••        | ১৩৬         |
| শ্রীশিবপদ চক্রবর্তী                         | •••   | যৌক্তিক দৃষ্টিবাদ ও ধর্মবিশ্বাস        | •••        | ٥٠٥         |
| শ্রীশিবপদ গুর                               | •••   | স্থপ্ন ও জাগরণ ( কবিতা )               |            | ७ऽ७         |
| শ্ৰীশীলানন্দ ব্ৰহ্মচায়ী                    |       | বৃদ্ধ                                  |            | २०৮         |
| শ্রীমতী শুক্লা মজুম্লার                     | •••   | ভপোবনে ( কবিভা ) …                     |            | 99.9        |
| স্বামী শুদ্ধস্থানন্দ                        | •••   | সাধু জ্ঞানসম্বন্ধর্ · · ·              | ٥٢٥,       | 002         |
| ' <b>ভ</b> ভ ওপু'                           | • • • | আলোক-শরৎ ( কবিতা )                     | ••         | 805         |
| শ্রীশৈলদের চটোপাধ্যায়                      | •••   | অপরপ (কবিতা) · · ·                     | •••        | >৩৫         |
| স্বামী শ্রদ্ধানন্দ · · ·                    | •••   | যাত্রীর চিঠি · · ·                     | २७৮,       | 250         |
|                                             |       | কেমন করিয়া ডাকিব ?                    | •••        | 8 o ≷       |
|                                             |       | 'টাহো'র তীরে বেদান্ত-কুটীর             |            | ۵:۵         |
|                                             |       | সামঞ্জন্ত — কেন এবং কোথায় ?           | • • •      | &p <b>F</b> |
| ভক্টর শ্রীপক্ষিদানন্দ ধর                    | •••   | জাগ্ৰত জাপান · · ·                     |            | ৫৬৭         |
| <b>ভক্তর শ্রীস</b> ্থীশচন্দ্র চট্টোপাধ্যায় | •••   | ভারতীয় দর্শনের উদার ও সমন্বয়ী দূৰ্   | ष्टे छन्नी | F&8         |
| শ্র <b>সভ্যেক্তমে</b> হন <b>শর্ম</b> রোয    | •••   | শ্সাযুগ ও দেবাধর্ম                     |            | ৬৯২         |
| খামী সমুদ্ধানন্দ                            | • • • | মনুষ্যত্ত-বিকাশে বেদান্ত               |            | 342         |
| শ্রীমতী সাস্থ <i>না</i> দা <b>শগুপ্ত</b>    | • • • | ইতিহাদের <b>সর</b> ণী—কালাস্কর ও বর্তম | ান ভারত    | <b>«</b> 99 |
| শ্রীদাবিত্তী প্রদন্ন চট্টোপাধ্যায়          | •••   | ধ্যানের ঠাকুর ( কবিতা )                | •••        | ٥٩٥         |
| খামী সিদ্ধানন্দ                             | •••   | খামী অভুতানল-প্ৰদঙ্গ                   |            | دده         |
| শ্রীমতী স্থলতা হাজ্য                        | •••   | কেমনে চাহিব স্থুখ ? ( কবিতা )          | •••        | ৬৭২         |
| শ্রীস্থাময় বন্দ্যোপাধ্যায়                 | •••   | দক্ষিণেশ্বর ( কবিতা )                  | •••        | 9 @         |
|                                             |       | মা ভবতারিণী (ঐ)                        | • • •      | २४९         |
|                                             |       | মা সারদা (ঐ)                           | •••        | ৬১২         |
| শ্রী সুধীর শুপ্ত                            | • • • | জ্যোতির জোয়ার ( কবিতা )               | •••        | ৩৬৬         |
|                                             |       | জনপদ (ঐ)                               | •••        | ৬৮১         |
| শ্রীস্থনীলকুমার লাহিড়ী                     | •••   | গ্রশামৃত ( কবিতা )                     | •••        | २७८         |
| স্থৃষ্ঠিয়া কামাল                           | •••   | ভারাই ভো মানব মহান্ ( কবিভা )          | •••        | २००         |
| শ্ৰীস্থবোধ রায়                             | •••   | মহাতপব্দিনী গৌরী-মা                    | •••        | >82         |
| শ্ৰীপ্তত মুখোপাধায়                         | •••   | মঙ্গবাত্ৰী ( কবিতা )                   | •••        | २ऽ७         |
| শ্রীস্থরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী                 | •••   | শ্রীরামক্বকে মহাপ্রভুর ভাব             | •••        | 999         |

| লেথক-লেখিকা                     |       |             | বিষয়                              | পৃষ্ঠা      |  |
|---------------------------------|-------|-------------|------------------------------------|-------------|--|
| শ্রীম্বরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী     | •••   | •••         | 'মহাবিভা মহামায়া'                 | ··· 8A8     |  |
|                                 |       |             | শ্রীরামক্নফের বরাভয়মূতি           | ৽৽৽ ৫৭৩     |  |
| শ্রীহ্মরন্ত্রমোহন দে            | •••   | •••         | চির-আনন্দময় ( কবিতা )             | ৪২৩         |  |
| শ্ৰীস্থশীলক্বফ দাশগুপ্ত         | •••   | •••         | রবীন্দ্র-কাব্যে তুঃ <b>ধতত্ত্ব</b> | ••• ₹•8     |  |
| শামী স্ত্রানন্দ                 | •••   | •••         | <b>তি</b> যুগীনারায়ণ              | ••• 8₹₩     |  |
| শ্রীমতী স্নেহলতা দাশগুপ্তা      | •••   | •••         | প্রতিমা-পূজার প্রয়োজন             | ··· (%)     |  |
| শ্রীহারাধন রক্ষিত               | •••   | •••         | উৎসবের তাৎপর্য · · ·               | >8%         |  |
| রামী হির্ণায়ানন্দ              | ***   | •••         | শ্রীশ্রীপারদামণিদেবীর স্বরূপ-রহস্ত | 849         |  |
| শ্ৰীহিমাংশু গঙ্গোপাধায়         | •••   | •••         | আকাজ্ঞা (কবিতা)                    | 647         |  |
| বিষয়                           |       | পৃষ্ঠা      | কথাপ্রসঙ্গে                        |             |  |
| শ্লোকামুবাদ:                    |       |             | বৃদ্ধ ও শংকর · · ·                 | >98         |  |
| অনাহত আহ্বান ···                | • • • | ৩৩৭         | ভারতাত্মা শ্রীকৃষ্ণ                | ৩৯ <b>৭</b> |  |
| 'এতাবানব্যয়ো ধৰ্ম:'            |       | ৬৫৭         | ভারতের বৃদ্ধ \cdots                | ٠٠٠ ٩       |  |
| কল্যাণ-ভাবনা ···                |       | >65         | মাতৃ-উপাসনা · · ·                  | 84 •        |  |
| कानी कत्रानी                    |       | <b>484</b>  | শ্ৰীক্বফটেতন্ত্ৰ · · ·             | •••         |  |
| জীবন্যুদ্ধে জয়ের উপায়         | •••   | >           | <b>শ্রীরামকৃষ্ণ-জন্মোৎস</b> ব      | ٠٠٠ ۽ ٢٩    |  |
| দেবীর আত্মপ্রকাশ ···            | •••   | 88>         | স্বামীজীর যুগ · · ·                | ٠٠٠ ۶       |  |
| প্রার্থনা · · ·                 | •••   | >>0         | অকান্য :                           |             |  |
| শায়ের স্বরূপ · · ·             |       | ৬•১         | স্বামী প্রেমানন্দের হুইথানি পত্র   |             |  |
| লীলাবতরণ ···                    | •••   | ۹۹          | স্বামী সিদ্ধেশ্বরানন্দ (জীবনকথা    | ) ७०३       |  |
| শ্রী গুকর দক্ষিণামৃতি · · ·     | •••   | २४५         | চিত্র-পরিচয় ( পূজাসংখ্যায় )      | ٠٠٠         |  |
| স্ব-রচিত নাট্যে ···             | •••   | <b>२२</b> € | শ্রীরামক্ষ্ণ মিশন সেবাকার্য ( আ    | वन्न) ७०५   |  |
| কথাপ্রসঙ্গে ঃ                   |       |             | গ্রাহকগণের প্রতি নিবেদন            | ••• ৬৫২     |  |
| অবতার-উপাসনা · · ·              | •••   | 926         | দেহত্যাগ-সংবাদঃ                    |             |  |
| অসপত সমালোচনা ···               | •••   | >9>         | —স্বামী অবিনাশাননকীর               | (0          |  |
| আণবিক যুগ ও বিশ্বশান্তি         | •••   | <b>२४</b> २ | — " অরপাননজীর                      | ٠٠٠ >٩٤     |  |
| আবাসিক বিভায়তন                 | •••   | <b>७</b> 8२ | — " शिक्षधतानमधीत                  | ٠٠٠ ١٩٤     |  |
| আমাদের বর্ষারম্ভ ···            | •••   | ર           | — ৢ রাঘবানন্দ্রীর                  | २৮৮         |  |
| উচ্চশিক্ষার উদ্দেশ্য ও দায়িত্ব | •••   | >>8         | — ৣ আভানক্ষীর                      | ٠٠٠         |  |
| গ্রাম-উন্নয়ন · · ·             |       | ৬           | — " ও <b>জ্গানন্দজী</b> র          | ··· ৬৬১     |  |
| জগৎ কি ধ্বংসের পথে ?            | ***   | २२७         | সমালোচনা                           |             |  |
| জাতি ও জাতিভেদ ···              | • • • | <b>૭</b> ૨  | ¢>, >•¢, >७३, २১१, २९८             | ୍ ୯୭୫ ଅକ୍ଷ  |  |
| कीरन ଓ पर्मन · · ·              | •••   | ৩৩৮         | 88>, ৫৯৩, ৬৫২, ৭•٩                 | , 300, 300, |  |
| ধর্ম ও সাম্প্রবায়িকতা          | •••   | ७•२         |                                    |             |  |
| নৃতন বৰ্ষ-গণনা ···              | ***   | 290         | শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবা        |             |  |
| নৃতন মাহৰ জীরামক্রফ             | •••   | er          | 68, 303, 336, 220, 29              |             |  |
| श्रक्षभी म                      | •••   | 933         | 888, 480, 426, 840, 940, 901       | 7           |  |
| প্রশস্ত পথের সন্ধানে            | ***   | 664         | বিবিধ সংবাদ                        |             |  |
| বিজ্ঞান ও নীতিজ্ঞান             | •••   | €8₩         | <b>(4,</b> ))), )&b, २२८, २१।      |             |  |
| বিজ্ঞানের পুনর্জন্ম · · ·       | •••   | . 8         | 886, 488, 422, 646, 955            |             |  |
|                                 |       |             |                                    |             |  |



्क:त्व



## জীবন্যুদ্ধে জয়ের উপায়

যাবন্ন কায়-রপমাত্মবশোপকল্পং
ধতে গরিষ্ঠচরণার্চনয়া নিশাতম্।
জ্ঞানাসিমচ্যুতবলো দধদন্তশক্রঃ
স্থানন্দতুষ্ট উপশান্ত ইদং বিজহাং॥
নোচেং প্রমন্তমসদিন্দ্রিয়বাজিস্তা
নীজাংপথং বিষয়দস্মুষ্ নিক্ষিপন্তি।
তে দন্তবঃ সহয়সূত্মমুং তমোহন্ধে
সংসারকৃপ উক্মৃত্যুভয়ে ক্ষিপন্তি॥

—শ্রীমন্তাগবত, ৭।১৫।৪৫, ৪৬

জীবন যুদ্ধে মাহ্যবের দেহ যেন রপ, আর আত্মবশবর্তী ইন্দ্রিয়গণ তাহার উপকরণ। যতদিন দেহ ধারণ করিতে হয় ততদিন শ্রেষ্ঠ গুরুগণের চরণদেবা দারা শাণিত জ্ঞানরূপ অসি ধারণপূর্বক ভগবান অচ্যতের শক্তি আত্রয় করিলেই ত্রিগুণাত্মক রাগদেব শোক মোহ হিংসা ভয় প্রভৃতি শক্রগণ পরাজিত হইবে, তথন নিরুদ্বিচিত্তে আত্মানন্দে অবস্থান করিয়া ঐ রথাদিকে উপেক্ষা করা ঘাইবে।

ভগবানকে আশ্রম করিতে পারিলেই শান্তি, যে পর্যন্ত তাঁহার চরপক্ষমণে মতি সে পর্যন্ত কোন ভয়ই নাই। নতুবা, বহিমু খ ইন্দ্রিয়রূপ অখগণ ও বৃদ্ধিরূপ সারথি সেই প্রমন্ত ব্যক্তিকে বিপথে প্রবৃদ্ধিরূপ পরিচালিত করিবা রূপরসাদি বিষয়রূপ দফ্যদলমধ্যে নিক্ষেপ করিবে; এবং সেই দফ্যগণ অখ ও সারথির সহিত ঐ ব্যক্তিকে অদ্ধকারময় ক্মায়ত্যুরূপ সংশারকৃপে কেলিয়া দিবে—বেখানে আছে বারংবার শুরুজর মৃত্যুভর।

### কথাপ্রসঙ্গে

#### আমাদের বর্ষারস্ত

এই সংখ্যায় উদ্বোধনের ১৯তম বর্ষের শুভারন্ত। আমরা জগদীখরের আশীর্বাদ এবং স্থুধী পাঠক-পাঠিকা, লেখক-লেখিকা এবং আমাদের হিতা-কাজ্ফী বন্ধগণের আন্তরিক প্রীতি ও সহযোগিতা কামনা করিয়া নৃতন বৎসরের কার্যে ব্রতী হইলাম। ৰুগাচাৰ্য স্থামী বিবেকানন্দ ৫৮ বৎসর আগে এই লোককলাণবতী পত্তিকার প্রতিষ্ঠা করিয়া যান। স্থাপিকাল আমরা তাঁহারই আদর্শ সর্বদা স্থতিপথে রাশিয়া মাত্রবের ব্যষ্টিগত ও সমষ্টিগত উন্নতির জ্ঞা. সভ্য, শুচিন্তা, সংযম, আত্মত্যাগ, মৈত্রী, সেবা, শান্তি ও ধর্মসমন্ত্রের কথা আলোচনা করিয়া আসিতেছি। দেশে ও বিদেশে, সমাজে ও রাষ্ট্রে কত বিপ্লৰ আসিয়াছে ও গিয়াছে, কিন্তু আমাদের ব্রত ও কর্মধারার পরিবর্তন বা বিয়তি ঘটিবার কোন ক্ষেত্র উপস্থিত হয় নাই, কারণ আমাদের কাঞ্জ-বাহিরের নানা পরিবেশ ও অবস্থার মধ্যে মাত্রযের অন্তরেযে চিরস্তন ধর্মবোধ রহিয়াছে—তাহারই জাগরণ ও বিকাশকে লইরা। আমাদের আবেদন মান্তবের শাশত সত্যের নিকট—যে সত্যকে কেহ কথনও প্রত্যাখ্যান করিতে পারে না, যে সত্য সাময়িকভাবে আবরিত থাকিলেও একদিন না একদিন প্রকাশিত হইতে বাধ্য। মাত্রবের সভ্যতা ও সংস্কৃতির স্বর্গু অভিব্যক্তি ও সুসংহত সংরক্ষণ নির্ভর করে এই সত্যেরই উদ্বোধনের উপর। মাহুষে মাহুষে বন্দ্ব ও विट्लि - मान्यस्त्र नामन कथा नव, भूर्वडा-अथराजी মান্তবের উহা একটা সামন্ত্রিক বিভ্রম। মান্তবকে ঐ বিভ্রম কাটাইয়া উঠিতে হইবে, তাহার নিষ্কের এবং জগতের আধ্যাত্মিক প্রকৃতির দিকে মনঃস্যোগ করিতে হইবে। তবেই তাহার ব্যক্তিগত ও সমষ্টি-গত জীবনের গোঁজামিলঙলি দূর করিয়া সে দাঁড়াইতে পারিবে সর্বাবগাহী সত্য ও কল্যাণের

উপর। মান্ন্য বিভিন্ন পারিবারিক, সামাজিক ও রাষ্ট্রীয় ব্যবস্থায় চলুক ক্ষতি নাই, কিন্তু ঐ ব্যবস্থা গুলি যেন এই সত্য ও কল্যাণকে ব্যাহত না করে।

### স্বামীজীর যুগ

উনবিংশ শতাদীর শেষ দশকে জগৎসভার স্থামী বিবেশানন্দের স্থাবিভাব—নবস্থির প্রতিশ্রুতি-সম্বিত এক প্রলব্ধ-ঝ্যার মতো! স্থাটলান্টিকের উভয় তীর আলোড়িত করিয়া ভারতে উহা বহিয়া স্থানিল প্রলম্ব প্রাবন—যাহার প্রোতে ভাসিয়া গেল মুগ্রুগান্ত-স্থিত ধূলিজ্ঞাল—যাহার তরক্ষাভিবাতে জাগিয়া উঠিল সহস্রবৎসর-নিদ্রিত এক বিরাট জাতি! মান্ত্রের ধর্মবোধে ও চিন্তাধারায় সংকীর্ণতার যে স্ফাল প্রাচীর গড়িয়া উঠিয়াছিল, গত হই শতাদীর বৈজ্ঞানিক যুক্তির স্থাক্রমণে যাহার গাঁথনি শিথিল হইয়া পড়তেছিল, বিবেশানন্দের বজ্ঞানির্ঘাবে তাহা ধ্যিয়া পড়িল নৃত্রতর স্বর্জন-মনোগ্রাহী ধর্মভাবের ক্ষেত্র প্রস্তুত করিতে।

রাত্রিশেষের আছের বদতা ভেদ করিয়া তিনি আসিলেন উচ্ছুদিত স্থালোকের মতো মৃক্তিও জাগরণের বার্তাবহরূপে—নৃতন দিনের আশা ও সমারোহ লইয়া—নবজীবনধারার আখাস ও শক্তি লইয়া! প্রাচ্যেও পাশ্চান্তো তাঁহার কঠে বাজিয়া উঠিল অপূর্ব ঝঙ্কার। মহাসদীতের সেই স্কর দিগ্দিগন্ত ব্যাপ্ত করিয়া হৃদরে হৃদরে ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত হইয়া রচনা করিয়াছে বিংশ শতানীর প্রথম প্রভাতী মাক্লিক!

ভারতকৃষ্টির উদয়-উষায় ঋষি-অমূভ্ত ঔপনিষদ সত্য অন্তরের অন্তরে উপলব্ধির পর বিশ্ববাসীর প্রতি নরঋষি বিবেকানন্দের উদান্ত আহ্বান,—শোন শোন অমৃতের পুত্রগণ, অন্ধ তমসার পারে সেই জ্যোতির্ময় পুরুষকে আমি জানিরাছি, তাঁহাকে জানিকেই মৃত্যু অতিক্রম করা যার, আর অস্ত পথ নাই !—
অবৈত-বেদান্তের ব্যাখ্যামুখে আচার্ম বিবেকানদ
আধুনিক কালের ও এ যুগের মনের উপযোগী, যুক্তি ও
অমুভৃতির উপর প্রতিষ্ঠিত, পুরুষকার ও আত্মাক্তির
উপর নির্ভরশীল—ন্তন এক বিশ্বন্ধনীন ধর্মের হুচনা
করিলেন—যেখানে আবার মানবের শাশ্বত মহিমা
বিঘোষিত হুইল নৃতন ভাবে—নৃতন ভাষায়।
'মামুষ ঘুট হুউক, পাপী হুউক—মামুষ মামুষ।
মামুষকে পাপী বলাই মহাপাপ! মামুষ অমৃতের
সন্তান, অনন্তের অধিকারী!' এই পরম স্বীকৃতি
অসীম সন্তাবনার পরিপূর্ণ।

'দবার উপরে মাহ্য দত্য — তাহার উপরে নাই'
সাধক কবির এই গভীর অন্তর্ভতি—চরম সার্থকতা,
পরিপূর্ণতা লাভ করিয়াছে স্বামীজীর নবধর্মে—
ধাহার মর্মবাণী—'মাহ্মবই ঈশ্বরের শ্রেষ্ঠমন্দির,
মানবদেবার মাধ্যমে ঈশ্বরদেবাই শ্রেষ্ঠ ধর্ম। মাহ্মবের
অভাব দ্রীকরণই মাহ্মবের প্রথম কর্তব্য—পরম
পবিত্র উপাদনা। অভাব ক্রমশঃ দ্রীভৃত হইলেই
মাহ্মব শারীরিক শুর হইতে শুরু করিয়া মানসিক
শুর ভেদ করিয়া আধ্যাত্মিক শুরে উন্নীত হয়।
প্রাথমিক মভাব দ্রীকরণ হইতে, সর্বশেষ—জ্ঞানের
মান্তাব দ্র করা পর্যন্ত ক্রমবিকাশ জীবনসংগ্রাম।
বিবেকানন্দের মভিধানে এই সংগ্রামে জ্বনী হওয়ার
সাধনাই মাহ্মবের ধর্ম।

ষাহা কিছু মাহ্যবকে এই ক্রমবিকাশের পথে, জীবনসংগ্রামে জন্নী হওরার পথে, বহিরজ্ঞ:-প্রেক্কতিকে জন্ন করিতে সহান্তা করিয়াছে তাহাই ধর্ম; আর যাহা কিছু মাহ্যযকে অমাহ্যয় করিয়াছে, তুর্বল করিয়াছে, ভীক্ষ করিয়াছে, ক্রমসংকৃচিত, সংকীর্ণ ও স্বার্থপের করিয়াছে, জীবন সংগ্রামে পরাজিত মনোভাব স্থানিয়া দিয়াছে তাহাই অধর্ম।

স্বামীজীর অভিধানে নান্তিক সেই, যে নিজেকে বিশাস করে না। আত্মবিশাসের উপর প্রতিষ্ঠিত তাঁহার নব-ধর্ম। তাই ত তাঁহার বাণী সংগ্রামশীল মান্নষের মনে আনে আশা, আনে উৎসাহ; তাই ত তাঁহার আহ্বান এত অমোঘ, এত ব্যাপক।

খামীনীর বাণী প্রেরণা দিয়াছে ব্যক্তির মুক্তি-সাধনার,—মহাজাতির জীবনজাগরণে, বিশ্বব্যাপী আন্তর্জাতিক বন্ধুত্বহাপনে। বেখানেই মাহুষের কোন শুভ প্রচেষ্টা, বেখানেই মাহুষের উন্নতির আয়োজন, বেখানেই মাহুষ সংকীর্ণতার, স্বার্থপরতার শুখল ভাঙিতে সচেষ্ট, সেইখানেই শামীলীর আবেদন! সতাই, শামীলীর মধ্যে এ ধূগের 'বিবেকবাণী' ধ্বনিত হইমা উঠিয়াছে।

অবনত, পদদলিত, নিপীড়িত, সর্বপ্রকার হংস্থ-হর্গত মানবের জ্বল্প বিবেকানন্দ-হাদমের বেদনা পাষাণকেও বিগলিত করে, তাই ত তাঁহার জাহ্রান দেশে দেশে কত হাদমকে স্পন্দিত করিয়া জাগ্রত করিয়াছে সংসারের স্থানিদ্রা হইতে,—নিয়োজিত করিয়াছে, করিতেছে নানাবিধ সেবাপ্রচেষ্টার, শৃজ্ঞালমূক্তির সাধনার, নরক্ষপী নারারণের উপাসনায়!

জন্ত্ দিন্দ্র সন্দেহ করে, স্বলম্বতি মানব তুলিয়া গিয়াছে—তাই নানা প্রশ্ন করে, তাহার উত্তরে শুধু বলা যায় বিবেকানন্দের এই ধর্ম— নৃতন ভাষার পুরাতন ভাষ-সত্য চির-নৃতন, চির-পুরাতন—তাই ত সে চিরস্তন। এ যেন, রাত্রিশেষে সনাতন স্থের পুনক্ষম। এ যেন 'নৃতন পাত্রে পুরাতন স্থরা'। স্বামীন্দ্রী হুর্বলচিন্তের সন্দেহ দূর করিবার জন্ত আসয় ব্গপরিবর্তন ঘোষণা করিয়া বলিয়াছেন 'আরু যে, সে দেখিতেছে না, বিক্রতমন্তিক যে, সে বুঝিতেছে না।'—'এই নব যুগধর্ম সমগ্র জগতের, বিশেষতঃ ভারতবর্ষের কল্যাণের নিদান এবং এই বুগর্মপ্রবর্তক শ্রীভগ্রান পূর্বগ শ্রীবৃগ্ধর্মপ্রবর্ত্তক দিগের পুনঃসম্কৃত প্রকাশ। হে মানব, ইহা বিশাস ও ধারণা কর।'

'এই মহাবুগের প্রভূষে সর্বভাবের সমন্বর প্রচারিত ইইতেছে এবং এই অসীম স্পনস্তভাব— যাহা সনাতন শাস্ত্র ও ধর্মে নিহিত থাকিয়াও এতদিন প্রচ্ছন্ন ছিল—তাহা পুনরাবিষ্কৃত হইয়া উচ্চনিনাদে জনসমাজে খোষিত হইডেছে।'

অতীতে, যুগে ঘুগে দেশে দেশে নানা ধর্ম প্রচারিত হইরাছে—ভবিদ্যতেও দেশকালের প্রয়েজনে যুগপ্রবর্তক মহাপুরুষগণ আরও কত নৃতন নৃতন ভাব লইরা আসিবেন; অতীত ও অনাগতের সন্ধিক্ষণে, বর্তমানের মহামূহুর্তে আমরা সর্বভাবসমন্বয়ের যে মহাভাবটি পাইরাছি—তাহা যেন হাদ্য দিয়া বরণ করি, জীবন দিয়া আচরণ করি। এখানে গ্রহণ আছে—বর্জন নাই, বোধন আছে—বিস্ক্রিন নাই, আবাহন আছে—বিস্ক্রিন নাই, আবাহন আছে—বিস্ক্রিন নাই,

মানবের বিভিন্ন প্রকৃতি অন্থদামী কেহ জ্ঞানের, কেহ ভজির, কেহ ধ্যানের, কেহ কর্মের অন্থরাণী,—
যে কোন একটি ভাব অবলম্বনে অথবা একাধিক বা সর্বভাবসমন্বরে মানব অন্তর্বহিঃপ্রকৃতি জন্ন করিয়া মুক্ত হইতে পারে—অনস্তের অন্তর্ভি, অন্তত্তের আখাদ পাইতে পারে, ইহাই ধর্মের সার কথা। ইহাই খামী বিবেকানন্দ-ঘোষিত সর্বমনের উপযোগী ধর্মের ন্তন সনদ! ইহারই সহারে স্বাক্ত্রন্দর মানবসমাজ গঠিত হইবে, জগৎ এখনও তাহারই অন্তর্পপ্রতীক্ষারত।

বিবেকানন্দের ঋষিদৃষ্টিতে উদ্তাসিত—শুধু
ভারতের নয়, সমগ্র পৃথিবীর সম্ভ্জন ভবিষ্যৎ—যাহা
ভানে গরীয়ান, ধর্মে মহীয়ান্। ঋষ্যাত্মশক্তিসম্পন্ন উন্নতত্তর এক উদার মানবজাতির অভ্যুদয়—
ইহাই স্বামীজীর স্থা—ইহাকে বাশুবে পরিণত
করাই ভারতের বিধিনিদিট মহাবত। স্বামীজীর
এই স্থা দিবাস্থা নয়, কবিকলনা বা নিছক
শুভেজ্জাও নয়—ইহা শুল্লচিত্তে প্রতিভাত সত্য,
বিরাট মনের দিব্য সম্ভূতি, স্বামীজীর সমাগত
জন্মদিনে আমরা যেন ব্ঝিতে পারি, বিশ্বাস করি—
স্বামীজীর যুগ পশ্চাতে নয়, সম্পূর্থে।

#### বিজ্ঞানের পুনজ ন্ম

কথা উঠিয়াছে বিজ্ঞান, তথা বিজ্ঞানের উপর প্রতিষ্ঠিত বর্ত্তমান যন্ত্রনির্ভর সভ্যতা ব্যর্থ হইতে চলিয়াছে। বুদ্ধের পর বুদ্ধের রক্তপিছল পথ দিয়া মাহ্র্য আজ ধ্বংসের পথেই অবরোহণ করিতেছে; হই যুদ্ধের মাঝে খাসক্র আতঙ্ক আরো অনিশ্চিত, আরো হ:সহ। কে জানে মাত্রুষ আবার আলো-বাতাসহীন আদিম অন্ধ গহবরে ফিরিয়া চলিয়াছে কিনা; বুঝিবা গুলিবিদ্ধ বোমারু বিমানের মত তাহার এত সাধের, এত সাধনার বর্তমান সভ্যতা জলিয়া পুড়িয়া निःশেষে নিশ্চিक रहेका गहिरव- अधुमाज ভমরাশি উড়িয়া ছড়াইয়া পড়িবে পৃথিবীর গাত্তে তাহার শেষ নিদর্শনম্বরপ! হয়ত বা এই শীবধাত্রী বস্থন্ধরা, স্থনীলসাগরাম্বরা বনকুন্তলা জননী পৃথিবীও নিস্তার পাইবেন না তাঁহার হরন্ত সন্তানদের পারমাণবিক বিস্ফোরণের হাত হইতে। বিজ্ঞান-সহারে ক্রমশঃ উৎকর্ষণীল মারণাক্রসমূহের তালিকা মাঝে মাঝে ৰিভিন্ন রাষ্ট্রকতৃ কি সগৌরবে প্রকাশিত হয়-জাম্ফালনের মত-তাহাতে সাধারণ মামুষের মনে ঐ প্রকার ভয় উৎপন্ন হওয়া বিচিত্র নয়, বরং স্বাভাবিক।

কিন্ত আশ্চর্য রহস্ত—যে মনে এই মরণভীতি, তাহাতেই আবার স্কারিত মরণজয়ের সংকর ও প্রচেষ্টা! এই মাস্থ্যের মনই একদিন সংকীর্ণ ধর্ম-বিশাসের বিক্লমে বিদ্যোহ ঘোষণা করিয়া সত্যের সকানে জয়য়াআ শুরু করিয়াছিল। নবলক বিজ্ঞানের বলে মান্ত্র জলে স্থলে আকাশে বাতাসে সর্বত তাহার বিজয় নিশান উড়াইয়াছে। পৃথিবীর গর্ভে, সমুদ্রের তলদেশে, পর্বতের উচ্চতম শিপরে, কোথায় সে যায় নাই? নদীর উৎস-সকানে খাপদসংকুল ঘনবনে, বিপদ্সংকুল হিমবাহে—সর্বত্র তাহার গতি অপ্রতিহত। মেক্ল ও মক্লয় নির্জনতা ভাঙিয়া সে শহর বন্দর পতন করিয়াছে, আবার শাস্তরাত্রির নীরব অক্ষকারে মুধ্র নক্ষত্র-নীহারিকার

ভাষায় সে পড়িন্নাছে বিশ্বস্থির অলিখিত ইতিহাস,
জীবাশ্মে শিলারেখার সে ব্রিয়াছে লক্ষবর্ব্যাপী
প্রাণিজীবনের ক্রমবিকাশের অফুরস্ত সাধনা ও
সংগ্রাম,—মানবশরীরের সমগ্র রহস্ত অবগত হইয়া
সে আজ জন্মস্ত্য-নিয়ন্ত্রণপ্রয়াসী।

তবু কেন এত ভর, এত সংশয়—এত ছল্ছ ?
কিনের অভাবে আজ অপ্রতিহন্তী বিজ্ঞান ছিন্নমন্তার মত নিজের ধ্বংস নিজেই করিতে উন্নত ?
এই প্রেন্নই আজ আবার নৃতন করিয়া উঠিয়াছে—
মায়েষের মনে, যেখানে বিজ্ঞানেরও জন্মভূমি!

একথা অবশ্য স্বীকার্য যে,—পদার্থ ও শক্তির
ধর্ম পর্যবেক্ষণ করিরা, তাহাকে আরতে আনিরা,
আল বায় বাষ্প তড়িৎ প্রভৃতি শক্তিকে কাজে
লাগাইরা বিজ্ঞান শিরে, বাণিজ্যে, রাষ্ট্রে, সমাজে
ধ্গান্তর আনিরাছে, তৎসহ আনিয়াছে নব ও
অভিনব অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক সমস্তাসমূহ
যাহার সমাধান করিতে বিজ্ঞান অক্ষম; পরস্ক,
বিজ্ঞান আজ রাজনীতির আজ্ঞাধীনা দাসীর মত।

প্রকৃতপক্ষে বিজ্ঞান—স্বায়ি বা বিচ্যাতের মত একটি শক্তি,-মহাশক্তি; ব্যবহারের উপরই ভাহার ইষ্টানিষ্ট ফল। সৃষ্টি, পালন ও ধ্বংস প্রকৃতির স্বভাব —চক্রবৎ ঋতুপর্যায়ের মত পর পর ইহারা আদে যার—ইহার কোনটির উপর প্রকৃতির আসক্তি বা বিরক্তি নাই,—সৃষ্টিস্থিতিলয় মহাশক্তিরই প্রকৃতি, বা প্রকৃতিরই মহাশক্তির বিকাশ ও বিলয় ৷ ইহাতে প্রকৃতির মুখ বা হুঃখ নাই। মামুষই প্রকৃতির নিয়ম জানিয়া সুথার্থে তাহাকে নিয়োগ করে, কিন্ত হ্মধের সঙ্গে হঃখও পার, ইহাই অহভূত সভ্য! মাহ্র্যকে আজ বুঝিতে হইবে সূপ ও কল্যাণ এক জিনিস নয়। কল্যাণার্থে প্রকৃতিকে নিয়োজন— শিবহীন শক্তির শিৰশক্তিমিলনের মৰ্মকথা। আরাধনাই আজ মাতুষকে অকল্যাণের পথে টানিয়া আনিয়াছে; মৃত্যুর আতকে জীবনেই ভাহাকে অধ্যত করিয়াছে।

তাই আজ প্রশ্নেজন—বিজ্ঞানের পুনর্জন তত নম—যত মান্নবেরই নবজন। 'জন্মনা জাগতে শৃদ্রঃ সংস্কারাদ্ধিজ উচ্যতে', 'Unless ye be born again, ye cannot enter the kingdom of Heaven'—এই সকল শাস্ত্রবাণী, মহাপুরুষবাণী ন্তন করিয়া ব্ঝিবার সময় আসিয়াছে। চাই মান্নবের মনের পরিবর্তন—যে মন বিজ্ঞানকে শুধু নিজের হথের জন্ম, ক্ষুদ্র স্বার্থের জন্ম ব্যবহার করিবে না,—ব্যবহার করিবে বহুজনহিতায় বহুজনস্থপায়।

আশার কথা--বিজ্ঞানের অন্তন্তলেই, বৈজ্ঞানি-কের মনের মধ্যেই, এই প্রশ্ন জাগিয়াছে। পঞ্চেলিয়-গ্রাহ জগৎই আজ সভ্যের সীমা নয়, অন্তরিক্রিয় মনের অহভৃতিও আজ বিজ্ঞানের বিষয়ীভৃত! দুখ্যমান জগতের প্রাতিভাসিক্ত তাহার চোধে ধরা পড়িয়াছে। স্থূল হইতে স্ক্রের প্রতি বিজ্ঞানের এই অভিযান আধুনিক মানবমনের নবতম উদগতিই স্চনা করিভেছে। ভধুমাত্র 'কি ? কেন? এবং কেমন করিয়া ?' এই প্রশ্নত্রের সমাধানে সম্ভূষ্ট না হওয়ার বিজ্ঞানের মনে উপনিষদের সেই প্রশ্ন कां शिष्टा कारियों भूक्षा '(महे भूक्ष (क, কোণাম ?' বিজ্ঞান আজ বন্ধ হইতে ব্যক্তির অভিমুখে চলিয়াছে। 'কেন মাতুষ চিন্তা করে, কি ভাবে চিন্তা করে—মাহুষের মনে বসিয়া কে চিন্তা করে'—বিজ্ঞান আৰু তাহাও চিম্বা করিতে শিথিতেছে।

জড়বিজ্ঞানের পর্যবেক্ষণ হইতে প্রাণবিজ্ঞানের গবেবণা—প্রাণবিজ্ঞান হইতে মনোবিজ্ঞানের সাধনা আল বিজ্ঞানকে দর্শনের পর্যায়ে আনিয়া ফেলিতেছে! এই মনোময় সাধনা হইতে চৈতক্রময় জীবনের প্রতি অভিযান—সোপানমাত্র ব্যবধান। এই উধ্বর্ম্বী পথ বড়ই কঠিন ও সংকীর্ণ, ক্রমার ও হুর্গম! কিন্তু এই পথ জমৃত্তের পথ, কল্যাণের পথ,—মৃত্যুভয়-শক্ত জ্ঞানের পথ। ইহারই সন্ধানে মায়য় বাহির

হইরাছে—তাহার জ্ঞানোনেষের প্রথম প্রভাতে। এই পথ অতিক্রম করাই মানুষের সাধনা এই পথের প্রান্তে উপনীত হওয়াই মানবজীবনের লক্ষ্য। ইহাই মানুষের ধর্ম।

বিজ্ঞান, দর্শন, ধর্ম পরস্পার্থবারাধী নয়—
একই মানবমনের ক্রমবিকাশ! সত্য শিব ও
ফলবের সাধনাই মান্তব চিরকাল করিয়া আসিতেছে
ও করিয়া চলিবে। স্বামী বিবেকানল অভি অলকথার এই মহাভাবরাশিকে স্থলরভাবে ব্যক্ত
করিয়াছেন, 'Art, Science and Religion are
three readings of the same Truth—একই
সত্যকে মান্তব বিভিন্ন সময় বিভিন্ন স্মবয়া হইতে
বিভিন্ন মন দিয়া দেখিয়াছে; তাহারই ফলে আময়া
পাইয়াছি সাহিত্যকলা, দর্শনবিজ্ঞান ও ধর্ম। কলা ও
সাহিত্যের দৃষ্টিতে মান্তব দেখিয়াছে প্রেমময় আনলস্বরূপ স্থলরকে, দর্শন ও বিজ্ঞান ধরিতে চেটা
করিয়াছে বিশ্বময় সভাস্বরূপ সত্যকে, আর ধর্ম
অন্তব করিয়াছে কল্যাণময় চৈত্তক্সক্রপ শিবকে;
সত্য শিব স্থলর এক স্থপ্ত সচিচলানলেরই নামান্তর!

#### গ্রাম-উল্লয়ন

সমাজ-কল্যাণ ও গ্রাম-উন্নয়নকে কেন্দ্র করিয়া বিভিন্ন পরিকল্পনা ও প্রচেষ্টা সাম্প্রতিক কালে দেশবাসীর সমক্ষে উপস্থাপিত হইন্নাছে। জনসাধারণ উহাতে কতটুকু জংশগ্রহণ করিতেছে বা করিতে পারিতেছে এবং উহা দেশকালপাত্রের কতটা উপযোগী হইনাছে—পরিকল্পনার রূপায়ণকালেই—ভাহা বিচার্য। প্রয়োজন হইলে কার্যক্রম পরিবর্তন ও পরিবর্ধন অবশু কর্তব্য; নতুবা শেষ পর্যন্ত জনসাধারণের কল্যাণ অপেক্ষা পরিকল্পনাকারীদের আত্যপ্রসাদের অক্টাই বেশি হইবে।

পরিকরনাগুলি বোগ করিলে তাহার মধ্যে অবগুই পাওয়া যার—আদর্শগ্রামের জকু যাহা কিছু
প্রোক্তন—পরিকার পরিচ্ছর গৃহ, স্থন্দর শথ
ঘাট, স্থপের জল, অধিক খাল্ল উৎপাদনের ব্যবস্থা, কুটির শিলের যোজনা, শিক্ষার জন্ম বিভালয় ও গ্রন্থাগার, চিকিৎসার জন্ম ডিস্পেলারি ও হাসপাতাল,—ডাক্ষর ও সমবায় সমিতি! সজ্পে একথাও সর্বজনবিদিত যে দেশের মাত্র শতকরা ২০ জন অধ্যুষিত শহরগুলির জন্ম যে মনোযোগ দেওয়া হয় ও অর্থ বিনিয়োগ করা হয়—শতকরা ৮০ জন অধ্যুষিত সাত লাখ গ্রামের জন্ম তাহার অর্ধেকিও হয় না।

একথা স্ববগ্রস্থীকার্য যে, বর্ত্তমান শিল্প বিজ্ঞান ও যন্ত্রের যুগে গ্রামের উন্নতি বছলাংশে শহরের উন্নতির উপর নির্ভর করে: অতএব শহরের প্রকারান্তরে গ্রামের উন্নতিকে সাহায্য করে.—কিন্ত একপাও অত্বীকার করা যায় না যে, খাছা ও কাঁচামালের জন্ম শহরকে চির্নিনই পল্লীর উপর নির্ভর করিতে হইবে। অতএব গ্রামের স্বার্থ বলি দিয়া—ৰা গ্ৰামকে ধ্বংস করিয়া আমরা যেন শহর পত্তন না করি। বিজ্ঞানের অভ্যাদয়ে শিল্পবিপ্লবের পর হইতে যেখানেই এরপ হইয়াছে—সেখানে শেষপর্যন্ত তাহা প্রথের হয় নাই-ইতিহাসের এ ইঙ্গিত আমরা যেন বুঝিতে পারি। গ্রাম্য ক্লুযুকের সামাজিক ও পারিবারিক স্থপান্তি এবং কার্থানার শ্রমিকের অশান্তি ও অসন্তোষের মূলে কি মনোভাব, পরিবেশের কডটা প্রভাব, তাহা সময়মত না বুঝিলে আমরাও পাশ্চান্ডাদেশগুলির মত শিল্পগুরের অমৃত বিন্দুমাত্র পান করিয়া উহার গরল তাপে দগ্ধ হইব। ক্লবি ও শিল্পের সমন্বন্ধ করিয়া, গ্রাম ও শহরের সামঞ্জন্ত রাধিরা আমাদের পরিকল্পনা বচিত হওয়া প্রয়োজন। পরিকল্পনার স্রোতে ভাসিয়া আমরা যেন ভূলিয়া না ঘাই যে, গ্রাম প্রকৃতির স্ষ্টে— সহজ, সরল, সুন্দর-চিরদিনের; আর শহর নগর বন্দর মাহুষের প্রয়োজনে হুদিনের স্থাষ্ট ; তাহার জীবনধারা ক্বতিম, কুটিল এবং বছস্থলে কুৎদিত! আমাদের গ্রীমপ্রধান দেশে গ্রামের উন্নয়ন বলিতে আমরা যেন উপনগর বা শহরের সম্প্রসারণ না বুঝি,

উন্নতগ্রাম শহরের অন্তকরণ ও হইবে না। গ্রামের নিক্ষম প্রাকৃতিক ও সামাজিক কাঠামো বজার রাথিয়া আধুনিক কালের শিক্ষা, স্থপ্পবিধাশুলি যদি স্বাভাবিক প্রয়োজনের তাগিদে ধীরে ধীরে দেখানে সংযোজিত হয় তবেই গ্রামের উন্নতি একটা স্বান্ধী কল্যাণ্যলক রূপ পরিগ্রহ করিবে, নতুবা অন্তরের আকাজ্ফার অভাবে শুধুমাত্র বাহিরের প্রেরণায় তাড়াহুড়া করিয়া যাহা গড়িয়া উঠিবে, বাহিরের সরবরাহ বন্ধ বা সংকুচিত হইলেই তাহা সহসা ভাঙিয়া পড়িবে।

শহরে বসিয়া গ্রামসংগঠনের পরিকল্পনা কথনও সঠিক ও সম্পূর্ণ হয় না, হইতে পারে না। গ্রামের উন্নয়ন সম্বন্ধে কিছু করিতে হইলে গ্রামের লোকের অভাব জানিতে হইবে, তাহাদের অভিযোগ শুনিতে হইবে। নতুবা দেখা যায়—শহরের লোক গ্রামে গিয়া যে স্কল অভাব অত্তব করে আমাদের পরি-কল্পনাম সাধারণত সেইগুলি দুরীকরণেরই প্রশ্নাস, তাহাও আংশিকভাবে। কুটিরে কুটিরে বৈছ্যতিক আলো অপেকা জলনিকাশের ব্যবস্থা, গ্রামের মধ্যে বারোমাস চলাচলের পথ এবং গ্রাম হইতে গ্রামান্তরে বা শহরে বন্দরে বাইবার 'জাতীয় সভক' বেশি প্রয়োজন, সকলের আগে প্রয়োজন ৷ শেষের এই একটি হইলেই অন্ত অনেকগুলি পরিকল্পনা সার্থক হইবে: শিক্ষা, স্বাস্থ্য, ব্যবসা ও নিরাপতার অনেক উন্নতি হইবে। উপযুক্ত পথের অভাবে বৎসরের চারমাস-বিভালয় খোলা থাকা সত্তেও বহু ছাত্র আসিতে পারে না, হাসপাতাল থাকা সত্ত্বেও দূরের রোগী আসিতে পারে না, থানা থাকা সত্ত্বেও নিরাপত্তার অভাব অন্তভূত হয়, প্রয়োজন সন্ত্বেও শিল্প-বাণিজ্য স্থগিত থাকে। সেজ্জ চাষের পর উপযুক্ত কর্মাভাবে একরূপ নিরুপার হইমাই চাষীকে নিরন্ন হইয়া কাল কাটাইতে হয়। কুটিরশিরের সহিত সমবার-সমিতি এবং বারোমাসের চলার পথ এই বিকট অভাব দুর করিতে পারে।

পথখাটের মত আর একটি মৌলিক অভাব
শিক্ষার অভাব, এই একটি অভাব দুরীভূত হইলেই
সমাজশরীরে নৃতন রক্ত নৃতন ভাব সঞ্চারিত হইবে
এবং তাহারই সহায়ে অভ সক্ষল অভাব দুর করিবার
ইচ্ছা ও শক্তি গ্রামবাসীদের মধ্যেই জাগিয়া উঠিবে,
ইহাই যথার্থ জনজাগরণ, ইহারই উপর নির্ভর
করিতেছে গ্রামের উন্নতি, তথা জাতির উন্নতি।
ভূলিলে চলিবে না জাতি বাস করে গ্রামে,
জাতীয় জীবনের দৃঢ় ভিত্তি রচনা করিতে হইবে
সেথানেই।

#### ভারতের বুদ্ধ

গত নভেম্ব মাসের শেষ সপ্তাহ হইতে পৃথিনীর প্রায় কুড়িট দেশের বৌন্ধর্মের ৩২ জন প্রতিনিধি ভারতের মতিথি হইয়া ভগবান্ তথাগতের পুণাশ্বতি-বিজড়িত তীর্গয়ানগুলি দর্শন করিতেছিলেন। দিল্লীতে সম্বর্ধনার পর সারনাথ নেপাল বুন্ধগয়া রাজগৃহ নালনা দর্শনাস্তে বিদায়ের পথে তাঁহারা কলিকাতায় পদার্পণ করেন। মহাবোধি সোসাইটিতে প্রীযুক্ত কালিদাস নাগ তাঁহাদের অভ্যর্থনা করিয়া বলেন, বৌন্ধর্ম সমগ্র মানবজাতিকে প্রেমের বাণী শুনাইয়াছে এবং এখনও শান্তির জন্ম চেইা করিতেছে। বর্তমান পৃথিবীতে বিশ্বভাত্ত-ছাপনে ইহা এক মহাশক্তি।

রাজগৃহে বৃদ্ধপরিনির্বাণ-সমিতির অভ্যর্থনার উত্তরে প্রতিনিধিদলের পক্ষ হইতে সিংহলের মাননীর থেরো ভাবাবেগে বলিয়াছেন,—"বৌদ্ধর্ম হিন্দুধর্ম হইতে উভূত শাখা (off-shoot) একথা বলা ভূল, পরস্ক বৌদ্ধর্ম জাতিভেদ পীড়িত হিন্দুধর্মের প্রতি একটা 'চ্যালেঞ্জ'। জাতিধর্মনিবিশেষে বৃদ্ধ সকলের জন্ম তাঁহার ধর্মের ছার খ্লিরা দেন।" সম্প্রতি স্বর্গত বৌদ্ধর্মে নবদীক্ষিত ডক্টর আঘেদকরও কিছুদিন স্মাণে বলিয়াছিলেন, 'হিন্দুরা যে বৃদ্ধকে বিষ্ণুর স্বতার বলে—ইহা ভূল।' শ্রেষ্ঠ হিন্দুমনীযা বৃদ্ধ ও বৌদ্ধর্ম সহক্ষে কি বলিয়াছেন—তাহার প্রতি

মনোনিবেশ ফরিলেই হিন্দু ও বৌদ্ধ ধর্মের সম্পর্ক ম্পষ্ট বুঝা যাইবে।

১৮৯৩ থঃ চিকাগো ধর্মহাস্ভার 'হিন্দুধর্ম' সম্বন্ধে তাঁহার প্রধান বক্তুতার সপ্তাহ পরে ঐ সম্মেলনে স্বামী বিৰেকানন 'বৌদ্ধর্ম' সম্বন্ধে একটি সংক্ষিপ্ত ভাষণ দেন-তাঁহার বক্তব্যের মর্মার্থ-'বৌর্ধর্ম হিলুধর্মেরই পূর্ণ পরিণতি'। বর্তমানে বিশেষ প্রয়োজন বুঝিয়া ঐ বক্ত তার প্রাদিক অংশ উদ্ধৃত হইল। "আপনারা শুনিয়াছেন আমি বৌদ্ধ নই, তবু আমি तोक । हीन कां भान वा निश्र्टल यमि तम्हे महा **अ**क्न्य বাণী অমুসরণ করে, ভারত তাঁহাকে ঈশ্বরের ষ্মবতার বলিয়া উপাসনা করে। .... (বেদজাত) হিলুধর্মের সহিত অধুনাকথিত 'বৌরধর্মের' সম্পর্ক অনেকটা ইছদীধর্মের সহিত গ্রীষ্টধর্মের সম্পর্কের মত। যীশুগ্রীষ্ট ইত্রী ছিলেন, শাক্যমুনি ছিলেন হিন্দু। তবে ইহুদীরা যীশুকে প্রত্যাধ্যান করে— উপরস্ক ক্রুশবিদ্ধ করে,—স্পার হিন্দুরা শাক্যমুনিকে গ্রহণ করে, ঈশ্বর বলিয়া পূজা করে। বর্তমান বৌদ্ধর্ম ও প্রভু বুদ্ধের শিক্ষার মধ্যে যে পার্থক্য আমরা দেখাইতে চাই—ভাহা মোটামুটি এই— শাকামুনি নৃতন কিছু প্রচার করিতে আসেন নাই। যীশুর মত তিনিও আসিয়াছিলেন ধ্বংস করিতে নয়, পূর্ণ করিছে। তবে তফাৎ এই যে—যীশুর ক্ষেত্রে প্রাচীনরা, ইহুদীরা তাঁহাকে বোঝে নাই, আর বুদ্ধের ক্ষেত্রে তাঁহার নিজ শিয়েরাই তাঁহার

শিক্ষার মর্ম এইণ করিতে পারে নাই। ইছনীরা বুঝে নাই 'পুরাতন প্রতিশ্রত'র পূর্ণতা—আর বৌজেরা বুঝে নাই হিলুধর্মের সত্যগুলির পরিপূর্ণতা। আবার বলি—শাক্যমূনি ধ্বংস করিতে আসেন নাই—তিনি ছিলেন হিলুদিগের ধর্মের যুক্তিগভ সিদ্ধান্ত, ক্রমবিকাশ, পরিপূর্ণরূপ।

"হিন্দুধৰ্ম ছই ভাগে বিভক্ত-ক্ৰিয়াকাণ্ড ও জ্ঞানকাণ্ড। সন্মাসীরাই বিশেষভাবে অধ্যাত্ম অংশটি অধ্যয়ন করেন। সেখানে কোন জাতিবিচার নাই। ..... ধর্মাচরণে কোন জাতিবিচার নাই, জাতিবিচার সামাজিক অনুষ্ঠানমাত্র। শাক্যমূনি সন্মাদী ছিলেন, তাঁহার গৌরব এই যে, লুকারিত বেদের সত্যকে সারা পৃথিবীতে ছড়াইয়া দিবার মত বিশাল হৃদয় তাঁহার ছিল। । । হিন্দুধর্ম বৌদ্ধভাব ছাড়া বাঁচিতে পারে না, আবার বৌদ্ধর্ম হিন্দুভাব ছাড়া বাঁচিতে পারে না। অতএব উপলব্ধি করুন. উভরের বিজেদ প্রমাণ করিয়াছে যে, বৌদ্ধেরা ব্রাহ্মণের মন্তিফ ও দর্শন ছাড়া দাড়াইতে পারে না; আবার ব্রাহ্মণাধর্মে অভাব বুদ্ধের মত হৃদয়। বৌদ্ধ এবং ব্রাহ্মণ্য ধর্মের এই বিচ্ছেদ্ই ভারতের অধংপতনের কারণ। এই জন্মই ভারতে ত্রিশকোটি ভিকুক; এই জন্তই ভারতবাসী সংস্রবৎসর বিজেতাদের ক্রীতদাস। অতএব আফ্রন-ব্রান্মণের অপূর্ব মেধার সহিত বুদ্ধের মহান্ হানয়-অভুত মানবিকতা আমরা সংযুক্ত করিয়া দিই।"

"এ জীবন ক্ষণভঙ্গুর, জগতের ধন মান ঐশ্বর্য—এ সকলই ক্ষণস্থায়ী। তাঁহারাই যথার্থ জীবিত, যাঁহারা অপরের জন্ম জীবনধারণ করেন।"

-श्राभी विदवकानम

### "দোষ কারো নয়"

#### স্বামী বিবেকানন্দ

্মিন ইংরেজা কবিভাটি "No one is to blame" শিরোনামে "Prabuddha Bharat" (March, 1955) পত্রিকায় প্রথম প্রকাশিত; অনুবাদক—সামী জীবানন্দ। স্বামীজা কবিভাটি নিউইয়র্কে বৃদিয়া লেখেন; ভারিখ—১৬ই মে, ১৮৯৫; সম্ভবত: ভগানা বুদ্ধের জন্মদিন উপলক্ষ্যে কোন বৃদ্ধেক ভিনি ইহা উপহার দিয়াছিলেন।

দিনমণি ডুবে অস্তাচলে,
বেখে যায় রক্তরাঙা কর,
আলোকিতে কীণ দিনলানে
এই থৈন শেষ অবসর!
রাখি কাখি দেখি সচকিতে
বিজয়ের রাশি পিছে রয়,
জয়ে গণি শীন লাজ ব'লে
আমি ছাড়া দেখো কেহ নয়।

জীবনেরে গড়ি দিন দিন

বিংবা উহা ক'রে চলি কয়,

যথাকর্ম সেইরূপ ফল—

শুভে শুভ মন্দে সন্দ হয়।

শ্রোত যদি একবার ধায়

রোধ কিংবা নিয়ন্ত্রণ তার

সাধ্য নহে কভু আর কারে।

ভামা ছাড়া দোয তবে কার ?

আনি হই রূপধারী সেই
ছিল যাহা অতীত আমার,
স্থাষ্টিবীজ স্কুপ্ত-সেখানেই
বিকশিতে ভুবনে আবার।
ইঙ্হা, চিন্তা—সে অতীত ধরি
মনোমাঝে সদা ব্যক্ত হয়,
বাহিরের আকৃতিও তাই
আমি ছাড়া দোষী কেহ নয়।

প্রেমরূপে কিরে আদে প্রেম

হুণা আনে হুণা তীব্রতর,
পরিমাপ নিজে তারা করে

রেখে যাই ছাপ মোর 'পর।
জীবনের শেযে মরণেও
তাহাদের দাবি জ্লমা রয়,
এই ভোগ—-দায় আমারি তো
আনি ছাড়া দোষী কেহ নয়।

ত্যজিলান িছে ভয়রাশি
বৃথা যত পরিতাপ আর
বৃঝিয়াছি গূঢ় অন্ততেব
স্বকর্মের কিবা অধিকার।
হর্ষ-ব্যথা অপমান-যশ —
নোর কর্মে জাত প্রেভচয়,
ইহানের সম্মুখে দাঁড়ান্তু
আমি ছাড়া কেহ দোয়ী নয়।

ভালমন্দ প্রেম আর ঘূণা

মুখ তথা ছুংখ যাহা বলি

একে ছাড়ি অহা নাহি থাকে

যুগাভাবে বাঁধা তো সকলি।
ছুংখ ছাড়া মুখম্বপ্ন দেখি
ভান্তি শুধু! সত্য নাহি হয়,
আসিল না, আসিবে না কভু
আমি ছাড়া কেহ দোষী নয়।

অতএব ত্যজিলাম ঘৃণা
তাজিলাম তুল্ফ তালবাসা,
দূর করি দ্বন্দের সংঘাত
মিটিয়াছে জীবনের তৃষা।
চিরসূত্যু—ইহাই তো চাই
—নির্বাণ এ জীবন-শিখার,
—ঘুচে-যাওয়া কর্মের আশ্রয়
রহিবে না দোষী কেহ আর।

ওঁ নমো ভগবতে সন্থুদ্ধায় ওঁ নতি মোর ভগবান বুদ্ধ যিনি তায়।

## যুগপুরুষ বিবেকানন্দ

विषयुनान हरिष्णिशाय

মার্কিন দার্শনিক উইলিয়াম ক্ষেম্স্ জীবনের নানা সমস্থা সম্পর্কে নৃতন নৃতন আলোকপাত করেছেন। তাঁকে লক্ষ্য ক'রে বর্তমান যুগের জন্তম মনীধী হোষাইটুহেড (Whitehead) বলেছেন: that adorable genius. এ মন্তব্য খুবই লাগদই হয়েছে। সমাজ উন্নয়নের ব্যাপারে জেম্দ্-এর অভিমত হচ্ছে: The community stagnates without the impulse of the individual. সমাজের মধ্যে প্রাণ্চাঞ্চল্য আন্বার করে ব্যক্তির প্রেরণার প্রয়োজন আছে। মশালের শিখার সংস্পর্শে না এলে কাঠের স্তুপ কিছুতেই জ্বলবে না—তা সে যতই শুকনো হোক। বৃদ্ধিনচন্দ্র যদি আমাদের কানে 'বন্দে মাতরম্' মন্ত্র না দিতেন কতদিনে আমাদের মধ্যে দেশাত্মবোধের উদ্দীপনা আসত কে জানে? নিরম্ব নিপীড়িত জাতির হাতে সত্যাগ্রহের অন্তপম অস্ত্র দিলেন গান্ধী। নইলে কত দিন লাগত সাম্রাজ্যবাদের শৃঙ্খলকে চুর্ণ করতে! যুগধর্মের আহ্বানে আমরা যাতে সাড়া

দিতে পারি—আমাদের মধ্যে সেই প্রেরণা জাগানোর জন্তে বিবেকানন্দকেও জাতির প্রয়োজন প্রত্যেক যুগেরই একটি বিশেষ ধর্ম আছে। আমরা যে যুগে জন্মছি সে যুগের ধর্ম হচ্ছে যারা স্ব্হারা, যারা স্কলের পিছে স্কলের नीति, जात्मत नाताक्षण-क्लान त्मवा कता। विक्रम যেমন ভাতির কর্ণে ঘোষণা করলেন 'বনে মাতরম' মহামন্ত্র, বিবেকানন্দ তেমনি ঘোষণা করলেন মহামন্ত্র 'দরিত্র-নারায়ণ'। এই যুগান্তকারী মন্তের আলোয় দিশাহারা ভারতবর্ষ তার গতিপথের সন্ধান পেল। শিক্ষিত ভারতবর্ষ মর্মে মর্মে উপলব্ধি করুল: ভগবান বহুরূপে সম্মুখেই রয়েছেন। খুঁজবার জন্মে রুদ্ধবার দেবালয়ের কোণে আসন পাতবার কোনই প্রয়োজন নেই, হিমালয় পাহাড়ের গুহার যাবারও কোন দরকার নেই। যারা দরিদ্র, যারা মূর্য, যারা ধ্ল্যবল্ঠিত তাদের ভালবাসলেই ঈশবের যথার্থ দেবা করা হবে। ভারতবর্ষ ঘুমিয়ে ছিল। কতকগুলো অর্থহীন আচার অফুষ্ঠানকে

সে ধর্ম বলে মেনে নিম্নেছিল। ধর্মসম্পর্কে যে ধারণা আমাদের মগজের মধ্যে শিক্ত গেডেছিল তাকে বিবেকানন্দ দিলেন নিষ্ঠর আঘাত। সেই আঘাতের বেদনায় আমাদের মধ্যে এল চেতনা। নুতন্তর চৈতন্তের আলোয় আমরা চিন্লাম ধর্মের অরপকে। ঈশ্বর মাতুষের মধ্যে। মাতুষকে সন্মান मिल তবেই ঈশ্বর প্রসন্ন হন। মহাপ্রভ ঠিকই বলেছিলেন: অমানিনা মানদেন কীর্তনীয়ঃ 'জীবে সম্মান দিবে জানি ক্লফ সদা হরি:। অধিষ্ঠান।' জীবের প্রতি শ্রদ্ধা আমরা হারিয়ে ফেলেছিলাম। মাত্রুষকে সন্মান দিতে আমরা ভলে গ্রিষ্কেছিলাম। বিবেকানন্দের অগ্নিরচনের কশাঘাতে আমাদের সংবিৎ ফিরে এল। মনীষী রোমা বোল'। বিবেকানন্দের জীবনীতে ঠিকই লিখেছেন:

But the Master's rough scourge made her turn for the first time in her sleep, and for the first time the heroic trumpet sounded in the midst of her dream the forward of march India, conscious of her God.

ঘুমের মধ্যে ভারতবর্ষ বিবেকানন্দের কঠে সেই প্রথম শুনল যুগান্তকারী তূর্ঘননি 'চরৈবেতি'; চলো, সম্মুখ থেকে সম্মুখের পানে চলো। তার পর থেকে ভারতবর্ষ আর ঘুমার নি। বিবেকানন্দের তিরোধানের পরে গান্ধীজীর নেতৃত্বে যে গণবিপ্লবের গরিমামর প্রকাশ আমরা দেখেছি—তার মূলে বিবেকানন্দের ক্যুক্ঠের তূর্ঘননি 'চরৈবেতি'। গান্ধীর পরিক্লিত স্বরাজে রাজমূকুট দরিদ্র কিয়ানের, দরিদ্র মজছরের মাথার।

গান্ধীর অহিংস গণ্যআন্দোলনের মধ্যে আত্মিক শক্তিরই মহিমমর প্রকাশ। সভ্যের জ্বন্তে চরম হঃথকে বরণ করার শক্তি তথনই আসে যথন মান্ত্য আপনাকে জানে রক্তমাংসের দেহ বলে নয়, অপরাজ্যের আত্মা বলে। আত্মার লাগে না— সে যে আলোর শিখা। রবীক্তনাথ 'মুক্তধারা' নাটকে ধনপ্তর বৈরাগীর মৃথ দিয়ে বলেছেন:
'আদল মাছ্যটি যে, তার লাগেনা, সে যে আলোর
শিখা। লাগে জন্তটার, সে যে মাংস, মার খেয়ে
কেঁই কেঁই করে মরে।' কর্মবিমুখ নিবীর্ঘ জাভিকে
সাহসে এবং শক্তিতে অপরাজের করে তুলবার জন্তে
স্বামীজী তাই বেদান্তের আশ্রয় নিলেন। বেদান্তের
মধ্যে আত্মার বাণী। স্বামি-শিশ্যসংবাদে স্বামীজীর
সেই অবিশ্বরণীয় কথাগুলি আজ্ঞও আমাদের কানে
বাজ্তে:

"ভিংরে আয়াসর্বণ অব্ এল্ করছে— সেদিকে না চেয়ে হাড়মাসের কিস্তৃত্তিমাকার ঝাঁচা, এই ভড় শরারটার দিকেই স্বাই নজর দিয়ে "আমি" আমি" করছে। ঐটেই হচ্ছে স্কল প্রকার দুর্ববভার গেড়া।"

বিবেকানন চেয়েছিলেন জাতিকে সমন্ত প্রকারের ভীক্ষতা এবং চুর্বলতঃ থেকে মুক্ত করতে। দেহাত্ম-বৃদ্ধিই সমস্ত ভীকতার মূলে। তাই তো আত্মার উপরে এতথানি জোর। গান্ধীও চাইলেন জাতিকে ভীরুতা থেকে মক্ত করতে। অত্যাচারের কাছে বশুতা স্বীকারের মূলে তো ভয়। নিরস্ত জনসাধারণ তথনই ভয়কে বৰ্জন ক'রে গণবিপ্লবের পথে আগিয়ে আসবে যথন ভারা জানবে: আলোর শিথার তারা, শুধু রক্তমাংদের পিগু নয়। বিবেকানন্দের পথকে অনুসরণ করেছেন গান্ধী। জ্ঞাতিকে বন্ধন-মুক্ত করবার জন্মে গান্ধী আত্মার শক্তিরই আশ্রয় বেদান্তের মাধ্যমে আতার গ্ৰহণ করেছেন। বীজমন্ত্র স্থামীকী দিলেন। একটা বিরাট জাতির রাজনৈতিক সংগ্রামে সেই বীজমন্ত্রকে বাঁধন ছে ডার অন্তহিসাবে ব্যবহার করলেন গান্ধীঞ্জী।

গান্ধী আর বিবেকানন্দ—হ'জনের কণ্ঠেই সংগ্রামগান। বিবেকানন্দ Struggleএর কথা বারে বারে বলেছেন। 'পূজা তাঁর সংগ্রাম অপার।' বলেছেন:

'বেথানে Struggle, বেথানে Rebellion সেথানেই জীবনের চিহ্ন, সেথানেই চৈতন্তের বিকাশ।' পত্ৰাবলীতে আছে:

'বীর আমি, যুদ্ধক্ষেত্রে মরব, এথানে মেয়ে মাহুবের মত বলে থাকা কি আমার কাজ ?'

তাঁর নিজের জীবনও কি একটা প্রকাণ্ড সংগ্রাম ছিল না? র'লা (Romain Rolland) তাঁর সম্পর্কে ঠিকই লিখেছেন: Battle and life for him were synonimous. শান্তি তো তিনিই চান नि; তিনি চেম্ছেলেন জীবন-মুক্ত, দীপ্ত, মহাজীবন যার মধ্যে সমগ্র সভ্যের স্বীক্ততি। বর্তমান এবং অতীত, প্রাচ্য এবং পাশ্চান্তা, কল্পনা এবং কর্ম- এদের কাকে তিনি গ্রহণ এবং কাকেই বা তিনি বর্জন করবেন ? সত্যের এই পরস্পর-বিরোধী বিভিন্নমুখী দিকগুলিকে নিজের জীবনে মেলাবার জন্মে ভিতরে ভিতরে কী দারুণ সংগ্রাম তাঁকে করতে হয়েছে ! ঠাকুরের মৃত্যুর পর স্বামীজী মাত্র যোলো বৎসর বেঁচেছিলেন; পৃথিবী থেকে যখন তিনি ছুটি নিলেন তখন তাঁর বয়স চল্লিশ বংসরও भूर्व हम्र नि । विद्यकानत्मत्र कीवत्नन्न अहे नमन-ভরা, আগুনভরা যোলটি বংসরকে রলা বলেছেন: Years of conflagration.

হাঁ, যুকক্ষেত্রে বীরের মতোই তিনি মরেছিলেন আর শত বাধাবিদ্রের সঙ্গে অকুতোভরে লড়াই করতে করতে বীরের মতো মরবার জন্তেই দেশবাসীকে তিনি ডাক দিয়েছিলেন। যাতে আমরা জীবনকে একটা অন্তহীন সংগ্রাম ব'লে গ্রহণ করতে পারি এবং সংগ্রামে জয়ী হবার জন্ত হংথের পথকে সানন্দে বরণ করি, সেই জন্তেই তিনি আমাদের সামনে রেখেছিলেন গাতাসিংহনাদকারী শ্রীক্ষত্তের জ্যোতির্মন্ন আদর্শ।

"বৃন্দাবন শীলাফীলা এখন রেখে দে। গীতা-সিংহনাদকারী শ্রীক্তফের পূজা চালা, শক্তিপূজা চালা।"

অস্তরের এবং বাহিরের বাধাবিয়ের কাছে পরাঞ্চর
স্বীকার করা মানেই আমার চরম মৃত্যুকে ডেকে

আনা, জীবনকে অগোরবের মধ্যে অবগুঠিত করে রাখা। স্থামীজী চেয়েছিলেন ভারতবর্ষ জোরের সজে বাঁচুক, দেহে মনে সে প্রচুর শক্তি সঞ্চয় করুক; কারণ ইতিহাসে তার কাজ আজও ফুরোয় নি; পৃথিবী তার বাণীর জত্যে অপেক্ষা ক'রে আছে। কিন্তু নির্ধীর্য, তুর্বল ভারতবর্ষের কথা কে শুনবে পূর্বা ঠিকই বলেছেন, গান্ধী সম্পর্কে তার বিখ্যাত গ্রাহের উপসংহারে:

We do not fight violence so much as weakness. Nothing is worth while unless it is strong, neither good nor evil. Absolute evil is better than emasculated goodness.

সামীজীর কথার সঙ্গে কী আশ্চর্য মিল: 'The stones and trees ne'er break the laws but stones and trees remain. সে-সাধুতার মূল্য কি বা লান্তির লোহাই দিয়ে অক্যায়কে নীরবে সহু করে? বার মধ্যে বীর্ষের আগুল নেই? পাথর এবং গাছ মিথ্যা কথা বলে না, চুরি করে না—কিছ শেষ পর্যন্ত তারা গাছ এবং পাথরই থেকে বার। 'শীর্ণ শান্ত সাধু তব পুত্রদের ধ'রে, দাও সবে গৃহ-ছাড়া লক্ষীছাড়া ক'রে'—কম হংথে বাঙালীকে রবীক্রনাথ এই কথা শোনান নি! 'ভালোমান্ত্র্য নইরে মোরা, ভালোমান্ত্র্য নই; গুণের মধ্যে ঐ, আমাদের গুণের মধ্যে ঐ'— 'ফাল্পনী'র এই গানে একই স্কর।

স্বামীনীর স্বপ্ন ছিল, ভারতবর্ষ কঠে বেদান্তের বাণী নিম্নে দিথিজ্যের পথে বাহির হয়েছে, হিংসার উন্মন্ত পৃথী শ্রন্ধায় উন্ধন্ত মাথা নত করেছে তার পদপ্রাস্তে। পরায়করণপ্রিয়তা স্ত্যু স্বতাই স্বাত্ম-ঘাতী। ভারতবর্ষ স্বন্ত জ্বাত্তির স্বন্ধ অমুকরণ করতে গিমে স্বাস্থাহত্যা করনে—ইন্ডিহাসে এর চেয়ে বড়ো ট্রাজেডি স্বার্গ কীহ'তে পারে? তাই তো কঠে তাঁর শক্তিমন্ত্র। শক্তিমান স্বল্গ ভারত-বর্ষই ক্রগংকে কল্যাণের পথে পরিচালিত করনে। এই শক্তি যাতে ভারতবর্ষ অর্জন করতে পারে তার জন্মে স্থানীজী একদিকে শুনিমেছেন বেদান্তের বাণী, শুনিমেছেন দেহাত্মবৃদ্ধির মৃত্তা থেকে মৃত্তির মন্ত্র, আর একদিকে শুনিমেছেন গীতার কর্মবাদ। বলেছেন:

"নারমাক্সা বলছানেন লভাঃ। শরীরে মনে বল না থাকলে এই আক্সালাভ করা যায় না। পৃষ্টিকর উত্তন আহারে আরগে শরীর গড়তে হবে। তবে তোমনে বল হবে।

ঠাকুরের সেই কথার প্রতিধ্বনি: "থালি পেটে ধর্ম হয় না।" জ্নসাধারণের মনে আধ্যাত্মিকতার উন্মেষ তথনই সম্ভব যথন তাদের পুষ্টিকর আহার জুটবে, তার আগে নয়। ঠাকুরের স্থরে স্থর মিলিয়ে বিবেকানন্দ বললেন:

'ওরে ধর্মকর্ম করতে গেলে আগে কুর্মাবভারের পূজা চাই, পেট হচ্ছে দেই কুর্ম। এ'কে আগে ঠাণ্ডা নাকরলে ভোর ধর্মকর্মের কথা কেউ নেবে না।'

অনেক দিন পরে গান্ধী 'ইয়ং ইভিয়া'য় রামক্ষেত্রে এবং বিবেকানন্দের কথাটাই আবার নৃতন
ক'রে বললেন:

To a people famishing and idle the only acceptable form in which God can dare appear is work and promise of food as wages.

গান্ধী ক্ষুণার্ভ ভারতবর্ষকে শোনালেন অন্নের কথা এবং একই সঙ্গে কর্মের কথা। কান্ধ না থাকলে মজুরি মিলবে কোণা থেকে আর শান্ধ কিনতে হ'লে মজুরি তো চাই। বিবেকানন্দণ্ড আন্নের কথা বলে কান্ত থাকলেন না। দেশবাসীকে শেখাতে হবে আন্ন কি ক'রে সংগ্রহ করা যাবে এবং আরণ্ড শেখাতে হবে আন্ন সংগ্রহ করাত হ'লে নিজেরা কান্ধ করা চাই। স্বামীজীর সেই কথাগুলি এতকাল পরে আঞ্বণ্ড কত সত্য।

"একবার চোথ থুলে দেথ, বর্ণপ্রস্থ ভারতভূমিতে অন্নের জত্যে কি হাহাকার উঠছে । তোদের ঐ শিক্ষার সে অভাব পূর্ব হবে কি ? কথনও নর । পাশ্চান্তা বিজ্ঞানসহারে মাট

থুঁড়তে লেগেযা— অলের সংস্থান কর। চাকুরী ওখুরী ক'রে নয়—নিজের চেটায় পাশ্চাতা বিজ্ঞানসংগরে নিতা নূচন পছা অবিকার ক'রে।"

গান্ধীর ব্নিয়াদীশিক্ষার মধ্যেও এই মাটি থোঁড়ার কথা। স্বামীনী কত আগে দেখেছিলেন, যে শিক্ষা ইংরেজ প্রবর্তিত করেছে তাতে বড়জোর কেরানীগিরি, ডেপুটিগিরি চলতে পারে, কিন্তু ঐ শিক্ষার ছারা জাতির অন্নের জ্বজাব কথনোই পূর্ণ হবার নয়। তার জত্যে চাই ন্তনতর শিক্ষাপদ্ধতি যার কেল্রে থাকবে কায়িক শ্রম এবং যে শিক্ষা ছাত্র-ছাত্রীকে জ্তা দেলাই থেকে চত্তীপাঠ পর্যন্ত জীবনের সকলক্ষেত্রে পাকা ক'রে তুলবে। বিবেকানন্দ যে শিক্ষার স্বপ্ন দেখেছিলেন গান্ধী সেই শিক্ষারই স্বপ্ন দেখে বুনিয়াদী শিক্ষার পরিকল্পনা দিলেন।

বিবেকাননা আমাদিগকে শোনালেন কর্মের মন্ত্র। বললেন, মাটি খুঁড়তে লেগে যা। ঠিক একই মন্ত্র শোনালেন রবীক্রনাথঃ

"রাঝারে ধ্যান, থাক্রে ফুলের ডালি, ছিঁড়ুক বস্তু, লাগুক ধূলা বালি, কর্মযোগে এক হ'রে তাঁর সাথে ঘর্ম পড়ক ঝরে'।" (গীডাঞ্জলি)

গান্ধী যথন নিরন্ন জাতির হাতে সত্যাগ্রহের অন্থপম অন্নের সঙ্গে চরকাকেও তুলে দিলেন তথন কর্মবিম্থ পেট-রোগা জাতিকে তিনি কর্মমন্তেই দীক্ষা দিলেন। বিবেকানন্দের জীবনীর এক জারগার রোমা র ল্যা লিখেছেন: অরবিন্দ ঘোষ, রবীজ্যনাথ এবং গান্ধী have grown, flowered and borne fruit under the double constellation of the Swan and the Eagle—a fact publicly acknowledged by Aurobindo and Gandhi পরমহংস এবং বিকোলন্দের প্রেরণায় অরবিন্দের, রবীজ্যনাথের এবং গান্ধীর প্রতিভার উন্মেষ এবং বিকাশ। রলার সঙ্গে আমরা কি এই ব্যাপারে এক মত নই ?

বিবেকানন্দ সভাই চিরনুতন। তিনি আমাদিগকে শুনিয়েছেন শব্দির কথা, মহাবীর্যের কথা। বঙ্কিম্ব কৃষ্ণচরিত্র লিপলেন শক্তিমন্ত্রে উধ্দ করবার জন্তে অবনত ভারতবর্ষকে। আনন্দমঠে সন্তানের বিষ্ণু শ্রীচৈতত্তের প্রেমময় বিষ্ণু নন, তিনি স্থদর্শনচক্রধারী শক্তিময় বিষ্ণ। বঙ্কিম নব্য ভারতের হৃদয়ে প্রতিষ্ঠিত করলেন যাত্রাদলের শিথিপুচ্ছধারী কৃষ্ণকে নয়, কুরুক্তেরে গীতাসিংহনাদকারী কৃষ্ণকে। থোলকরতালে বঙ্কিমের বিতৃষ্ণা। সত্যানন্দ चाननभर्ष्ठ भरहसारक नुष्ठन क'रत्न देवस्ववधर्य मीका দিয়েছেন। থোলকরতালে বিবেকানন্দেরও অফুরূপ বিত্ঞা: খোলকরতাল বাজিষে লক্ষ্ ঝম্প ক'রে দেশটা উচ্ছন্ন গেল। ভাবাবেগে উন্মত্ত জ্বাতি রসচর্চায় ডুবে থাকবে; ত্যানের পথে, বীর্ষের পথে পা বাডাবে না—এ জিনিস রবীন্দ্রনাথও চান নি।

"ভাবের ললিত ক্রোড়ে না রাখি নিলীন কর্মক্ষেত্রে ক'রে দাও সক্ষম স্বাধীন।" (নৈবেছ) একটা বিপুল সত্য আমাদের আঞ্চ উপলব্ধি করবার প্রয়েজন আছে। কথাটা মার্কিন পণ্ডিত উইলিয়াম জেমদের ভাষাতেই বলি:

Sporadic great men come everywhere but for a community to get vibrating through and through with intensely active life, many geniuses coming together and in rapid succession are required \*\* Blow must follow blow so fast that no cooling can occur in the intervals,

স্ব দেশেই কথনোস্থনো মহাপুরুষ এসে থাকেন। কিন্তু একটা কর্মকীভিহীন নির্বীধ জাতিকে কর্মসাগরে ঝাঁপ দেওয়াবার জল্ঞে দরকার হয় সেই জাতির মধ্যে একই সদে বছ প্রতিভার জাত্যুদয়। উত্তপ্ত লোহাকে ঠাণ্ডা হ'তে দিতে নেই। ঘায়ের পর উপর্প্রিষা মারতে হয়। জাতকে গড়ে তুলবার বেলাতেও একই কথা। প্রতিভার পর প্রতিভার জাবিভাব চাই জাতভালে। তবেই জাতির জড়তা কাটে, তার শিরায় শিরায় বৈহ্যতিক প্রবাহের তর্ম্ম থেলে যায়। তার মধ্যে মহা উপ্তম প্রকাশ পায়।

ক্ষমরের ইচ্ছার ভারতবর্ধ জাগছে, ভারতবর্ধ উঠছে, ভারতবর্ধ সত্য ও প্রেমের মন্ত্র নিয়ে দিগ্নিজর করবে। এরই জন্তে তিনি এদেশে উপর্যুপরি প্রেরণ করলেন মহাপুরুষের পর মহাপুরুষ। স্বাই এদে শোনালেন মানবাত্মার মহিমার কথা; শোনালেন মহাত্যাগ, মহানিষ্ঠা, মহাবীর্ঘ, মহাধৈর্ঘ এবং স্বার্থগরুশ্ভ শুভ্রুদ্ধি সহায়ে মহা উল্লম প্রকাশের কথা; শোনালেন পরাক্ষরণপ্রিয়তার মোহ পরিত্যাগ করে ভারতের নিজম্ব সংস্কৃতির পথকে অকুতোভয়ে অক্সেরণ করবার কথা। স্মানাদের যদি কান থাকে এঁদের কণ্ঠম্বর হৃদ্ধের মধ্যে ঠিকই শুনতে পাব; যদি স্কর্জ্ব সংক্র থাকে এঁদের প্রান্তকারী বাণীর তাৎপর্য ঠিকই উপলব্ধি করবো; যদি হর্জন্ব সংক্র থাকে এঁদের প্রান্থির সল্পে ঠিকই স্মাণিত পথে মহাবীর্থের সল্পে ঠিকই স্মাণিত পথে মহাবীর্থের সল্পে ঠিকই স্মাণিতর আমানের সহার হউন।

## ঈশোপনিষদ্

অমুবাদক-শ্রীব্যোমকেশ চক্রবর্তী, এম্-এ

( সন্নাসীর কর্তব্য )

চরাচর মাঝে ক্ষণিক বা কিছ

ঢাকো সব ঈশ-আচ্ছাদনে,

ভ্যাগেতে মৃক্ত করিও আত্মা লোভ করিও না কাহারও ধনে। ১। ( গুহীর কঠব্য )

যদি কেছ চাও বাঁচিতে ধরায়

স্থৰেতে শতেক বৰ্ষ ধরি',

কামনা তোমার করিও পূর্ণ

শান্তবিহিত কর্ম করি'।

শতার্-ইচ্ছু দেহাভিমানিন্, স্বন্ধ ধর্ম তোমার তরে, নাহিক কিছুই যাহা না তোমার স্বশুভ কর্মে লিপ্ত করে। ২।

(আত্মজ্ঞানহীনের গতি) অন্ধ-আঁধারে আবৃত যে লোক— অস্করদিগের বাসস্থান, আত্মহস্তা মানব যাঁধারা মৃত্যুর পরে দেখানে যান। ৩।

( আত্মার স্বরূপ) আত্মা একক, জচল অথচ মনের গতিও ছাড়ায়ে যান, অগ্রগামী এ-আত্মতত্ত্বে रेक्तियुग्न कन्नू ना भान। স্থির থাকিষাও তিনি জভগামী অতিক্রমণ করেন সবে, সভাষ তাঁর বিশ্ববিধাতা সকল কর্ম করান ভবে। ৪। স্বতঃ গতিহীন হয়েও চলেন অচল তবুও চলন আছে, অবিদ্বানের অতিদূরে তিনি আত্মস্বরূপ জ্ঞানীর কাছে। সারা জগতের অন্তরে তিনি মহাকাশ সম অনুস্যত, সারা জগতের বাহিরেও তিনি সূর্বব্যাপী ও হক্ষভৃত। ৫।

্ আত্মজ্ঞানীর লক্ষণ )
আত্মার মাঝে সকল বস্তু,
সবেতে আত্মা যে জন হেরে
সেই দর্শন-বলেতে সে জন

কাহাকেও স্থা করিতে নারে। ৬।

সকল বস্ত যে কালে জ্ঞানীর আত্মাতে এক হইয়া যার, ঐক্যাদশী সে লোক তথন শোক-ভাপ-মোহ কভু না পায়। ৭।

( স্বাত্মার স্বরূপ )
অকায়, অব্রণ, শিরাহীন তিনি
অপাপবিদ্ধ, জ্যোতির্ময়,
শুদ্ধ, কবি,
সর্বোত্তম, সর্বমন্ত্র।
কল্লাযুজীবী, প্রজ্ঞাপতিদের—
—সংবৎসর-অধিপ—যাঁরা,
বিধান করেন যথাযথ তিনি
কর্মনীয় বত কর্মধারা। ৮।

( কর্ম ও উপাসনা )
উপাসনাধীন কেবল কর্মী
প্রবেশ করেন অন্ধতমে,
কর্মবিধীন, দেব-উপাসক
ভার চেন্নে গাঢ় আঁখারে ভ্রমে।
উপাসনা আর কর্মের কথা
ব্যাখ্যা করিয়া ধীমান্গণ,
'উভয়ের ফল ভিন্ন ভিন্ন'—
ভনিয়াছি তাঁরা এ-কথা কন। ১০।
উপাসনা আর কর্মকে ধিনি
একই সঙ্গে করিয়া থান,
কর্ম-সহায়ে লজ্যি' মৃত্যু
উপাসনাফলে অমৃত পান। ১১।

( প্রকৃতি ও ব্রন্ধের সমন্বর ) শুধু কারণের উপাসকদল নিবিড় জাঁধারে প্রবেশ করে, শুধু কার্যের পূজক আবার ভার চেয়ে গাঢ় জাঁধারে চরে। ১২। কারণ-ব্রহ্ম কার্য-ব্রহ্ম
ব্যাখ্যা করিয়া ধীমান্গণ,
'উপাসনা ফল হয়েরই ভিন্ন'—
শুনিরাছি তাঁরো এ-কথা কন। ২০।
কারণ-ব্রহ্ম কার্য-ব্রহ্মে
একই সঙ্গে পৃজেন যিনি,
কার্য-সহায়ে লঙ্ঘি' মৃত্যু
কারণপ্রসাদে ক্ষমর ভিনি। ১৪।

( মার্গ-প্রার্থনা )
সোনার পাত্রে রেখেছে ঢাকিয়া,
সভ্যের মুখ গোপন করে
প্রন্, সে পণ করো হে মুক্ত
সভ্যম্বরপ দেখাও মোরে। ১৫।
প্যন্, স্থ, একাঞী সাক্ষী
প্রকাপতিস্তত, হৃদয়্যামী
রিমিসমূহ সংহত কর
কল্যাণরপ দেখিব স্থামী।
ভোমার মাঝারে এবে পুরুষ
সেই ত স্বরূপ, সেই ত আমি। ১৬।
এখন আমার প্রাণবায়ু যাক,
মহাবায়ু যাথে বিলীন হয়ে,

এ-দেহ আমার অগ্নিতে পড়ি'
ভিষ্মের মাঝে যাক তো ক্ষরে।
ভংকাররাপী মানস অগ্নি,
শ্বরণীয় সব আমার শ্বর,
থাহা কিছু আমি করেছি জীবনে
ভাহাও ভূমি হে শ্বরণ কর। ১৭।
ভূমি হে অগ্নি, ফলভোগ লাগি
শ্বপথে মোদের বহিয়া আনো।
সর্বপ্রাণীর কর্ম ও জ্ঞান
হে দেব, ভূমিই সকল জানো।
দূর করি' পাপ কৃটিল যতেক
নিষ্পাপ কর মোদের ভূমি,
প্রণাম ভোমায় বারবার করি,

শিন্তিপাঠ।
ইন্দ্রিরাতীত স্ক্র বা-কিছু
 বন্ধের বারা পূর্ণ হয়,
ইন্দ্রিয় মাঝে যা-কিছু গোচর
 তাহাও ব্রন্ধে পূর্ণ রয়।
পূর্ণ হইতে ব্যক্ত পূর্ণ
 ব্রন্ধ ব্যক্ত জগৎ-বেশে,
পূর্ণতা হতে পূর্ণটি নিলে
পূর্ণই পড়ে থাকেন শেষে।

### ব্ৰহ্মানন্দ-শিবানন্দপ্ৰসঙ্গ

শ্রীকালীসদয় পশ্চিমা

ইংরেক্সা ১৯২১ সালের ফেব্রুন্সারি মাস হইতে আমি পুজনীয় ব্রহ্মানন্দ মহারাজের সহিত পত্রব্যবহার আরম্ভ করি। ১৯২২ সালের ৪ঠা ফেব্রুন্সারি তারিপে বাগবাজার ৫৭, রমাকান্ত বস্থ খ্রীট (বলরাম মন্দির) হইতে তিনি আমাকে যে পত্রখানি লিপেন তাহাতে স্পষ্ট নিষেধ নাই—মনে করিয়া ফেব্রুন্সারি মাস শেষ হইবার পূর্বেই বেলুড় মঠে

গিরা উপস্থিত হইলাম। দ্কিণেশ্বরের রান্তায় কুটিঘাটের ধেয়ার গঙ্গা পার হইরা যথন মঠে পৌছিলাম, তথন বেলা প্রায় বিপ্রহর। জনৈক সাধু আমাকে অতিথিশালার পূজ্যপাদ মহাপুরুষঞ্জীর (স্বামী শিবানন্দ) স্কাশে পাঠাইলেন। মহাপুরুষঞ্জী কামরার ভিতরে গভীর মনোযোগ সহকারে পত্র লিথিতেছিলেন, অপরিচিত ব্যক্তিকে সহসা প্রবেশ করিতে দেখিরা প্রশ্ন করিলেন — কি চাই ? বিনীতভাবে বলিলাম, — আমি মহারাজের ( স্বামী ব্রহ্মানন্দের ) চিঠি পেরে এসেছি।

— মহারাজ পত্র দিয়েছেন, তাঁর কাছে যাও।
এখানে কি? আমি ফাঁপরে পড়িয়া গেলাম।
মনে মনে ভাবিলাম, তাই ত, বলরাম-মন্দিরেই আমার
প্রথমে খোঁজ নেওয়া উচিত ছিল। কিন্ত যাহা
হইবার ভাহা তো হইয়া গিয়াছে, আর তৎক্ষণাৎ
বলরাম-মন্দিরে ছুটিয়া যাইবার উপায়ও নাই।
অপরাধীর ভার আহতে আতে কহিলাম,—কিন্ত
এখন যে ছপুর বেলা।

—ও, প্রদাদ পেতে চাও ? বেশ ত, ভাগুারীর কাছে যাও।

পূর্বোক্ত সাধুট অদ্রে দাড়াইয়া কথাবার্তা শুনিতেছিলেন। তিনি আমাকে চলিয়া আদিতে ইন্ধিত করাতে আমি বাহির হইয়া আদিলাম। শুধু হুপুরে নয়, রাত্রিতেও মঠে অবস্থান করিয়া হু'বেলা প্রসাদ পাইলাম।

পর্দিন স্কালবেলা আমাকে বাগবাঞ্চাবে জনৈক বলরাম-মন্দিরে পাঠাইবার উদ্দেশ্যে সন্মাসী একটি চলভি নৌকা ডাকিয়া মঠের ঘাটে ভিড়াইলেন। কিন্তু কলিকাতায় আমার এই প্রথম আগমন, পথঘাট কিছুই জানা নাই, একাকী কেমন করিয়া গন্তব্যস্থানে উপনীত হইব-মনে মনে এরূপ ভাবিতেছি, এমন সময়ে মহাপুরুষ মহারাজ জনৈক সেবক-সঙ্গে ঘাটে আসিয়া সেই নৌকায় উঠিয়া বসিলেন। পূর্বরাত্রিতে উাহার অন্তমতি না লইরাই মঠে অবস্থান করিয়াছি—উহাতে অবশুই অপরাধ হইগাছে, এবং তিনিই বা কি মনে করিতেছেন— ভাবিয়া মনে মনে অতিশন্ধ লজ্জিত হইলাম। তাঁহার मन्त्राथ याहेरछहे त्यन मह्हाहत्वाध हहेल। किन्न বাগবাঞ্চারে ত আমাকে যাইতেই হইবে। স্নভরাং নিক্লপায়ভাবে নৌকায় উঠিলাম এবং নিজেকে লুকাইবার উদ্দেশ্যে অপরিচিতের ফায় মঠের দিকে মুথ ফিরাইরা এক কোণে বসিরা রহিলাম। কিন্তু যেথানে ভর, সেথানেই বিপদ। মহাপুরুষজী তীক্ষদৃষ্টিতে তাকাইরা এবং ঠিক আমাকেই লক্ষ্য করিরা প্রশ্ন করিলেন—তোমার বাড়ী না সিলেট? তুমি রাত্রিতে মঠে ছিলে?

#### --- হাঁ মহারাজ।

— মহারাজের সঙ্গে দেখা করতে চলেছ? তা হ'তে পারে না। তাঁর শরীর অফ্স্থ—জর। তোমার সঙ্গে মহারাজের দেখা হ'তে পারে না; বুঝেছ?

আমি নীরব থাকিয়া মনে মনে ভাবিলাম কি
আর করব। দীক্ষাদির আকাজ্জা করে কি আর
হবে। সামনে মঠ দেখছি, আর গঙ্গার উপরে
একই নৌকায় মহাপুরুবজীর সালিধ্যে বদে রয়েছি;
এতেই সব হ'রে গেছে। এর বেশী আমার ভাগ্যে
নেই। জয় ঠাকুর !

উপরিলিধিত কথাগুলি একবার মাত্র বলিয়াই
মহাপুরুষজী ক্ষান্ত রহিলেন না। কমপক্ষে পাঁচ ছয়
বার আমাকে বলিলেন,—বুঝেছ, মহারাজের সজে
তোমার দেখা হতে পারে না।

যথা সময়ে নৌকা কুমারটুলীর ঘাটে পৌছিলে, মহাপুরুষজীর সেবক ব্যাগটি আমার হাতে দিয়া অকু দিকে চলিয়া গেলেন, আর আমি মহাপুরুষজীর অনুসরণ করিলাম। তিনি হনু হনু করিয়া হাঁটিয়া চলিয়াছেন এবং এক এক বার পশ্চাৎ ফিরিয়া, ष्मामात्र मित्क जाकारेया त्मरे এकरे कथा थूर জোরের সহিত বলিতেছেন। পথিমধ্যে একবার শুধু অনৈক ভক্তের বাড়ীতে কুশল জিজাসা করিলেন, এবং একটি কালীবাড়ীতে বিগ্রহকে প্রণাম করিলেন। ভট্তির আবু কোথাও নাথামিয়া সোজা বলরাম-मिन्द्रि याहेब्रा छे पश्चि इहेटन । নিষেধাত্মক বাক্য কানে ব্যিত হইলেও এমন প্ৰপ্ৰদৰ্শক পাইরা আমি মনে মনে ভাবিলাম বিধি হরত বাম নহেন। দোতলায় উঠিয়া মহাপুরুষদ্ধী আমার হাত হইতে ব্যাগটি লইলেন, এবং মহারাজের প্রকোষ্ঠে

প্রবেশপূর্বক আমাকে কোন কিছু না বলিয়াই দরজাটি বন্ধ করিয়া দিলেন।

জুতা, ছাতা ও বিছানাপত্ৰ এক কোণে রাখিয়া নিতান্ত মন:কুগ্নভাবে পাশের হল্ঘরটিতে প্রবেশ করিলাম। তথায় কয়েকজনকে দেখিরা মনে হইল তাঁহারাও যেন কাহার আগমনের প্রতীক্ষায় রহিয়াছেন। কাহাকেও জিজাসা না করিয়াই বুঝিতে বাকী রহিল না. ইহারা মহারাজের দর্শনাকাজ্ফী এবং অবিলয়ে মহারাজ তথায় দর্শন দিবেন। আমার পক্ষে স্থবর্ণ স্থযোগ। দরজার কাছে একটুখানি স্থবিধাজনক স্থান বাছিয়া লইতে না লইতেই দেখি বারান্দার উপর দিয়া তেজপুঞ্জ-কলেবর স্বামী ব্রহ্মানন্দ মহারাজ-নেত্রগুগল কথনও অর্ধ নিমীলিত, কখনও বা প্রসারিত করিয়া— ভাবাবেশে ধীর মন্তর গতিতে হলখরের দিকে অগ্রসর হইতেছেন। আমার নিকটে আসিতেই আমি ভূমিষ্ঠ হইয়া প্রণাম করিলাম। এই স্মামার প্রথম দর্শন! তিনি কোন পরিচয় জিজাসা না করিয়াই विलियन, - यां व वांवा ! महाश्रूक्रायत कार्ष यां ७, আমার শরীর অস্তর।

আমি ত শুনিয়াই অবাক্। তবে কি ইতিমধ্যেই
আমার সম্পর্কে উভয়ের কথাবার্তা হইয়াছে!
ক্ষণমাত্র বিলম্ব না করিয়া আমি মহারাজ্যের অরের
নিকে যাইয়া দেখিলাম প্রবেশপথে মহাপুরুষজী
একখানি চেয়ারে উপবিষ্ট। অতি সহজ্যে তাঁহাকে
পাইয়া মহা আনন্দে ভূমির্চ হইয়া প্রণাম করিলাম।
তিনি বলিলেন,—এই যে, তোমায় আবার দেখছি
এখানে।

- মহারাজ পাঠিয়ে দিয়েছেন।
- —মহারাজ পাঠিয়েছেন ? কেন ? তোমার কি চাই ?
  - मीका ठाई।
- —দীকা চাই! সে স্বাৰার কি ? তোমার নাম স্বানি না, ধাম স্বানি না, কিছুই স্বানি না,—

দীক্ষা কি করে হয়। একি বাজারের মাছ পান বিক্রি, যে প্রসা ফেলে দিলে, আর নিয়ে গেলে।

শামি তথন তাঁহাকে আমার নাম-ধাম বলিলাম,
মিউনিসিপ্যাল আফিনে চাকুরি দারা জীবিকার্জনের
এবং করিমগঞ্জে শ্রীরামক্বঞ্চ-সেবাদমিতির সহিত
শামার ঘনিষ্ঠ সম্পর্কের কথা যথাসম্ভব বিবৃত
করিলাম। ঐ সমন্ত শুনিয়া তিনি কহিলেন,—ঐ
যা করছ—ঠাকুর-স্বামীজীর কাল্প—তৃষ্ণার্তকে
জলনান, কুধার্তকে শ্রমনান—ঐ প্রামানের দীক্ষা।
ক্রীং ক্রীং, ঐ সব ভট্চায়নের কাছে, আমানের
কাছে নয়।

দীক্ষা সম্পর্কে আমি কিছু কিছু শাস্তালোচনা করিয়াছিলাম। আমার ঐ বৃদ্ধিতে আঘাত করা হইতেছে ভাবিয়া নীরব রহিলাম। কিছুক্ষণ পরে তিনি কহিলেন,—তুমি দীক্ষা চাও? আমি তোমায়…এই মন্ত্র দেব। তুমি নেবে?

হাত জোড় করিখা উত্তর করিলান,—হাঁ মহারাজ। তাই নেব।

তথন নাটকীর ভঙ্গীতে তিনি আবার বলিয়া উঠিলেন,—শুধু ঐটি দেবো, আর কিছুই দেবো না। তুমি নেবে?

আমি পূর্ববৎ উত্তর করিলাম—হাঁ মহারাঞ্চ! ভাই নেব।

তথন কহিলেন,—তবে দীক্ষা কি, আমার বল।
আমি মহা ফাঁপরে পড়িরা গেলাম। এই সংকট
মূহুর্তে পূজনীর ক্রফলাল মহারাজ (আমী ধীরানন্দ)
তথার আসিরা উপস্থিত। আমার মূখের ভাব
দেখিরাই সন্তবতঃ ব্ঝিলেন যে আমি বিপন্ন, তাঁহার
দরার উদ্রেক হইল। তিনি জিজ্ঞাসা করিলেন—
মহারাজ! ও কি চার ?

মহাপুক্ষজী কহিলেন,—দীক্ষা চার।
তথন কৃষ্ণলাল মহারাজ সাহ্মনত্তে বলিলেন,—
দিনু না মহারাজ, দিনু।

মহাপুরুষজী উত্তর করিলেন,—হাঁ, তাই দিতে বনে আছি আর কি!

কৃষ্ণলাল মহারাজ এর পর চলিয়া গেলেন; কিংকতব্যবিমৃঢ্বৎ আমি মেজের উপর বসিধা রহিলাম।

কিষৎক্ষণ পরে সৌমাদর্শন খানী ব্রহ্মানন্দ
মহারাজ ধীরপাদবিক্ষেপে ঘরে চুকিয়া শ্যার উপর
স্থিরাসনে উপবেশন করিলেন। তথন মহাপুরুষজী
আমাকে দেখাইয়া বলিলেন,—মহারাজ, ও ত দীক্ষা
চায়। একথা শুনিয়া মহারাজ যেন একটু শ্লেষভরে
এবং বেশ জারে জোরে কহিতে লাগিলেন,—এই
ত নাম জাহির করতে এসেছে: রামক্রফ্ষ মিশনের
প্রেসিডেন্টের কাছ থেকে দীক্ষা নিয়েছি। আমি
ভিতরে ভিতরে যেন লজায় মরিয়া যাইতে
লাগিলাম। তিনি আমার দিকে বিক্যারিভনেত্রে
তাকাইয়া বলিতে লাগিলেন,—বাবা! তোমাদের
পূর্ববলের লোক—সব আমার জানা আছে, দীক্ষার
সময়ে থুবই আগ্রহ দেখায়, শেষে আর কিছু করতে
চায় না; তাদের দল বাড়াতে এসেছ?

প্রতিবাদের হারে আমি উত্তর করিলাম,—না
মহারাজ! ওদের দল কেন বাড়াব? বিপরীত দলই
বাড়াব। তথন আবার একটু শাস্তরূপ ধারণপূর্বক
কহিলেন,—উপযুক্ত হলে আমরা ডেকে এনে দীকা
দিই। আমি বলিলাম,—আমি কি এমন উপযুক্ত
হব মহারাজ, যে আমায় ডেকে এনে দীকা দেবেন?
উহাতে তিনি উত্তেজিত হারে বলিয়া উঠিলেন,—
বল্ছি হবে, বল্ছি হবে। তথন মহাপুক্ষজী
একবার আমার দিকে একবার মহারাজের দিকে
তাকাইয়া বলিতে লাগিলেন,—মহারাজ! ওকে
আলীর্বাদ করুন, ও করিমগঞ্জে ঠাকুর আমীজীর কাজ
করছে, ওকে আলীর্বাদ করুন। মহারাজ অতিশর
শান্ত ও সমাহিতভাবে আশাসভরে বলিলেন,—হাঁ
হাঁ, আলীর্বাদ ত করাই ররেছে। তথন মহাপুক্ষজী
আমাকে অভব দিয়া বলিলেন,—এই ত তোমার

দীক্ষা হয়ে গেল! আর formal ( আরুষ্ঠানিক ) তা হয়ে যাবে। ক্ষণকাল পরে মহারাজ করুণাপূর্ণ অরে আমাকে বলিতে লাগিলেন,—বাবা, সমস্ত বিখজগৎ থেকে মনটাকে শুটায়ে ক্টের উপর নিয়ে রাধা, সে কি একট্রধানি কথা!

বলিতে বলিতে তিনি আত্মহারা হইরা পড়িলেন।
"কৃটস্থমচলং ধ্রুবং" গাঁতার শ্লোকটি মনে পড়িল,
কেবলি ভাবিতে লাগিলাম 'দীক্ষা' দীক্ষা' করিয়াছি,
কিন্তু উহার আাসল তাৎপর্য কি কিছু ব্ঝিতে
পারিয়াছি? ঐ চিন্তাধারার আমি একেবারে
অভিভূত হইরা পড়িলাম। কিছুক্ষণ পরে চোধ
মেলিয়া দেখিলাম ঘরে আমি একাকী বদিয়া
রহিয়াছি, মহারাক্ষ কিংবা মহাপুরুষ কেহই তথার
নাই।

ঘরের বাহিরে আদিয়া আমি বারান্দার অপেকা করিতে লাগিলাম। অলক্ষণ যাইতে না যাইতে শুনি, পাশের একটি কক্ষ হইতে মহাপুরুষজী আমাকে লক্ষ্য করিয়া বলিতেছেন, ওবে! শুনে যাও, মহারাজকে বল, তিনি যদি অনুমত্তি করেন তো আমি ঢাকার গিয়ে তোমার দীক্ষা দেব। অপর-দিকের বারান্দার মহারাজ পারচারি করিতেছিলেন; তাঁহাকে যাইরা বলিতেই তিনি উত্তর দিলেন,—হাঁ হাঁ, অনুমতি ত করাই রয়েছে।

এখানে উল্লেখ করা আবগুক বে, প্রদিন রাত্রির ট্রেনে মহাপুরুষজী স্থানী অভেদানন্দজীকে সঙ্গে লইয়া কিছুদিনের জন্ত ঢাকা যাইতেছিলেন। মহারাজের উত্তর মহাপুরুষজীকে জানাইলে তিনি জামাকে স্থবিধামত ঢাকায় যাইতে বলিলেন। কালবিলম্ব না করিয়া আমি তাঁহার সচ্ছেই যাইতে চাহিলাম। উহাতে মহাপুরুষজী খুব হাসিতে হাসিতে কহিলেন, কি, আমায় পাকড়াও করে নিয়ে যাবে, আমায় পাকড়াও করে নিয়ে যাবে! এই সময়ে মহারাজ আমাকে ডাকিয়া কহিলেন,—ওহে, মহাপুরুষ তোমায় ঢাকায় নিয়ে সিয়ে মীকা দেন, সেইজ্জা

আমার নয়। বুনেছ ? এ কথা মহাপুরুষজীকে
নিবেদন করিতেই তিনি কহিলেন,—তবে আমি
কি করতে পারি বল। দীক্ষার ব্যাপার ওখানেই
আপাততঃ চাপা পড়িল। মহাপুরুষজীর সঙ্গে
আমার আর ঢাকা যাওয়া হইল না।

মহারাজ আমাকে বারংবার থাওয়া-দাওয়ার জন্য তাগিদ দেওয়াতে মহাপুরুষজীর নির্দেশামুযায়ী আমি বেলুড় মঠে ফিরিয়া গেলাম। পরদিন ব্রহ্মচারী জ্ঞান মহারাজ স্বয়ং আমাকে লইয়া গিয়া বাগবাজারে শ্রীরামক্রফ ছাত্রাবাসে করেক দিন থাকিবার ব্যবস্থা করিয়া দিলেন। তথা হইতে বলরাম-মন্দিরে যাভায়াত খুব সহজ, স্থভরাং নিভা মহারাজের দর্শন ও সঙ্গ লাভের অতি উত্তম স্রযোগ আমার ভাগ্যে ঘটিয়া গেল। আট দশ দিন আমি নিরবচ্ছিল্ল আনন্দের মধ্যে কাটাইলাম। কথনও শিশুর সূায় সরল চপল, আবার কখনও অতিশন্ন গুরুগন্তীর, কত ভিন্ন ভিন্ন ভাবে তাঁহাকে দেখিয়াছি। একদিন দক্ষিণ হন্তের ভর্জনী উপরে তুলিয়া লীলায়িত ভন্নীতে আমাকে জিজাসা করিলেন,—বলি কেমন আছ ? আবার পরমূহর্তেই দীক্ষা-সম্পর্কে আমার মনের ভিতরে যে আশা-নিরাশার হল চলিতেছিল তাহা বুঝিয়া অতি কঠোর ভাব অবলম্বনপূর্বক কহিলেন,—আশা হি পরমং তঃথং, নৈরাভাং পরমং ত্বথম। পরস্পরের মধ্যে আমরা সচরাচর যেমন করিয়া থাকি, তেমনি একদিন জিজাসা করিলেন, আৰু কি খেয়েছ?

আমার উত্তর শুনিষা খুণী হইরা বলিলেন—বাঃ, তবে ত বেশ থেয়েছ।

অপর একদিন থাকিয়া থাকিয়া তিনবার আমাকে বলিয়া পাঠাইলেন, আমার সঙ্গে ত দেখা হয়ে গেছে—আর কেন, এখন ওকে চলে বেতে বল। কিন্তু আমিও নাছোড্বান্দা। আমার উত্তর শুনিয়া পরে চুপ করিয়া রহিলেন। আমার নিজের মনোবাঞ্ছা পূরণ সম্পর্কে একদিন পীড়াপীড়ি করাতে বলিলেন—তাতে কি হয়েছে, অত তাড়াতাড়ি কেন রে বাপ! বিদায়ের পূর্বরাত্রে এ বিষয় আমি আবার উত্থাপন করিলে উত্তর পাইলাম,—মহাপুরুষ ফিয়ে না এলে ত কিছু হবার নয়, বাবা। দিন কয়েক মাত্র মহারাজের সায়িধ্যে অবস্থান করিমাছিলাম, কিন্তু তাহাই আমাকে জীবনে অপূর্ব শিক্ষা ও প্রেরণা দিয়াছে।

আমার বেলুড় আসার মূল উদ্দেশ্র আপাততঃ

সিদ্ধ না হইলেও মনে প্রভুত আননদ লইয়া বর্মপ্রলে

ফিরিলাম এবং পৌছানোর স্ংবাদ মহারাজকে
পাঠাইলাম। তহন্তরে তিনি তাঁহার স্বেহাশীবাদ
আমাকে জানাইলেন। উহার কিছু কাল মধ্যেই

তিনি মানবলীলা সংবরণ করেন।

মহারাজের তিরোধানের পর স্থামী শিবানন্দের সহিত আমি পত্রব্যবহার আরম্ভ করি। ১৯২২ ইংরেজীর ১২ই মে তারিখের একধানি চিঠিতে তিনি লিখেন যে, যথার্থ ই মহারাজ আমায় কুপা করিয়াছেন, ভাহাতে কোন সন্দেহ নাই, মহারাজের অন্তর্ধানের ফলে তাঁহার তথন দীক্ষাদানাদি ব্যাপারে উভ্তম কিংবা উৎসাহ নাই, কিন্তু আমি যেন নিক্রৎসাহ না হইয়া মহারাজের উপদেশাম্যামী জীবন্যাপন করি ইত্যাদি।

২১. ৬. ১৯২২ তারিখের পত্রে তিনি আমাকে লিখিলেন—" আমার দীক্ষাদান আর কিছুই নহে: কেবল সেই অগল্লাথ, অগংপতি, কলিকল্মনাশক, ৰূগধর্মসংস্থাপক, ৰূগাচার্য, ৰূগগুরু শ্রীরামক্তফের নাম ব্যতীত আর কিছুই নহে। তুমি এখন পূর্বোক্তরপে ঐ নাম ভক্তি-প্রীতির সহিত অপ করিবে। …"

১৩. ৭. ২২ তারিপের পত্রে তিনি আমার আনাইলেন যে ৩রা আগস্ট একটি দীক্ষার দিন আছে, তবে ঐ দিনটিতে আমার স্থবিধা হইবে কি না, এবং তিনিও মঠে থাকিবেন কি না নিশ্চর বলিতে পারেন না। যাহা হউক, চিঠিপত্রে ও তারযোগে সমস্ত ব্যবস্থা করিবা নির্দিষ্ট দিনে আমি
মঠে উপস্থিত হইলাম। গলাতে অবগাহনপূর্বক
মন্দিরে যাইয়া ঐকান্তিকভাবে শ্রীশ্রীঠাকুরের নিকট
প্রার্থনা করিতে লাগিলাম, এবার যেন প্রত্যাধ্যাত
না হই। কিছুক্ষণ পরে মহাপুরুষ মহারাজের সেবক
আমাকে বিজ্ঞানা করিলেন,—আপনি কি কালীসদম্ম
বাবৃ? আপনি মহাপুরুষ মহারাজের সঙ্গে দেখা
করতে চান ? তবে আয়ন।

তাঁহাকে অনুসরণপূর্বক মহাপুক্ষ মহারাজের কক্ষে উপনীত হুইলাম। মহাপুক্ষজী একথানি চেরারে উপবিষ্ট ছিলেন। আমাকে দেখিরাই প্রস্থান্ত হৈ বাতমুখ নাড়িয়া বলিতে লাগিলেন,—তোমার ত আমি খুব জানি, তোমার ত আমি খুব চিনি, তোমার ত আমি অনেক দেখেছি। তাঁহার এরপ প্রকুল্লভাব দর্শনে আমি মহা আনন্দিত হুইরা বলিলাম, মহারাজ। গত ফেব্রুমারি মাসে বলরাম মন্দিরে মহারাজ ও আপনার সহিত আমার অনেক আলাপ হয়েছিল। একথা শুনিবামাত্র তিনি অন্তর্ম বিষাদ্গুন্তভাবে কহিলেন,—সে কথা কি আর বলতে। মহারাজ আজ স্থুল শরীরে নেই, আমরা সব কি আর বেঁচে আছি, এখন আর কথা বলব কার সঙ্গে।

আমার অবিমৃত্যকারিতার জন্ত মনে মনে অভিশন্ন হংখিত ও লজ্জিত হইলাম। দীর্ঘ নিংখাদ ছাড়িরা পুনরপি শাস্তভাব ধারণকরত তিনি আমাকে আখাদদানপূর্বক বলিলেন—এদেছ, বেশ হত্তে, এখন মঠে থাক, দীক্ষা হল্পে বাবে। নির্দিষ্ট দিনে দীক্ষা হইরা গেল। বিদায় লইবার কালে বলিলা দিলেন বেন চিঠিপত্র লিখি। তদবধি নির্মিতভাবে আমি তাঁহাকে পত্র লিখিতাম, তিনিও উত্তর দিতেন।

১২. ৮. ২৬ তারিখের একখানি পত্রে তিনি লিখেন—"তোমার পত্র পাইরা সমস্ত অবগত হইলাম। সংসারে থাকিরা সহস্র সম্পদের ভিতরে ষে মনে করে আমি বেশ আনন্দে ও শাস্তিতে আছি সে বড় ভাস্ত। ক্ষণিকের জ্ঞাত হয়ত কেহ ওরপ মনে করিছে পারে, কিংবা একেবারে যার দ্রদৃষ্টি নাই সেও হয়ত ওরপ মনে করিতে পারে; কিন্তু ভগবৎরূপায় বা বছজনের স্কুভির ফলে যার উপর গুরুকুপা হইয়াছে, সে কথনই যে কোন অবস্থাতেই হউক সংসারকে স্থ্পময়, শাস্তিময় স্থান মনে করিতে পারে না এবং সেজ্জু সে সভতই মোহের পারে ভগবংনিকেতনে আশ্রম লইতে চেষ্টা করে। তোমার পত্রগুলি যথনই আমি পাই ও পড়ি, আমার খুব আনন্দ হয়—কারণ তোমার মন সংসারে কথনও শাস্তিম্থ অম্ভব করে না,—ইহাই মুমুকুর লক্ষণ। · · · · "

মহাপুক্ষ মহারাজের মহাসমাধির পূর্ব পর্বস্ত প্রায় প্রতি বংসরেই আমি মঠে হ'একবার যাতারাত করিতাম, এবং তথায় অবস্থানকালে সাধু মহারাজ্যদিগের সহিত যথাসপ্তব অনিষ্ঠতাবে মিলিবার চেষ্টা করিতাম। কথনও কথনও হ' তিন মাস একটানা থাকিবার সৌভাগ্য হইরাছে,—যদিও শেষের দিকে কি জানি কেন, মহাপুক্ষজী আমার দীর্ঘকাল মঠে থাকা অহুমোদন করিতেন না, করিমগঞ্জে ফিরিয়া যাইবার জন্ত কেবলি তাড়া দিতেন। আমার সহিত তাঁহার সদম ব্যবহারের অনেক মধুমর স্থতি চিত্তভাগ্যারে স্থিত আছে। সামান্ত হ' একটি ঘটনার উল্লেখ করিতেছি, যন্থারা পাঠকবর্গ মহাপুক্ষম্ভীর দিব্যজীবনের গভীরতা কতকটা উপল্লিক করিতে পারিবেন।

একদা স্থামি মঠে পৌছিয়া সন্তের টাকাকড়ি আফিস্বরে জ্বমা রাথিয়া থাকিবার ব্যবহা করিয়া লইলাম। ঐ দিন সন্ধ্যায় ঠাকুর্বরে জ্পধ্যান সারিয়া যথন নীচে নামিয়া আসিতেছি তথন (স্থাপেকার দিনে চা-পানের স্থানরূপে ব্যবহৃত) প্রান্তন মঠের ভিতর দিকের বারান্দায় হেলান-দেওয়া বেঞ্চের উপর মহাপুরুষ মহারাজ স্কীণ

আলোকে উপবিষ্ট ছিলেন। আমি তাঁহাকে লক্ষ্য না করিয়াই চলিয়া যাইতেছিলাম। কিন্তু তিনি আমাকে বেশ চিনিতে পারিয়া ডাকিয়া কহিলেন.— কালীসদয়, ভোমার সঙ্গে যা টাকা পয়সা আছে, चाकिरम द्वार पिछ। चामि बिलाम,—शै মহারাজ। রেখে দিয়েছি। উত্তর শুনিয়া তিনি কহিলেন, রেখে দিয়েছ! তবে ত তুমি ভারী চালাক। আরও বলিলেন, আমি যথন তে।মার চিঠি পাই ও পড়ি, আমার থুব আনন্দ হয়, বুঝেছ ? কিন্তু আমি ত ভোমায় সব দিয়ে দিতে পারি না। Religion must come from within (ধৰ্ম-ভাব ভেতর থেকে আসবে) এত বাজারের মাছ পান নম্ব যে পয়সা ফেলে দিলে, আর কিনে নিমে গেলে। স্বামীকার বই পড় নাই? তাতে লেখা ब्राह्म-Religion must come from within, and not from without. বুঝেছ ? সামি মাথা নাডিলাম। তিনি আবার বলিলেন, স্বামীজীর ৰই পড় নাই ? তাতে লেখা রয়েছে—Religion must come from within, and not from without.—পভ নাই? আমি উত্তর দিলাম— হাঁ মহারাজ, পড়েছি। কিন্তু তিনি আমার কথায় যেন একেবারেই কর্ণপাত না করিয়া ভাবের ঘোরে হেলান ছাড়িয়া আমার দিকে ঝুঁকিয়া বার বার विना ना जिल्ला, - नफ नारे ? नफ नारे ?

তথন স্বামীজীর 'মনীয় স্বাচার্যদেব' অবলম্বনে উত্তর দিলাম,—মহারাজ! স্বাপনি যা বলেছেন তা অবশুই পড়েছি, স্বাবার এও পড়েছি, 'that a great soul can transmit religion to others either by a touch or by a look' (মহাপুরুষগণ স্পর্শ বা দৃষ্টি বারা স্বান্তের ভিতর ধর্মভাব স্কারিত করতে পারেন)। স্বামার মুখ হইতে একথা শুনিরাই তিনি পুনরার বেঞ্চে হেলান দিরা কি যেন ভাবিতে লাগিলেন, তারপর সোলা হইয়া উত্তর করিলেন,—না, স্বামি তা পারি না। একটু থামিরা থামিরা পুনরার বলিতে লাগিলেন— না, আমি তা পারি না, পারলেও তোমার দিব না, দিলেও তুমি রাথতে পারবে না।

পর পর এই তিনটি বাক্য আমার অন্তরের অন্তণ্ডলে প্রবেশ করিয়া আমাকে সন্দেহাতীতরূপে বুঝাইয়া দিল—আধ্যাত্মিক শক্তিদম্পন্ন মহাপুরুষের আত্মগোপনের প্রশ্নাস,—আর চরম সত্যের উপলব্ধির নিমিত্ত আমাদেরও পক্ষে আত্মপ্রস্তৃতি প্রয়োজন।

একে একে তথায় আরও জনকয়েক আদিরা উপস্থিত হওয়াতে ভাবের পরিবর্তন ঘটিরা অক্সদিকে কথাবার্তার মোড় ঘুরিরা গেল। 'Religion must come from within' এই মহাবাক্য ক্রমন্ত্রে অনুধ্যান করিতে করিতে আমি আতে অাতে তথা হইতে সরিয়া পড়িলাম।

বারান্তরের কথা। মঠে কিছুদিন যাবৎ বাস করিতেছি। প্রভাহ যেমন করিয়া থাকি. সেদিনও তেমনি সকালে ৮৷৯ ঘটিকার সময়ে মহাপুরুষ মহারাজকে প্রণাম কবিবার উদ্দেশ্যে তাঁহার কক্ষে গিয়াছি। আপনাতে নিমগ্ন অবস্থায় তিনি চেয়ারে বসিয়া বহিয়াছেন। আমি প্রণাম করিয়া উঠিলে পর আমার দিকে থানিকক্ষণ তাকাইরা জিজাসা করিলেন. — কালীসদম, তুমি কবে করিমগঞ্জে যাচ্ছ? মহাপুরুষজীর শরীর তথন রোগক্লিষ্ট, অতিশয় তুৰ্বল। মঠ ছাড়িরা শীঘ্র চলিয়া যাইবার ইচ্ছা আমার এতটুকুও ছিল না। তাই উত্তর দিলাম,— মহারাজ। আপনার শরীরের যে রক্ম অবস্তা. তা'তে চেডে থেতে মন চায় না.—আমার একান্ত हैका आद्र किइमिन এशांन शांक। এकशां अनिया निष्युत्र भंदीत प्रथार्रेश कहिलान,--- धरे পাঞ্চভোতিক দেহ, এটা ত যাবেই, এটাতে কি দেশছ, ভিতরে দেখ। আমার মনে বিষম ধাকা লাগিল, ৰলিলাম—না মহাহাত, কিছুই দেখতে পাই না। উত্তর শুনিয়া তিনি

কহিলেন, দেখবে আবার কি? এই চোপ দিয়ে গাছপালা দেখছ, তাই ত দেখবে। তবে কিনা ঠাকুর দয়া করে আমাদের লাইফ (জীবন) তৈরী করে দিয়েছেন। তোদেরও হয়ে যাবে, ভাবনা কি? পুনরপি কহিলাম, মহারাজ! শাস্ত্রে ত দিব্যদর্শনের কথাও রয়েছে। তখন উত্তর করিলেন—হা; তাও রয়েছে, তাও রয়েছে। এই কথাগুলি বলিয়া তিনি গভীর ভাব ধারণ করিলেন; আমিও প্রণাম করিয়া আন্তে আত্তে চলিয়া আসিলাম।

একবার আমি মহাপুরুষ মহারাজকে কাতরভাবে প্রার্থনা জানাই যে, যদি তিনি দরা করিয়া অনুমতি দেন তবে কয়েকদিন তাঁহার যৎকিঞ্চিৎ সেবা করিয়া কুতার্থ হই। উহা শুনিয়া তিনি কহিলেন, ওটা আবার কি! তাঁর নাম করা, তাঁর ধ্যান চিন্তা করা ঐটিই আসল।

শামি নীরব রহিলাম এবং ঐ কথার গভীরতা চিন্তা করিতে লাগিলাম। একটু পরে তিনি স্নেহার্দ্রখরে কহিলেন,—বেশ ত, তোমার যধন ইচ্ছা হয়েছে, সন্ধ্যার পর এস।

সন্ধ্যারতির পর তাঁহার শ্যাপার্থে যাইয়া দেখিলাম তিনি বিছানায় শুইয়া আছেন, আর স্থিবিথাত মৃদল্প-বাদক ভগবানচন্দ্র সেন তাঁহার দক্ষিণপদে, এবং সেবক তাঁহার বামপদে হাত বুলাইয়া দিতেছেন। ঘরে আগন্থকের সাড়া পাইয়াই তিনি জিল্ঞাসা করিলেন, কে? নিজের নাম বলিয়া আমি চুপ করিয়া রহিলাম। থানিক পরে সেবককে তিনি কহিলেন—ওকে ঐ পা'টা ছেড়ে দাও ত! নিজের অনভিজ্ঞতা ও অপটুছের কথা চিন্তা করিয়া আমার মনে দাক্ষণ ভর হইল। মনে হইল মহাপুরুষ মহারাজ যেন নির্যাবিষ্ট হইয়া পড়িয়াছেন। আমি এখন কি করি তৎসম্পর্কে ভাবনায় পড়িয়া গেলাম। আমাকে কিংক্তব্য-বিমৃঢ় দেখিয়া ভগবানবাবুর দ্বা হইল। তিনি

পুব ভরদা দিলেন এবং কি করণীয় তাহা বুঝাইয়া
দিলেন। সতর্কতার সহিত আমি কাজে প্রবৃত্ত
হইলাম। প্রায় অর্ধ ঘণ্টা পদদেবায় অভিবাহিত
হইলে মহাপুরুষজী জামাকে সম্বোধন করিয়া
কহিলেন,—কালীসদয়। তুমি আর কতদিন মঠে
আছ ?

উত্তর করিলাম,—মহারাজ! স্থার মাস্থানেক মঠে থাকার ইচ্ছা। উগা শুনিরাই তিনি তর্জনী খাটের উপর ঠুকিয়া ঠুকিয়া কহিতে লাগিলেন,— এই আন্ধথেকে মাস খানেক । আমি বলিলাম,— হাঁ মহারাজ! তহতুরে তিনি কহিলেন,—না, সে ইচ্ছা ত আমাদের নয়, আন্ধ থেকে তুমি মাস্থানেক এখানে থাক, সে ইচ্ছা ত আমার নয়, তুমি ওদিকে (অর্থাৎ করিমগঞ্জে) চলে যাও, এদিকে তোমার বেশী ঘোরাঘুরি করার দরকার নেই।

সহসা এই কঠোর আদেশে আমার মনে প্রবল ঝড় উঠিল। কতক বিচলিতভাবে বলিলাম,—
মহারাক্ষ! অন্তমতি করেন ত, না হয় আমি কলকাতায় কিছুদিন থেকে যাই। তিনি দৃঢ়তার সহিত কহিলেন,—না, তুমি কলকাতারও থাকতে পাবে না,—ওদিকে চলে যাও। এর পরেও নানা যুক্তির অবতারণা-পূর্বক মঠে কিছুদিন থাকিবার নিমিত্ত আমি কাতরভাবে অন্তন্ম-বিনম্ন করিতে লাগিলাম। আমার বোধ হইল যেন তিনি সম্মত হইয়াছেন।

পরদিন রাত্রিতে মহাপুরুষ মহারাজের কক্ষেপ্রবেশ করিয়া মনে হইল তিনি নিদ্রা যাইতেছেন। আমি ক্ষতি সন্তর্পণে পদসেবা করিতে লাগিলাম। কিছুক্ষণ অতিবাহিত হইলে পর তিনি বলিয়া উঠিলেন,—কালীসদয়! আমার কথা শুনছ না কেন? আমি উত্তর করিলাম,—শুনছি ত মহারাজ! তিনি কহিলেন,—কোথার শুনছ, ওদিকে চলে যাও।

- —এথানে ক'টা দিন থেকে আমার চোধের চিকিৎসা করিয়ে ধাবার অন্ত্মতি দিন।
- —তবে বল, তৃমি চোৰের চিকিৎসা করাতে এসেছ ?
- —মঠেও থাকা, আর চোখেরও চিকিৎসা হুই-ই।
- —Do you know your future? (তুমি তোমার ভবিয়াং জান ?)
  - --না, মহারাজ!
- —তবে আমার কথা শুনছ না কেন? একথা মনে করো না যে তোমাকে মঠে থাকতে দেওরা হ'ল না; but for your good, ( ডোমার ভালর জন্ম)—but for your good… কথাটি হ'বার বলিয়া এবং অসম্পূর্ণ রাখিয়াই তিনি গাত্রোখানপূর্ণক শয্যার উপরে ধ্যানন্তিমিতলোচনে বসিয়া রহিলেন, আরু আমি নিজেকে মনে মনে অপরাধী গণ্য

করিতে লাগিলাম। কিছুক্ষণ পরে আমাকে কহিলেন,—তুমি গান পছন্দ কর না? যাও সাধ্দের গান শোন গে। মাঝে মাঝে এলে, প্রণাম করলে, সেই ত ভাল।

শতংপর বাহিরে আসিয়া গানের শাসরে যাইয়া বিসলাম বটে, কিন্তু মন সন্ধীতে নিবিষ্ট হইল না। পরদিন প্রাতে বাগবান্ধারে গমনপূর্বক একটা থাকিবার জারগা ঠিক করিয়া মঠে ফিরিলাম।

কলিকাতায় কয়েকদিন থাকাকালে মাঝে মাঝে বেল্ড মঠে আসিয়া মহাপুরুষজীর পূত-সললাভে প্রভুত আধ্যাত্মিক প্রেরণা লাভ করিয়াছিলাম। এখন ভাবি, মহাপুরুষ মহারাজের ইচ্ছার প্রোতে আমার ইচ্ছা কোথায় বা ভাসিয়া গেল! তিনিই হাত ধরিয়া আছেন, তাই নির্ভাবনায় আছি, আর পুরাতন ঘটনাবলী অরণ করিয়া

হুখামি চ মুহুমূহি:, হুখামি চ পুন: পুন:।

# মনের মার্ষ কেঁদে ওঠে কেন?

শ্রীঅপূর্বকৃষ্ণ ভট্টাচার্য

কে জানে কোথার অক্লের ক্ল, আকাশের কোথা শেষ ! মায়ার মধুণ করে গুঞ্জন জীবনের মধু লোভে, রূপের অতীত আনন্দ কেহ পেয়েছি কি পথ খুঁজে মাধবী রাতের শশধরস্থা অধরে তুলিয়া পান মৃত্যু-অভেদ প্রেমে ? করিতে চকোর আদে ।

চির অনস্ত চিৎপ্রকর্ষে আছে কি স্থরের রেশ ? মনের মাস্থ্য কেঁদে ওঠে কেন কোভে আর বিধে বার মীড় টেনে গান গাওরা হোলো ব্যথার অশ্রু মৃক্তিপাগল আপনার মনে গেয়ে যায় তার গালপাথিবলোকে নেমে!

অনাদি প্রেমের পীবৃষ-পৃষ্ট পৃথিবী প্রমোদে রহে
মিলনে মিলনে হৃদি মছনে বন্ধন সংসারে
উর্নাভের জালে।
নিগৃচ গোপন আত্মারে লয়ে রসের সাগর বহে,
ভোগের ভিতরে ভগবানে পেতে প্রাণ চার বারে বারে,
ধ্যানের অন্তরালে।
কামনা কামের কৃহকে তন্থতে তন্তর উত্তব
ভারি কাল রচি অভহসেবার জড়ারেছি মোর সব।

মায়ার মধুণ করে গুগুন জীবনের মধু লোভে,
মাধবী রাতের শশধরস্থা অধরে তুলিয়া পান
করিতে চকোর আদে।
মনের মাস্থা কেঁলে ওঠে কেন কোভে আর বিক্ষোভে?
মুক্তিপালা আপনার মনে গেয়ে যায় তার গান
প্রকৃতিপুরুষ পাশে।
স্র্যের পানে স্থাম্পীর স্কর্মর আঁথি ছটি,
প্রভাতবেলার প্রার্থনা সম কেন ওঠে ধীরে ফুটি?
সব নদী আর সব জলধারা ছুটিতেছে অবিরত—
সিদ্ধ যেধার উছলিয়া সদা করিতেছে ক্রন্সন
অসীম বার্তা বয়ে।
কঠিন পুথী ভেদ ক'রে বীজ-অঙ্কর জাগে যত
তক্ষবীথিকার রূপ ধরে ওরা করে শ্বতু আবাহন
কিশার কোলে লয়ে।
মহা আকাশের প্রতিবিধিত চেউরের চতুর্দোলে
ছলিয়া ছলিয়া কোন জন নিতি কার কথা যার বলে?

## সত্যের সাধনা

#### শ্রীমতী নলিনী ঘোষ, এম্-এ

'সত্যং শিবম্ স্থলরম্'—এই হ'ল জগবানের আসল রূপ। 'সত্য' জগবানের আর একটি নাম। সত্যের সাধনাই জগবৎসাধনা—সত্যের প্রতিষ্ঠাই জীবনে জগবদস্ভৃতির আখাদলাভ। উপনিষদের মতে সত্য ও জগবান এক। বৃদ্ধদেব বলেছেন,—'যিনি সত্যের সন্ধান পাইয়াছেন, তিনিই স্থনী। সত্য মহান্ ও স্থলর। সত্য ভিন্ন জগতে অক্ত আপক্তা নাই।' কার, মন, বাক্য ও ভাব এই চার রকম উপায়ে সত্যকে পালন করতে পারলে তবেই সত্যের সাধন সম্ভব ও তথন সত্য ধীরে ধীরে অস্তরে প্রতিষ্ঠিত হয় এবং সেখানে একটি ধর্মরাজ্য গড়ে ভোলে।

ঠাকুর শ্রীশ্রীপরমহংসদেব একে একে মারের **চরণে স্বই** নিবেদন করলেন, বললেন, 'এই নে মা ভোর ধর্ম, এই নে ভোর অধর্ম; এই নে ভোর পাপ, এই নে ভোর পুণ্য'; কিন্তু বলতে পারলেন না, 'এই নে ভোর সভা'।' সব দিলেন কেবল নিজের অস্থ্য রইল সভ্য। সভ্য দিলে কি নিষে থাকবেন ? সামান্ত মাত্মবের তো দ্রের কথা, যিনি ভগবানের অবতার তাঁরও সত্য ছাড়া অবলম্বন নেই। সত্য এমনি জিনিস যে ভা ভগবানকেও দেওয়া যায় না, ভগবানও একে পরিত্যাগ করতে পারেন না। ঠাকুরের কি আঁট ছিল সভ্যের উপর! ষে কথা মুখ দিয়ে একবার বেরিয়েছে, তা পালন করতেই হবে প্রাণপণে, তা না হলে যে সভ্য রক্ষা হয় না। বাড়ীর ভিতর একথানি পা গলিয়ে দিয়েও 'ধাব' উচ্চারিত শব্দের সভ্যকে রক্ষা করতে হয়েছে। একি সাধারণের কাজ ?

মান্নৰ যথনই এই স্তাধৰ্ম থেকে বিচাত হয়েছে, তথনই যুগে যুগে মহাপুক্ষবেল্পা পৃথিবীতে অবতীৰ্ণ হয়ে সত্যের ৰাণী প্রচার করেছেন। গীতার আভগবান নিজে বলেছেন,—"হুষ্টের দমন, শিষ্টের পালন এবং ধর্মরাজ্যের প্রতিষ্ঠার জন্ম আমি যুগে যুগে মাহ্নষের হতাশ হবার কোন কারণ নেই। হয়ত জীবনে বারে বারে সত্যচ্যুতি ঘটৰে, তবুও একমাত্র সভ্যকে আশ্রম করেই ভাকে আঁকড়ে ধরতে হবে। এই সাধনার ভিতর দিয়েই জীবনে ব্রহ্মের রসাম্বাদ ঘটবে। সত্যকে আপ্রয় করলে জীবনে হয়ত হ:ধ বিপদ শতগুণে বেড়ে ধাবে, সত্য সব সময় আপাত-হুথ দিতে পারে না, কিন্তু হু:খের দরজা দিয়েই তো মক্ষলমন্ত্রের সক্ষে পরিচয় ঘটে। সভ্যকে আমরা **ধণ্ডিভভাবে দেখি বলেই আমাদের সংসারকে** ছ: ধময় মনে হয়। যদি কোন রকমে একবার বুঝতে পারা যায় যে আমাদের যা কিছু অভাব ও ত্র:খ, সবই কেবল সত্যের অভাবের জন্ম তা হলে ত্যথের চেহারা একেবারে সম্পূর্ণ বদলে যার। ভাই আমাদের অন্তরের প্রার্থনা "অসতো মা সদ্গময়, তমদো মা জ্যোতির্গমন্ধ, মৃত্যেমাংমৃতংগময়।" 'ৰুদং হতে আমাকে সত্যে লয়ে যাও'; সত্যে প্রতিষ্ঠিত হতে পারলেই ভগবান লাভ হল, আর তথন সর্বত্রই আনন্দ। থেদিকে দৃষ্টি ফেরানো যায় मर्वज्ञे तमहे जानसमय ज्ञानका जि, क्रांरमय जानस-लरुद्री बर्स यात्र। সর্বত্রই দেখা यात्र-"व्यानन-রূপময়তং যদিভাতি" কারণ তিনি বে 'সত্যং জ্ঞানমনন্ত্ৰম্'; তিনি স্ত্য, জ্ঞান, তিনিই অনস্ত আনন। এই আনন্দময় আপনাতে আপনি এমনি পরিবাপ্তি যে তাঁকে ধারণা করা যায় না—শাস্ত্র বলেছেন, ভিনি 'অবাঙ্মনসোগোচরম্', ভিনি বাক্য ও মনের অভীত। সংসারের মাপকাঠিতে তাঁকে

পাওয়ার বিচার চলে না, তবুও তিনি ধরা দেন।
ঋষি বলেছেন—'যতো বাচো নিবর্তন্তে ক্ষপ্রাপ্যমনসা সহ', মনের সহিত যাহাকে না পাইয়া বাক্য
যাহা হইতে প্রত্যাবৃত্ত হয়। সেই অনস্ত আনন্দ যিনি
পাইয়াছেন, তাহার কোন ভয় থাকে না। এই
কাদর্শই ভারতের আদর্শ। হঃধের ভিতর দিয়েই
যদি তার সক্ষে পরিচর ঘটে, তাতেই বা ভয় পাবার
কি আছে? হঃধের আগুনেই তো সতোর প্রকাশ,
এর ভিতর দিয়েই মায়্যের মনের গভীরতম প্রদেশ
থেকে প্রার্থনা উথিত হয়—'আবিরার্থন এধি'—
তুমি প্রকাশিত হক, আবিভূতি হও।

রবীক্রনাথ বলেছেন, 'তুমি যে মাহয়কে যুগে যুগে অস্ত্য হইতে সত্যে, অককার হইতে জ্যোতিতে, মৃত্যু হইতে অমৃতে লইয়া যাইতেছ, সেই যে উদ্ধারের পথ, সে তো আরামের পথ নয়। সে যে পরম হৃথের পথ।' এই হৃথেরপ শুরু অতিক্রম করেই তো যেতে হবে পরম সত্যের সালিধ্যে। সেখানে একবার গেলে সব আনন্দ, কেবল আনন্দ।

সত্য নির্বিশেষ। কিন্তু কালের, সময়ের ও
প্রাথিমিক শিল্প
শ্রীনীর্ঘ
একটি নিম্ন বুনিয়ালী বিভাগয়। তারই বিভিন্ন
শ্রেণীর ভিন্ন ভিন্ন দিনের টুকরো টুকরো স্বাক্
ছবি। ছোট্ট ছোট্ট ব্যাপার, কিন্তু স্মনেক বড়
বড় ব্যাপারের চেরে এইগুলিই মনে বেন বেনী দাগ
রেথে যায়। এ যেন মলিকাফুল—ছোট্ট, কিন্তু

৩৬ রে একটি দিন। শ্রেণীতে তথন পড়া ধরার পালা চলছিল। ইন্ধূল থেকে 'পড়া' নিমে যাওয়া, ৰাড়ীতে 'পড়া করা' এবং সেই 'পড়া' পরদিন ( বা পর পর কিছু দিন ) মাষ্টারমশাইকে ধরতে দেওয়া—

অনেক অভাব মেটাতে পারে।

অবস্থা বিশেষে একই সত্যের বহু পরিবর্তন দেখা ষায়, কাজেই মনে হতে পারে সভ্য আংশিক ও পারস্পরিক। কিন্ত যে কালের যা সত্য তাই মেনে চলাই ধর্ম। সভ্য যে চরম ও নির্বিশেষ ভার বছ প্রমাণও আমরা মহাপুরুষদের বাণী ও জীবনাদর্শে দেশতে পাই। একজন খ্রীষ্টধর্ম-স্ংস্থারক বলেছেন—"Peace if possible, but truth at any rate." শান্তি সম্ভব হলে ভালই, কিন্ত যে করেই হোক সভ্য চাই-ই। সভ্য হচ্ছে সমাজ ও মানব জীবনের ধারক। যে পরম ও চরম স্থন্দর ভিত্তির উপর মাহ্রুষ দাঁড়াতে ও বাঁচতে পারে, তা হচ্ছে সতা। সতা কলিত নয়। সত্যের পরিচয় বাস্তবের সঙ্গে বাস্তবের। গান্ধীঞীর মডেও সভ্যই ভগবান, ভগবানই সত্য। ভগবান যেমন বিশ্বের ধারক, তেমনি সভা জীবনের ধারক। "Truth is the treasure of all men." সত্য মাহুষের জীবনের অমূল্য সম্পদ। তাই ভগবং সাধন ও উপল্জির সহজ্ঞ উপায় সত্যের সাধনা।

# প্রাথমিক শিক্ষক ও শিক্ষার্থী

#### শ্রীনীরদবরণ বস্থ

এই তিনটি ক্রিয়া একতা হরে ছাত্রদের মনে বিভিন্ন প্রতিক্রিয়া ঘটাতে থাকে। আৰু ছাত্রেরা পড়া দেওয়ার জন্ত খুব ব্যন্ত হয়ে উঠেছে। এতেই ব্যুতে হর বে, তারা আৰু ভাল পড়া করে এনেছে। এটা তারাও ব্যুতে পারে। শুধু মান্তার মশাইএর 'বল' বলার অপেক্ষা,—মান্তারমশাই বলা মাত্রেই ছাত্রেরা পর পর গড় গড় করে পড়া মুখহ বলে গেল:—

ৰড় ভাল লাগে আমার পাড়া-গাঁৱে বাস, কতই হবে সেথায় লোকে কাটার বারমাস। সেপার গগন স্থনীল বরণ, বিমল সেপায় হাওরা, হীরের মত তারার সেপা রাজে আকাশ ছাওরা।

বহুপঠিত পদ্ম, নাম 'পাড়া-গাঁ'। প্রথম চার চরণই আব্দকের পড়া। পড়া-বলা থামল। বলতে ভূলও হু-একজন করল; কিন্তু মাষ্টারমশাই কাউকে তা জানতে দিলেন না। স্বাই জানল—স্মামার ভাল পড়া হরেছে। ক্ষণকাল মৌন থেকে মাষ্টার-মশাই শ্রেণীকে প্রশ্ন করলেন, 'পাড়া-গাঁ দেখেছ ?'

শ্রেণী ন্তর হরে গেল। স্ববস্থা দেখে মাষ্টার-মশাই নিজেকে একটু বদলে নিলেন। বললেন, 'কে কে পাড়া-গাঁ। দেখেছ—হাত ভোলো।'

বিতীয় শ্রেণী। উপস্থিত ছাত্রসংখ্যা ১৫। গড়বরস প্রায় ১। ১৫ জনের মধ্যে ৩ জন হাত তুলন। শিবু, চঞ্চল ও দীপা।

শিক্ষক—হাত নামাও। (শিবুকে) তুমি কোথায় দেখেছ ?

শিবু—মামার বাড়ীতে।

শিক্ষক—কোথার তোমার মামার বাড়ী—? শিবু—ভাঙামোড়া-বৈকুগুপুর।

শিক্ষক — আচ্ছা, পাড়া-গাঁ দেখতে কেমন ?

শিবু—( নিরুত্তর )।

শিক্ষক—( চঞ্চলকে ) তুমি কোথায় দেখেছ ?

চঞ্চল—আমাদের ওথানে।

শিক্ষক—তোমাদের ওথানে—কোন্থানে ?

চঞ্চল—আমাদের পাড়ার।

শিক্ষক—ভোমাদের পাড়ার কোন্ধানে ?

চঞ্চল-আমাদের বাড়ীর পাশে।

শিক্ষক—ভোমাদের বাড়ীর কোন্পাশে ?

চঞ্চল — স্থামাদের বাড়ীর দক্ষিণদিকে, যেখানে অপথ গাছটা আছে।

শিক্ষক চঞ্চলকে এইখানে ছেড়ে দিলেন। দীপাকে জিজ্ঞাসা করলেন। দীপা উত্তর দিল, আমাদের এই গ্রামটা।

ध्यांत्न वरण त्रांचि (य, हक्षण छ मीलांत विजीत

শ্রেণীতে বিভীয় বছর চলছে। চঞ্চলের বয়স ৮, দীপার ১০ আর শিবুর ৯।

শিক্ষকটি চিস্তাশীল, ধীর, সংযতবাক্। একদিন বলছেন,—দেখুন অভাব আছে, হাজার ঝামেলা আছে, বহু বাধাবিপত্তি আছে—সব সত্যি, কিন্তু যখন শ্রেণীতে চুকি তথন আর কিছু মনে থাকে না—সব ভুলে যাই।

আদর্শ শিক্ষকের উপযুক্ত কথা। কিন্তু গুংধ এই, এ দেশে এই সমাজে এই রকম শিক্ষকদের একটু স্বীকৃতি, একটু সমর্থন, তাঁদের প্রতি একটু শ্রন্ধার নিবেদন, তাঁদের উন্নতির কোন পথ চোথে পড়ে না। এঁরা এখনও স্বকীয় ধারায় কাজ করে চলেছেন; কিন্তু আর কভদিন যে মনকে বাঁচিয়ে রাধতে পারবেন, কে জানে!

বইএর জগং থেকে নিজের পরিবেশকে পৃথক্
করে জগণিত ছাত্র বছর বছর পাস করে হাসিমুথে
ক্লাসে উঠছে। কত চকচকে লেবেল পাছে।
পাড়াগাঁরে জীবনের প্রথম সাত-আটটা বছর কাটিয়ে
দেওয়ার পরও যে 'পাড়াগাঁ কী ও কেমন' এ বিষয়
জ্ঞানা থেকে যেতে পারে, শিশুর জগতের সঙ্গে
শিশুর পুত্তক জগতের একটা ছন্তর ব্যবধান ক্রমবর্ধমান হয়ে যেতে থাকে, 'পাড়াগাঁ দেথেছ'
বাক্যাটও যে প্রশ্ন হতে পারে এবং হওয়া উচিত,
এ জামরা কয়জনে ভাবি?

স্মার এক টুকুরো ছবি দেখাই।

তৃতীয় শ্রেণী। স্থার একজন শিক্ষক। স্থাক্ষ তিনি 'পুরীর মন্দির' নামে একটি অংশ পড়াবেন। গভকাল এই অংশটি ভাল করে টানা পড়ে স্থানার নির্দেশ দিয়েছিলেন। স্বাই পড়ে এসেছে। শিক্ষক সকলকে পর পর টানা পড়ে যেতে বললেন। স্বাই পড়ল। এবার মর্মগ্রহণ। অংশটি ছোট। করেকজনের তো প্রায় জল হরে গেছে। শিক্ষক কিন্তু প্রথমে সে-জলে নামলেন না; তিনি সংশটুকুর নাম থেকে প্রশ্ন করলেন: স্থাজ তাহলে পুরীর মন্দির সহক্ষে পড়া হচ্ছে, কেমন ? আছো আগে বল—পুরীর মন্দির কোথায় ?

শ্রেণী মান হয়ে গেল। স্বাই নীরব।

—এ আবার কেমন কথা! পুরীর মন্দির ভো একটা মন্দিরের নাম, তা, সেটা যে কোথার তা বলে না দিলে আমরা বলব কেমন করে? আছো দেখি বইটা আর একবার ভাল করে।…

বই তো খোলা, সামনেই প্রসারিত। স্বাই বইএর মধ্যে খুঁজতে লাগল।

শিক্ষক অবস্থাটা ব্যলেন এবং চিস্তিত হবে পড়লেন: কী করে এটা ওদের নাগালের মধ্যে এনে দেওয়া যার ? তেমন একটা উপলক্ষ্য চাই, যা থেকে ওয়া নিক্ষেরাই লুকোচুরি খেলার এই খেলুড়েটিকে খুঁজে নিতে পারবে। 'পুরী একটা জারগার নাম' এইরকম করে কথার সাহায়েই বোঝাতে হবে নাকি শেষ পর্যন্ত। ত

শিক্ষক প্রস্তুত হলেন। ছাত্রেরা তথনও ছাপালেধার অনিতে গলিতে 'থুঁজি থুঁজি নারি' করে বেড়াচ্ছে। তিনি তাদের ডেকে বললেন, বইএ থোঁজা এখন থাক; আগে আমার আর একটা প্রশ্নের উত্তর দাও: বল, হাঁসনানের পুল কোথার?

এ ভো জানা কথা, কেননা দেখা বস্ত। শ্রেণীর ক্ষধিকাংশই সানন্দে বলে উঠল, হাঁসনানে; এবং এই শস্ত উচ্চারণের সঙ্গে সঙ্গেই হু' একজনের সামনে থেকে কালো পর্দাটা সরে গেল।

শিক্ষক থেই বলতে গেলেন, তাহলে পুরীর শব্দির ?—

তাঁকে ৰথা শেষ করতে না দিয়েই তিনজন সমস্বরে বলে উঠল, পুরীতে, মাষ্টারমশাই, পুরীতে।

সব তথন সত্যিই জল হয়ে গেছে।

এর পর মানচিত্র এল, দেখা হল পুরী কোথার অবস্থিত, কি করে ধেতে হর, কখন ধেতে হয়—সব আলোচনা হল। বিভিন্ন ছাত্র সম্পর্কে শিক্ষকের মধ্যে ভিন্ন ভিন্ন ধারণা থাকে, থাকে তাঁর পূর্বজ্ঞান বলা যায়। নাড়াচাড়া করতে করতে একটা ধারণা গড়ে ওঠেই। অন্তের মুখে কোন ছাত্র সম্পর্কে শুনে এক রকম ধারণা জন্মায়। কিন্তু এই পূর্বজ্ঞানকে ধরে থাকা সব ক্ষেত্রে সমীচীন নয়।

আচ্চা, আরও একটা ছবি দেখা যাক।

চতুর্থ শ্রেণী। নদী নিম্নে কথাবার্তা চলছিল। সহসা একটি ছাত্র প্রশ্ন করল,—মাষ্টারমশাই, নদীতে বারো মাস জল থাকে কী করে ?

আমাদের এই শিক্ষক প্রশ্নটি শুনে বললেন: ভাল কথা, নদী কাকে বলে—বল।

ছাত্র বলল, যে নদী পাহাড় থেকে বেরিছে সাগরে পড়ে তাকে বলে নদী।

ধারণাবিহীন মনের ছবি ফুটে উঠপ এই অপরিচ্ছন্ন প্রকাশে।

শিক্ষক —প্রশ্নটা, যেটা ভোমায় এখন জিগ্যেদ করলাম, সেটা বল দেখি।

ছাত্র—ক্ষাপনি তো বললেন, 'নদী কাকে বলে ?'
শিক্ষক—হাঁ। এবার বল, ঐ 'নদী কাকে
বলে' বলতে হলে কথাটা 'যে নদী' দিয়ে শুকু করলে
ঠিক হয় কি ?

ছাত্র— (চিন্তিত অবস্থায় ) না, ওথানে 'নদী' হবে না। (একটু থেমে) তাহলে কী হবে মান্তার মশাই ?

শিক্ষক—বলছি। আছো, (বাকী সকলকে) ভোমরা পর পর বলে যাও ভো।

কিন্ত সকলেরই স্চনার বিপ্রাট বেঁধেছে।
ভাষা মিলছে না। শিক্ষক বললেন, বল, 'যে
জলের স্রোভ' বা 'যে জলধারা'—ভারপর মাঠের
মাঝ দিরে গ্রামের পাশ দিয়ে নদীর বয়ে যাওরা
শিক্ষক বোঝালেন।

এখন শিক্ষক বললেন—আচ্ছা, এবার বলি শোনো। পাহাড় থেকে নদীর এই যে বেরিয়ে আসা বলতে কে কি বোঝো-পর পর বলে যাও, আমি শুনৰ। যার যা মনে হয়, সে ভাই বলবে।

শ্রেণী নির্বাক্। শিক্ষক তথন অক্সভাবে প্রশ্নটি প্রকাশের প্রশ্নাস পেলেন। যেন টেনে এনে নাগালের মধ্যে ফেলতে চাইলেন: 'নদীর পাহাড় থেকে বেরিয়ে আসা' আর 'আমার এই ঘর থেকে বেরিয়ে যাওলা' এই ছটি কি এক?

कांव-हारा

শিক্ষক — আমি ঘর থেকে বেরিয়ে গেলে এই ঘরে আমার আর কিছু থাকে কি ?

ছাত্রট-না।

শিক্ষক—নদী পাহাড় থেকে বেরিয়ে এলে পাহাড়ে নদীর আর কিছু থাকে কি ?

ছাত্রট—না। সে তো বেরিয়ে এল, আবার কী থাকবে ?

শিক্ষক পর পর সকলকেই জিজাসা করে জানলেন যে, এ বিষয়ে স্বাই এক্ষত।

—ঘোরতর কাও বাধাল নদী: সে পাহাড় থেকে বেরিয়ে চলে এল, পিছনটা তো তার খালি হয়ে যাবে। নইলে সে বে পাহাড় ছেড়েচলে এল, এটা ধরে নিই কোন্ যুক্তিতে? ভাল কথা। যেমন খুলি সে চলে যাক, আমাদের তাতে কিছু বলবার নেই, কিন্তু পিছনে তার জল থেকে যাচ্ছে কেন? এ আবার কেমন তরো চলে যাওয়া?—

এখন মাটি ও পাথরের পাহাড় তৈরী করে জ্বল ঢেলে নদীর উৎপত্তি, নদীর চলে যাওয়া প্রভৃতি প্রত্যক্ষ করালে তবে হয়।

কুলে রিলিফ , ম্যাপ নেই। দরকার মত উপকরণ কেনার অধিকার ও অর্থ শিক্ষকদের নেই। বেতনভোগী প্রাইমারী মাষ্টারের দায়িত্ব আছে, কর্তৃত্ব নেই। পুচরা থরচ বাবদ স্থল মাসে যা পার তাই দিরে অফিস থরচ, ক্রযি-শিরের ব্যর, মার মাসিক পত্রিকা বাঁধানো প্রস্তু সকলই স্মাধা করতে হয়। কিছু না থাক, প্রধান উপকরণ আছে; শ্রেণী পিছু একটি করে বোর্ড ও থড়ি। শিক্ষক থড়ি দিয়ে সাধ্যমত পাহাড় ননী এঁকে ছাত্রদের ধারণা গড়ে তোলায় সাহায্য করলেন; তুপ্তি পেলেন না।

আমরা অভিজ্ঞতার কথা বলি। ঢাল-তলোমার-বিহীন নিধিরাম কী করে অভিজ্ঞ যোদা হতে পারে? অহরাগী অধ্যবসায়ী শিক্ষক—দেশে আছেন, দারিন্ত্যে অপ্রদায় অহুবিধায় তাঁরা ক্রমক্ষীয়মাণ; আমরা তাঁদের কোন থোঁকে রাখি না!

বয়স বাড়লেই জ্ঞান বাড়ে, আনেকদিন মান্টারি করলেই অভিজ্ঞ শিক্ষক হওয়া যায়, এ সিদ্ধান্ত বিশেষ ক্ষেত্র ও পাত্র ছাড়া মানি না। সবার মূলে শুদ্ধ প্রাণ, ব্রতবৃদ্ধি। শুদ্ধ প্রাণে প্রশান্তি থাকে, জ্ঞানমূখী চিন্তাধারা প্রবাহিত হয়। এই চিন্তা-শীলতার পথে আসে উপলব্ধি, আর অভিজ্ঞতা আসে উপলব্ধির পথ ধরে।

পারম্পরিক অভিজ্ঞতা-বিনিময়, মনোবিজ্ঞানীর সংস্পর্ন, পর্যাপ্ত পুন্তকপাঠ প্রভৃতিই প্রক্লন্ত শিক্ষক-শিক্ষণ। আঞ্চলিক বৈঠক এক প্রধান দিক। তারপর পত্রিকা। কয়েকটি শিক্ষামাসিক দেখেছি বটে, কিন্তু তাতে প্রয়োজন মেটে কি ?

বর্তমান পরিস্থিতি ও পরিবেশে শিক্ষকের চিন্তাশীল হয়ে ব্রতবৃদ্ধি নিয়ে পরীক্ষা-নিরীক্ষা চালিয়ে ক্রমোন্নতির স্মযোগ স্থবিধা পাচ্ছেন কি?

আমরা শিশুর সর্বাঙ্গীণ বিকাশের কথা, ছেলেকে
মান্থব করার কথা বলি; তার সর্বপ্রকার দার ও
দারিত্ব স্থূলের উপর ছেড়ে দিরে সংসার করি,
রাজনীতি করি, সমাজনীতি করে বেড়াই। অথচ
প্রতিদিন পিতামাতার কাছে বাড়ীতে—বেথানে ছাত্র
উনিশ ঘণ্টা থাকে সেথানে—তার জীবনগঠনের
কোন চিস্তা বা ব্যবস্থা করি না।

স্থলে কি হয় ? পছটো পড়ার কথাই বলি।
মূখত ধরা ও শক্ত দেখে হ'একটা বানান জিগ্যেস
করা বা লিখতে বলা। স্থার ক্রিটিক্যাল প্রশ্ন

নামে এক জাতীর প্রশ্ন আছে, সেই প্রশ্নই পরীক্ষার আসে, তার থেকে হ'একটা ধরা; তাও সব দিন নর, সর্বত্র নয়, স্বাইকে নয়।

নদী কাকে বলে—এ তো সংজ্ঞাটা মুধস্থ বলতে পারলেই সব ঠিক জাছে, ধরে নিই। জার গ্রামের পাশের নদীটার সঙ্গে পরীক্ষার কোন সম্পর্ক রাখি না।

কিন্ত এতে হয় কি ? ছাত্ৰ বছর বছর বা হ'তিন বছর অন্তর পাস করে ক্লাসে ওঠে; স্থুলে ও ৰাড়ীতে স্থানন্দের হাট বসে যায়।

একটি নামকরা স্থলের তৃতীর শ্রেণীর প্রথম স্থানীয় ছাত্রের 'কিশলর' পড়ার থাতা দেথছিলাম। সম্ভাব্য প্রশ্নোভরে থাতাটি ঠাসা। ছেলে স্কল

থেকে রাফ-খাতার লিখে লিখে এনেছে, বাড়ীতে
পিতা স্বত্বে পাকা খাতা করে দিয়েছেন। ছেলের
ক্ষুস সার্থক শ্রেমের গর্বভরে খাতাটি পিতাই শামার
দেখিরেছিলেন। ছেলে ছই বেলা বাড়ীতে ও
এক বেলা স্কুলে সেই খাতা মুখস্থ করে, প্রয়োজন
স্থলে বমন করে। বইটা আর দরকার হয় না।
আর বইই কি সব ভাল ? বিশেষ করে শিশু শ্রেণীর
বইগুলি কি শিশুপাঠ্য ?

প্রশ্নোন্তরের খাতা বই মাকারে ছাপা হয়ে বাজারে বিক্রন্ন হয়। রূপান্ন তার দাম তেমন না হলেও, তার গুণ অনেক, মাদরও খুব। এর দাম যেন মুদ্রান্ন নম্মুদ্রাদোবে। এই ভাবেই দেশের 'জনগণমন' তৈরী হচছে।

# জীবনানন্দ

#### শ্রীমতী বিভা সরকার

জীবন মধাক হ'ল চেয়ে দেখি প্রভ্, ক্ষতি নাই, কোন্ড নাই, কোনো ব্যথা নাই! স্থধ হঃধ অভিমান অন্তর বেদনা, মিছে সে ত, সে ত তথু ভূলের বালাই। সকল শৃক্ততা ছাড়ি প্রাণ আজ পূর্ণ শক্তিমর, জীবনের পদে পদে পাই তার সত্য পরিচর! বিলাইয়া দিয় আব্দ আনন্দের দানে
আমার ষা কিছু ছিল প্রভাতের গানে।
সকলের মাঝখানে আপনারে হেরিলাম আমি,
আনন্দ আনন্দমন্ত স্বব্যাপী মোর অন্তর্গামী।
হ'ল মোর নব জন্ম তমসার পারে—
হাদয় উদ্বেশ হ'ল অনুত পাধারে।

মানুষের ভিতর যে পূর্ণতা প্রথম হইতেই বর্তমান তাহারই প্রকাশ-সাধনকে বলে শিক্ষা; স্মুতরাং শিক্ষকের কর্তব্য কেবল পথ হইতে বাধাবিদ্বগুলি সরাইয়া দেওয়া।

ছেলে নিজে নিজেই শিখিয়া থাকে। তবে তোমরা তাহাকে তাহার নিজের ভাবে উন্নতি করিতে সাহায্য করিতে পার। তেনা স্বয়ংই তাহার মধ্যে প্রকাশিত হইয়া থাকে।

-श्रामी विदवकामन

## 'আমি' ও 'আত্মা'\*

#### স্বামী বিশুদ্ধানন্দ

( সহাধ্যক্ষ, শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন )

বামীজী নিজের 'আমি' ভগবানের পারে দ'পে দিয়েছিলেন। পাশ্চাত্য কগৎটাকে মৃগ্ধ করে এলেন, কেমন করে? কিসের জোরে? ঠাকুরের ভাব নিয়ে, ঠাকুরের আশীর্বাদে। এত করে স্বাস্থ্য ভেকে গেল, দেশে ফিরে এলেন; একজন শিশু বললেন,—স্বামীজী, আপনি অনেক করেছেন, বড় পরিপ্রান্ত হয়েছেন, এবারে একটু বিপ্রাম নিন। স্বামীজী বললেন,—বিপ্রাম নেওয়ার কি আর জো আছে? দেখনা ঠাকুরের ঐ কালী যে আমার ঘাড়ে চড়ে বসেছেন, ঘোরাছেন থালি আমার।

স্থামীন্দ্রী নিম্নেকে, তাঁর অংংকে ঠাকুরের যন্ত্রস্থান্ধ করেছিলেন। শ্রীক্ষণ্ড অজুনিকে যন্ত্রস্থান্ধ
হ'তে বলেছেন। শুধু কি সন্ত্রানীকেই যন্ত্র হ'তে
হবে ? তা নর, গৃহীদেরও হ'তে হবে, সকলকেই
তাঁর যন্ত্র হ'তে হবে। 'নিমিন্তমাত্রং ভব সব্যসাচিন্'
নিমিন্তমাত্র হ'য়ে তাঁর কর্ম করে যেতে হবে
সকলকে। যতই আমিটাকে ডুবিরে মারতে
পারবে ততই তাঁর দিকে এগোবে।

ঠাকুর বলতেন,—ছটো আমি, কাঁচা আমি আর পাকা আমি; মোক্ষের পথে যে শক্র সেই কাঁচা আমি। একে মারতে পারলে তবে পাকা আমি আসবে; এই আমিই মাহুষের বন্ধন মুক্ত করে। ভক্তির ভিতর দিয়ে, জ্ঞানের ভিতর দিয়ে, যোগের ভিতর দিয়ে আমিটাকে মারতে হবে। কাঁচা আমিতে রাগ, ছেম, হিংসা; আর পাকা আমিতে মুক্তির পথে এগিরে যাওয়া, তাঁর আমি হয়ে তাঁকে আআদন করা। অন্ত্রন এই কাঁচা আমি নিয়েই বলেছিলেন—'আমি ধূদ করব না।' শ্রীক্লঞ্চ দেখালেন,—তিনি পূর্বেই সব মেরে রেখেছেন। অন্তুনি নিমিত্তমাত্র।

শ্রীরামক্ষণ জগদখার চরণে সব দিয়ে দিয়েছিলেন,
নিজে কিছুই করেন নি; তাঁর কালীই সব করছেন,
করাচ্ছেন। তিনি বলতেন—স্মামি যন্ত্র, তুমি যন্ত্রী—
স্মামি রথ, তুমি বলী—স্মামি ঘর, তুমি ঘরনী।

শ্রীশ্রীমান্ত্রের জীবনেও দেখি জামিতের পূর্ণ বিসর্জন। দেখনা যীশু কেমন বলছেন—আমি কর্নীর পিতার সস্তান, রামপ্রসাদ বলছেন, কালীর বেটা রামপ্রসাদ। কি অংকোর! ঠাকুর বলতেন— এ অংং কার? ঠাকুর যত্রম্বরূপ হ'রেছিলেন বলেই ভগবানের আবির্ভাব হয়ে ছিল তাঁর মধ্যে—তাই সকলে তাঁকে ভালোবাসতেন। সব রক্ম লোকেই তাঁর কাছে এসে জানন্দ পেত, ব্রাহ্মসমাজে তাঁকে নিরে যেত।

বেণীপাল বলেন,—আপনার কাছে এসে
আপনার কথা ভনে কি গভীর আনন্দ যে পেলুম!
ঠাকুর বললেন,—আমি ও সব জানি না বাবু, মা যা
বলিয়েছেন তাই বলেছি, আমার আবার কি?
বাত্তবিক তিনি তো সকলের ভেতরেই আছেন
কিন্ত যার মধ্যে তাঁর বিশেষ প্রকাশ তিনি
বালকের মতো হ'য়ে যান।

ঠাকুর জগন্মাতার যন্ত্র, স্থামীজী ঠাকুরের যন্ত্র।
স্থাধার প্রস্তুত করতে হবে, ধর্মকে পেতে হবে
ডেডরে, তথনই পরিবর্তন স্থাসবে জীবনে। কাঁচা
স্থামি মরে গিবে পাকা স্থামি স্থাসবে।

যাজবন্ধ্য মৈত্রেমীকে বলেছিলেন—পতির অস্ত

<sup>\*</sup> গত ২৬,৩.৫৫ তারিথে কুমিলার পূজাপাদ মহারাজজীর একটি ধর্মপ্রদঙ্গ হইতে জীমতী হধা দেন, এম্-এ কড়ক সঙ্গলিত।

পতি প্রিয় হন না, প্রিয় হন আত্মার জন্ত। পত্নী বা সন্তানও প্রিয় হন আত্মারই জন্ত। এই আত্মার জন্তই লোক ছুটছে। যাজ্ঞবন্ধ্য বলছেন, এই একটিই বস্ত আছেন—তিনি আত্মা—তাঁকেই শ্রবণ মনন করতে হবে।

অন্ত্রণ ঋষির কন্তা বাক্ দেবীসক্তে বলেছেন—
'যা কিছু দেবছ, দেবদেবী বিশ্ববন্ধাণ্ড—সব কিছুরই
মূলে রয়েছি আমি।' তাঁর শক্তিই সব, কিন্ত
আমরা সে শক্তির সঙ্গে যুক্ত না হয়ে অবিভাশক্তির
সঙ্গে যুক্ত হই বলেই কাঁচা আমির উত্তব হয়।

কেনোপনিষদে আছে: একবার দেবতা শার অফ্রে যুক হয়। দেবতাদের অধ হল। দেবগণ আনন্দে অহম্বারে মত্ত হয়ে জয়ের উৎসব আরম্ভ করলেন। অহারদের কে পরাবিত করেছেন তাই নিষে খুব অংকারের—আমিতের প্রকাশ চলছে। ইন্দ্র বলছেন, আমিই মেরেছি। অগ্নি বলছেন তাঁর শক্তিতেই দেবতাদের জয় হয়েছে। এমনি প্রত্যেকে নিজের গৌরব থুব প্রকাশ করছেন। ঈশ্বর ভাবলেন, দেবভাদের শিক্ষা দিতে হবে। তিনি অত্যন্তত জ্যোতির রূপে আবিভূতি হলেন। দেবভারা কেউ তাঁকে চিনতে পারলেন না, শেষে ইন্স উৎক্ষিত চিত্তে সেখানে উপস্থিত হয়ে দেখলেন সেধানে সেই পুরুষ নেই,—আছেন এক অপরূপ দেবী। ইন্দ্র সভয়ে শ্রহায় দেবীর পদে প্রণত হয়ে ব্দিজ্ঞাসা করলেন—কে ঐ পুরুষ মা? দেবী তখন বলেন, আমিই সেই, আমিই সব। আমার শক্তিতেই ভোমরা জয়লাভ করেছ। ভোমাদের শক্তির মূলেও আমিই—আমি ছাড়া তোমরা শক্তিহীন— শুক্ত। বুথা অহকারে আর মত্ত হরো না—তোমরা নিব্দের শক্তিতে শক্তিমান্ নও, আমার শক্তিতেই **শক্তিমান্। দেবতাদের কাঁচা আমি দূর হ**য়ে গেল।

ভগবান সব সহু করতে পারেন—কিন্ত অহংকে
নয়। কাজেই আত্মসমর্পণ কর, কাঁচা আমিটাকে
ভূবিয়ে ভূবিয়ে মারো। গুরু হওরা কি সহজ কথা ?

গুরু কে হন ? ঠাকুর বলতেন—গুরু হচ্ছেন ঘটক,
থিনি বর ক'নেকে মিলিরে দেন। আত্মার সঙ্গে
মিলন ঘটিরে দেন পরমাত্মার। কাঁচা আমিকে
নিয়ে যান—পাকা আমির মধ্যে। এই যে তাঁর
সঙ্গে বুকু হওয়া, এই যোগস্ত্রটি ধরে চলতে হবে।
সেইটের জন্মই গুরুশক্তি সহার হবেন। আত্মরূপা
কর আগো—না হলে গুরুত্বপা মিলবে না।
আত্মরূপা হলে গুরুত্বপা মিলবে গুরুত্বপা হলে পরে
তবে তাঁর রূপা। তথন তাঁর প্রকাশ হবে।

মা আর ঠাকুর সবই ঈশরকে দিরেছিলেন।

যত তাঁকে দেবে তত তাঁকে পাবে। তাঁর
থাকে আর দ্রে থেকো না। মা সকলকেই
ভালোবাসতেন। তিনি ঈশরকে সব দিতে
পেরেছিলেন, তাঁর হতে পেরেছিলেন বলেই—

জগতে সকলের মধ্যে নিজেকে তিনি দেখতে
পেতেন; তাঁর এই আগুবিকাশ সকলের মধ্যে
তিনি দেখতেন, তাই সকলের মধ্যেই নিজেকে
বিলিয়ে দিতে পেরেছিলেন।

চণ্ডীতে আছে 'যা দেবী সর্বভ্তেষ্ মাতৃরপেণ সংস্থিতা'—বে দেবী সর্বভ্তে মা রূপে আছেন তাঁকে নমস্বার। মা বহু নন—একই মা সর্বভ্তে আছেন। আমাদের মা সেটি উপলব্ধি করেছিলেন, তাই অনায়াসে তিনি গণ্ডী ভেঙ্গে দিরেছিলেন; বহু নর, বহুর মধ্যেই এককে, নিজেকে তিনি উপলব্ধি করেছিলেন।

সাধারণ মা-ও নিজেকে বিলিবে দেন, কিন্তু সে
কুদ্র সংসারের গতীর মধ্যে, আপন সন্তানদের মধ্যে।
কিন্তু মা এই রকম আবেষ্টনীর মধ্যে থাকেন নি—
ভিনি নিজেকে ছড়িয়ে দিরেছিলেন গতীর বাইরে
সকলের মধ্যে। সংসারী মা থেমন নিজের ছেলের
মধ্যে নিজের সতা দেখেন—মা তেমনি সকলের
মধ্যেই আপন সতা বিকশিত দেখতেন। আমাদের
গতী-ভালা মা, সকলের মা।

আমরা থালি নিজেকে ভালোৰাসি। কাঁচা

আমিটাকেই ভোগ করব বলে, আস্বাদন করবো বলে বেঁচে আছি। কিন্তু মায়ের 'আমি' কি বৃহৎ 'আমি'! ভাই তাঁর কাছে আমক্রাদে আর শরতে কোনও প্রভেদ ছিল না।

সেই যাজ্ঞবজ্যের কথা—আত্মাকে তোমার মধ্যে দেখি বলেই তুমি আমার প্রির। সেই আত্মা এক, সর্বভৃতেই. এক। 'কুদ্র আমি'র গণ্ডী যথন ভেলে যায়, 'বিরাট আমি'র প্রদার হয়, তথন কি আননদ। এক ঈশ্বর কেন বহু হলেন? নিজেকে আত্মান করবার অন্তা!

মা-ও তেমনি ভাব নিমেছিলেন। শক্তিতো একটা রূপ নিয়ে আসেন। মা ঠিক মাতৃ-রূপেই এসেছিলেন। চণ্ডীতে আছে যদিও তিনিই সারা জগতে আছেন,—সবই তাঁরই প্রতিমা, তবুও তিনি দেবতাদের কার্যসিদ্ধির জন্ম শরীর নিমে উৎপন্ন হয়ে থাকেন। তিনি নিত্য, কিন্তু লীলার তিনি আবিভূতি হন। ঠাকুরের দেহত্যাগের পরেও মা ৩৪ বৎসর ছিলেন। ঠাকুরে তাঁকে রেথে গিয়েছিলেন—দৃষ্টান্তের জন্ম। বাস্তবিক, স্থল ভাবে না প্রকাশ হ'লে—মামাদের মধ্যে নেমে না এলে মামরা তাঁকে বুঝি না। তিনি আমাদের মতো নীচে নেমে আসেন—আমাদের তুলে নেবার জন্ম। তুলে নেন, শাসন দিয়ে নয়, প্রেম দিয়ে।

বুদ্ধ আর তৈতত্তের কি গভীর প্রেমে ভরা হাদম! চৈতত্ত নিজে কেঁদে জগৎকে কাঁদালেন। জীব উদ্ধার ক্রোধের দারা নম, প্রেমে। গরম লোহা দিয়ে গরম লোহা কাটে না, কাটে ঠাগু। লোহা দিয়ে ।

ন্নামপ্রসাদ বলেন—

'স্থপুত্র কুপুত্র যে হই সে হই, এ কথা বিদিত সব, কুপুত্র হইলে জননী কি ফেলে একথা কি করে কব।' কুপুত্রের মধ্যেও মা নিজেকে দেখেন।

শ্রীশ্রীমা যথন দক্ষিণদেশে গিয়েছিলেন তথন দেখেছি—ঘর ভর্তি দোক বদে আছেন তাঁর মুখের

দিকে চেয়ে। মাও বলে রয়েছেন চেয়ারে নির্বাক্ সেহ-কোমল চোঝে। কেউ কারো ভাষা জানে না; তাই কথা নেই কারো মুঝে। কিন্তু জিজ্ঞাসা করলে দক্ষিণ দেশের সেই লোকেরা বলতেন—নাই বা শুনলুম কথা! তবুও তো হলয় ভরে গেছে। পূর্ণ আনন্দ পাছিছ তো। মা নিজেকে বিশুার করতে পেরেছিলেন সকলের মধ্যে, তাই তাঁর মধ্যে আনন্দ খুঁজে পেরেছিল সকলে। শুধু দর্শনেই এ আনন্দ! ডাকাত বাবাকে একবার মাত্র ছেলে বলে সম্বোধন করলেন, ডাকাত ভূলে গেল। কেন? মূলে কি ছিল! প্রেম। আমাদের কেবল স্বার্থ, চারদিকেই স্বার্থের ছড়াছড়ি। মারে ছেলেতে পর্যন্ত স্বার্থ!

ঠাকুরের কাছে অখিনীবাবু এসেছেন একদিন।
ঠাকুর জিজ্ঞাসা করলেন, গিরিশবাবুকে জানো?
অখিনীবাবু বললেন,—কোন্ গিরিশবাবু? থিয়েটার
করে? মদ থার যে, সে? ঠাকুর অমনি বলে
উঠলেন,—আহা থাক না, কত দিন থাবে?

জীবনে এই শিক্ষাটিই নিতে হবে, দোৰ না দেখা— অহৈত্কী ভালোবাসা। শুধু শুনে কি হবে যদি মনটাকে ঠিক করতে না পারি? শুধুই শোনা, গু ভো একটা রোগ হবে দাঁড়িরেছে। অরণ মনন ধ্যান করতে হবে। সর্বদা মারের জীবন, ঠাকুরের জীবন সামনে রেথে চলতে হবে। যা কুটে উঠেছে ওঁদের জীবনে সেটি ধরতে হবে। আমরা চলছি উল্টো পথে, মারা বা অজ্ঞানের কুত্র গণ্ডীর মধ্যেই আমাদের জীবন কেটে বাছে। বিরাটের প্রকাশ হছেনা, তাই এঁরা আসেন; ডেকে বলেন—না, এ পথ নয়।

শান্ত পড়ে কাঁচা আমির নাশ হর না; মহাজনদের জীবন সামনে রাপলে তবে কাঁচা আমিটা যায়।
মারের কথা কি বলব, চোপে ভাসছে শুধু তাঁর
চেহারাটি; তাঁর মুপথানি মনে পড়ে, কি প্রেম—
কি নিঃমার্থ ত্যাগ! বছর মধ্যে আপনাকে দেখাই

আআর বিভার; তাই তো মান্তের মধ্যে এত প্রেম, এত ত্যাগ। একটির সঙ্গে আর একটির ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক, একটির সঙ্গে আর একটি যুক্ত। এই প্রেম, এই অহৈতৃকী ভালোবাসার কথা শুধু শুনলেই হবে না— নার্যাত্রা প্রবচনেন প্রভ্যো
ন মেধ্যান বহুনা শ্রুতেন।
থালি শুনে এ প্রেম পাওরা থাবে না। এঁকে
গ্রহণ করতে হবে নিজের মধ্যে। নিজেকে বিস্তার
করতে হবে বহুর মধ্যে, সকলের মধ্যে।

### শ্যামদেশের শ্যামলিমায়

( ভ্রমণ-কথা )

ডক্টর শ্রীসতিলাল দাশ, এম্-এ

১৯৫৪, ১৭ই আগস্ট মঙ্গলবার, ভোর ৫ ২০
মিনিটে কে. এল. এমের বাদ এল। আমি তৈরী
ছিলাম—গৃহকর্তার কাছ থেকে বিদায় নিয়ে গাড়ীতে
উঠলাম। নীরব নির্জন পথে অন্ধকার ও আলোর মাঝে
চলল বাদ রেজুনের মিলোডন এয়ার পোর্ট, ১০।১২
মাইল দ্র। ঠিক ছয়টায় পৌছে গেলাম। ওরা থেতে
দিল লেমন-স্কোষাদ। ওক্তপরীক্ষায় কোন হাসামাই
হ'ল না—ঠিক সাতটায় বিমান ছাড়ল।

বনরাজিনীলা সমৃদ্রবেলা—পাহাড় ও প্রান্তর পার হয়ে উড়ো জাহাজ ব্যাঙ্ককে নামল ঠিক বেলা নয়টায়। থাই-ভারত লজে যাওয়ার জলু কে. এল. এমের বাসকে বললাম। তারা নিয়ে চলল পুরাতন ঠিকানায় —সেথানে দৈবাৎ এক ভারতীয়ের সঙ্গে বেথা হল। স্বামী স্বয়স্প্রভানন্দ রেজুনে যে ঠিকানা দিয়েছিলেন— সোটই ঠিক; তথন বাস চলল সেথানে। পৌছাতে সাডে দশটা বাজল।

এখানে আই. এন. এ'র দেবনাথ দাশ মহাশয় উপস্থিত ছিলেন। তিনি সমাদরে সংবর্ধনা করলেন; দ্ভাবাদের রায় চৌধুরীকে আমার আগমনবার্তা ফোনে জানিয়ে দিলেন—তারপর শেঠ ক্রগৎরামের ওখানে ত্পুরের খাওয়া খেতে নিয়ে চললেন। শেঠজী এখানকার ধনী ব্যবসায়ী। ওখান থেকে পণ্ডিত রঘুবীর শর্মার দোকানে এলাম।

পণ্ডিতজী থাই-ভারত লভের পরিচালক। মান্ত্র্যটি চমৎকার।

বিকালে এলেন কে. করুণা এবং রাষ্টোধুরী। তাঁরা ছন্ধনেই দূতাবাদে কাঞ্চ করেন। তাঁরা ক্ষেকটি বক্তৃতার আয়োন্ধন করলেন। সন্ধার রুত্বীর শর্মার বাড়ীতে পরিপাটা ভোক্ষ হল।

বৃধবার ১৮ই আগস্ট। রাজেন্দ্র পাণ্ডা থাইভারত লজের কাজকর্ম করে। মান্ন্র্যটি ভাল।
সকালে আমাকে দঙ্গে করে বেড়াতে নিয়ে চলল।
প্রথমে আমরা দেখলাম ওয়াট-পো— ওয়াট হল মঠ।
এখানে ঘুমন্ত বৃদ্ধের প্রতিমৃতি রয়েছে। তথাগত
এনেছিলেন যে সদাচরণ এবং সংজীবনের বাণী,
দেশের ও কালের ব্যবধান ভেঙে তা স্বকালের
এবং স্বদেশের হয়ে উঠেছিল, ভামদেশে তার
বিপুল পরিচয় পাওয়া যায়।

তারপর থেয়া-ঘাটে গেলাম। ঘাটের হুধারে বাজার, বাজারে নানা কচেনা ফল দেখলাম—ওপারে ওয়াট অফণ—'অফণ মঠ'—কলনাদিনী তটিনীর তীরে প্রজাতের আলোকে শাস্ত ও সমাহিত মঠ— থুবই ভাল লাগল। সেথান থেকে মেমোরিয়াল ব্রিম্বের উপর দিয়ে বাসে বাসায় এলাম। >>টায় রঘুবীরজীর দোকান হয়ে তার বাড়ীতে মধ্যাহ্ন ভোজন করলাম সানক তৃপ্তিতে। ওভার সীজং

ব্যাক্ষ থেকে চেক ভান্ধিরে বি. ও. এ. সি. এরার লাইনে যাওয়ার ব্যবস্থা করে বাসায় এলাম আড়াইটায়। থাই-ভারত লজের গ্রন্থাগারটি মোটা-মুটি ভাল। তাদের জনেক বই এনে জড় করেছি বিছানায়—বদে বদে দেগুলি পড়লাম।

বিকালে শ্রীয়ক্ত দেবনাথ দাশ ও আমি একটি বৌদ্ধ বিহারে পেলাম। সমাধি শেখাবার আয়োজনটি ভাল করে দেখলাম। এই সমাধি লাভের প্রচেষ্টার মধ্যে যেন এক গুৰুতার ও পরাক্ষয়ের ভাব রয়েছে—আমার কাছে এটা তত ভাল লাগল না। সন্মাস ও ত্যাগ ভাল, কিন্তু সেটা যদি জোর করে হয়, তবে দেটা মামুখকে করে নির্জীব এবং মৃতকল। যিনি মঠের অধিনায়ক তাঁর নাম ভিক্ষ তিনি আলাপী বিমলধর্ম, এবং উমার। বললেন—ভারতবর্ষ ও ভাষের মধ্যে সাংস্কৃতিক ঐক্য ও সংযোগ স্থাপনের চেষ্টা একান্তভাবে কর্তব্য । তিনি আরও জানালেন যে ভারতবর্য থেকে যদি শিক্ষার্থী আদে, তবে তাঁরা তার শিক্ষার বাবস্থা করে দেবেন। আলাপের সময় বন্ধবর করুণা দোভাষীর কাজ করলেন।

বৃহস্পতিবার। আন্দ সকালে একাই চললাম।
পাই-ভারত লব্দে আমার বক্তৃতার ব্যবস্থা হয়েছে,
তারই নিমন্ত্রণের ভার রাক্তেক্সের উপর। প্রথমে
বেলাম স্বাধীনভা-তোরণ দেখতে। স্বাধীনতার
মৃদ্ধে যারা প্রাণ দিয়েছে, তাদের স্থৃতির ক্ষপ্ত
এই আরোজন। বিস্তৃত স্থানে স্থুনর মন্ত্রমেণ্ট—
সেধান থেকে বোভরনিবেশ মঠ ও স্থান মদির
দেখে বাসার ফিরলাম। স্থান মিনিরকে ওরা বলে
ওয়াট সাকেত।

শুক্রবার সকালে উঠে মর্মর মঠে গেলাম—একে
এরা বলে ওরাট বেনচামা বোপিতর। একটি ছেলে
বাসের নাম ও নম্বর বলে দিল। তারই সহায়তার
যাত্রা স্থগম হল। সেধানে গিয়ে ভিকু স্থানন্দের
সঙ্গে দেখা। ভিকু সব তর তর করে দেখালে।

তারপর গেলাম Institute of National Culture, থাই সংস্কৃতি প্রচারের কেন্দ্র।

ৰিকালে এটার বক্তৃতা দিলাম—ফিরা ক্ষমনান রাজধন সভাপতি হলেন। ইনি ডি. লিট। সরকারি নানা কাব্দের শেষে বর্তমানে তিনি বিশ্ববিদ্যালরে অধ্যাপকতা করছেন। আমার বক্তৃতাটি জ্বন-প্রিয় হরেছিল।

শনিবার সকালে উঠে গেলাম ওয়াট রাজ-বোপিতর ও ওয়টি রাজপ্রদিস্ত দেখতে। প্রথমটিতে রয়েছে মুক্তা খচিত দরজা — দিতীয়টি থেঁর জাতির তৈর। পথে চলবার পূর্বে একটি চীনার দোকানে টিকিট কিনে চিঠি পাঠালাম দেশে এবং জাপানে। তারপর দেশলাম—রাজপ্রাসাদের সংলগ্ন পান্নার তৈরী বুদ্ধমৃতি, এখানে রামায়ণের স্থলর চিত্রাবলী আছে। তারপর রাজপ্রাসাদ দেখার জন্ত গেলাম। সেধানকার হারীরা বলল-পাবলিক রিলেশনস বিভাগ থেকে অমুমতি আনতে হবে। সেথানে দৌড়ালাম, ভারা বলল, ৩০ টিকল দক্ষিণা লাগবে—তাই ফিরে এলাম। এনে শুনলাম আঞ্চ ভারতীয় দূতাবাদ থেকে লোকজন প্রাদাদ দেখতে আদবে, আমি যদি তাদের সঙ্গে যাই তাহলে অম্ববিধা হবে না। তাদের অপেক্ষায় রইলাম। দূতাবাদ থেকে এল দেশাই, তার পরিবার ও কয়েকজন ভারতবাসী। একজন ছিল বোগেওয়ালা——সে Transport কোম্পানীর পক্ষ থেকে। ওদের সঙ্গে ভিতরে গিয়ে রাজপ্রাসাদের দ্রষ্টব্য বিষয়গুলি **(मर्थ निनाम ।** 

বেলা ছইটায় বৌদ্ধ বিহারে বক্তৃতার ব্যবস্থা হয়েছিল—আমি ইংরেজীতে বলে গেলাম আর দ্তাবাদের করণা তার অন্থবাদ করে চলল। করণার এ বিষয়ে অভূত ক্ষমতা। এই বিহারের অধ্যক্ষ সংঘের পক্ষ থেকে বই উপহার দিলেন। ধাই-ভারত-লজের সঙ্গেই ভারত-বিভালয়, সেধানে আৰু জন্মাষ্টমী উৎসবের বিরাট আব্যোজন।
ভামপ্রবাসী বহু ভারতীয় সমবেত হলেন এবং বৈচিত্র্যময় এক অফুষ্ঠানের মধ্য দিয়ে উৎসব সমাপ্ত হল।
ভারপর নিকটের এক বিষ্ণুমন্দিরে গেলাম—
সেধানকার পুজারী ব্রাহ্মণ।

রবিবার ২২শে আগষ্ট। আজ সকালে ঘরে বদে রাধারফনের ভারতীয় দর্শন পড়লাম। সাড়ে দশটায় এলেন আসাম থেকে হলেশ্বর কোঙার—ভদ্রলোক এম্-এ, বি-টি Unesco থেকে বুক্তি পেয়ে এখানে গবেষণা করতে এসেছেন। ১> छोत्र अलन मश्चवामी, अथय ज्ञाननाम नाहे खब्री দেখাতে নিমে গেলেন—তারপর বৃদ্ধা রাজকুমারী পুণা দিস্কুলের ওখানে গেলাম—তিনি নিষ্কের চেষ্টায় পাত্তিতা লাভ করেছেন। আমেরিকার যে বিশ্ববিভালরে অধ্যাপক হয়ে চলেছি রাজকুমারী দেখানে ছিলেন, দেখানকার ত্র'চারটি গর বললেন। বিকালে খুব বুষ্টি হল। সন্ধায় দৃতাবাসের রাম চৌধুরীর বাসায় নিমন্ত্রণ ছিল। অমরনাথনী তাঁর গাড়ী করে দাশগুপ্ত, দেবনাথ দাশ এবং আমাকে নিয়ে চললেন। আহারের বেশ চমৎকার আয়োজন হয়েছিল। বিদেশে একদিন দেশের মত করে থাওয়া গেল ক্ষৃত্তিতে এবং হাস্তম্পর আলাপ আলোচনার সাথে। বাসায় ফিরতে রাত হল I

সোমবার পুরাতন রাজধানী অযোধ্যার যাওরা ছির ছিল। রঘুবীরজীর ভাইপো বিজয় থাবে আমার সাথে। থুব ভোরেই এল ছেলেটি, তার সাথে সামলো (মোটর রিকসা) করে বড় ষ্টেশনে গেলাম। সাতটার গাড়ী ছাড়ল। থাইজাতি প্রথমে ইয়াংসী নদীর অব্বাহিকার বাস করত—তারপর শক্রর প্রতিবন্ধকতার ওরা নেমে আসে তাদের প্রতিষ্ঠিত নান-চাও রাজ্য ছেড়ে গ্রামদেশে—চাও ফিরা নদীর ধারে ধারে ওরা নেমে আসে এবং একাদশ শতাব্দীতে অব্বাহী নগরে ওদের রাজ্য প্রতিষ্ঠা করে। এক

শতাকীর পরে ফ্রা চাও উথং এক নৃতন রাজবংশ প্রতিষ্ঠা করে অংখাধ্যার রাজধানী স্থাপন করেন। ১৭৬৭ খৃষ্টাব্দে বর্মারাজের অত্যাচারে এখানকার রাজা পলায়ন করেন এবং তার এক অফুচর ব্যাক্ষকে রাজধানী স্থাপন করেন।

গাড়ী চলল— ছধারে দিগস্তবিস্কৃত ধান্তক্ষেত্র;
শ্রাম শোভা দেখে এদেশের শ্রাম নাম সার্থক
বলে মনে হল। চলতে চলতে মনে হল এই সব্জ্ব
মায়া যেন দক্ষিণ বাংলার প্রতিচ্ছবি।

বেলা নয়টায় অঘোধ্যা পৌছে গেলাম। টেশনের পাশেই নদী—ধেরায় দে নদী পার হয়ে রাস্তা ধরে হেঁটে গেলাম রঘুণীরের পরিচিত ভগবান দাসের ওখানে—ওরা চা থাওয়াল। তারপর আমরা প্রাচীন রাজপ্রাদাদের ধংসাবশেষ দেখতে রওনা হলাম—কিছুই নেই—শুধু ইতন্তত: বিক্ষিপ্ত পাথরের ভালা ভালা টুকরা অতীতের ঐশ্বর্ধের সাক্ষ্য বহন করছে। একটি মাত্র মন্দিরের মাঝে বৃদ্ধমূতি আছে—এ মন্দিরটিও আন্ত নেই।

বাসার ফিরে সন্ধা ছরটার এখানকার অভি-জাত প্রতিষ্ঠান স্থাম-সমিতিতে বক্তৃতা দিতে গেলাম—লোকজন বেশী হয় নি; জন কুড়ি পঁচিশ, তবে তারা শহরের বিশিষ্ট গণ্যমান্ত ব্যক্তি।

মঙ্গলবার সকালে ভারতীয় দ্তাবাসে গেলাম—
তথন দ্তাবাসে রাষ্ট্রদ্তের পদে কেউ ছিলেন
না, শেঠা বলে এক ভদ্রলোক ছিলেন
ভারপ্রাপ্ত কর্মচারী,—বেশ আলাপী; কোকাকোলা
খাওয়ালেন, ভারতবর্ষ সম্বন্ধে এক সেট বই দিলেন।
সে বইগুলি থাই-ভারত লব্লে দিয়ে এলাম, এতে
প্রচারের কাল হবে।

ওধান থেকে রঘুবীরের দোকানে গিরে কিনলাম ঝাঁপি, পুতৃল ও কুফনি। শীবুক দাশ দেশে ফিরবেন, ভিনিই সঙ্গে করে নিয়ে ধাবেন। দেবনাথবাবুর সৌজতে এখানকার স্থৃতিচিক্ত কিছু দেশে পাঠানো সম্ভব হল।

সংখ্বাসী এলেন ৪-১৫ মিনিটে—এদের একটি বৌদ্ধসভা আছে, তিনি তার সহ-সভাপতি: সেখানে বক্ততার আয়োজন করেছিলেন। আমি অমিতাভের অমের প্রভাবের কথা বল্লাম। ফিরে এলাম লব্দে। রাত্রে রগুরীর পুর পাওয়ালেন। ওদের যাত্রী-প্রশন্তির খাতার লিখলাম একটি বাংলা কবিতা, অবশু তার ইংরেজী অমুবাদও সঙ্গে সঙ্গে करत्र मिनाम । त्रपूरीत थूर थूनी हर्ष वनालन--- आवात्र থেন আসি। সে আমন্ত্রণ গ্রহণ করা এ জীবনে ঘটবে কিনা জানিনা, কিন্তু স্থামদেশে ফিরবার ইচ্ছা বারবার মনে জাগে, কারণ ব্রহ্মদেশের ব্যবধানে খামে রমেছে সংস্কৃতভাষার এবং ভারতীয় সংস্কৃতির অনেক নিদর্শন। ভামদেশের রাজাদের নাম-প্রথম রাম, দ্বিভীয় রাম; অযোধ্যা, লবপুরী, রামায়ণের िखां बली वृत्रित्य एम्ब य अथान अक्तिन ब्रामाद्य আপন অথগু আধিপত্য বিস্তার করেছিল।

ব্ধবার থ্ব সকালেই উঠলাম; সান ও প্রাভঃক্ত্য সমাধা করে চা থেকে মোটরে বি. ও. এ. সি. অফিসে এলাম—শ্রীকৃক্ত দেবনাথ দাশ বা ত্লেশ্বর কোণ্ডার কেউই সচ্ছে আসতে
পারলেন না। অফিসে পৌছালাম ৭-১৫
মিনিটে—অফিস থুলবে ৮টায়; কাজেই পাশের
দোকানে বসে রইলাম। এখান পেকে বাসে করে
এরোডোমে পৌছলাম ১-১৫ মিনিটে।

বিমান ছাড়ল ১০-২৫ মিনিটে। বিমান থেকে দেখলাম ভামের ভামল কান্তি। মনে জাগল এই দেশের মান্তবের প্রেমমর, মধুমর ব্যবহার; সংঘবাসী এবং করুণা কি সজ্জন এবং জ্মারিক! জামার কয়েকদিনের প্রবাসজীবনকে তাঁরা আনন্দে, শিক্ষার পরিপূর্ণ করে রেখেছিলেন। তাদের সেই মৈত্রী স্মরণ করে হাদয় পুলকিত হয়ে উঠল।

আর সঙ্গে সঙ্গে মনে জাগল গ্রামে ভারতের বাধীনতার জন্ম বীর সভাষচক্র এবং তাঁর সহকর্মীদের বীরত্ব ও ত্যাগের কথা। শ্রীবৃক্ত দেবনাথ দাশের সংশ্পর্শে সেই অতীত মহাগোরবের কাহিনী কিছু তনেছিলাম, বিমানে সেই সব কথা ভাবতে ভাবতে কি যেন এক স্থ্যে মগ্র হয়ে পড়লাম!

## তোমার কুপা\*

শ্রীদিলীপকুমার রায়

কেমন ক'রে মিলল কুপা—জনে জনে আজ শুধায়
জানি চরণচিক্ত শুধু, চরণদিশা কেউ কি পায় গ কেমন ক'রে চোখের জলে
ভয় ভাবনা যায় যে গ'লে,
অভিমানের ছলাকলা লাজ পেয়ে নাথ, মুথ লুকায়—
দেয় দেখিয়ে তোমার কুপা শুধু সরল প্রার্থনায়

\* জন্মাষ্ট্রমীর দিন রচিত

স্বজন কারা—নিত্য সাধী—তীর্থপথে ধরে হাত, কার নাম উষার সাধন—দেখায় কুপার স্থপ্রভাত।

> মনের মান্ত্য আদে কাছে কেমন ক'রে মনের মাঝে.

মিথ্যা মিতা কারা ভাবের ঘরে চুরি করতে চায়— দেয় দেখিয়ে তোমার কুপা শুধু সরল প্রার্থনায়।

সত্য ভেবে অসত্য যেই করি ঘোষণ রোখ ক'রে তুঃখ আসে আকাশ ছেয়ে—কুপার আলো যায় স'রে।

> কুতর্কে হায় হারিয়েছি কী— অমুতাপে দেখতে শিখি,

দূরে গিয়েও কেমন ক'রে আরো কাছে পাই তোমায়— দেয় দেখিয়ে তোমার কূপা শুধু সরল প্রার্থনায়।

তোমার কুপার মহাপ্রসাদ—যে পেয়েছে সেই জ্বানে, হাসির আলোয় কান্না কালোয় তারি অভয় পাই প্রাণে!

> তোমার জন্মদিনে প্রিয়, ডাকি—তুমিই চিনিয়ে দিও

কুপার স্বরূপ—যার বরে আজ চাই শুধু ঠাই চরণছায়, বাঁশির স্থুরে বুন্দাবনের পাই ঠিকানা নির্দিশায়॥

# স্বামীজীর দান

'পথিক'

শামীজীর বিশেষ অহরাগী কোন পণ্ডিত একদিন হঠাৎ প্রশ্ন করিলেন, খামীজীর বিশেষ দান কি? আমি বলিলাম, জগতের উপর তাঁহার কি প্রভাব তাহা বলা আমার অসাধ্য: এজন্ত আমার জীবনে শামীজীর কি দান, তাহাই মাত্র কথকিং বলিতে পারি। তবে সেই বর্ণনায় দেশের ইতিহাসে তাঁহার দান কি, তাহারও সামান্ত ইজিত পাওয়া বাইতে পারে।

ভাব-বিনিময়

স্বদেশী ধুরের পূর্বে (১৯০৩-১৯০৪) ইংরেজের নিকট সংকৃচিত হওয়া, নত হওয়া, ইংরেজের শ্রেষ্ঠত্ব এবং স্ববিষয়ে অধিনায়কত্ব মানিয়া লওয়া আমার মত স্বনেকের স্বভাবসিদ্ধ হইয়া গিয়াছিল।

স্বদেশী ৰূগের স্থচনায়, স্রোত, একেবারে উণ্ট। বহিতে লাগিল—স্বর্ধাৎ বাহা কিছু আমার দেশের তাহাই সমগ্রভাবে ভাল এবং যাহা কিছু ইংরেজের তাহাই মন্দ —এই ধারণা জন্মতে লাগিল। বলা বাছল্য, এই ভাব নিছক ভাবপ্রবণতা। আমাদের দেশের বিশেষত্ব কি, শ্রেষ্ঠতাই বা কি, দোষ ক্রটি কোথার — বিদেশীর শ্রেষ্ঠতা কোথার, ন্যুনভাই বা কিসে, তদ্বিষরে গভীর জ্ঞান না থাকার, উক্ত দ্বিধ অপসিদ্ধান্ত হইয়াছিল।

স্বামীজীর রচিত 'প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা' 'পরিব্রান্ধক' ও 'বর্তমান ভারত' নামক গ্রন্থন্তর, এই কালে পাঠের ক্রযোগ হওরায় পাশ্চান্ত্যের বহু সদ্গুণ স্মামাদের নিজস্ব করা আরশ্রক ব্রিলাম। অপরপক্ষে স্পৃদ্ ভিত্তির উপর দাঁড়াইয়া পরিকার অস্তত্ব করা সম্ভব হইল যে সংকৃচিত হওরা, নত হওরা, সর্ববিষয়ে শ্রেষ্ঠত্ব মানিয়া লইয়া, পাশ্চান্ত্যের অস্তুসরণ করিবারও হেতু নাই। পাশ্চান্তাকে দিবার মত এক অতি আবশ্রকীর অম্লা বস্তু আমাদের আছে, অধিক্ত্র আনেক বিষয়ে আমরাও দাতা হইতে পারি।

আদান-প্রদানের বাাপার সঠিক ধরিতে বৃথিতে পারিলেই, পরম্পারের মধ্যে সম্বন্ধ ও মেলামেশা সহজ হইবে, এবং বহু মনর্থ হইতে নিস্কৃতি পাওয়া ঘাইবে। পরস্পারকে ভূল বৃথিরাই সর্বাপেক্ষা অধিক মনোমালিক ঘটে। অতএব যিনি ভূল বৃথিবার মহাবিপদ হইতে নিস্কৃতিদানের সহায়ক তিনি মহাত্মা। যেমন জ্বাতিগতভাবে, তেমনি ব্যক্তিগতভাবেও, যাহাদের সহিত মেলামেশা করিতে হয় তাহাদের চিস্তাধারার সহিত সম্যক্ পরিচয় হইলেই অনেক অনর্থ হইতে মুক্ত হওয়া সম্ভব।

এই উভয় ক্ষেত্রে স্বামীঞ্চীর দান অমূল্য।

#### भाजानू भीलाम मिश्ममं

শিক্ষকবিধীন অবস্থায় যোগস্ত্র বা পাতঞ্জগ দর্শন পড়িতে গিয়া আমার মত অনেকেই স্থামীন্দীর রচিত "রাজ-যোগ" গ্রন্থকে শিক্ষকরণে পাইরাছেন। এত বড় স্থদক্ষ শিক্ষক পাওয়া মহাভাগা! জটিল বিষয় সরল করিতে উপলদ্ধিমান্ স্বামীজী তাঁহার শুরুদেবের হায় স্কদক্ষ।

উপনিষদ্ পাঠকালেও আচার্ঘবিংটান অবস্থায় ভাগাবলে স্থামীজীর "বেদান্ত চিন্তা" (Thought on Vedanta) নামক পুস্তক হাতে আসিল। এই গ্রন্থ পাঠে জীবনের উদ্দেশ্র পরিক্ষৃতি হইল। কিছুকাল পরেই তাঁহার "ধর্মবিজ্ঞান" (Science Philosophy of Religion) পাঠের স্থবিধা হয়। এই হুই গ্রন্থ স্থামার "বেদান্ত" পাঠের শিক্ষক; গ্রন্থবের প্রাঞ্জলতা, গাড়ীর্ঘা ও প্রাণ্বতা শিক্ষাব্যাপার সহজ ও নিভূল গথে চালিত করে।

বস্ততঃ স্বামীজীর রচিত পুত্তকাদির সগায়তা না পাইলে শাস্ত্রের যথার্থ মর্ম স্মনেকেই ঠিক ঠিক ধরিতে বৃঝিতে পারিবেন না। উদার ও উপলব্ধি-সম্পন্ন ব্যক্তিই শাস্ত্রাধ্যাপক হইবার যোগ্য, কিন্তু এবংবিধ আচার্থ স্কুর্লভ।

শাস্ত্রাগ্যয়ন জীবনের ভিত্তি দৃঢ় করিয়া উহাকে

য়ন্দর শোভন এবং শ্বভীব আনন্দময় করিয়া ভোলে।
এখানে স্বীমজীর নিকট ঋণ শ্বণরিশোধ্য।

প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা—উভয় দর্শনে স্থপণ্ডিত কোনও সাধুকে এক সভার বলিতে শুনিলাম, "বামীক্ষীর গ্রন্থ পাঠের স্থবিধা না পাইলে আমি শাস্ত্রমর্ম বৃঝিতে পারিতাম না।"

#### বাংলা ভাষার অনুশীলন

মনোভাব প্রাঞ্চল ও পরিকাররূপে প্রকাশার্থ বাংলাভাষার কিঞ্চিং অমুশীলনকালে স্বামীনীর প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা 'পরিব্রাক্তক' 'বর্তমান ভারত', করেকটি কবিতা এবং করেকথানি পত্র পাঠের সৌভাগ্য হইরাছিল। পড়িয়া বুঝিলাম, এ সাধারণ ভাষা নয়—এ যেন কেহ আবেগপূর্ণভাবে ছল্ফেকথা কহিতেছে! এমন রচনাভলী প্রাণে আবাত করিয়া উন্মাদনা আনয়ন করে! গভীর ভাব, অকপট ও প্রাঞ্জল প্রকাশ—যেন বাধাহীন নিমারের

প্রবাহ! ফলে, অফপটভাবে আত্মপ্রকাশের একটি বিশেষ প্রণালী খুঁজিয়া পাইলাম।

#### চরিত্রই আধ্যাত্মিকতা! মতবাদ বা পূজাপদ্ধতি গৌণ

চরিত্রই আধ্যাত্মিকতা—ইহা আমীজীর জীবনা-লোচনার এবং তাঁহার বক্তৃতাদি পাঠে প্রথম সম্পষ্ট হইল। এমন কি, যে ব্যক্তি আদে মিথ্যা ব্যবহার করে না, অহংকারী নহে, সর্বদা সংঘমী—সেই প্রকৃত ধার্মিক—তা সে সাধনভদ্ধন জ্বপত্রপ করুক বা না করুক—ইহা বিশ্বাস হইল।

কে কী কার্য করিতেছে—এ প্রশ্ন অবাস্তর; কে ভাবশুন, তাহাই মাত্র সারকথা। এই মহৎ ও উদার তত্ত্ব স্বামীজী শুনাইলেন।

স্বামীজীর জীবনে, প্রচারে ও রচনার — চরিত্র-বলই যে স্বাধ্যান্ত্রিকতা তাহা বিশ্বভাবে হৃদরক্ষ করা যায়।

শান্তবর্ণিত সিদ্ধের লক্ষণসকল, জীবনে আচরণ করিয়া নিজন্ম করাই আধ্যান্মিক সাধনা; ইং। তিনিই প্রথম ধরাইয়া দিলেন। ধর্মচর্চা—পোবাকী কাপড়ের ন্থায়—কথনও, কদাচিং ব্যবহার্য ব্যাপার নহে, অত্যন্ত আটপৌরে ব্যাপার। সকল চিস্তায় ও কার্ষে ইহার নিরন্তর অফ্নীলন আবশুক। এই ভাব তাঁহার জীবনালোচনার ও গ্রন্থাকি পাঠে বুঝিতে পারিলাম।

সংসাহস, পবিত্রতা, সংযম, স্বার্থত্যাগ, কতৃ বাভিমান-শৃক্ততা চরিত্রবান্ ব্যক্তির লক্ষণ। স্বামীজীর সংসাহস হর্জয়, পবিত্রতা অনম্প্রসাধারণ, সংযম ও স্বার্থত্যাগ এবং বিশেষভাবে কতৃ বাভিমান-শৃক্ততা অতুসনীয়!

ধর্মবাজক, ধর্মপ্রচারক এবং ধর্মজীবন গঠনকরে উৎসাহী ব্যক্তিদের মধ্যে উক্ত গুণাবলী কিছুটা বিকশিত থাকিলে সামাজিক জীবনের তিজ্ঞতা ও জর্মাছের জনেক ভ্রাস পাইত।

#### সর্বজীবে দেবত্ব

শান্তে পড়িয়ছি "সর্বং শবিদং ব্রহ্ম"—যাহা
কিছু আছে সকলই ব্রহ্ম; কিন্তু—প্রত্যেক জীবের
মধ্যেই যে সমভাবে "দেবছ" (ব্রহ্মভাব) বিল্লমান—
এই তত্ত্ব আপামর সাধারণের মধ্যে প্রচার করিয়া
উচ্ছল করিয়াছেন ছামীজী। তাঁহার পূর্বে
কেহই এই তত্ত্ব এত প্রবলভাবে এবং অকুন্তিত মনে
খুলিয়া বলিতে পারেন নাই। "বনের বেদান্ত"কে
তিনি বিচিত্র ও বছ বিষদমান সমাজে জানিবার
বিপুল প্রয়াস করিয়াছেন। নানাভাবে, চতুর্দিকে
লোকদেবার ব্যাপার দেখিয়া মনে হয়, তাঁহার
প্রচার ক্রমণঃ সফল হইতেছে।

শামরা অরাধিক সকলেই আত্মবিশ্বত। নিজ নিজ দেবভাবে বিশাস নাই। আত্মপ্রতার জনান মহৎ কার্য। আত্মবিশ্বত জীবকে ও আত্মবিশ্বত জাতিকে আত্মপ্রতায়ী করিবার স্থমহৎ দায়িত্ব ধিনি গ্রহণ করিষাছেন তিনি দেব-মানব। স্থামীজীর এই অবদান শ্রেষ্ঠ, কারণ জ্ঞান দানই সর্বোত্তম।

লোকদেবা ও সংকার্ষের মধ্যে যে বহুবিধ ফাঁকি থাকিতে পারে, তাহা স্বামীনী বিশেষভাবে উল্লেখ করিয়াছেন যাহাতে সাধক, কর্মী ও সেবকগণ সূতর্ক হুইতে পারেন!

প্রক্বত লোকসেবকের মনোভাব কীদৃশ, তাহা তিনি নিজ জীবনে আচরণ করিয়া পরিস্ফুট করিয়া শিক্ষা দিয়াছেন। দেশবাসীর প্রতি কি দরদ তাঁহার ছিল সে সম্বন্ধে একটি মাত্র ক্ষুদ্র ঘটনা উল্লেখ করিলেই তাহা স্পষ্ট হইবে।

ইংলগু ও আমেরিকা হইতে প্রত্যাগমন কালে এডেন বন্দরে লাহাল থামিলে, খামীলী পাশ্চান্তাদেশের শিশ্ব ও শিশ্বাসহ ভ্রমণকালে, উহাদিগের সহিত কথোপকথনের মধ্যে, উহাদিগকে কিছুই না বলিয়া, হঠাৎ সমীপস্থ একটি দোকানে প্রবেশ পূর্বক ভারতীর দোকানীদিগের সহিত মহা খানন্দে নানা বিষয়ক খালাপ করিতে লাগিলেন—উহাদের ধ্লিধ্দরিত চাটাইয়ের উপরই বিসরা উহাদেরই থেলো হ'কায় তামাকু সেবন করিতেছেন। অনেকক্ষণ এইভাবে অতিবাহিত করিয়া শিগুদের নিকট ফিরিয়া আসিলেন। তাঁহারা অবাক্ হইয়া পূর্বস্থানেই দাঁড়াইয়া ছিলেন। উহাদিগকে সম্বোধনপূর্বক স্থামীকী বলিলেন, "দেব বাপু, দেশের লোক দেখিলে আমি আত্মহারা হইয়া যাই: রীতিনীতি, ভদ্রতা ও আদ্ব-কায়দার দিকে থেয়াল থাকে না।" অদেশবাসীর প্রতি প্রবল অন্তরাগ ঢাকিয়া চাপিয়া চলা উহার পক্ষে অস্থাভাবিক।

#### নারীজাতি ও সাধারণজন

মাতৃজাতির প্রতি প্রকৃত শ্রদ্ধা এবং তথাকথিত
নিমপ্রেণীর প্রতি দরদ যদি আব্দ যংকিঞ্জিং আমাদের
হইয়া থাকে, তাহা স্বামীঞ্জীর প্রভাবে। উক্ত
হই ভাবের পৃষ্টিসাধনে অনেক মনীয়ী সহায়ক
হইলেও, পত্তন স্বামীঞ্জীই করিয়াছেন। বিশিষ্ট
নেতারাও ঐ বিষয়ে তাঁহার প্রভাবে প্রভাবান্থিত।
স্বামীঞ্জীর গুরুভাই এবং সহক্ষী পৃদ্ধনীয় স্বামী
অথগানলঞ্জী একদিন রাজনীতিক্ষেত্রে বাঁহারা
নেতৃহানীয় তাঁহাদের কিছু প্রশংসা করিয়া
অবশেষে কহিয়াছিলেন, আমরা বনে জঙ্গলে পাহাড়ে
পর্বতে যে কঠোর তপ্রস্থা করিয়াছিলাম, তাহার ফল
হইতেছে এই জাতীয় জাগরণ।

নারীর ন্যায্য অধিকার-প্রাপ্তি এবং পতিত ও অপমানিত জাতির মঙ্গলগাধনের বিপুল প্রয়াস দেখিরা স্বামীজীর অন্ততম গুরুত্রাতা স্বামী তৃরীরানন্দ মহারাজ বলিতেন—"নেতারা স্বামীজীর আরম কার্যই করিতেছেন।"

ৰস্ততঃ স্থামীনী ধাহা স্ক্রাকারে বলিয়া এবং সবেমাত্র স্থানা করিয়া গিয়াছেন, তাঁহার পরবর্তিগণ সেই সকলেরই বছৰিস্থার করিতেছেন।

মাতৃত্বাতি ও জনসাধারণ, এতহভরের উন্নতির জন্ম স্থামীলীর ব্যাকুলতা অতীব অসাধারণ। সারা-জগতেই ইহাদের প্রতি স্ববংলা অত্যধিক। তাই কি তিনি নারীকাতি এবং জনসাধারণের মৃতিমান্ দরদী হইয়া আসিয়াছিলেন ?

ব্যথিতের ছ:থে তাঁহার হাদর মথিত হইয়াছিল।
শ্দ্র-সমস্থা সমাধানের উপার উদ্ভাবন এবং মাতৃজাতিকে স্বাভাবিক মহন্তে প্রতিষ্ঠিত করিবার
জন্ত, তিনি ব্যাকুল হইরা দেশদেশান্তরে ঘুরিয়া
বেড়াইয়াছেন—গিরিগহবরে তপস্থা করিতে যাইয়াও
স্থির থাকিতে পারেন নাই।

স্থামীজী-প্রতিষ্ঠিত শ্রীরামকৃষ্ণ-সংঘে, জনসাধারণ ও মাতৃজাতির হঃখময় স্থাবহার উন্নতি-প্রচেষ্টা এক স্থাপরিহার্য বিধি। বিদেশে থাকাকালে যতবার তিনি স্থাস্থ হইয়া পড়িয়াছেন, ততবারই তাঁহার শিশু ও সেবকগণকে বলিয়াছেন, "ক্থনও ভুলিও না, নারী ও জনসাধারণ।"

আমেরিকা ংইতে ক্ষেত্রীর রাজার নিকট, ফনোগ্রাফ সহায়ে স্থামীকী যে বাণী প্রদান করিয়াছিলেন, তাহাতেও ঐ একই কথা। ঐ সময় তাঁহাকে ন্তন করিয়া ভাবনা চিস্তা করিতে হয় নাই। যাহা হৃদয়ে পূর্ব হইতেই দৃঢ়মুদ্রিত ছিল, স্বতই তাহা বাণীরূপে প্রকাশ পাইরাছিল।

কিভাবে মাতৃজাতির নৃতন শিক্ষা-দীক্ষা হইবে, তৎসম্বদ্ধে তিনি স্ক্রাকারে তাঁহার স্থাপ্ট অভিমত ব্যক্ত করিয়া গিয়াছেন। এক কথার, আত্মজান লাভের জন্ত যে সকল নৈস্গিক ও আরোপিত প্রতিবন্ধক বিশ্বমান, সে সকলের সমূলে উচ্ছেদ করার জন্তই শিক্ষা আবগ্রক। ইহাই ছিল তাঁহার দিজান্ত। তাঁহার দৃষ্টি স্থদ্রপ্রসারী, উদার এবং অগ্রগামী। প্রাচীন হইলেও যাহা কল্যাণকর তাহা রক্ষণীর, তাহা রাথিতে তিনি দৃঢ়সংকর ছিলেন এবং অতীতের সহিত যাহাতে বর্তমানের যোগধারা অবিচ্ছির থাকে, সে দিকেও তাঁহার বিশেষ দৃষ্টি ছিল। তুই একটি উদাহরণ দিলে এই ভাব পরিষ্কার হইবে। ত্রীজাতির স্থামনতা ও শিক্ষার বহল প্রচলনের সঙ্গে সঙ্গে প্রাচীন ধারা স্ক্রমারী

পতির প্রতি একনিষ্ঠ সৌহাদ্য ও পতির পিতামাতা ও আত্মীয়স্বজনের সহিত মিলিয়া মিশিয়া সংসার্যাত্রা নির্বাহ করিবার রীতি পরিত্যক্ত না হইয়া যাহাতে অক্ষুগ্ন থাকে সে দিকে তাঁহার প্রথর দৃষ্টি ছিল। নির্জনে আত্মতিস্তারতা কিংবা পরহিতপরায়ণা নারী তাঁহার নিকট ত্যাগ, পবিত্রতা ও সরলতার প্রতীকরূপে প্রতিভাত হইতেন।

আধুনিক পদার্থবিতা (Science) প্রভৃতি খ্রী-শিক্ষার অত্যাবগুক, কিন্তু প্রাচীন অধ্যাত্মবিতাও আরত করিতে হইবে। অধ্যাত্মবিতা অক্ষ রাথিরা বিজ্ঞানাদি অবশু পঠনীয়, ইহাই ছিল স্বামীজীর অভিমত। শারীরিক শক্তিবৃদ্ধি, আত্মরক্ষার স্পট্ হওয়ার জক্ত যথোচিত বিধান, বালকদিগের স্থায় বালিকাদিগেরও সমভাবে আবশুক। কিন্তু ভাহাদের কোমলতা যেন কদাপি নষ্ট না হয়, ইহা অবশু এট্য; বীরের দৃঢ়তার সহিত মাতৃহদ্যের স্বেহণীলতার একত্র অবস্থিতি—তিনি অতীব বাহ্নীয় মনে করিতেন।

এ বিষয়ে স্বামীজীর শেষ অভিপ্রায় ছিল, নারী-শিক্ষা ঠিক কিরূপ হইবে, নারীই তাহা নির্ধারণ করিবে। এখানে পুরুষের অধিকার নাই।

জনসাধারণকে কিভাবে উদ্বন্ধ করিতে হইবে তাহারও বিস্তারিত ইঙ্গিত স্বামীনী দিয়াছেন পত্রাবলীর ছত্রে ছত্রে।

# সাধু

কাজী মোঃ হাশমংউল্লাহ এম্-এ, বি-এল

স্বল্লাহার, স্বল্পনিদ্রা, স্বল্লভাষা আর সাধু—যে সংকল করে স্বভাগে সাধা'র। চিত্ত হয় শক্তিশালী হেন সাধনায় বিত্ত ভারা জগতের, নমস্থ ধরায়। শস্তর একাথা রাঝে প্রভুর চরণে— কল্যাণ-প্রেরণা জাগে শত রপারণে— স্বতই সাধনধারা বহে অবিরত মজিয়া মজায় ধরা দেবতার মত।

ক্ষণেকের সাধুসঙ্গ জীবনে সম্পদ—
বন্দনা অর্চনা হ'তে শীঘ্র সিদ্ধিপ্রদ।

# উনবিংশ শতাব্দীর মানদ-ভূমি

শ্রীপ্রণব ঘোষ, এম্-এ (পূর্বাছ্মবৃদ্ধি)

ভারতবাসীর সাধারণজীবনেও অধ্যাত্মচেতনার সঞ্চার এত গভীরভাবে ঘটেছে যে, দৈনন্দিন জীবনের অজত্র দৈক্ত সংস্তেও ভাদের ঐতিহ ঐত্বর্থময়। তাই 'পশ্চিমের দরিদ্র জনসাধারণের তুলনায় ভারতবর্ষের দরিদ্ররা তো দেবশিশু' স্থামীজীর এই উক্তিটির যথার্থতা সহক্ষে অরবিন্দবাব্ বৃত্তই সন্দিহান হোন কথাটি অতি স্তা। তবে এই

দেবশিশুরা যখন অধ্যাত্ম-সম্পণটুকুও হারাবে তথন কি হয় বলা কঠিন। এই দরিদ্র জনসাধারণকে বিতাব্দিতে সমূরত করে পরম সত্যের অভিমুখী করে তোলাই ছিল স্বামীজীর আদর্শ। অরবিন্দবাব্ লিখেছেন—"স্বামী বিবেকানন্দ নিজম্ব মতের প্রেষ্ঠতা প্রমাণ করেছিলেন এই বলে যে, তাঁদের (পাশ্চান্ড্যের) ধর্মের ইভিহাস রয়েছে এবং থাকবেই, কারণ মাহুষ তার অষ্টা, কিন্তু হিল্পুধর্মের ইতিহাস নেই, থাকতেও পারে না, কারণ তা ঈশ্বরের শ্রীমুখনিঃস্তত।" একথা তিনি কোথায় পেয়েছেন তা জানাবার প্রয়োজন বোধ করেন নি। স্পাপ্তিরেয় বেদ সহত্যে শ্রামীন্দ্রীর স্পষ্ট উক্তি, "The Hindus have received their religion through revelation, the Vedas. They hold that the Vedas are without beginning and without end. But by the Vedas no books are meant. They mean the accumulated treasury of spiritual laws discovered by different persons in different times."

স্থতরাং বেদ অর্থে অনস্ত অধ্যাত্ম-জ্ঞান, যা যুগে যুগে সাধকহাদরে উদ্থাসিত হয়। বেশির ভাগ ধর্মই কোন বিশিষ্ট দেবমানবকে আশ্রেয় করে গড়ে উঠেছে, কিন্তু হিন্দুধর্মের মূল উৎস, কোন ব্যক্তি নর, অনস্তজ্ঞান বেদ। বেদ সম্বন্ধে স্বামী বিবেকানন্দের ব্যাখ্যার উপরে নির্ভর করেই সকল দেশের সকল কালের সাধকদের অতীন্তিয়ে অহুভৃতিকে আমরা শ্রনা করতে পারি। এই মনোভাবের উপরেই বহু শাঝাবিশিষ্ট হিন্দুধর্মের ও ভারতসংস্কৃতির ঐক্যবোধ প্রতিষ্ঠিত।

খানীজা উনিশ শতকের সামাজিক আন্দোলনগুলিকে থুব বেশী মর্যাদা দেন নি। তার কারণ
ব্যাখ্যা করতে গিয়ে লেখক মনে করেছেন—"তাঁর
(খানীজীর) মতে ধর্মই ভারতের সমাজ জীবনের
মূল উৎস। এইজন্তই পূর্বগামীদের সমাজসংস্কারমূলক
আন্দালনকে তিনি সমর্থন তো করতে পারেনই
নি, স্থনজরেও দেখেন নি।" প্রথমেই বিবেচ্য
খানীজা কোখাও ধর্ম ও সমাজকে এক করে
দেখেছেন কি না এবং সমাজসংস্কারকদের প্রতি তাঁর
'স্থনজর' না থাকার হেতু কি। এ বিষয়ে খানীজার
মতামত পাঠকদের সামনে তুলে ধরছি—

"Beginning from Buddha down to Rammohun Roy, everyone made the mistake of holding caste to be a religious institution and tried to pull down religion and caste all together, and failed."

উনবিংশ শতাকীর বেশির ভাগ সংস্কার-আন্দোলন (সহমরণ-নিবারণ, বিধবা-বিবাহ, ত্রী-স্বাধীনতা)
— এ সবের উপযোগিতা স্বীকার করে নিয়েও
স্বামীকী প্রশ্ন করেছেন, এ সমস্তই তো উচ্চবর্ণের
সমস্তা। দেশের শতকরা ৭ • জন সাধারণ মাহ্মবের
জীবনকে এই সমস্তা ম্পর্ন করেছে কি ? নিয়বর্ণের
মান্নবের ওই সব আন্দোলনের হারা কী উপকার
হয়েছে ? তাই স্বামীকীর প্রশ্ন—"...... Where
are those who want reform? where
are the people? ...... First educate the
nation, create your legislative body,
and the law will be forth coming".

শিক্ষার বিস্তার না হ'লে সমাজের সংস্থার উপর থেকে চাপিরে দেওছা হবে—জাতির অন্তরে তা প্রবেশ করতে পারবে না।

হতরাং ধর্ম এবং সমাজকে স্বামীলী কোথাও এক করে দেখেন নি, সমাজসংস্থারের প্রয়োজনীয়তাকেও অস্বীকার করেন নি। কিন্তু কেবলমাত্র হিল্পুসমাজেই গলদ রয়েছে এমন অপ্রজেষ অত্যক্তিকে অস্বীকার করেছেন। অতীতের এবং বর্তমানের ভারতবর্ষের যে হটি ছবি আমাদের চোখে ভাসে, স্বামীলী ভারতবর্ষের অধ্যাত্মচেতনার আলোকে তার মধ্যে প্রাণের যোগ দেখতে পেয়েছিলেন। ভারতের সর্বপ্রকার অধ্যপতন সন্তেও ধর্মের মধ্যেই তিনি জাতির প্নক্ষজীবনের সন্তাবনা দেখতে পেয়েছিলেন। অবগ্র ইউরোপীয় জ্ঞান-বিজ্ঞানের সহায়তায় ঐহিক জীবনের উরতি চেয়েছেন, কিন্তু তাঁর লক্ষ্য আধ্যাত্মিক উন্নরনার উরতি চেয়েছেন, কিন্তু তাঁর লক্ষ্য আধ্যাত্মিক উন্নরনার নিয়ন্ত বিষ্ণান্তন, দেবেক্তনাথ, রাজনারান্ত্রণ বস্তু,

কেশবচন্দ্র প্রমুখ পূর্বগামী সকলেরই লক্ষ্য এক। তবে কর্মপ্রচেষ্টার সর্বাধিক প্রকাশ ঘটেছে স্বামীজীর মধ্যে। মরবিন্দবাবু বলতে চান—বে স্বামী বিবেকানন্দের মানস-পরিমণ্ডল এবং রামমোহন-বিভাগাগরের মানস-পরিমণ্ডল "সম্পূর্ণ ভিন্ন জাতের"—কিন্তু ইতিহাসের সাক্ষ্য—ওই পূর্ববর্তী যুগের অভ্যন্তরেই স্বামীজীর সন্তাবনা নিহিত ছিল। ইউরোপকে যারা স্বাংশে গ্রহণ করেছিল, তারা মৃষ্টিমেয় অত্তকরণকারী। আমাদের কোন জাতীর নেতাই ইউরোপের শ্রেষ্ঠ গুণাবলীর সমন্বরণ করেন নি। ইউরোপের শ্রেষ্ঠ গুণাবলীর সমন্বরণ সাধনই ছিল তাঁদের আদর্শ। এই সমন্বর-সাধনাই সে যুগের সঙ্কেত।

কিন্ত শ্বরিন্দবাব্র চোথে পড়েছে শুধ্
"ইউরোপীর সাহিত্য ও দর্শন থেকে পাওয়া
সাংস্কৃতিক ম্লাবোধ, সামাজিক শাদর্শ, ব্যবহারিক
জীবনাচরপের সার্বভৌম অঙ্গীকার …" তার মতে
স্বামীজীর মানস-পরিমণ্ডলে এদের আর কোন
ম্ল্য নেই। উনবিংশ শতাকীতে "ইংরেজী শিক্ষাদীক্ষা এবং স্লায়শাস্তাদির শ্বরায়ন-অধ্যাপনা থেকে
যে ব্দিবাদী যুক্তিবাদী মানস গড়ে উঠেছিল" তাকে
স্বামীজী নাকি শ্বতীকার করেছেন। এই প্রসক্তে
শামীজী নাকি শ্বতীকার করেছেন। এই প্রসক্তে
বা ব্দির চর্চাকে তিনি এড়িরেই গেছেন। স্বামীজী
দেশপ্রেমিকদের উদ্দেশে বলছেন: ভালবাসার
প্রেরণাই দেশপ্রেমের প্রথম কথা। বৃদ্ধি বা যুক্তির
চেরে প্রেমই বিশ্বরহত্যের চাবিকাঠির সন্ধান দেয়।

"I believe in patriotism, and I also have my own ideal of patriotism. Three things are necessary for great achievements. First feel from the heart. What is in intellect or reason? It goes a few steps and there it stops.

But through the heart comes inspiration. Love opens the most impossible gates; love is the gate to all the secrets of the universe. Feel, therefore, my would-be reformers, would-be patriots! Do you feel that millions and millions of the descendents of gods and of sages have become next-door neighbour to brutes."

এই উদ্ধৃতি সম্পূর্ণভাবে পছলে এই মনে হয় যে দেশপ্রেমের ক্ষেত্রে স্থামীন্দী স্থান্তর স্মন্থভূতিকে প্রথম স্থান দিয়েছেন। এই জ্বলস্ত দেশপ্রেমও তো মান্ত্রের স্থাধিকার-প্রতিষ্ঠার মৃক্তির উপরেই দাঁড়িয়ে আছে! স্থামীন্দী বলেছেন, বৃদ্ধি বা মৃক্তির দাঁড়িয়ে আছে! স্থামীন্দী বলেছেন, বৃদ্ধি বা মৃক্তির দাঁড়ে বেশীদ্র নয়, স্থান্তরের পথেই অন্তর্প্রেরণা আনে। একটি অন্তর্ভেদের সামান্দ সংক্ষে এমন মস্তর্যা করেছেন যা সভ্যবেধিকে পীড়া দেয়।

যুক্তিবাদী মনন সম্বন্ধেও স্বামীজীর চিস্তাধারার পরিচয় তাঁর রচনাবলীর নানাস্থানে ছড়িযে আছে। যদি দেখতে না পাই তাহলে লজ্জার কারণ ঘটে। একটি মাত্র উদাহরণ তুলে দিচ্ছি—

"For it is better that mankind should become atheist by following reason than blindly believe in two hundred millions of gods on the authority of anybody."

খামী বিবেকানক এই যুক্তির পথা অন্নসরণ করেই তুর্গত মান্ত্র্যকে প্রথমে অন্ন, তারপরে শিক্ষা, এবং তারপরে জ্ঞান দান করতে বলেছেন। কিন্তু একথাও অরণীয়, প্রচলিত শিক্ষার অভাবেই অধ্যাত্মজ্ঞানের অভাব ঘটে না। বুগ বুগ ধরে এ দেশের নি:দংল সাধারণ মান্ত্র্যের মধ্যে অধ্যাত্ম সাধনার ধারা প্রবাহিত হরে এসেছে। মধ্যুগের বেশির ভাগ মরমিরা কবিই এই নিরক্ষর সাধারণ মানবসমাজ থেকে উদ্ভূত। বাংলাদেশের বাউল গানও কোন পণ্ডিভের রচনা নয়।

ভারত ও ভারতবাসী সম্বন্ধে স্বামীঞ্জীর ধারণা
কি ব্যতে না পেরেই অরবিন্দবার্ লিথেছেন—
"রান্ধা রামমোহন প্রভৃতির মধ্যে যে কালসচেতন
দ্রদৃষ্টি এবং প্রবাহিত হতে থাকা ব্যবহারিক জীবন
সম্বন্ধে নিভূলি উপলব্ধি আমরা লক্ষ্য করেছি,
বিবেকানন্দে তার কোনরাপ স্বাক্ষর নেই।" কোন
মন্তব্য পেশ করার আগে আমরা 'ব্যবহারিক'
জীবনের ক্ষেত্রে স্বামীঞ্জীর দৃষ্টিভক্ষীর ছাট উদাহরণ
তুলে ধরছি—ভিনি চিঠিতে লিখছেন—

শশী\* তোকে একটা ন্তন মতলব দিছি। বিদি কার্যে পরিণত করিতে পারিস তবে জানব ভোরা মরদ, আর কাজে আগবি। 
কতক ক্যামেরা, কতকগুলো ম্যাপ, প্রোব, কিছু Chemicals (রাসায়নিক দ্রব্য) ইত্যাদি চাই। তারপর একটা মন্ত কুঁড়ে চাই। তারপর কতক-শুলো গরীব শুরবো জ্টিয়ে আনা চাই। তারপর তাদের Astronomy, Geography (জ্যোতিয়, ভূগোল) প্রভৃতিয় ছবি দেখাও আর রামকৃষ্ণ পরমহংদ উপদেশ কর—কোন্দেশে কি হয়, কি হচ্ছে, এ ছনিয়াটা কি, তাদের যাতে চোঝ খুলে তাই চেটা কর পুঁথি-পাত্ডার কর্ম নয়—মুঝে ম্থে শিক্ষা দাও।" (প্রাবলী প্রথম ভাগ পৃ: ১৯৭) উক্তাংশটুকুর মধ্যে লক্ষণীয়, আমীলী ব্যবহারিক ও পারমার্থিক উভয় ধরণের শিক্ষার কথাই বলেছেন।

'পরিবাজক' বইটেতে স্বামীন্দী যে ভবিশ্বং ভারতের ছবি এঁকেছেন, আজকের দিনের ব্যবহারিক জীবনবোধসঞ্জাত গণ-আন্দোশনের তাই ভো প্রক্লুত রূপ—"তোমরা (ভারতের উচ্চবর্ণেরা) শ্লে বিশীন হও, আর ন্তন ভারত বেরুক। বেরুক লাকল ধরে, চাবার কুটীর ভেদ করে; জেলে,

चानी त्रांभकुकानमः।

মালা, মৃতি, মেথরের ঝুপড়ির মধ্য হতে। বেরুক
মৃদির দোকান থেকে, ভুনাওয়ালার উন্থনের পাশ
থেকে, বেরুক কারখানা থেকে, হাট থেকে, বাজার
থেকে। বেরুক ঝোড় জ্বলল পাহাড় পর্বত
থেকে। এরা সহস্র সহস্র বংসর জত্যাচার সমেচে,
নীরবে সমেচে,—তাতে পেমেচে অপূর্ব সহিষ্ণৃতা।
সনাতন হঃথ ভোগ করেচে—তাতে পেমেচে জাটল
জীবনীশক্তি।" উনবিংশ শতান্দীর শেষ মূহুর্তে
এই দর্শন কি কাল সচেতন দূরদৃষ্টি'র প্পষ্ট

স্বামীনীর 'পরিব্রাজক', 'প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য' এবং 'পত্রাবলী' পড়বার পরে কেউ যদি করবিন্দ বাবুর মন্তব্যটি পড়েন—"ধর্মসম্পর্কহীন ব্যবহারিক জীবন সম্বন্ধে তাঁর ( স্বামীজীর ) অমুসন্ধিৎসা থুবই সামাল, নেই বললেই চলে—" ভিনি অনায়াসেই বুঝবেন এ মস্তব্যের মূল্য কি। বহু বিচিত্র ব্যবহারিক জীবনকে স্বীকার করেও অধ্যাত্ম আদর্শেই তিনি ভারতীয় সভ্যতার ভিত্তিভূমি দর্শন করেছেন। ভারতের ইতিহাসের এই অধ্যাত্মবাদী ৰাখ্যা ৩ধু স্বামীজী নম, ভারতের প্রত্যেক মনীষী ও মহাপুরুষ করে গেছেন। এ ব্যাখ্যাকে কেউ ব্দথীকার করতে পারেন, তা দ্বীকার করি। কিন্তু একটা প্রশ্ন তবু থেকে যাবে, অধ্যাত্মবাদী ব্যাখ্যা যদি অচল হয়, বস্তবাদী ব্যাখ্যাকেই বা চির্গচল মনে করার কারণটা কি? অধ্যাত্মবাদের অমুরক্তি অনেক সময় গোঁডামি আনে বটে, কিন্তু যে বস্তবাদী দর্শন জীবনের গভীরতম প্রশ্ন ও বেদনার কোন উত্তরই দিতে পারে না, তার প্রতি অন্ধবিশাসও সমান গোঁড়ামি। বস্তবাদই একমাত্র সতা দৰ্শন এমন কথা আজৰ প্ৰমাণিত হয় নি ! ভারত যে চিরুজন চরম সতাকে উপলব্ধি করেছিল, অরবিন্দবাবু তাকে বস্তুজগতের নিয়ন্ত পরিবর্তনশীল স্ত্যগুলির সঙ্গে এক করে ফেলেছেন। "Truth is one, truths are many" সামীজীর এই

সংজ্ঞাটিই ব্যবহারিক জগতের পরিবর্তনশীল সত্যের সব্দে অপরিবর্তনীয় মূল স্ত্যুটির পার্থক্য স্ত্রাকারে वृत्रिय (पत्र । अत्रविन्धवावृत्र मा प्राप्ती विद्यकानन "ধর্ম এবং অধ্যাত্ম মুক্তিচিস্তাকে অক্ষয়, অপরিবর্তনীয়, পরম জাভীয় প্রেরণারপে গ্রহণ করেছিলেন।" এবং তার সঙ্গে নাকি "কালের গরজের সম্পর্ক থুব কমই ছিল।" আমাদের দেশের জাতীয় জীবনের প্রেরণা যে আধ্যাত্মিক এ সম্বন্ধে প্রমাণ প্রয়োগের প্রয়োজন এখানে নেই, কারণ সেটা দৃষ্টিভঙ্গীর ব্যাপার। কিন্তু ধর্ম আর মুক্তিচিন্তা ঠিক এক জিনিস নয়। ভারতবর্ষে জীবনের উদ্দেশ্যকে ধর্ম, অর্থ, কাম, মোক্ষ এই চার ভাগে ভাগ করা হয়েছে। মোক্ষের স্থান সর্বশেষে এবং সবার উপরে। ধর্ম আর মোক্ষ এক জিনিস নয়। ধর্ম ক্রিয়ামল: ইহলোকে বা পরলোকে স্থপভোগের প্রবৃত্তি দেয়। ধর্ম মামুষকে দিনরাত স্থপ থোঁজাচ্ছে, স্থথের জন্ম থাটাচ্ছে; আর মোক্ষমার্গ শেখার স্থধের অক্ত কর্ম করাও ছ:ধ, দাস্ত, বরূন। মোক্ষ নিয়ে যায় প্রকৃতির নিয়মের বাইরে ইহ-পরলোকের স্থ-ত:থের পারে। ভারতের ইতিহাস থেকে স্বামীনী বুঝেছেন "এককালে এই ভারতবর্ষে ধর্মের আর মোক্ষের সামঞ্জত ছিল। বৌদ্ধধর্মের পর হতে ধর্মটা একেবারে অনাদৃত হ'ল, থালি মোকমার্গই প্রধান হ'ল। यनि দেশগুদ্ধ লোক মোক অনুশীলন করে দে ত ভালই; কিন্তু ভোগ না হ'লে ত্যাগ হয় না, আগে ভোগ কর—তবে ত্যাগ হ'বে।"

তাহলে দেখা যাছে ধর্ম এবং মোক্ষদাধনা এক
নয়। ভোগেই ভোগের সমাপ্তি নয়—ত্যাগের মধ্যে
ভোগের পরম অবসান। ভোগে অত্প্র মাহ্রবই
চিরদিন ত্যাগের মধ্য দিরে সত্যলাভের আদর্শকে
ভোঠছের সম্মান দিয়েছে। আধ্যাত্মিকতার এই
চেতনা কোন এক বিশেষ কালে উত্ত হয় নি, এই
চেতনা তো চিরদিনই মাহ্রবের মনে কেগেছে,
জাগছে, ভবিয়তেও জাগবে। এইজস্তই এ চেতনাকে
ভামীজী "অক্ষয়, অপরিবর্তনীয়, পরম জাতীয়

প্রেরণারপে গ্রহণ করেছিলেন।" এই প্রেরণার বশেই বৃদ্ধ, শঙ্কর, চৈতক্ত প্রভৃতি চিরম্মরণীয় হয়ে উনিশ শতকের প্রথম দিকে ইউরোপীয় বস্তবাদ সত্তেও আমাদের এই অন্তরের পরম প্রয়োজনের দিকটি শুন্য ছিল বলেই আমরা আমানের অতীত ইতিহানে সত্যকে খুঁজতে এই আত্মাত্মসন্ধানই বিশেষভাবে গিয়েছিলাম। উনিশ শতকের শেষাধের "কালের গরজ"--নিজেদের সর্বন্ধ বিসর্জন দেওয়াটা অথবা ইউরোপের বস্তবাদকে সর্বাংশে স্বীকার করাটা তথনকার কালের গরজ নয়। এই আহাতস্কানের মধ্য দিয়েই আমরা নিজেমের প্রতি শ্রু ও বিশ্বাস ফিবে পেয়ে 'ভারতীয়' হয়ে থাকতে পেরেছি। নইলে ইংরেজী শিক্ষার ফলে মেকলের স্বপ্নই আমাদের পরিচয় হয়ে দাঁড়াত—"a class of persons Indian in blood and colour; but English in tastes, in opinions, in morals and in intellect." উনিশ শতকের গোড়া থেকে আমাদের দেশের প্রাচীন সংস্কৃতি ও ধর্মমতকে জানবার জন্যে এবেশে এবং ইউরোপে আগ্রহ প্রকাশ পেতে থাকে। ভারতবাসী এবং বিশ্ববাসীর এই জিজাসার উত্তর দেবার দায়িত স্বামীক্রী স্পতি হুষ্ঠভাবে পালন করে গেছেন। বাইরের সভ্যতার যত চাক্চিকাই থাক অন্তরের ত্যাগ ও শান্তির উপরে প্রতিষ্ঠিত না হলে যে আমরাও আগ্নেম-গিরির উপরেই নব সভ্যতার নগরী প্রতিষ্ঠা করে বসবো-এমন আশঙ্কা তাঁর ছিল। সেইজন্মই অধ্যাত্মসভ্যকে ভিত্তি করেই, তিনি নৃতন ভারত গড়ে তুলতে চেয়েছিলেন। কিন্তু সেঞ্জ তিনি হিন্দুধৰ্মকে একমাত্ৰ ভিত্তি করে জাতীয় ঐক্য প্রতিষ্ঠা করতে চেম্বেছিলেন এমন কথা মনে করা जून, ज्यश्र त्वथक धरे जूनरे करत वरमाइन। খামীঞ্জীর জাতীয় এক্য প্রতিষ্ঠার চেষ্টাকে তিনি কত থানি ভুল চোধে দেখেছেন তার প্রমাণস্বরূপ উদ্ধ তি

দিই—"তিনি (স্বামীজী) সম্ভবতঃ একথা কথনও উপলব্ধি করেন নি যে, উনবিংশ শতান্ধীর শেযাধের ভারত শুধুমাত্র হিন্দু-ভারত নম ; বৌদ্ধ, মুনলমান, থুষ্টান এবং বহু অগণিত জাতি ও ফুদ্র ফুদ্র ধর্ম-সম্প্রদারের আবাস-স্থল এই ভারতবর্ষ। পরিবেশের হিল্পর্মের ভিত্তিতে 'জাতীর ঐক্য' প্রতিষ্ঠার কার্যক্রম তাই হিন্দু ভিন্ন মন্ত সম্প্রদায়কে कृष ना करत এवर पृत्त ना मतिरय त्रत्थ भात ना। তত্ত্বিচারে হিন্দুধর্মের শ্রেষ্ঠতা প্রতিপন্ন করা সম্ভব হলেও সমস্ত ভারতকে তার নিয়ন্ত্রণাধীনে নিয়ে আসার কার্যক্রম একটা অবাঞ্চনীয় সাম্প্রবায়িক রূপ পরিগ্রহ এবং ঐক্যের পরিবর্তে বিচ্ছিন্নতা স্বষ্ট না করে পারে না. মাহুষের মানবতার স্বীকৃতি সে ধর্মে যতই থাক না কেন।" স্বামীজী ভবিষ্যৎ ভারতবর্ষের সম্বন্ধে কোন আদর্শের কথা বলেছেন তাঁর নিজের কথায় দেখা যাক--

Whether we call it Vedantism or any ism, the truth is that Advaitism is the last word of religion and thought and the only position from which one can look upon all religions and sects with love.....Yet practical Advaitism, which looks upon and behaves all mankind as one's own soul, is yet to be developed among the Hindus universally.

On the other hand, our experience is that if ever the followers of any religion approached this equality in an appreciable degree in the plane of practical work-a-day life—it may be quite unconscious generally of the deeper meaning and the underlying principle of such conduct, which the Hindus, as a rule, so clearly perceive—it is those of Islam and Islam alone......For our motherland a junction of the two great systems, Hinduism and Islam; Vedanta brain and Islam body—is the only hope. (Vol VII)

হিন্দুধর্মের ভিত্তিতে জাতীয় ঐক্য প্রতিষ্ঠার কথা স্বামীঞ্জী কোথাও বলেন নি বরং তিনি সকল মতের শ্রেষ্ঠ গুণাবলীর সমন্বর করতেই বলেছিলেন। তাঁর গুরুও বলেছেন "যত মত তত পথ," তিনি তার ব্যাখ্যা করেছেন,—"Sects are not signs of decay, they are a sign of life. Let sects multiply, till the time comes when everyone of us is a sect. each individual." (Vol VIII) তিনি ব্ৰেছিলেন, সব ধর্মই মূলতঃ এক অধৈত ভাবের উপর প্রতিষ্ঠিত। দেই ঐক্যবৃদ্ধিকে তিনি সমাঙ্গে ও রাষ্ট্রে প্রতিফলিভ দেখতে চেম্বেছিলেন। পরবর্তীকালে রামক্লঞ-বিবেকানন্দ-প্রচারিত সমন্বয়-ধর্ম আচরণ না করাতেই সাম্প্রদারিকতা দেখা দেয়: আর এই সাম্প্রদারিকতা রাজনীতি-সঞ্জাত। আদর্শ বিশ্বধর্ম সম্বন্ধে স্বামীজীর উক্তি স্মর্ণীয়—"If there is ever to be a universal religion, it must be one which will have no location in place or time; which will be infinite. like the God it will preach, and whose sun will shine upon the followers of Krishna and of Christ, on saints and sinners alike; which will not be Brahmanical or Buddhist. Christian or Mohammedan, but the sum total of all these, and still have infinite space for development."

রান্ধনৈতিক কার্থকলাপের মধ্যেই স্বামীজী কেন ভারতবর্ষের উন্নতির সন্তাবনা দেখতে পান নি—এ নিম্নে অভিযোগ করে লেখক বলছেন—"তাঁর নিকট রাজনীতির অর্থই হলো, বস্তবাদী জীবনদর্শনের উপর জাতির জীবন ও সংস্কৃতি প্রতিষ্ঠিত করা। কিন্তু ইতিহাস তাঁকে এই শিক্ষাই দিয়েছে বলে তাঁর বিশ্বাস ধে, বস্তুভিত্তিক সভ্যতা কথনো বাঁচে

না।" ইউরোপীয় পলিটিক্যাল উন্নতি যেথানে অপর দেশকে শোষণ করেই সমুদ্ধ হচ্ছে, সেধানে রাজনীতিকেই উন্নতির সোপান বলে আঁকড়ে ধরার সার্থকতাটা কী ? আর বস্তুভিত্তিক সভাতার চেয়ে অধ্যাত্মভিত্তিক সভাতা যে বেশী টেঁকে, সে কথ ভো গ্রীস আর ভারতকে দিয়েই ইতিহাস প্রমাণ করেছে। বাবহারিক জীবনের উন্নতি স্বীকার করেও আধ্যাত্মিক উন্নতির পর্বে আগিয়ে যাওয়াই ভারতের আদর্শ। এ আদর্শ উপলব্ধি করতে না পেরেই অরবিন্দবাব মস্তব্য করেছেন-- "এই তত্ত্ব-জ্ঞান চলমান জীবনের বোধ থেকে আদে নি, অথবা সঠিক সামাজিক সম্পর্ক নিধ্বিণের পথেও নয়। এবং আসেনি বলেই জাজীয় জাগরণের বিবেকাননীয় পরিকল্পনার ব্যবহারিক উপযোগিতা বিলুমাত্রও নেই। ... তাই বিশ্ববিজ্ঞার তাঁর অধ্যাতা পরি-কলনা এবং রামক্রফ মিশন ভারতের জাতীয় জীবনের মূলপ্রবাহ থেকে দূরে গেল, তার সঙ্গে সাক্ষাৎ যোগস্ত্রও আর কিছু রইল না।"

চলমান জীবনের বোধ থেকে যে একমাত্র বস্তবাদী অভিজ্ঞতাই সঞ্চিত হয়, একথা বেশীর ভাগ ভারতীয় দার্শনিক চিরকালই অম্বীকার করে এসেছেন, বরং তাঁরা বলেছেন বস্তুই বুঝিয়ে দের যে ৰম্ভর হারা অমৃতত্বলাভ করা যায় না। আর "সঠিক সামাজিক সম্পর্ক নিধারণ" বলতেই বা কী বোঝার? সমাজের বিশেষ একটা অবস্থাতেই ধর্ম-চেতনার উদ্ভব হয় এবং পরবর্তীকালে ধর্মের আর উপযোগিতা থাকে না—এমন কোনো যুক্তি? তাহলে বলতে হয়, সে বুক্তিও মানব-অভিজ্ঞতার দারা মিথ্যা প্রমাণিত হয়েছে। যন্ত্রের জটিলতা যতই বাড়্ক, সভ্যতার জয়ঢাক যতই নিনাদিত হোক, বস্তবাদী এই ষম্প্র-সভ্যতা সামুষের অন্তরের শান্তি-পিপাসা মেটাতে পেরেছে কি? তার জন্ম প্রান্ত্রন - আত্মোপদরি। এদিক থেকে ভেবে দেখলে নিছাম সেবাধর্মের মধ্য দিয়ে যোক্ষ-সাধনার যে আদর্শ স্থামীজী প্রচার করেছেন সে আদর্শ সঠিক সামাজিक সম্পর্ক নিধ্বিপের পথেই দেখা দিরেছে। মুক্তির পরম আদর্শকে মনে রেথেই আমাদের দেবাধর্মকে গ্রহণ করে বিশ্বের কল্যাণে আত্মনিয়োগ করতে হবে। "Do you not remember what the Bible says,-If you cannot love your brother whom .you have seen, how can you love God whom you have not seen? If you cannot see God in the human face, how can you see him in the clouds, or in images made of dull, dead matter, or in mere fictitious stories of your brain?" (Vol II, Page 324) এইটিই ভারতীয় জীবনের মূলপ্রবাহ। সামাজিক বা রাজনৈতিক আন্দোলনগুলি সে তুলনাম বহিরক এবং নিয়ত পরিবর্তনশীল। ঐ সব আন্দোলনে জড়িয়ে না পড়ে রামক্রফ মিশন জাতীয় জীবনের এই মূল প্রবাহকেই সমুদ্ধ করে চলেছেন। ধর্মের সঙ্গে রাজ-নীতির জগাথিচুড়ির বিধাক্ত পরিণাম সবদেশের ইতিহাসেই পাওয়া যাবে। ব্যবহারিক জীবনেও স্বামীজীর সেবাধর্মকে গ্রহণ করতে পারলে ভারতের বৰ্তমান জীবনধারা বিশুদ্ধ হয়ে উঠবে। ইউরোপীয় বাজনৈতিক শিক্ষা তো মাহুয়কে দলগত স্বার্থে বিভক্ত করে চলেছে।

স্বামীজীর চিস্তাধারা বিশ্লেষণ করতে গিরে এর পর অরবিল্লবাবু আর একটি মারাত্মক ভূল করেছেন—"স্বামী বিবেকান্দ নরেজনাথ দত্তর নির্বিকল সমাধিলাভের আকাজ্জা জাতির সমুধে অহুসরণীয় আদর্শরূপে তুলে ধরলেন। 
অহুসরণীয় আদর্শরূপে তুলে ধরলেন। 
অহু নয়, জাতীয় ক্ষেত্রেও জীবন-সাধনার লক্ষ্য যেথানে এই, সেধানে ভারত স্বাধীন কি পরাধীন, ইংরেজ দেশ শাসন করবে, কি করবে না, অথবা তাদের এ দেশে থাকাটা বাহ্ননীয় কিনা

—এসব সমস্তা মৃল্যহীন। স্বামী বিবেকানন্দের দেশাত্মবোধ উচ্ছাদে অস্তির হওয়া সত্ত্বেও তাঁকে কথনো বৃটিশ শাসন থেকে মৃক্ত হওয়ার স্বপ্ন দেখার নি।" এই ধরণের মস্তব্য যেথানে বিশিষ্ট শিক্ষিত ব্যক্তিদের কাছ থেকে আসে, সেথানে এই মস্তব্যের সারবত্তা নিয়ে আলোচনার প্রয়োজন আছে। প্রথমতঃ নির্বিকল্প সমাধি ভারতের অধ্যাত্ম জীবনের শ্রেষ্ঠ আদর্শ; স্বতরাং জাতির সামনে সে আদর্শ তুলে ধরে স্বামীজী কিছুমাত্র ভূল করেন নি। কিন্তু এই আদর্শ- যে সকলের জন্তে, এমন কথা তিনি বলেন নি। সঙ্গে সন্দেমনে রাথতে হবে—কি ভাবে তাঁর গুরুদেব তাঁকে শিবিথেছিলেন—ঐ শ্রেষ্ঠ স্থধও ভাগে করে বহুজনহিতার জীবন সমর্প্রণ করা আরও উচ্চ আনর্শ।

তবে উচ্চ जानत्र्वत धुष्ठा श्रद्ध शीदत शीदत राम তমোগুণসমূদ্রে নিমজ্জিত হতে চলেছে, এ কথা ভিনিই ভালোভাবে বুঝেছিলেন। তবু ভারত-বাসীকে মনে করিয়ে দিয়েছেন—"ত্যাগের অপেকা শান্তিদাতা কে ?" অনন্ত কল্যাণের তুলনায় ক্ষণিক ঐহিক কল্যাণ নিশ্চিত অতি তৃচ্চ। ইউরোপের এত উন্নতি সংজ্ঞ তার ব্যর্থতার স্বরূপটি श्रामेखो cetren नि-"Social life in the west is like a peal of laughter, but underneath, it is a wail. It ends in a sob. The fun and frivolity are all on the surface: really, it is full of tragic intensity." সাজকের ইউরোপের বস্তবাদী চেতনার মর্মান্তিক বিরোগনাট্যের এমন স্ত্য পরিচয় খুব কম দেপকই দিতে পেরেছেন। ইউরোপীয় সমাজ ও রাষ্ট্রের এই বেদনা ও ব্যর্থতাকে উপদ্ধি করেই স্বামীজী ভারতবাসীকে অধ্যাত্ম-চেডনাসপ্লাভ শান্তির আদর্শে বিশ্বকল্যাণে আত্ম-নিয়োগ করতে বলেছেন। এইখানেই তাঁর বিশ্ব-ইউরোপীয় বিজয়ের পরিকল্পনার সার্থকভা।

সভ্যতা স্থন্ধে তাঁর বেমন নির্মোহ দৃষ্টি, তেমনি সভ্যদৃষ্টি ছিল ইংরেজ শাসনাধীন ভারতবর্ধ স্থন্ধে— "British rule in modern India has only one redeeming feature, though unconscious. It has brought India out once more on the stage of the outside world; it has forced upon it the contact of the outside world.

"A few hundred modernized, half-educated, and denationalized men are all that modern English India has to show—nothing else. Indian labour and produce, can support five times as many people as there are now in India, with comfort, if the whole thing is not taken off from them."

এই अनुहे यामी जीव निर्मन किल-"For the next fifty years this alone shall be our kev-note-this our great Mother India. Let all other vain gods disappear for that time from our mind." বিগত পঞ্চাশ বংসর ধরে ভারতের ইতিহাসে সেই সাধনাই হয়ে এসেছে। স্বদেশীযুগ পেকে আরম্ভ করে এ দেশের নেতৃরুদ স্বামীজীর কাছেই বিপ্লবের অগ্রিমার দীক্ষিত হয়েছেন—ইতিহাস সে কথা ভোলে নি। স্বাধীনতা এবং স্বাধিকার-প্রতিষ্ঠা বে স্বামীঞ্জীর অন্তরের হুর, এ কথা কে না জানে? তিনিই कि वालन नि. 'Freedom is the song of the Soul' ! তিনিই কি গেয়ে ওঠেন নি, ৪ঠা জুলাই আমেরিকার স্বাধীনতা দিবস উপলক্ষ্যে—"Oh Sun, to-day thou sheddest liberty!" ধর্মসমন্বরেরও মূল ভাব ধর্মের স্বাধীনতা। সকল ধর্মের মূল সত্যে পৌছেই সব মাহ্র্যকে একতাবদ্ধ कता मञ्ज । देविज्ञादक वर्धारवाता प्रशाम पिरवरे.

শন্তর্নিহিত ঐক্যে পৌছুতে হবে। অধ্যাত্মবাদের
চিরন্তন সত্যে এই প্রতিষ্ঠাই তাঁর কঠে অমিত
তেজ ও চিন্তার শমিত বীর্ষ এনে দিয়েছে।
শরবিন্দবাব্র মতে—"অধ্যাত্মবাদ তার সে শক্তি,
বীর্ষ ও উপযোগিতা হারিয়ে ফেলেছে।" যে
শধ্যাত্মবাদের দারা বৃদ্ধ থেকে বিবেকানন্দ শবিধ
এত মহামানবের শাবির্ভাব সন্তব হ'ল তার শক্তি,
বীর্ষ ও উপযোগিতায় বিশ্বাস করবো, না, ভগ্নন্ত, পে
পরিকীর্ণ মৃতপ্রায় ইউরোপীয় সভ্যতাকে বিশ্বাস
করবো? ভোগসামকে শন্তরের আলোকে উপলবি
না করে বাইরে থেকে দোর করে চাপালে কী দশা
ঘটতে পারে, তা সাম্যবাদী রাইগুলির একনায়কত্বের
পরিণাম দেখেই বৃঝতে পারা যায়। প্রাচ্যের
এই অধ্যাত্ম-শন্তভ্তি নিয়েই ন্তন সভ্যতা গড়ে
উঠতে পারে।

ভারতের ব্যবহারিক রাষ্ট্রিক জীবনধারাকে কোন্ পথে পরিচালিত করতে হবে সে বিষয়ে সংশরের অবকাশ আছে। স্বামীজী ভারতবাদীকে তার আত্ম-তত্তে প্রতিষ্ঠিত হতে ৰলেছেন—তাঁর প্রতিষ্ঠিত রামক্ষ মিশনে তারই সাধনা। ধর্মসাধনার ক্ষেত্রে নিজের পন্থায় প্রতিষ্ঠিত থেকেই যে অপরাপর পম্বার প্রতি বিনত্র শ্রদ্ধার স্বীকৃতি দেওয়া চলে— রামক্রফ মিশনে তারই প্রকাশ। সমাজনীতি বা রাজনীতি যে পথেই চলুক জীবনের মূলসভ্যকে ধরে থাকডে হবে; স্বামীজীর কাজই ছিল ভারতের প্রাণশক্তিকে উদ্দ করে দেওবা, তারপর অস্থান্ত আবর্জনা আপনি সাফ হবে যাবে। অরবিন্দবাবু मखरा कः इन─"विदिकानम य **चार्**माणत्नद्र স্ত্রপাত করলেন, তা ভারতের ব্যবহারিক রাষ্ট্রিক জীবনধারার মূল প্রবাহের বাইরে।" কিন্তু ভারতীয় জীবনধারার সুলপ্রবাহ ভো কেবলমাত্র রাজনীতিতে সীমাৰদ্ধ নয়। অপচ এই সীমাৰদ্ধতাকেই ভারতীয় জীবনসাধনার সার্থকতা ধরে নিয়ে তিনি আরো বলেছেন-- "সম্ভবন্তঃ প্রথমবারের বিদেশ-প্রবাসের

সময়টাতেই বিবেকানন্দ তাঁর ভাবী কার্যক্রমের সীমাবন্ধতা উপলব্ধি করতে পেরেছিলেন। ১৮৯৫
সালের একটি পত্তে তিনি লিখেছেন, 'I have no
ambitions beyond training individuals'
বিশ্ববিজ্ঞরের সংকল্পের পাশাপাশি এ কথগুলো
নিতাত্তই বেমানান।" কেন বেমানান? বিশ্ববিজ্ঞর
সম্বন্ধে স্বামীজীর ধারণা আগেই আলোচনা করেছি।
বস্তবাদের অত্যাচারে উল্লন্ড প্রতীচ্যের জন্ম অধ্যাত্ম
শাস্তির বাণী প্রচারই আমীজীর বিশ্ববিজ্ঞয়।
পারমার্থিক ক্ষেত্রে, একজনকেও সেই শান্তির পথে
এগিয়ে নিয়ে যেতে পারাও বড় রক্মের সার্থকতা।
একটি 'পল' থেকেই সমগ্র ইয়োরোপ এটিয়র বাণী
শুনেছে।

বাবহারিক জীবনের ক্ষেত্রে যে আমাদের অনেক কিছুই নতুন করে শিপতে হবে সে বিষয়ে স্বামীজীর সন্দেহ ছিল না। সেই সংক পাশ্চাত্ত্যকেও গ্রহণ করতে হবে ত্যাগ ও শান্তির বাণী। স্বামীঞ্চীর দৃষ্টিতে এমনি করেই ব্যক্তিজীবন ও বিশ্বজীবনের मः योश चरिष्ठ । তিনি চেয়েছিলেন একদল আনুশ বুবক যানের বারা তিনি স্বনেশে ও সারা বিশ্বে নবজাগরণ এনে দিতে পারবেন। তাঁর বিশ্ব-বিজয় আখ্যাত্মিক অর্থেই গ্রহণীয় ৷ ব্যক্তিকে গড়ে তোলার যে সঙ্কর তিনি করেছিলেন, তার ঘারা তিনি বিশ্বকেই উদ্দ করতে চেয়েছিলেন। "উনবিংশ শতাবীর সাংস্কৃতিক পটভূমি" প্রবন্ধটিতে অরবিন্দ-বাব স্থলরভাবে উনবিংশ শতামীর শিক্ষিত সমাঞ্জের মানস-বিধাকে ফুটিমে তুলেছেন। পরাধীনতার विक्राफ विष्णारी मत्नां जारवर्त्र मत्य मत्य हेश्द्राब्द्र শুভবুদ্ধির প্রতি অবিচলিত বিশ্বাস কেমন করে সামাদের শিক্ষিত সমাজের চিত্তকে দোলারিত করেছিল, সে কথা তিনি নানা উদাহরণ সাহায়ে ফুটিরে তুলেছেন। কিন্তু ভারতবর্ষের ঐতিহ্য থেকে কোন কিছু যে নেবার আছে একথা তাঁর একবারও মনে হয় নি। তাই গ্রন্থপেষে মন্তব্য করেছেন-

"বর্তমান কাল ও ইংরেজকে অস্বীকার করেও ইংরেজের কাছ থেকে যেটুকু বস্ত-মারাধনা ও বৃদ্ধিবাদ সমাজ-মানস মায়ত্ত করেছিল, তাই নতুন বাংলা, নতুন ভারতবর্ষ জন্ম দিয়ে গিয়েছে। প্রাচীনের আকর্ষণ তার এখনো কাটে নি অবশু, কিন্তু পুরাতন অভ্যাসের মতোই তা হৃদরসম্পর্কহীন, নিপ্রাণ।" বেশ বোঝা যার, উনিশ শতকেই স্বামীজী বস্তুভিত্তিক সভ্যতার যে সঙ্কট দেখতে পেয়েছিলেন, বিশ শতকের মাঝামাঝি এসে লে্থক অজ্ঞান্তসারে সেই আবর্তেই পড়েছেন।

বস্তুত: আধুনিক জীবনের সমস্তা—ভোগ ও ত্যাগের সামঞ্জস্পাধনের সমস্তা। ইউরোপের বস্তুতিত্তিক সভ্যতার সর্বব্যাপী কর্মচাঞ্চল্যের আদর্শকে স্বীকার করে সম্বন্ধ থাকলে ভারতবর্ষ

ইউরোপের মতোই সঙ্গটের সন্মুখীন হবে। অধ্যাত্ম-চেতনাসঞ্চাত বে ধ্রুব শান্তি (তাকে নির্বাণই वनि, भात्र भाक्षरे वनि ), जात्र मर्पा এरम यनि সব কর্মধারা না মেলে, যদি কামনার নিরন্তর স্রোত মানবাত্মার পিপাদাকে কেবল বাড়িয়েই চলে— তাহলে মহাযুদ্ধের মল্লভূমিতে প্রতিহৃদ্ধী সভ্যতা নিশ্চিক্ত হয়ে যাবে। একথা মনে রাখন্ডেই হ'বে-"ভ্যাগের অপেকা শান্তিদাতা কে? অনন্ত কল্যাণের তুলনায় ক্ষণিক এহিক কল্যাণ নিশ্চিত অতি তুচ্ছ।" উনবিংশ শতানীর সাংস্কৃতিক পটভূমিতে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্ত্যের চিম্তাধারার এই সংঘাত এবং সম্মেলনের ৰুথাই রয়েছে। এই হুই সভ্যতার মহামিলনের মধ্যেই ভবিয়তের সমুজ্জন সম্ভাবনা নিহিত। উনবিংশ শতাব্দীর মানস-ইতিহাসে সেই সম্ভাবনারই শুভ-ফুচনা। ( সমাপ্তা )

#### সমালোচনা

স্থামী বিবেকানন্দ ও এ এ এরামক্ক ক্ষ-সভ্ত — প্রীকৃত্তা সরলাবালা সরকার প্রণীত। প্রকা-শক—বেল্প পাবলিশাস, কলিকাতা-১২। পূর্চা— । /• + ২২৪, মূল্য ৪॥•। আচার্য প্রীযত্নাথ সরকার লিখিত পরিচয়-সম্বলিত।

বর্ণীয়সী লেখিকা বঙ্গদাহিত্যে স্থপরিচিতা। স্থামী বিবেকানন্দ ও তাঁহার কোন কোন গুরুত্রাতার ও ভগিনী নিবেদিতার প্রতি তাঁহার প্রগাঢ় শ্রদ্ধা আলোচ্য গ্রন্থানিতে পরিস্ফুট।

শ্রীরামক্ষণসভ্যের স্টনা ও ক্রমবিকাশ বিবেকানন্দ-জীবনের সহিত ওতপ্রোভভাবে জড়িত, তাই লেখিকা স্থানীজীর জীবনবিকাশের পটভূমিকার গ্রন্থারন্ত করিয়। বিষয়বস্তকে স্থায় মর্থানা দিয়াছেন। স্থামীজীর ভারতভ্রমণ ও পরবর্তী জীবনের প্রেরণা-লাভ সম্পর্কে অভিপ্রয়োজনীয় অনেক ঘটনা বাদ গিয়াছে, এদিকে অপ্রয়োজনীয় বছ বিষয় সবিভারে লিখিত। আমেরিকার ও ইংলতে সংগ্রামণীল প্রচারকের চিত্রান্ধনের পর ভারতে তাঁহার আদর্শ রূপান্বিত করিতে তাঁহাকে যে কঠোরতর সংগ্রাম করিতে হইরাছে ভাহারও সার্থক চিত্র ফুটিয়া উঠিয়াছে। ভারতের নবজাগরণে রামক্রফ মিশনের প্রভাব ও স্বামীজীর মহাপ্রয়াণের পর উহার প্রসার নিপুণভাবে বর্ণনা করিয়া ১৯২৬ খৃঃ মহাসম্মেলনের পর লেখিকা গ্রন্থ শেষ করিষাছেন। কিন্তু প্রসঞ্চ হইতে সহসা প্রসন্ধান্তরে যাওয়ার জন্ম বহু স্থলে ধারাবাহিকতা ক্ষুণ্ণ হইয়াছে এবং নানা স্পপ্রাসন্দিক বিষয় আসিমা অলপরিসরে ভিড় করিয়াছে। এত थूँ हिनाहि कथात्र উল্লেখ ইहा एक আছে यে বছ ক্রটিবিচ্যুতি ঘটিয়াছে—যাহাতে নৃতন পাঠকগণ विज्ञास रहेरवन। हेशामन व्यत्नकश्वन रहरा ছাপার ভূল, তথাপি অকু ভূলও যথেষ্ট আছে, চোৰে পড়িয়াছে এমন কতকপ্তলি ভুল নিয়ে দেওয়া হইল। পৃষ্ঠা >, 'স্বামী মাধবানন্দ…বে জীবনী শিবিয়া-ছেন,' তিনি প্রকাশক মাত্র (পৃঃ ৫ দ্রষ্টব্য ), পৃঃ ৫ পঙ্ক্তি >•—উক্ত জীবনীক্তে সতেরো জনকে সন্মানী শিশ্ব বলা হইয়াছে কি? ইংগরা সকলে এক্দিনেই সন্ম্যাসগ্রহণ করেন নাই।

পৃ: ৩২, ১৮৯৪ খৃ: 'এই সমর তিনি নিউইয়র্ক বেদান্ত সোসাইট নামে একটি সমিতি গঠন করিয়া-ছিলেন।' পৃ: ৪২—১৮৯৬ খৃ: ঐ সমিতি স্থাপনের কথা আছে।

পৃ: १७ — স্বামীন্দীর লাতা মহেন্দ্রবাবু লিখিতে-ছেন '১৮৮৫ খৃঃ …বাবার হঠাৎ মৃত্যু হয়', ঐ ঘটনার কাল ১৮৮৪ খৃঃ।

পৃ: ৮১—পং ১৩: "স্বামীজীর 'ট্রিপলিকেনে' নামক এক শিয়"—'ট্রিলিকেন'—মাদ্রাজ শহরের একটি পাড়া।

পৃ: ৮৩ — পং ২৫: 'জালমবাঞ্চারের' এই শব্দটি প্রক্রিপ্ত। ঐ পৃষ্ঠার পং ২৬: 'ইহার আর্যক্তিক সমূদ্র মঠকেই'। মঠের নিয়মাবলীতে আছে 'ইহার অধীনস্থ সমূদ্র মঠকেই', এই পরিবর্তন করা হইগ্নছে কেন?

পৃষ্ঠা ৯৪: 'স্থামীজীর ছইজন শিশ্য · · তাঁহার সহিত প্রেরিত হন',—স্থামী অধগুনন্দ প্রবন্ধ্যাক্রমে একাই মহলার গিরাছিলেন, ছতিক্ষ-সেবাকার্য আরম্ভ হইলে পর স্থামীজীর ছইজন শিশ্য প্রেরিত হন। পৃ: ৯৬,—১৮৯৭ খৃ: গভর্ণমেটের জ্বমি দেওয়ার সংবাদ স্থামী রামক্ষণানন্দকে কে দিরাছিল জানা নাই। সারগাছিতে জ্বনাথ আশ্রমের পঞ্চাশ বিঘা জ্বমি হর জনেক পরে ১৯১২ খৃ:। ঐ পৃষ্ঠার স্থামীজীর পত্রথানির তারিথ জ্লাই ২৯শে নয়, ২৪শে।

পু: ১১৪ পং ২—৪: বিরঞ্জাহোমের সময় শরচ্চক্রকে পাহারা দিতে পাঠানোর কথা তাঁহার 'স্বামি-শিয়া-সংবাদে' নাই।

পৃ: ১২১, পং ২১—২২: মঠের নির্মাবলীতে মুদ্রিত শুদ্ধপাঠ 'তাঁহার চরিত্র রামকৃষ্ণরূপ মুখার প্রক্রষ্টরাপে ক্রত হয় নাই'; আলোচ্য পুতকে মুদ্রিত অর্থহীন অভিনব পাঠ লেখিকা কোথা হইতে সংগ্রহ করিয়াছেন ?

পৃ: ১৪৭, পং ১: 'একই দিনে' নম্ব, নিবেদিতা বিচ্ঠালম্ম প্রদিন প্রতিষ্ঠিত হয়। সে বার কালীপৃদা হইয়াছিল ১২ই নভেম্বর নম্ব, ১৩ই নভেম্বর।

পৃঃ ১৬৫, পং ২৯ঃ এধানে 'বৃদ্ধ' মানে 'শ্রীরামকৃষ্ণ'; লেধিকার ব্যাধ্যা 'বৃদ্ধ ন্দর্থাৎ পৃষ্ধা অর্চনা সহক্ষে চিরদিনের সংস্কার'—উদ্ভট কল্পনা!

পৃঃ ১৮৭, পং ৪: শুধু মিশুনই রেজেপ্টি হইরাছিল, মঠ নয়। পং ৬, মঠ মিশনের ওয়াকিং কমিটি
এই সময় (১৯০৯ খৃঃ) গঠিত হয় নাই। মহাসম্মেলনের পর গঠিত হয় ১৯২৬ খৃঃ। (পৃঃ ২১২,
পং ১ দ্রপ্টব্য) পং ১৩, 'এক বিভাগের ভার লইলেন
সভাপতি ব্রহ্মানন্দ শামী, অন্ত বিভাগের ভার লইলেন
সেক্টোরী শামী সারদানন্দ'— একথা ঠিক নহে।

পৃ: ১৯১, পং ৭: 'কাণীতে অবৈত আশ্রম স্থাপন করিবার চেষ্টা চলিতেছে' হইতে পারে না, কারণ তথন উহা প্রতিষ্ঠিত।

পৃঃ ১৯৪, পং ১২ ঃ 'মারের বাড়ীতে উদোধন কার্যালয় ও প্রেস স্থাপিত হয়'—শেধাংশটি ভুল।

পৃ: ১৯৬, পং ৫—৮: ঘটনা অন্তর্মণ। স্বামী সারদানন্দকে গভর্গর কলিকাতার দেখা করিতে ডাকিলাছিলেন—'বহেতে' নয়। 'পি. দি. লারনের সহিত' নয়—মি: শুর্লের সহিত কলিকাতাতেই উাহার কথাবার্ডা হয়।

পৃ: ২•১, পং ১৭: 'রামক্বঞ মিশন শিল্প বিস্থালয় (বেল্ড়)' পৃথক হেডিং হইবে না, এটি একটি শাথা কেন্দ্ৰ।

পৃ: ২•৪, পং ২: 'সন্ন্যাসী মহাসম্মেলন' নর
—শুধু মহাসম্মেলন হইবে, পং ৩১—২, তুইটি বাক্য
পরস্পর বিরোধী।

পৃ: ২০৬, পং ১৬—১৮ : বিবরণ ঠিক হর নাই। পৃ: ২১২ প্রথম পঙ্জিতেই কার্যকরী সমিতির উদ্দেশ্যের উল্লেখ থাকা উচিত ছিল। ২১৫ পৃঃ বিরুতিপত্রের ৩ম ক্ষতুচ্ছেদে উহা পাওয়া যাইতেছে।

পুত্তকথানির বিষয়ের গুরুত্ববশতঃ পৃষ্ঠা ও পঙ্ জি ধরিয়া ঘটনা ও বিষয়ের ভাস্তিগুলি প্রনশিত হইল। এই প্রকার ইতিহাসধর্মী পুত্তকে ব্যক্তির নাম ওস্থান-কালের ভুল গুরুতর ভুল—আগে পৃষ্ঠা পরে পঙ্ জি উল্লেখ করিয়া ঐরপ কয়েকটি ভুলও সংশোধিত হইল।

পৃঃ ৫।১৫ বিশ্বেষরানন্দ —বীরেষরানন্দ, ৩০।১৪ জ্যোতিমাতা—যতিমাতা, ৪০।২৯ স্বামীজী—প্রাডি, ৪৯।১৬ দেবসেনা—দেবসেন, ১৩•।১৭ সারদানন্দ —সদানন্দ, ১৫৬।২৯ বোল্ডগেট-—রজেট, ১৯৪।২০ সান্তনানন্দ —শাস্তানন্দ, ২০০।৩ ক্লণ্টীনা—ক্লপ্টীন, ২০০।৪ জ্যোতিশ্বরানন্দ — যতীশ্বরানন্দ, ৩৭।১৭ মঠ—কাশী অবৈত্ত আশ্রম, ২০০।২০ মরালপুর—মারলাপুর, ২০০।২৯ মুন্সীগঞ্জ—মুট্ঠীগঞ্জ, ১৭৯।২৯ তৃই মাস—তৃই সপ্তাহ হইবে।

ভূল আরও অনেক আছে, বাহুল্যভয়ে উদ্ধৃত হইল না। এই সকল ক্রটি হেতু পুত্তকথানিকে প্রামাণ্য বলিয়া গ্রহণ করা যায় না, যদিও অল্পের মধ্যে ইহাতে অনেক কথা সংগ্রহ করা হইয়াছে; বইএর ছাপা ভাল, কিন্তু অক্ষর ছোট ও কাগজ সাধারণ। অনেকগুলি ছবি থাকার পুত্তকটি চিত্তাকর্ষক হইয়াছে।

আগামী বৎসর রামক্রফ মিশনের যাট বৎসর পূর্ব হুইবে, তছপলক্ষ্যে স্বামী গম্ভীরানন্দ ইংরেজীতে মঠ মিশনের একথানি ইতিহাস লিপিয়াছেন, এবং মায়াবতী অবৈত আশ্রম হইতে উহা শীঘই প্রকাশিত হইবে। অহুসন্ধিৎস্থ পাঠক উহা হইতে সংঘের অনেক তথা অবগত হইবেন।

পরিশেষে একটি কথা না বলিয়া থাকিতে পারিলাম না। ভূমিকার 'অনেক প্রামাণ্য গ্রন্থ ও কর্মবিবরণীর সাহায্যের উল্লেখ আছে। ঐ সাহায্যের পরিমাণ এত অধিক যে, সকল বইগুলির নাম থাকিলে ভাল হইত। দেখা যাইতেছে, সাধারণের অপ্রব্রোজনীয় ও প্রকাশের অযোগ্য মঠ মিশনের বিন্তর ভিতরের থবর বইথানিতে আছে। উহাও कि बीत्रामकृष्य-मात्रमा-मर्कत सामी खिलूतानरन्त्र প্রদত্ত । সে ক্ষেত্রে লেখিকার ঐ মঠের উৎপত্তির ইতিহাস স্মরণ করা উচিত ছিল। বিনিই উহা দিয়া থাকুন, এ সকল ধবর কিরূপে সংগৃহীত হইয়াছে. পুস্তকে তাহার একটু বিবরণ থাকিলে উহাদের বিশ্বস্তভা সম্বন্ধে ধারণা হইত। লেখিকা ঐগুলি মঠ মিশনের কর্তৃপক্ষের অন্থমোদনক্রমে ছাপিয়াছেন —এরপ কোন স্বীকৃতি ভূমিকায় নাই। ইহাতে শিষ্টাচারের প্রশ্ন ছাড়া, স্বামীজী-প্রতিষ্ঠিত সংঘের প্ৰতি তাঁহার শ্ৰদ্ধা কতটা প্ৰকাশ পাইয়াছে তাহাও বিবেচ্য। গ্রন্থশেষে উদ্ভ-সামী নির্মলাননক লিখিত পত্রগুলিও পুস্তকের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে মনে প্রশ্ন কাগার। পরবর্তী সংস্করণে এই সকল বিষয়ে মনোধোগ বাঞ্চনীয়।

# স্বামী অবিনাশানন্দজীর দেহত্যাগ

আমরা গভীর তৃ:বের সহিত জানাইতেছি বে, প্রেরীণ সন্ন্যাসী আমী অবিনাশানন্দজী (শ্রীরামক্কঞ্চল্ডর 'শিবুদা' নামে পরিচিত ) গত ১লা পৌষ (১৬ই ডিসেম্বর, '৫৬) রবিবার বেলা ৭টার সমর ৭০ বংসর বরুসে বিশাখাপত্তনম্ কে. কি. হাসপাতালে নশ্বর পাঞ্চেতিক দেহ ত্যাগ করিয়াছেন। কিছুকাল যাবং তিনি রক্তচাপর্কি

প্রভৃতি রোগে ভূগিতেছিলেন। অবস্থা সম্বটাপন্ন হুইলে ২৩শে নভেম্বর তাঁহাকে হাসপাভালে ভতি করা হয়।

খামী অবিনাশানন্দ্রকী বছগুণসম্পন্ন ছিলেন, এবং অনেকগুলি ভারতীয় ভাষা জানিতেন। প্রথম-জীবনে তিনি কালিকট জ্যামোরিন কলেজে অধ্যা-পক ছিলেন এবং কিছুদিন মাদ্রাজের প্রসিদ্ধ '(ইন্দু' পত্রিকার সহ-সম্পাদকের কাজও করিয়াছিলেন।
১৯০৯ খুটান্দে তিনি মান্রাজ শ্রীরামক্ষণ মঠের ঘনিষ্ঠ
সংস্পর্দে আসিয়া ১৯১৯ খুঃ পুজাপাদ স্বামী
ব্রহ্মানন্দ মহারাজের নিকট মন্ত্রনীক্ষা লাভ করেন।
তিনি পরবর্তী তিন বৎসর (১৯২০-২২) সুরাট
আতীয় মহাবিতালয়ের অধ্যক্ষ ও উত্তর প্রদেশের
কাংড়ী গুরুক্ল বিশ্ববিতালয়ের অধ্যাপক ছিলেন।
১৯২৬ খুঃ উত্তকামগু আল্রামে শ্রীমৎ স্বামী শিবানন্দ
মহারাজের নিকট সন্ত্র্যাস গ্রহণ করিয়া উত্তকামগু,
মায়াবতী, সিংহল, ফিজিলীপপুঞ্জ ও বিশাধাপত্তনম্
প্রভৃতি শাধাকেন্দ্রে বহু কর্মক্ষেত্রে বিভিন্ন কর্মভার

লইষা অবিনাশানক্ষী জীবন অতিবাহিত করিষাছেন। প্রীরামক্তক্ষ-শতবার্ষিকী এবং প্রীশ্রীমাসারদাদেবী-শতবর্ষ-জয়ন্তী উপলক্ষ্যে যথাক্রমে
প্রকাশিত 'ভারতসংস্কৃতির উত্তরাধিকার' (Cultural Heritage of India) এবং 'ভারতের
মহীয়গী নারী' (Great Women of India)
নামক অমূল্য গ্রহন্তবের প্রকাশনার সহিত তিনি
সংশ্লিষ্ট ছিলেন। এতথ্যতীত শতবর্ষ-উৎসবপরিকল্পনা-রচনাতেও তাঁহার দান চিরম্মরণীয়।
তাঁহার দেহমুক্ত আত্মা ভগবৎপদে শাশ্বত শান্তি
লাভ করিষাছে।

# শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

বেলুড় মঠে এএ আন সারদাদেবীর জ্বাথেনের নগত ৮ই পোষ রবিবার (২৩শে ডিসেম্বর) শুভ ক্ষাসপ্তমী তিথিতে এএ আমা সারদাদেবীর ১০৪তম জনাভিথি উপলক্ষ্যে বেল্ড্ মঠে সমস্ত দিনব্যাপী আনন্দোৎসব অন্তর্ভিত হইয়াছিল। প্রত্যুবে মক্লারতি, তৎপরে এরামক্ষয়-দেবের ও এএ এমারের মন্দিরে বিশেষ প্রভা ও হোমাদি অন্তর্ভিত হয়। প্রায় ৭৫০০ নরনারী বিসারা প্রসাদ পান।

শ্রীশ্রীমারের বাড়ীতে উৎসব – ৮ই পৌষ,
শ্রীশ্রীমারদাদেবীর স্থাবি শেষ একাদশ বংসরের
বহু পুণ্যস্থতি-বিশ্বড়িত বাটীতে (১, উর্বোধন লেন)
শ্রীশ্রীমারের শুভ জন্মোৎসব উপলক্ষ্যে আনন্দোৎসব
শ্বস্থাতি হয়। ব্রাহ্মমূহর্তে মললারতির পর সমবেত-কঠে বেদপাঠ বারা উৎসবের শুভারস্ত হয়। অতঃপর
বিশেষ পূরা, চত্তীপাঠ, 'শ্রীশ্রীমারের কথা'-পাঠ
হোম, ভোগারতি দিবসব্যাপী উৎসব শ্বস্থাতি হইতে
থাকে। প্রায় ১৫০০ জ্ঞুল নরনারী বসিয়া প্রসাদ
গ্রহণ করেন। সন্ধ্যার পরেপ্ত বহু ভ্রুকের
সমাবেশ হয়।

শ্রীসারদা মঠে শ্রীশ্রীমায়ের জন্মভিথি— গত ৮ই পৌষ, রবিবার শ্রীসারদা মঠে (দক্ষিণেশ্বর) শ্রীশ্রীমাতাঠাকুরাণী সারদাদেবীর শুভ জন্মতিথি উপলক্ষ্যে সমস্ত দিন ব্যাপিয়া বিশেষ পূজা এবং উৎসব অক্সন্তিত হয়।

ভোর ৫টা ইইন্ডে ব্রহ্মচারিণীগণের দেবীস্ক্র পাঠ এবং উপনিষদ্ মার্ভির সকে উৎসব আরম্ভ হয়। ৭॥ টা ইইন্ডে বোড়শোপচার পূজা এবং চণ্ডীপাঠ কালে ভক্ত মহিলারা সমবেত হইন্ডে থাকেন।

মঠপ্রাকণে একটি নাতিবৃহৎ স্থানোভিত মগুপে প্রীশ্রীমার প্রতিক্ষতি পূল্পণত্তে স্থানজিত করা হইরাছিল। বাগবাকার নিবেদিতা বিভালরের ছাত্রী-গণ ৮টা হইতে ১০টা পর্যন্ত ভক্তন করে। তারপর ক্রনৈকা ব্রন্ধচারিণী স্থানীর্থ ২ ঘৃণ্টা ধরিরা প্রীশ্রীমার ক্রীবনের বিভিন্ন দিক স্থালোচনা করেন; সমবেত ভক্তমগুলী সাগ্রহে নিবিষ্টচিন্তে উহাতে যোগদান করার একটা স্থান্তর পাদ্ধ পরিবেশ স্থাই হইরাছিল। স্থগারিকা ছবি বন্দ্যোপাধ্যায় হইটি মাতৃস্কীত গাহিষা সক্ষকে আনন্দ দান করেন। দক্ষিণ ক্লিকাতার দ্বেব গীতালীসক্ষ্ম কর্তৃক নাম- সঙ্কীর্তনে উৎসব-প্রাহ্মণ মুধরিত হয়। প্রায় আট শত ভক্ত মহিলা এবং বালক বালিকা বসিয়া প্রাাদ পান। সন্ধ্যারতির পর শাস্তি ও আনন্দের মধ্যে উৎসবের পরিসমাপ্তি ঘটে।

কল্পভব্ৰু উৎসব—কাশীপুর উন্থানবাটীতে, যেখানে ভগবান শ্রীরামক্বফ ১৮৮৬ খ্রীষ্টাব্দের ১লা জাতুমারি ভক্তবুন্দকে দিব্যভাবাবেশে ম্পর্শ হারা 'তোমাদের চৈতন্য হোক' বলিয়া আশীর্বাদ করিয়া-ছিলেন, তাহারই পুণ্যস্থতিতে গত >লা জামুন্সারি মঙ্গলবার 'কল্লতরু দিবদ' উদ্যাপিত হয়। পরবর্তী ছই দিন ২রা ও ৩রা বিশেষ পূজা, হোম, শ্রীশ্রীচণ্ডী-পাঠ, প্রদাদবিতরণ, ধর্মসভা, শ্রীশীক্ণামত-ব্যাঝ্যা. রামায়ণ গান প্রভৃতি স্ফুডাবে অফুষ্ঠিত হইগাছিল। প্রথম দিন বৈকালে ধর্মসভার সভাপতিত করেন খামী বোধাত্মানন্দ, বক্তা ছিলেন খামী অক্সানন্দ ও অধ্যাপক শ্রীঅমিয়কুমার মজুমদার। অপ্রসিদ্ধ রামায়ণ গায়ক খ্রীমৃত্যঞ্জয় চক্রবর্তী এতত্বপক্ষ্যে হই দিন বামারণ গান করেন, প্রথম-দিন 'ভরত-মিলন' এবং विजीव निन 'नक्ष्यक्क'। श्रामी भूगानन विजीव দিন শ্রীপ্রীঠাকুরের বাল্যলীলা অবল্যনে সঙ্গীত সহযোগে কথকতা এবং স্বামী ওঁকারানন্দজী শেষ দিন 'শ্রীশ্রীকথায়ত' ব্যাখ্যা করেন। কাণীপুর উত্থানবাটীতে কয়েকদিনের উৎসবে বহু সহস্র ভক্ত যোগদান করিয়াছিলেন, নগরীতে আনন্দের সাড়া পডিয়া গিয়াছিল।

কাঁকুড়গাছি যোগোভানেও 'কল্লভক্ন' দিবস উপলক্ষ্যে সারাদিনব্যাপী আনন্দোৎসব বিশেষ পৃক্ষা, হোম, ভোগরাগ ও প্রসাদ বিতরণের মাধ্যমে অনুষ্ঠিত হয়।

উদ্বোধন কার্যালায়ে স্থামী সার্থানন্দ মহারাজের জন্মোৎসব—২৩শে পৌষ ( १ই জার্মারি) সোমবার শুকা ষ্ঠী তিৰিতে পূজ্যপাদ শ্রীমৎ স্থামী সার্ধানন্দ মহারাজের শুভ জন্মতিথি উদ্যাপিত হয়। বিশেষ পূজা, বেদ ও শ্রীশ্রীচণ্ডী পাঠ, হোম, ভোগরাগ, পূজ্যপাদ সার্ধানন্দ মহারাজের জীবনী-পাঠ ভজন ও প্রসাদ বিতরণাদি উৎসবের স্বন্ধ ছিল।

বারণসীধামে এ এ এ নাতাঠাকুরাণীর জ্যোৎসব—বারাণদী এরামক্বঞ্চ ক্ষরৈত আশ্রমে এ এ এ নাতাঠাকুরাণীর ক্রন্মোৎসব ৮ দিন (২৩শে হইতে ৩০শে ডিসেম্বর) ধরিয়া সমারোহের সহিত অয়প্তিত হয়। যোড়শোপচারে পূজা, হোম, বেদপাঠ, ভল্লন, তুলদীদাসী রামায়ণ পাঠ, কীর্তন, কথকতা, ধর্মসভায় বক্তৃতা ও মারের জীবনী আলোচনা, প্রসাদ বিতরণ প্রভৃতি এই উৎসব কর্মস্থচীর অস্তুভূ ক্তি ছিল।

#### শ্রীরামক্তফ্ষ মঠ ও মিশনের নবপ্রকাশিত পুস্তক

Vedarthasamgraha—আচার্য শ্রীরামান্তব্যের 'বেদার্থসংগ্রহ' গ্রন্থের ইংরেজী অন্থবাদ। মূল সংস্কৃতিও প্রদত্ত। অন্থবাদক—এন্ এস্. রাঘৰাচার, এম্-এ। স্থামী আদিদেবানন্দ লিখিত মুখ্বক সন্নিবিষ্ট আছে। প্রকাশক—শ্রীরামরুষ্ণ আশ্রম, মহীশুর। পৃষ্ঠা—১৯৬+৮/০; মূল্য—৩॥০।

ভক্তিপ্রসঙ্গ স্থামী বেদান্তানন্দ প্রণীত ও শ্রীরামকৃষ্ণ মিশন টি. বি. স্থানাটোরিয়াম, রাঁচি হইতে গ্রন্থকার কর্তৃক প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—১৭৪; মূল্য—১। ।

দেবর্ষি নারদ বিরচিত ভক্তিস্ত্তের মূল, অঘরার্থ, অম্বাদ এবং শ্রীরামকৃঞ্চেদ্বের উপদেশ অবলম্বনে স্তত্ত্তির মনোজ্ঞ ব্যাধ্যা সম্বলিত।

Chandogya Upanishad—খানী খাংনিক অন্দিত; শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ, মারলাপুর, মান্তাজ-৪ হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—৬২৩+৬•; মূল্য—৮ টাকা।

দেবনাগরী হরকে মূল সংস্কৃত অন্বরার্থ, ইংরেজী অকুবাদ এবং ব্যাখ্যা স্থলিত। স্থামী বিমলানন্দ লিখিত ৫৮ পৃষ্ঠার তথ্যপূর্ণ একটি বহুমূল্য ভূমিকাও আছে।

## বিবিধ সংবাদ

নানান্থানে নানান্থানে শ্রীশ্রীমান্তের জন্মোৎসব জননী শ্রীশ্রীদারদাদেবীর ১০৪তম জন্মোৎসব বিভিন্ন-স্থানে সাড়ম্বরে ও স্বষ্ঠুভাবে অম্বষ্ঠিত হইয়াছে। নিমলিখিত স্থানদম্হের বিস্তৃত উৎসব-বিবরণী পাইয়া আমরা আনন্দিত হইয়াছি:—তেজপুর (আসাম), ধেপুত ও বলরামপুর (মিদিনীপুর)।

মহাপুরুষ স্থানী শিবানন্দের জন্মোৎসব

— গত ২৭শে হইতে ৩০শে ডিসেম্বর বারাসত শহরে

শ্রীমৎ স্থানী শিবানন্দ মহারাজের জন্মহানে তাঁহার
১০১তম শুভ জন্মোৎসব ষোড়শোপচারে পূসা,
শিবমহিমন্ডোত্র ও চত্তীপাঠ, চত্তীর কথকতা, ছায়াচিত্রে শ্রীরামক্লফ-জীবনী আলোচনা, রামনামকীর্তন
ও ভল্পন, শোভাষাত্রা, কালীকীর্তন, শ্রীরামক্লফপুঁথিপাঠ, জনসভার বক্তৃতা ও প্রসাদ বিতরণ
প্রভৃতি সমারোহের সহিত্ত উদ্যাপিত হইয়াছে।

পরলোকে উপেত্রুক্ত বন্দ্যোপাধ্যায়
—গত ২৯শে ডিদেম্বর, শনিবার রাত্রি ১০টার সময়
কলিকাতার ১২।১ রামকান্ত বহু স্ট্রীটে ভ্রাতার বাসভবনে ৯০ বংসর বরসে উপেক্রক্ত বন্দ্যোপাধ্যার
মহাশর পরলোকগমন করিরাছেন। বাল্যকাল হইতেই
তিনি বেলুড় মঠে যাতারাত করিতেন। তিনি
শ্রীশ্রীমানের নিকট মন্ত্রনীক্ষা লাভ করেন এবং মঠে
বাহাছর' নামে পরিচিত ছিলেন। 'উলোধন'
পত্রিকার প্রারম্ভিক বুগে তিনি উহার সহিত্ত
সংশ্লিষ্ট ছিলেন এবং প্রস্তাপাদ ত্রিগুণাতীত মহারাজ্বের
ও স্থানী শুরানন্দের বিশেষ প্রিয়পাত্র ছিলেন।

আমরা তাঁহার লোকাস্তরিত আত্মার চিরশাস্তি কামনা করি।

পরলোকে ধীরেন্দ্রনাথ রায় –বিগত ৩রা জাতুআরি রাত্রি ১০॥ ঘটকার সময় কাশীপুর রামকৃষ্ণ মঠে কল্লভক উৎদবক্ষেত্র হইতে কাশীপুরে স্বগ্যহে প্রত্যাবর্তন করিবার কিছুক্ষণ পরেই নড়াইন জমিদারবংশের পরমভক্ত ধীরেন্দ্রনাথ রায় ইহলীলা সংবরণ করিয়াছেন। প্রথম জীবনেই শ্রীরামক্বফের অন্তরক শিঘ্যদের সংস্পর্শে আসেন এবং শ্রীমৎ স্বামী অভেদানন মহারাজের মন্ত্রশিয় হইরাছিলেন। বেলুড় মঠ ও রামক্বফ বেদান্ত সমিতির সহিত তাঁহার নিকট সম্পর্ক ছিল, বরাহনগর রামক্রফ মিশনের তিনি ছিলেন আঞ্চীবন সভাপতি। তাঁহাদেরই প্রদত্ত প্রায় দশ বিঘা জমির উপর ঐ আশ্রম প্রতিষ্ঠিত। ধীরেনবাবু অক্নতদার থাকিয়া চল্লিশ বংসরেরও অধিক কাল রামক্ষ্ণ মিশনের नानाविध कलानिकर्स उठौ ছिल्न । ১৯২১ थुः छिनि অসহযোগ আন্দোলনে যোগদান করিয়া অদেশীব্রত গ্রহণ করেন এবং দেশবন্ধু চিব্তরঞ্জন দাশের নেতৃত্বে কিছুকাল বিধানসভার সমস্ত ছিলেন। व्यनाष्ट्रपत कीवन, উচ্চচিত্তা, क्लांन्टिष्टा ও চরিত্র-মাধুর্যের জন্ম তিনি সকলের প্রিয় ছিলেন। এই ভক্ত ও নিডাম কর্মীর আত্মা চিরশান্তি লাভ করুক —ইহাই আমাদের একান্ত প্রার্থনা।

ভ্রমসংশোধন---> পৃষ্ঠার 'ব্রহ্মানন্দ-শিবানন্দপ্রসঙ্গ' প্রবন্ধের ৪র্ব পত্তিতে 'রমাকান্ত' ছানে 'রামকান্ত' হইবে।

#### বিজ্ঞপ্তি:-

আগামী ৯ই মাঘ, ২২শে জানুআরি মঙ্গলবার শ্রীমং স্বামী বিবেকানন্দের জন্মতিথি বেলুড় মঠে ও সর্বত্র অনুষ্ঠিত হ'ইবে।



## লীলাবতরণ

অজোহপি সন্ধবায়াত্মা ভূতানামীশ্বরোহপি সন্।
প্রাকৃতিং স্বামধিষ্ঠায় সম্ভবান্যাত্মমায়য়া॥
অবজানন্তি মাং মূঢ়া মান্ত্যীং তনুমাপ্রিতম্।
পরং ভাবমজানন্তো মম ভূতমহেশ্বরম্॥
ক্রেশোহধিকতরস্তেযামব্যক্তাসক্তচেতসান্।
অব্যক্তা হি গতিছু খেং দেহবন্তিরবাপ্যতে॥

—শ্রীমন্তগবদগীতা, ৪া৬, ৯া১১, ১২া৫

জন্মনীন ঈশরের মানবশরীরে জন্মগ্রহণ, বিশ্ববাপী ভগবানের পৃথিবীতে অবতরণ ও অবত্যান, আপাতবিরোধী মনে হয়; কিন্তু বুগে বুগে দেশে দেশে অপাথিব উদ্দেশ্যে অলোকিক শক্তিসম্পন্ন মহামানবগণের আবিভাব ঐতিগদিক ঘটনা। অধিকাংশ লোকই ইহার মর্ম বুঝে না—কিন্তু মানুষের নিজের কল্যাণের জন্স, উন্নতির জন্মই ইহা বুঝিবার প্রয়োজনীয়তা আছে। গীতামুখে শ্রীভগবান্ স্বয়ং আত্মপ্রকাশ করিয়া বলিতেছেন:

আমি ভন্মরহিত, বিকার রহিত আত্মা, সর্বভূতের ঈশ্বর, তথাপি আমার সন্তর্ভতমোগুণ্মর প্রস্কৃতিকে আশ্রয় করিয়া যোগমায়াশক্তিতে আমি জন্ম পরিগ্রহ করি।

আমি যখন মাহ্য দেহ ধারণ করিয়া জাসি সংসার-মায়ামুগ্ধ মানব জামার স্টেস্টিভিলিয়কারী ঈশ্বরভাব এবং তদতীত প্রমাত্মভাব বুঝিতে না পারিয়া আমাকে তাহাদেরই মত প্রকৃতির অধীন সাধারণ মাহ্য মনে করিয়া অবজ্ঞা করে; আমার সম্বন্ধে যথেষ্ট অবহিত হয় না।

অব্যক্ত নিশ্রণ নিরাকার ব্রহ্মভাবের সাধককে সগুণ সাকার ঈশ্বরভাবের উপাসক অপেক্ষা অধিকতর ক্রেশ স্বীকার করিয়া সাধনা করিতে হয়, কারণ দেহবৃদ্ধিসম্পন্ন মাহ্রবের পক্ষে নিরাকার ভাবে স্থিতিলাভ করা অতিশয় কঠিন।

তাই সাধারণ মান্নবের পক্ষে জারপের সাধনা জপেকা ঈশ্বরের কোন রপের ধ্যান করা সহজ্ঞ; মান্নবের পক্ষে শ্রীভগবানের কোন মানবমৃতি জ্বলম্বন করিয়া সাধনায় অগ্রসর হওয়াই শ্বাভাবিক। ঈশ্বর যথন মানবদেহে জ্ববতীর্ণ হন—তথন সেই দেবমানবের দিবাজীবন ও চরিত্র জ্বমুধ্যান করিয়া তাঁহার প্রতি অনুরক্ত হইয়া বহু সাধক তাঁহার সতা লাভ করেন এবং স্থ জ্বীবন সার্থক করিয়া জগৎকেও ধক্ষ করেন।

#### কথাপ্রসঙ্গে

নৃতন মানুষ শ্রীরামক্বঞ্চ

শীতের কুহেলী ভেদ করিয়া তপতাপুত শিব-রাত্রির পর ফান্তনের শুক্লাদিতীয়ার নৃতন চন্দ্রকলা বহিয়া আনে এক নবজীবনের আমন্ত্রণ, পরিপূর্ণতার এক সুস্পাই সন্তাবনা।

সহস্রবংগরব্যাপী নানা বাত-প্রতিবাতের হুর্থোগে ঘনায়মান অন্ধকারে ভারতপ্রতিভা নানা হানে সাধক মহাপুক্ষপের জীবন ও সাধনার মধ্য দিয়া তারকার মতো জলিতেছিল, এবং নিগ্দশনে সহাহতা করিয়া জাতীয় জীবনাদর্শ অব্যাহত রাখিয়াছিল। কিন্তু রাত্রিশেষে যথন তারকাও নাই, হুর্ষও উঠে নাই—নুহন দিনের আলোর জন্ম মানুষ যথন ক্ষম্বাসে প্রতীক্ষমাণ, চারিদিকে শ্রুতিগোচর হয় শুধু বিহগের কল কাকলি—এমনি শুভ মুহু ও ভারতের পূর্ব দিগত্তে দেখা দিল উষার অক্রণোদয়।

ফাল্পনের শুক্লাবিতীয়ার ক্ষীণচন্দ্ররেধা আভাস দিয়া গিল্লাছে এক পরম পরিপূর্ণতার! মানব-সমাজকে, তথা তাহার নিলামক ধর্মকে ধণ্ডবিধণ্ড করিবা নহে, আগ মী বুগের শান্তি উন্নতি কল্যাণের জন্ম আছই একান্ত প্রয়োজন,—এক অবণ্ড মানব-সমাজ—এক উদার-ভাব-সমন্বরে গ্রবিত, প্রীতির বন্ধনে আবদ্ধ একটি মানব-পরিবার। একের ক্ষতিতে সকলের ক্ষতি—একের সার্থকতার সকলের সার্থকতা, চাই এই সমগ্র-জীবন-বোধ—যথা মানব-শরীরে তথা মানব-সমাজে।

উষার করণরেখার সোনার কাঠির স্পর্শে সহস্র বংসরের নিদ্রা মোহ অলেভ কাটাইয়া জাগিয়া উঠিল —একটি দেশ—একটি জাতি, জগংকে নৃতন বাণী ভনাইতে—যে বাণী চিরপুরাতন, যে বাণী তাহার প্রচারিত সেই আত্মার মতই অজর অমর অক্ষয়—সর্বব্যাপী ও সর্বশক্তিসম্পন্ন!

রাজনৈতিক ক্ষমতায় অধিষ্ঠিত হইবার পর পাশ্চান্তা শক্তি যথন শিক্ষার মাধ্যমে ভারতে তাহার ক্ষিত্র অভিযান শুরু করিয়াছে, ঠিক তথনই রাজধানী হইতে দৃরে –শিক্ষার কেন্দ্র হইতে অভিদ্রে, পাশ্চান্তা নগর-সভ্যতার বিষবাপা বিনিম্ক্তি পদ্ধী-জননীর শ্রামণ কোলে ভারতাত্মা দেহ পরিগ্রহ করিল—বর্তমান যুগের ছই মহাপ্রয়োজনে, প্রথম ভারতকে রক্ষা করিতে হইকে জড়বাদী ভোগস্বস্থ জীবনাদর্শের গ্রাস হইতে, বিতীয়— জাগ্রভ ভারতের মাধ্যমে জগৎকে শিধাইতে হইবে অধ্যাত্ম-বিজ্ঞানে প্রতিষ্ঠিত নৃতন জীবনাদর্শ।

অপূর্ব অন্তুত এই আবির্ভাব! সভ্য-জগতের দৃষ্টির অন্তরালে বাড়িয়া উঠিতে লাগিল একটি কিশোর, তথাকথিত শিক্ষা ও সভ্যতার ম্পর্শম্ক—কিন্তু জীবনের প্রকৃত উদ্দেশ্য-সংক্ষে সর্বদা সচেতন। অভাবনীর অক্রতপূর্ব সাধনাপরস্পরায় যৌবনকাটাইয়া প্রোচাবস্থায় যখন তিনি এই সভ্যতার মর্মস্বলে আবিভূতি হইলোন—তথন তাঁহার জীবনকে কেন্দ্র করিয়া যে শক্তি সঞ্চিত হইয়াছে—তাহাই সঞ্চারিত হইয়া স্ক্রনা করিয়া গিয়াছে এক নৃতন সমাজাদর্শের — যেখানে দেহ কেন্দ্রিক ক্ষণিক ভাগস্থকে অতিক্রম করিয়া মাত্রব চাহিতেছে অতীন্দ্রিয় অন্তর্ভবর অচঞ্চল আনন্দ,— যেখানে ব্যক্তি-কেন্দ্রিক সংকীর্ণ সাম্প্রদারিকতার সীমালংঘন করিয়া সমাজ চাহিতেছে এক উদার উন্নত ভাবাদর্শ!

শ্রীরামকৃষ্ণ 'পুরুষ: পুরাণ:', তিনিই আবার
ন্তন মাহষ! শ্রীরামকৃষ্ণ বলিয়াছেন দেই পুরাতন
কথা—কিন্ত নৃতনভাবে, নৃতন ভাষায়! শ্রীরামকৃষ্ণজীবনের তন্ত্বও অতি প্রাচীন, কিন্তু তাঁহার সাংনার
পদ্ধতি অতি নবীন,—প্যবেক্ষণ-প্রীক্ষামূলক
বিজ্ঞানস্থত পথেই তাঁহার আধ্যাত্মিক সাংনা ও

শহভূতি। তাহা যদি না হইত তবে তিনি নবৰ্গের মনোহরণ করিতে পারিতেন না।

সাধনার শেষে যথন তাঁহার অন্ত:শক্তি বাহিরে প্রসারে নুখ তখন তিনি চলিয়াছেন—বেল্ছরিয়ার উত্থানে নববল্পের ধর্মগুরু কেশবের সন্নিধানে, তাহার 'মন ভুলাইতে' ৷ কেশবের মন 'ইয়ং বেকল' এর মানগকেন্ত্র ! ইতিহাস-স্থনভিত্ত শ্রীরামক্বন্ধ এখানে সম্পূর্ণ সচেতন আসর ভবিত্যং সম্বন্ধে। কেশবের মন ভুলিল ভাবমগ্ন পুরুষের আনন্দপূর্ণ হাসি দেখিয়া, অন্তর্ম বী মনের বহি: দচেতন দৃষ্টি দেখিয়া। কেশবের আচবণে মুগ্ধ হইয়া, তাঁহার ত্রায়তা দেখিয়া যথন প্রীরামক্বঞ্চ বুঝাইয়া দিলেন, সমবেত ব্যক্তিদের মধ্যে কেশবই 'লেজ-খনা বেঙাচি'র মত জলে স্থল থাকিতে পারেন,— কর্থাৎ সংসারে ও ঈশ্বরে উভয়ত্র মন দিতে পারেন, তথন তাহার কথার অর্থগৌরবে ও অন্তুষ্টির ক্ষমতায় মাহুষ্টির নূতনত্ব অহুভব করিয়া 'ইয়ং বেল্লল' সেদিন সতাই মুগ্ধ হুইয়াছিল। দক্ষিণেশ্বের এই পাগলটব প্রতি ভাহাদের আবর্ষণ বাডিতে লাগিল। কলিকাতার অধিবাদীরা সানন্দে সকলকে আহ্বান করিয়া গাহিয়া উঠিল:

'এসেছে নতুন মাহ্যয—দেশবি যদি আয় চলে !' বাহারা আদিল—তাহারা দেশিল—এক নৃতন মাহ্যয—সর্বদা ভাবে বিভার—ঈশ্বরক্থায় মত্ত—কামকাঞ্চন-সম্পর্ক-শৃত্য! সকল মতের সকল পথের সাধক এই নৃতন মাহ্যটিকে তাহাদের অতি আপন মনে ক্রিয়া ভালবাসে।

তাহারা শুনিল—ন্তন মাহ্যের ন্তন কথা,—
'হাঁ। ঈশ্বরকে দেখা ধায়, আমি তাঁকে দেখেছি,
তাঁর সঙ্গে কথা ক্যেছি'। তাহারা শুনিল ন্তন কথা
—'সকল ধর্মই স্তা, সকল মত সকল পথ ঈশ্বের
ইচ্ছাতেই হয়েছে; আমারটি ঠিক, আর ভোমারটি
ভূল—এইরূপ মতুয়ার বৃদ্ধি ভাল নর।'

এই সব অপূর্ব কথায় বলহাদয়-গোমুখী হইতে বে ভাবগলাধারা প্রবাহিত হইল—সেই গলাবতরণের

প্রবল প্রপাত জটাভারে ধারণ করিবার জন্ত প্রয়োজন হইল আর একটি নৃতন ম'মুষের। তিনি আসিলেন 'অথতের ঘর' হইতে—জ্যোতির্ময় ধাানলোক হইতে।

শীরামক্তম্ম জনংকে উপহার দিয়া গেলেন—নরশবি নরেন্দ্রনাথ, যাহার মাধ্যমে জনং শুনিবে—
তাঁহার মহাবাণী, বুঝিবে তাঁহার অপূর্ব জীবনের
উবার গভীর মর্ম ! আর রাজিয়া গেলেন—এই
বিঃপ্রকালের অন্তরালে অন্তঃসলিলা ফল্পর মতো,
দৃষ্টির বাহিরে বুক্তম্লের মতো, সর্বদরীরে অনুশু প্রাণশক্তির মতো—তাঁহারই উল্লোধিতা— তাঁহারই
সাধনশক্তির জীবন্ত জাগ্রত গ্রতিমা—শীসার্দা
দেবীকে—তাঁহার দেব-মানবতার শ্রেষ্ঠ অভিজ্ঞান!

শ্রীরামক্কণ-তত্ত্ব এক দিক দিয়া যেমন চির প্রাতন, অন্ত দিক দিয়া নিভা নৃতন; অভি সহল সরল, অথচ অভি কঠিন গভীর সঞ্চীর! সহজ্ঞাই ইহার নৃতন্ত্ব নয়, নৃতন্ত্ব ইহার সরলতার, এবং অগভীর ব্যাপকভার।

'ঈশর আছেন' একথা ত আমরা বাল্যাবিধ বহু মুখে বহুভাবে শুনিয়াছি, বহু শাস্ত্রে পড়িয়াছি,— অর্ধসংশয়ে বিশ্বাস করিয়াছি, কিন্তু যখন শ্রীরামক্ষয়-মুখে শুনি—'হাঁ৷ গো, ঈশর আছেন, তাঁকে দেখা যায়—আমি তাঁকে দেখেছি—যেমন তোমাকে দেখছি' তথন সংশ্যসংকুল যুক্তিবাদ ভাসিয়া যায়।

'তুমিও তাঁকে দেখতে পাবে'—তবে তাঁর জন্ত চাই ত্যাগ তপস্থা সাধন ভজন। ইহারও কত কাহিনী পুরাণের পাতায় পাতায় বর্ণিত। নৃতন আশার কথা শুনাইলেন শ্রীরামকৃষ্ণ,—'কলিতে জন্মগত প্রাণ, বেশি কঠোর সন্থ হয় না—ব্যাকৃল হয়ে কাঁদলে তিন দিনেই হয়।' এই ভীত্র ব্যাকৃলতার সাধনা তাঁহার নিজ জীবনেই প্রদর্শিত, শাস্ত-নির্দিষ্ট পথে স্থদীর্ঘ সাধনার পূর্বেই ভীত্র ব্যাকুলতা সহারে মাতৃ হগ্ধ-পিপাস্থ শিশুর মডো ব্যাকুল কাতর আহ্বানেই তাঁহার জগজ্জননী-দর্শন— নৃতন করিয়া প্রমাণ করিয়াছে, 'বড় দরশনে তাঁর না পায় দরশন,'—কিন্তু কাতর ব্যাকুল আহ্বানে ঈশ্বর-দর্শন সম্ভব।

'একং সদ্ বিপ্রা বছধা বছস্তি,' 'In my Father's house there are many mansions'—এ কথাও পুরাতন; কিন্তু সেই এক সত্যের বিভিন্ন প্রকাশ—সাধনার দারা একই জীবনে অন্তরের অন্তরে উপলব্ধি করিয়াছেন, পরমপিতার ভবনের সব খরের সংবাদ রাখেন এবং প্রয়োজন অন্থায়ী অন্তকেও তাহার মনের মন্ত খরে, তাঁহার ইইলোকে লইয়া যাইতে পারেন,—যার যা ভাব তাহাকে সেই জাবেই আগাইয়া দিতে পারেন—এরপ মান্তব পৃথিবীর ইতিহাসে নৃতন মান্তব!

শ্রীরামক্রম্ব কেমন মামুষ—বলিয়া বুঝাইতে গেলে
মনে পড়ে তাঁহারই কথিত কয়েকটি গল্পের নায়ককে,
তাঁহাদের ভিতরেই যেন তিনি নিজের স্বরূপ
লুকায়িত রাখিয়া গিয়াছেন।

বছ পরিচিত বছরূপীর গর। বছরূপীকে কেই দেখিল লাল, কেই নীল, কেই সবৃদ্ধ, কেই ইলদে;
প্রত্যেকেই সত্য দর্শন করিয়াছে, প্রত্যেকেই ভিন্ন
দর্শন করিয়াছে। তর্ক-বিবাদের পর সকলে
উপনীত ইল সেই বৃক্ষ-সন্নিধানে, যেখানে তাহারা
বছরূপীকে দেখিয়াছে। সেখানে বৃক্ষতলবাসী
একটি সাধু খীয় দর্শন ও অমুভূতি হারা তাহাদের
আংশিক-সত্য-দর্শনজাত তর্কের অবসান করিয়া
বলিলেন—'হাা আমি এই গাছতলায় সর্বলা থাকি—
সেই বছরূপীকে সর্বলা দেখি—সে কথন লাল, কথন
নীল, কথন সবৃদ্ধ, কথন হলদে, কথন আবার তার
কোন রঙই থাকে না!'

এই ঈশরাশ্রমী, সদা ভগবচ্চিস্তানিময়, বিভিন্ন সময়ে বহুরূপী সভ্যের বিভিন্নরূপদ্রষ্টা সাধুই শ্রীরামক্লফের ভাবমূতি! শহরের উপকঠে এক অন্ত রঞ্জক আসিরাছে;
একটি পাত্রে রঞ্জন দ্রুণ্য রাখিরা সে সকলকে ডাকিয়া
বলিতেছে, 'ধৌত পরিস্কৃত বস্ত্র রঞ্জ করাইয়া লও,
যার যে রঙে ইচ্ছা।' আশ্চর্য, একের পর এক—
একই পাত্র হইতে প্রত্যেকেই নিজ্ঞ নিজ কচি
অম্যায়ী কাপড় রঙাইয়া লইতেছে! ধৌত বস্ত্র
শুদ্ধ মন; বিভিন্ন রঙ ভিন্ন ভিন্ন ইইভাব, কিন্তু কে ঐ
ক্ষুত্র রঞ্জক ? কি ভার ঐ ক্ষুত্র রঞ্জন-দ্রব্য ?

বৃথিতে বিলম্ব হয় না উপমার অন্তরালে নিজেকে
লুকাইয়। প্রীরামক্ষয়— নিজেরই সময়য় মৃতি প্রকাশ
করিয়।ছেন! জীবনের শেষে নরেন্দ্রের সন্দেহ
নিরসনে আত্মপ্রকাশ করিয়। বলিতেছেন 'য়ে রাম,
য়ে ক্রয়—সেই এবার একাধারে রামক্রহা'। নিজের
কোন নৃত্যত দাবি তিনি করেন নাই; তিনি
পুরাতন সত্যের নবতম বিকাশ, বছধা অমুভ্ত
সত্যের সময়িত মৃতি, তাই প্রীরামক্রহা চিরপুরাতন
হইয়াও নিত্য নৃত্ন!

#### জ্ঞীকৃষ্ণ-হৈত্তগ্য

মধ্যব্গের অন্ধকারে বহিরাগত নানা জাতি যথন ভারতদেহ অধিকার করিয়া ভোগে প্রমন্ত, ভারতের ক্লিপ্টি ও ধর্ম লাঞ্চিত, অবমানিত, বুঝি বা লপ্ত হইবার উপক্রেম, তখন শ্রীভগবানের অমির প্রকাশ শ্রীচৈতন্ত্র-চন্দ্র সেই খনঘোর অন্ধকারকে বিদ্রিত করিয়া ভারতকে সচেতন করিয়াছিলেন অধ্য রক্ষা করিতে। ধুগোপযোগী ভারপ্রবণ ভক্তি-ধর্ম প্রচার করিয়াই তিনি বহাবেগে সমাগত উগ্র বিশ্বাসপ্রবণ পর-মতাসহিষ্ণু ধর্মের আক্রমণ প্রতিরোধ করেন।

শংকরাচার্য-প্রবৃত্তিত অবৈত বেদান্ত জ্ঞানমার্গের শেষপ্রান্তে অফুভৃতির তৃক্দীর্যে অবস্থিত তৃবার-শিশরের মতো। কিন্তু সাধনচতৃষ্টরহীন সাধারণ সাধক সে পথের শেষে বাইতে না পারিরা অবৈততন্ত্বের বিক্রত ব্যাখ্যা করিয়া যথন 'অংং ব্রহ্মান্মি' মহা-বাক্যের মহাভাবকে অংংকারে পর্যবৃত্তিত করিয়া বিসিল, আবার ওদিকে বৌদ্ধর্মের নানা স্প্রাদার উচ্চতর রীতিনীতি ভূলিয়া কতকগুলি তামের আচারে দেশকে ভরিয়া তুলিতেছিল, তথন ভারতীয় সাধনায় নিশ্চয় একটি শৃক্তের উদ্ভব হইয়ছিল। দক্ষিণ ভারত হইতেই আচার্য রামাম্মর ও মধ্য ভক্তির তরক তুলিয়া ঐ শৃক্ত পূর্ণ করিতে প্রথম প্রামী হন, কিন্তু উগকে মহাভাব ও প্রেমাম্মভূতি দিয়া পরিপূর্ণ করিলেন শ্রীক্রফটেততক্ত ভারতী। তিনি ভারতকে দিলেন—তার শ্রীক্রফটবিষমক চৈতক্ত। ভারত চিনিল—তাহার ম্বর্মণ কি, তাহার প্রোণপুক্ষ কে, ব্ঝিল বুলোপযোগী ধর্ম কি, ব্ঝিল বুল-বুলবাাপী ভাহার সাধনার মর্মই বা কি।

বছবিস্কৃত ও বছবিক্লত তক্সগধনার ধার দিয়া না গিয়া, দর্শনের হর্ভেন্ত তর্কজালে অভিত না হইয়া সহজ্ব সরল জনসাধারণের অন্ত তিনি প্রচার করিলেন সহজ্বসরল ভক্তিন্ম্য, কলিব্গপাবন নামধ্য। 'শিক্ষাইকে'র প্রধান শিক্ষার তিনি বলিলেন:

> নামামকারি বহুধা নিজসর্বশক্তি শুত্রার্পিতা নিম্বমিতঃ শ্বরণে ন কালঃ। এতাদুনী তব কুপা ভগবন্মমাপি হুদৈবমীদৃশমিহাঞ্জনি নাহুরাগঃ॥

হে বিষাস্থান বিষয় সামত শক্তি তালিরা বিরাছ, প্রত্যেকটি নামে নিজের সমস্ত শক্তি তালিরা বিরাছ, বে শক্তির বলে জীবের সংসারমোহ কাটিরা যার—যে নাম করিলে ভববন্ধন টুটিরা যায়; বে মাত্র নামটুকু আশ্রর করে সেই বথার্থ ভক্ত হইরা জীবন ধক্ত করিতে পারে। ভোমার এই নাম শরণ করিবার নির্মিত কোন স্থান-কাল নাই—যথন যেথানে খুলি অর্মুরাগভরে নাম করিলেই হইল; ভোমার এত রূপা, তুমি নিজেকে এত সহজ্ঞাত্য করিবাছ, কিন্ত হার! আমার এমনি হর্জাগ্য বে ভোমার এত নামের একটিতেও আমার অন্তর্মাগ্য হইল না।

জীবের ভাব নিজেতে আরোপ করিয়া প্রেম-স্বরূপ প্রেমারভারের এই আক্ষেপ, এই আভি— জীবকে শিথাইবার জন্ত। 'আপনি জাচরি ধর্ম জীবেরে শিথার'—এই জাদর্শও যে তাঁহারই মধ্যে রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে।

শ্রীক্ষণতৈভক্তের এই নাম-ধর্ম, উচ্চ সংকীর্তন আপামর জনসাধারণকে আকর্ষণ করিল ঈশ্বরের দিকে, ধর্মের অবনতির গতি রুজ হইল। যাহাদের ধর্ম ছিল না-তাহারা পাইল নৃতন সহজ ধর্ম, উচ্চবর্ণের অভ্যাচারে ও তুর্ব্যবহারে যাহারা অস্থ ধর্মের আশ্রম লইতে বাধ্য হইতেছিল তাহারা বৈষ্ণব ধর্মের স্মাশ্রমে হিন্দুসমান্তেই থাকিয়া গেল। যাহারা সীয় স্বার্থে ধর্মকে বিক্রত করিতেছিল তাহারা সমাঞ হইতে থিদুরিত হইল, যাহারা যুক্তি তর্কের গোলক-ধাঁধায় পথ হারাইয়া ঘুরিতেছিল, ভাহারা প্রশস্ত সরল রাজপথে উপনীত হইয়া লক্ষ্যবস্ত দেখিতে পাইরা অজনমনে অগ্রদর হইতে লাগিল। আর যাহারা অযথা ভারতের ধর্মকে আক্রমণ করিভেছিল. এদেশের ধর্মভাব বুঝিতে না পারিয়া, তাহাকে হীন মনে করিয়া ভাতার উচ্চেদ-সাধনট নিজেদের পবিত্র ব্রভ মনে করিভেছিল তাহারাও হুত্ত হুইল: শিথিল-বৃঝিতে শিথিল-এদেশের ধর্মেরও মূলমন্ত্র ঈশ্বরে ভব্জি বিশ্বাস ও শরণাগতি— এ গুলি প্রত্যেক ধর্মেরই সাধারণ সম্পদ কোন ধর্মের নিজম্ব সম্পত্তি নয়। নাম বিভিন্ন হইলেও দিশরতত্ত্ব বস্তু এক। মধাবুলে এই ভক্তির ধর্ম, প্রেমধর্ম নানাভাবে নানা নামে—ভারতের উত্তর দক্ষিণ পূর্ব ও পশ্চিম সূর্বত্ত প্রচারিত ও আচরিত হইয়া ভারতের ভাবজগতের একা প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে।

সংকটকালে বুগ্ধর্ম রক্ষা করিয়া এটিচভঞ্চ প্রীভগবানের 'ধর্মগোপ্তা' নাম সার্থক করিয়ছেন। সেই রাত্রির ঘনান্ধকারে চৈডভচন্তের উদয় না হইলে ভারতে ধর্মের ক্রান্টর সভাভার ও সাহিত্যের কি দশা হইত—ভাহা ক্ষমানের অতীত। কিছ ভারভাত্মা ক্ষমর, ভাই যথাসময়ে চৈডভচ্জেরণে উদিত হইয়া অমৃতক্ষরণ দারা খ্রিন্নাণ ভারতকে পুনক্ষজীবিত করিয়া অনন্ত্যাত্রার পথে তাহার দেহে প্রাণে তিনি নব শক্তি সঞ্চারিত করিয়া গিয়াছেন।

#### জাতি ও জাতিভের

কলিকাতার অনুষ্ঠিত বিজ্ঞানকংগ্রেসের বার্ধিক অধিবেশনে নৃতত্ত্ব ও প্রাতত্ত্ব বিভাগের সভাপতি অধ্যাপক শ্রীনিবাস তাঁগার পাণ্ডিতাপূর্ণ অভিভাষণে ভারতে জাতিভেদের নৃতন ও পুরাতন রূপ সম্বন্ধে বিশ্লেষণ মূলক আলোচনা করিবা ইহার ভবিষ্যৎ কুফলের প্রতি দেশবাসীর দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছেন। তাঁগার মতে, জাতিভেদ যদি দূর করিতেই হয় ভো সংস্থার ইহাকে অস্বাকার করিবার সময় আসিবাছে, এক জায়গার অস্বাকার করিবা অন্তত্র ইহাকে বীকার করিবার চিলিবেনা।

তিনি বলিতেছেন,—'কাতিভেদের প্রতি সকলের এমন একটা নীরব সমর্থন আছে যে—
যাঁহারা জাতিভেদের প্রচণ্ড বিরোধী উঁহোরা ও ইহাকে
সর্বত্র সমাজ-বৃত্তির মৌলিক উপাদান বলিয়া স্বীকার
করেন। অনেক নেভার মতে, যে সকল ধর্মসম্প্রানা অর্থনৈতিক ও সামাজিক উন্নতির চেষ্টা
করিতেছে—তাহাদের ক্ষতিকারক মনে করা
উচিত নয়। রাজনৈতিকরা চান—জাতিভেদ উঠিয়া
যাক্, কিন্ত ইহার ভোটসংগ্রহ শক্তি সম্বন্ধে তাঁহারা
সচেতন; এই থানেই উভয় সংকট! সমাধানের পথে
প্রথম পদক্ষেপ—জাতিভেদের ব্যাপকতা স্বীকার
করা, এবং ইহার সম্তর্নিহিত স্বরূপ বৃথিতে পারা।'

ইতিহাস আলোচনার স্ত্রে তিনি বলিয়াছেন.—
"বৃটিশপূর্ব যুগ-অপেকা গত শতাদীতে জাতিভেদ্দ
শক্তিশালী হইরাছে। সার্বজনিক বয়য় ভোটাধিকারে অনগ্রসর উপজাতিদের রক্ষাকবচ এই ভেদভাবকে আরও শক্তি দিয়াছে। প্রধান রাজনৈতিক
দলগুলির বিঘোষিত উদ্দেশ্য—'জাতিহীন শ্রেণীহীন
সমাজ'। তাহার সহিত আধুনিককালে এই জাতিভেদভাবের শক্তিস্থান বড়ই বিসদৃশ লাগে।"

বৃটিশপূর্ব ভারতে জাতিভেদ আঞ্চলিক
সীমার নিবদ্ধ ছিল। একই অঞ্চলে বিভিন্ন বৃত্তিঅফুদারী ব্যক্তিগণ নিজেরা জাতীর বন্ধনে আবদ্ধ
থাকিয়া অপরাশর বৃত্তি-অফুদরণ কারী জাতির
সহযোগিতার সমাজ-জীবন গড়িয়৷ তুলিত। বৃটিশ
অধিকারের পর বেল টেলিগ্রাফ ও পাশ্চাত্য শিক্ষাদীক্ষায় পূর্বেকার সীমা ভাত্তিয়া গেল। বৃটিশ
শাসনে নৃত্তন আইন ও নৃত্তন বৃত্তি—নৃত্তন অর্থনৈতিক পরিবেশ স্প্রী করিয়৷ প্রাচীন সমাজব্যবস্থা
ওলট পালট করিয়৷ দিল। কিন্তু তাগাতে জাতিভেদ
ত্বল হয় নাই, কারণ যাহারা নৃত্তন শিক্ষানাত
করিয়৷ বৃ্গোপযোগী বৃত্তি অফুদরণ করিয়৷ নৃত্তন
ধনী হইল—তাহারা পূর্বজাতির মধ্যেই সমাজের
উচ্চন্তরে উঠিতে লাগিল।

ব্রাহ্বণ, কামস্থ ও বণিকশ্রেণীর ব্যক্তিরাই সর্বাথ্যে
পাশ্চান্তঃ শিক্ষা ও রীতি আয়ও করিয়া চাকুরি,
শিল্প ও ব্যবসায়ক্ষত্রে উন্নতি করিতে লাগিল—
তাহার'ই শিক্ষিত নৃতন মধ্যবিত্ত সমাজগঠন করিল।
রটিশ কিন্তু ইহাদের চাহিয়াও চাহে নাই; তাই
মানবিকতার নাম করিয়। তাহারা অফলত জাতিদের
ক্রম্ভ রক্ষাকবচ স্কৃষ্টি করিয়া, সংখ্যালঘু সম্প্রদায়কে
বিশেষ স্থবিধা দিয়া ভেদনীতির স্ত্রপাত করিল;
ইচ্ছায় অনিচ্ছায় নেত্বগ্র ইহাতে জড়াইয়া
পড়িলেন, শাসন ব্যবস্থায় ইহাকে মানিয়া লইলেন।

বর্তমান ভারতে সকলেই চায়—অম্পৃশুতা দুরীভূত হউক, অবহেলিত নিম্নবর্ণেরা সকলের সহিত সমান স্তরে এক হইয়া যাক,—কিন্তু এই উদ্দেশ্য সাধনের ক্ষন্ত যে উপায় অবলম্বিত হইয়াছে তাহাতে নাম পরিবর্তন হইলেও তাহাদের অবস্থার বিশেষ পরিবর্তন দেখা যাইতেছে না।

'অস্থা'না বলিয়া 'হরিজন' বলিলাম—এবং তাহাদের জন্ম পৃথক্ কলোনি করিয়া সেই ত সভ্য ও শিক্ষিত সমাজ হইতে তাহাদের দ্রেই রাণিলাম। নিমবর্ণ না বলিয়া 'পশ্চাৎপদ' বলিয়া ভাহাদের জন্ম যে বিশেষ স্থবিধার ব্যবস্থা করা হইরাছে—তাহা কি তাহাদের ঐ নামের মধ্যেই স্থাবদ্ধ থাকিতে প্রপুদ্ধ করিতেছে না ?

জাতির সর্বাঙ্গীণ উন্নতির পথে, সম্পূর্ণ সাম্যাবস্থা স্থাপনের পথে, যদি জাতিভেদই প্রধান অন্তরায় বলিয়া পরিগণিত হয় – তবে আবার 'তপনীনী,' 'অমুনত' 'অনগ্রসর' 'উপজাতি' প্রভৃতি নৃতন নৃত্য নামাবলী স্প্রীর কি প্রয়োজন? দায়দরপ এই ভেদব্যবস্থা কতদিন বুটিশের জীয়াইয়া বাখিতে চইবে এবং কেন ? ইচাতে কি জাতি দিন দিন চুৰ্বল হইতেছে না ? ইহাতে কি 'অন্তাদ্ব' নামান্তিত ব্যক্তিবৰ্গকে অথফবিধা লাভের আশায় দীর্ঘকালের জন্ম অনগ্রসর থাকিতেই প্রকারামার উৎসাহ দেওয়া হইতেছে না ? ইহাতে কি অনুনত নয়-এমন ব্যক্তিকেও স্থবিধার জন্ম বিশেষ তালিকায় নাম লেখাইতে প্রলুক্ষ করা হইতেছে না? উন্মুক্ত প্রতিযোগিতায় হয়তো তাহারা তুইনিন পিছাইয়া থাকিবে, কিন্তু তৃতীয় দিন হইতে নিশ্চয় ভাহাদের সঞ্চিত শক্তি সহায়ে ব্রিত গতিবেগে ভাহারা আগাইয়া চলিবে: স্বোপার্জিত অগ্রগতি তাহাদের স্থায়া ও যথার্থ উন্নতি আনিয়া क्टिय ।

জাতি হিসাবে 'পশ্চাৎপদ' প্রভৃতি নাম না রাহিয়া, এবং সেইভাবে সাহায়া-বাবস্থা ও জাতীয় সেবায় নিয়োগ-বাবস্থা না করিয়া শিক্ষা, জমি, স্বায়্য, বয়দ, আয় প্রভৃতির তারতম্যে প্রয়েশ্বন ক্ষেত্রে সাহায়্য করিলে এবং জাতীয় সেবার সকল ক্ষেত্রে সর্বভোভাবে য়োগ্যতম ব্যক্তি নিষ্ক্র করিলে জাতীয় জীবনের মান এবং কর্মের ও কর্মক্রমতার মান—অবশুই উন্নত হইবে; এবং সঙ্গে সঙ্গে জাতির ক্রয় এবং দেশের সামগ্রিক উন্নতি দ্রুত সাধিত হবৈ। ভেদনীতিপরায়ণ বিদেশী-শাসক-নির্মিত প্রকেটগুলি ভাতিয়া দিলে ঐ সকল নামান্ধিত ব্যক্তিরা ভারতীয় জনভার সহিত মিলিয়া য়াইবে,

এবং আসর অগ্রগতির স্রোতে তাহারা আপনিই আগাইরা বাইবে। তথাকথিত উচ্চ-জাতি ব্রাহ্মণ-কারত্বের এখন আর এমন অর্থ নৈতিক সামাজিক শক্তি নাই যে তাহারা ইহাতে বাধা দিতে পারে। সমগ্র দেশে অধিকার-সামালারাই ওওবিথও জাতি-ভেদ বিগলিত বিল্পু হইরা নৃতন এক শক্তিশালী মহাজাতির অভূদের হইতে পারে; নতুবা নানাবিধ জাতিভেদবোধ, প্রাদেশিকতা এবং নিত্যন্তন অর্থ-নৈতিক স্বার্থবাধের ছল্লবেশে ঐ সকল ভেদভাব আবিভূতি হইরা জাতীয় উন্নতির পথ রুদ্ধ করিবে, জাতীয় জীবনের হক্তধারা বিষ্ঠাই করিবে।

প্রাকৃতিক জাতিবিভাগকে বাজনীতির ক্ষেত্রে টানিয়া না আনিয়া ইহার প্রকৃত তাৎপর্য বৃঝিয়া যদি আমরা সমাজ হইতে ইহার দূষিত ভেদভাবটি দ্ঠীভূত করিতে পারি তবেই কল্যাণ, নতুবা ব্যান্তাকর প্রতিযোগিতা ও প্রতিক্রিয়ায় একই সমাজের অক্সপ্রতাকরণ বিভিন্ন জাতি প্রস্পারকে বিষেষ করিয়া সমগ্র জাতীয় জীবনকেই তুর্বল ও কলুষিত করিবে যাহার ফলে ভবিষ্যতে দেশ ও জাতি আরো থণ্ড বিখণ্ড চইতে বাধা; তাহার আভাষ বিভিন্ন স্থানেই দৃষ্টিগোচর হইতেছে, যথা ভারতের পুর্বপ্রান্তে নাগা সম্ভা, ছোটনাগপুরের আদিবাসী-আন্দোলন ও দক্ষিণে দ্রাবিড়-চেতনা। এই সকল পণ্ডচেত্তনার সুল কারণ অমুসন্ধান করিয়া যদি যথা-স্ময়ে কুদ্রকে অভিক্রম করিয়া বৃহতের ভাব তাহাদের মধ্যে আমরা সঞ্চারিত করিতে না পারি তবে মহাজাতির স্বপ্ন স্বপ্নেই পর্যবসিত হইবে।

তরক্ষণকুল ঘটনাসমুদ্রে জাতীয় তরণী ঠিক পথে চলিতেছে কিনা, স্থামী বিবেকানন্দের অভিজ্ঞতার দিগ্দেশন হইতে তাহা আমরা ব্ঝিতে চেষ্টা করিব, এবং প্রয়োজন হইলে দিক পরিবর্তন করিয়া সেই শক্ষ্যে তরণীর মুখ ঘুবাইতে হইবে।

স্বামীনীর স্পটোক্তি: 'জাতিবিভাগ বথার্থ কি, তাহা লক্ষে একজন বোঝে কিনা সন্দেহ। পৃথিবীতে অমন কোন দেশ নাই—বেখানে জাতি নাই।
ভারতে আমরা জাতিবিভাগের মধ্য দিয়া উহার
অতীত অবস্থার গিয়া থাকি। জাতিবিভাগ ঐ
মূলস্ত্তের উপরই প্রতিষ্ঠিত। ভারতে এই জাতিবিভাগ করার মূল উদ্দেশ্য হইতেছে সকলকে ব্রাহ্মণ
করা—ব্রাহ্মণই আদর্শ মারুষ। যদি ভারতের
ইতিহাস পড়িয়া দেখা, তবে দেখিবে এখানে
বরাবরই নিমন্ধাতিকে উন্নত করিবার চেটা হইয়াছে।
অনেক জাতিকে উন্নত করা হইয়াছে এবং আরো
অনেককে হইবে। শেযে সকলেই ব্রাহ্মণ হইবে।
কাহাকেও নামাইতে হইবে না,—সকলকে ইঠাইতে
হইবে। ইউরোপ ও আমেরিকার জাতিবিভাগের
চেয়ে ভারতের জাতিবিভাগ অনেক ভাল।
ভারতীয় সমান্ধ স্থিতিশীল কবে ? ইহা সর্বদাই
গতিশীল। তবে আধুনিক জাতিভেদ ভারতের

উন্নতির একটি বিশেষ প্রতিবন্ধক; উহা সঙ্কীর্ণড়া ও ভেদ আনম্বন করে, বিভিন্ন সম্প্রদায়ের ভিতর একটা গণ্ডী কাটিয়া দেয়। চিন্তার উন্নতির সজে সঙ্গে উহা চুর্ণ বিচুর্ণ হইয়া যাইবে।'

চিন্তার উন্নতি শিক্ষাসাপেক্ষ; এমন কোন সামাজিক ব্যাধি নাই, যাহা শিক্ষার মোহন স্পর্শে বিদ্বিত না হয়। অস্পৃগুতা ও জাতিভেদ দ্ব করিবার জক্ত ও নিষেধাত্মক বা রক্ষাকবচমূলক পছা অপেক্ষা ব্যাপক শিক্ষাপ্রচারের প্রশন্ত রাজপথই যে প্রকৃষ্টতর, এ কথা চিন্তাশীল ব্যক্তিমাত্রেই স্বীকার করিয়া থাকেন। ভারতের স্মাসন্ত্র জনজাগরণ মানসনম্বনে প্রত্যক্ষ করিয়াই কি স্বামী বিবেকানক্ষ বলিয়া যান নাই — উচ্চবর্ণেরা শৃষ্টে বিলীন হইয়া যাপ্ত, এ সামনে ভোমার উত্তরাধিকারী ভবিশ্রুৎ ভারত!

#### কেন ? 'অনিক্ল'

নিম্পান মর্মর-দেহে উঠিছে কি কোন প্রাণ-বাণী গলার কলোল দনে ? হিরাসনে বিদ বদপাণি কোন সিদ্ধি অভীপার রহ আজ—জ্বাগে কৌতৃহল। অর্ধ-নিমীলিত আঁথি আজো কি গো হতেছে বিহবল মর্তোর বেদনা বহি ? অথবা কি ভুধুই পাষাণ ? ভুধুই করনা-রাণি আমাদের স্তৃতি পূজা গান ?

কত তো কাঁদিয়া গেলে তপ্রভায় করি' ফীণ দেহ কি যে তব প্রাণে ব্যথা, কেন ব্যথা—ব্'বল কি কেহ? ব্রিল কি কেন এলে, কি রাখিলে ভবিন্তং লাগি কেন মাতৃ-ক্ষম ছাড়ি শত শত সাজিল বৈরাগী? তবু মিটিল না সাধ? তবু এই মাহুষের হাটে ফুর্লন্ত সঞ্চয় দিতে অঘাচিত ফির বাটে বাটে? কেহ তো দর্শক নাই, কেন তবে আর নৃত্য-গাওয়া ব্যাকুল প্রতীক্ষা লয়ে কেন আর প্রপানে চাওয়া? যাও যাও রামকৃষ্ণ ফিরি যাও আপনার হানে
মাষার একান্ত উধ্বে বিদ গিয়া স্বরূপের ধ্যানে।
এ পৃথিবী নতে তব গেহ, এ পৃথিবী বড়ই নিচুর
যত দিবে, রচ্ প্রত্যাঘাতে হবে তুমি ততই বিধুর।
তোমার সারলা স্বেহ আ্যাভোলা লোকহিতৈষ্ণা
তথুই আনিবে টানি কুর স্বার্থ নিধ্য বঞ্চনা।

জানি তুমি বোধিসত্ত ছাজিবে না হেথা নিজ পণ,
যত ক্ষরে হৃদয়-রুধির তত তব বাড়ে আবর্ষণ
মানব-কল্যাণ প্রতি। তাই আজো নাহি অবসর
মর্মর-মূরতি তাই প্রাণবান—কতই মুখর!
যে আসে তাহারে কয়, "আছি, আছি তোদেরি
তো তরে

ভোদের মৃঢ়তা দস্ত দৃষ্টির অন্ধতা যদি সরে
আমার নয়নে চাহি। আমার নয়ন-লোর দিয়া
যদি ধুয়ে দিতে পারি কারো কালি, রয়েছি বসিয়া
তাই স্থর-নদীতটে; এই মোর জীবন-আকৃতি
বালক-সজীরে ডাকি দিয়াছি বে এই প্রতিশ্রুতি !"

## স্বামী প্রেমানন্দের তুইখানি পত্র

( জনৈক ব্ৰন্মচারীকে লিখিত )

(5)

**েকা**শীধাম

**ৰে**হভাজনেষ্

8.52.5536

ন—তোমার শরীর নর্মদাতীরে ভাল আছে জেনে স্থা ইইলাম। যেখানে থাক, প্রভূ তাঁর ভক্তদের দেখবেনই দেখবেন। তুমি যখন লিখছ জবলপুরে plague (গ্রেগ) আরম্ভ হয়েছে তখন আমাদের ঐ স্থানে গমন উচিত নয়। যদি শ্রীশ্রীগ্রকুরের ইচ্ছা হয় তথায় কোন সময় লইয়া যাইবেন। শ্রীযুক্ত শৈ—র কথা শুনিয়া অতিশয় আনন্দিত হইলাম। ভগবান তাহাকে শুদ্ধ ও পবিত্রভাবে পূর্ণ রাথুন—ইহাই প্রার্থনা। যদি স্থবিধা হয় শৈ—কে আগামী বড় দিনের ছুটতে এখানে আসিবার জন্ম বলিও। বোধহয় ঐ সময়ের মধ্যে শ্রীযুক্ত হরিমহারাজ আলমোড়া হইতে এস্থানে আসিবেন। তাঁর দেহ তত ভাল নয়, আবার তার উপর আমাশয় হয়েছে লিথেছেন।

ঠাকুর চরাচর সর্বত্র পরিব্যাপ্ত, যে যেখান হতে তাঁকে ডাকিবে সেই প্রভুর অনস্ত কুপা লাভ করিবে। অশ্বীরী ভগবান ভক্তের জন্ত দেহধারণ করিয়া অবতীর্ণ হন। অশেষ ছঃধক্ট অকাতরে আমাদের জন্ত সন্থ করেন—এসব প্রত্যক্ষ করেছি, অন্থভব করেছি। তাঁকে একান্ত মনে অন্তরে অন্তরে ডেকে বাও—তবেই শান্তি পাবে, আনন্দ পাবে। বলা ভাল, মিহিল্লামের মত বাড়াবাড়ি করিও না। কলির জীব, অধিক ভাবভক্তির বেগ ধারণ করতে পারবে না। সময়ে আহার করবে, নিয়মমত নিদ্রা যাবে। কখনও কখনও ভাল সাধুদের সজে আলাপ পরিচয় করবে। তর্ক করা ভাল নয়, ওতে ভক্তির হানি হয়। বুথা তর্ক স্বত্র পরিত্যাক্ষ্য।

ষ্পতিমান ত্যাগ করা স্বতি কঠিন। নজর রাথবে যাতে ঐ মহাবৈরী নিকটে স্মাসতে না পারে। উহা বহুরূপী—কত রকম বেশেই যে মাহুষের মধ্যে প্রবেশ করে তার শেষ নাই। সাবধান—থুব সাবধান!

আমার দেহ এখানে ভালই আছে ও শিবানন্দ মহারাজ স্বস্থ আছেন। শ্রীগুক্ত মহারাজ বাঙ্গালোর হইতে কল্যাকুমারী দর্শন জলু গিয়াছেন। তথানকার কুশল। তুমি কেমন থাক মাঝে মাঝে জানাবে। তুমি আমাদের স্বেহাশীর্বাদ জানিবে এবং শৈ—প্রভৃতি ভক্তদের আমাদের ভালবাসা ও সাদর সম্ভাষণাদি জানাইবে। হও অতি মহৎ, হও অতি উদার।

ইতি—শু**ভাকা**জ্জী প্রেমানন্দ ( \( \( \) \)

শ্রীশীগুরুপদ ভরুসা মঠ বেলুড় ১২.৩.১**৯**১৭

#### **সেহভাজনে**যু

শ্রীৰুক্ত ন—, তুমি ভাল আছে জানিয়া আনন্দিত হইলাম। এখন মঠে অনেক লোক, তাই বলি তুমি কিছুদিন ৺কাশীধামে বাস কর, আমাদের ইচ্ছা। একাস্ত স্থান —এ সময়ে মঠে আদৌ নাই বলিলেই হয়। তুমি চঞ্চল হইবে না এ সময়। আমাদের মনে ভগবদ্ভক্তি-বিশ্বাস ভিন্ন আর কিছুই যখন নাই তখন কাহাকে ভন্ন করিব? কেন করিব? ভালবাসায় জগৎ ক্ষম হয়, বিশ্ব জন্ম হয়। চাই পবিত্র নিস্কাম ভালবাসা। ঐ ভালবাসাই ভগবান, ভক্তিবিশ্বাস।

শরৎ মহারাজের সঙ্গে গত শনিবার লাট সাহেবের দেখা হয় লাটভবনে। এক আসনে বসাইয়া কথা হয় প্রায় হই ঘণ্টা। বিশেষ থাতির করেছিল। অবদ উত্তরক কল্য মঠে আসিয়াছিলেন সন্ত্রীক, অধুব খুণী হইয়া গিয়াছেন বোধ হয়। তোমরা সকলে কেমন আছে? আমার ভালবাসা সকলকে জানাইবে এবং তুমি জানিবে। ভগবান তোমাদের পবিত্রতায় পূর্ণ রাখুন—ইহাই প্রার্থনা।

শ্রীযুক্ত তুরীয়ানন্দ স্বামী ও শিবানন্দজী ভাল স্মাছেন, আর সকলেও ভাল। মাঝে গিরাছিলাম মেদিনীপুর। ইতি—

শুভাকাজ্জী প্রেমানন্দ

### ধ্যান ও প্রার্থনা

#### স্বামী পবিত্রানন্দ

'আমাদের সব প্রার্থনাই কি পূর্ণ হয় ?'
কোন না কোন সময়—প্রায় সকলের মনেই এই
প্রশ্ন জাগে। এক ব্যক্তি প্রীয়ামক্তফকে একদিন
ঠিক এমন প্রশ্নই করিয়াছিলেন, প্রত্যুত্তরে তিনি
বলেন, "আমি একশত বার বলিব যে, প্রার্থনা পূর্ণ
হয়।" বাঁহাদের প্রত্যক্ষ ঈশ্বরায়ভূতি হইরাছে
তাঁহারা বিনাদিধায় এইরপ আশাস-বাণীই উচ্চারণ
করিবেন। তাঁহারা বলেন, আমরা বাহা চাই তাহা
আরুশেই পাইতে পারি। এখন দেখিতে হইবে
প্রার্থনার কভ প্রকার ভেদ ও স্তর্বিভাস আছে,
কি কি শর্ত পালিত হইলে ঈশ্বর আমাদের সকল
প্রার্থনাই পূর্ণ করেন, এবং সাধু-সন্তগণের এই

ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা, নিজ নিজ জীবনে আমরাও উপলব্ধি করিতে পারি।

প্রথম প্রশ্ন: প্রার্থনা কি, এবং কিরুপেই বা ইহা পূর্ণ হয়? দর্শনের ভাষায় বলা যাইতে পারে, তীব্র চিস্তার দারা আমরা ব্যক্তিছের গভীরে প্রবেশ করি, সর্বব্যাপী সম্ভার সহিত একীভূত আমাদের হৃদয়হিত সভ্য বস্তকে ম্পর্শ করি। যে বিশ্বমন হইতে জগতের যাবতীয় বস্ত শক্তি আহরণ করিতেছে তাহার সহিত আমাদের মন একীভূত হইয়া যায়, এবং সেই বিশ্বমনই আমাদের আকাজ্যিত প্রশ্নের উত্তর দেন।

ভক্তিবাদের পরিপ্রেক্ষিতে, আমরা সেই একই

সত্যবস্তকে, সাকাররপে কল্পনা করি, এবং বলি, আমরা ঈশ্বরের নিকট প্রার্থনা করিতেছি, এবং তিনিই আমাদের প্রার্থনা পূর্ণ করিতেছেন। আমাদের ধারণা-অম্থায়ী ঈশ্বর সর্বশক্তিমান, অতএব তিনি সমন্ত প্রার্থনাই পূর্ণ করিতে সক্ষম। আমরা তাঁহাকে আমাদের পিতা অথবা মাতা-রূপে কল্পনা করিয়া থাকি। মহয়-সমাজে সকল পিতা-মাতাই যেমন তাঁহাদের সন্তানকে মেহ করেন, এবং ভাহাদের সকল অভাব দূর করেন, তেমনি ঈশ্বরের নিকটও আমরা যাহা চাহিব, তাহা নিশ্চরই পাইব; তিনি আমাদের কোন অভাবই অপূর্ণ রাথিবেন না।

প্রার্থনা কন্ত প্রকার হইতে পারে ? আমরা প্রার্থনাকে তিন শ্রেণীতে বিভক্ত করিতে পারি। প্রথম প্রকার আবেদনমূলক, ইহাতে আমরা ঈশ্বরের নিকট 'এই দাও, ঐ দাও' বলিয়া প্রার্থনা করি। দিতীর প্রকার প্রশংসামূলক। ঈশ্বর চন্দ্র, স্থ, ছয় ঋতু প্রভৃতি স্ঠি করিয়াছেন বলিয়া তাঁহার প্রশংসা করি। তৃতীয় প্রকার প্রার্থনার আমরা কেবল ঈশ্বরের সাক্ষাৎ উপস্থিতিই প্রার্থনা করি। শেষোক্ত প্রার্থনাই সর্বোৎক্রাই।

অনেকে চীৎকার করিয়া প্রার্থনা করিয়া থাকেন, ঈশ্বর যেন নিশ্চয়ই তাঁহাদের কথা শুনিতে পান। এক সময়—যথন আমি কলিকাতায় কোন এক আশ্রমে থাকিতাম, তথন ঠিক পাশের বাড়ীর এক ভদ্রলোক প্রতিবেশিগণের যথেষ্ট বিরক্তি উৎপাদন করিয়া রাত্রিকালে জগন্মাতার নিকট প্রার্থনা করিতেন। উচ্চেঃশ্বরে আমরা যাহা খুশি বলি না কেন, তাহাতে কিছু আদে যায় না; অন্তরের সহিত যেটুকু বলিব সেইটুকুই ঈশ্বরের নিকট গ্রাহ্ম হইবে। সাধনার প্রারম্ভে—সাধরণতঃ আমরা বাক্যের ঘারা প্রার্থনা করি, ক্রমে বাক্যের যে কোনই প্রয়োজন নাই আমাদের তাহা ব্রিবার ক্ষমতা জনায়। অন্তাদশ শত্যানীর প্রীষ্টধর্মের অনৈক মরমী সাধকের মতে:

আভ্যন্তরীণ প্রশান্তিই শ্রেষ্ঠ প্রার্থনা: তথন বাহিরের গ্রহণযোগ্য সকল বস্তু হইতে, আমাদের চিত্ত সরিয়া আদে পবিত্র নির্জনতায়, জনন্ত বিশ্বাদে এবং বিনীত আতানিবেদনে। সাধক এখরিক সালিধালাভের জক্ত ধৈর্য ধরিয়া অপেকা করে। পবিত্র আত্মার, অমূল্য প্রভাব লাভ করাই ভাহার একমাত্র লক্ষা। অবিরত অধ্যবসায়ে লভ্য এইরূপ অমুভৃতির জন্ম তুমি যখন একান্তে সরিয়া আস, তথন চিন্তা করিবে—তুমি যেন সেই ঐশবিক সানিধ্যে উপস্থিত হইম্লাছ, এবং তোমার সমস্ত দৃষ্টি কেবল তাঁহাতেই কেন্দ্রীভূত হইরাছে। করিবে—তুমি তাঁহার হত্তে সম্পূর্ণ আত্মসমর্পণ করিয়াছ এবং তিনি যাহা দিবেন তাহাই গ্রহণ করিতে প্রস্তুত আছু। সেই সঙ্গে ধীরভাবে. তোমার চিত্তকে অপূর্ব প্রশান্তি এবং শুরুতায় ভরিয়া তুলিবার চেষ্টা করিবে। তোমার সমস্ত যুক্তি-তর্ক বিদর্জন দিবে, এবং খেচছায় কোন কিছুর উপর চিত্তকে নিবদ্ধ করিবে না সে বস্তু তোমার নিকট যতই ভাল এবং কল্যাণকর বলিয়া মনে হউক না কেন। অনাবশুক কোন চিন্তার উদয় হইলে, মনকে ধীরভাবে সরাইয়া লইবে এবং এইরূপ বিশ্বাস ও ধৈর্য-সহকারে সেই ঐশ্বরিক সালিখ্য অনুভব করিবার জন্ম অপেক্ষা করিবে।

সকল ধর্মলান্ত্রেই প্রার্থনার নির্দেশ আছে, তবে প্রার্থনার কয়েকটি বিশেষ প্রকার ভেদকে অধিক মূল্য দেওয়া যাইতে পারে। যেমন বেদে বিভিন্ন দেবদেবী অথবা একই ঈশ্বরের বিভিন্ন রূপের নিকট, বহু প্রকার প্রার্থনার ইলিত আছে। বেদের জ্ঞান-কাণ্ড উপনিষদে ধ্যানের উপর বিশেষ জ্ঞার দেওয়া হইরাছে। ধ্যান হইল অবিচ্ছিন্ন তৈলধারার জ্ঞান্ন চিত্তকে সেই সত্যবস্তর সহিত বুক্ত রাধা। সমগ্র আধ্যাত্মিক জীবন-বিকাশের এই যে সার কথা উপনিষদের একটি শ্লোকে উক্ত হইয়াছে: সমস্ত স্থল এবং স্ক্ষা দেহের যিনি অধিকর্তা এবং যিনি আমাদের হৃদরে আসীন, উাহাকে আমরা মনের হারা জানিতে পারি। যিনি সমাহিত চিত্তের হারা তাঁহাকে দর্শন করিয়াছেন, তাঁহার নিকট সেই স্বব্যাপ্ত কল্যাণপ্রদ অজ্বাদর অধ্ও স্তার মহিমা উদ্যাসিত হয়।

এই অংশে প্রার্থনার কোন উল্লেখ নাই। উপনিষদে উক্ত হইরাছে. যথন আমরা হানয়ন্থিত ঈশ্বরের জ্ঞান লাভ করি তথন দেখি—তিনি কল্যাণমূর্তিতে সমগ্র বিশ্ব চরাচর আচ্ছন করিয়া রহিয়াছেন। অবশ্য এখানে এই 'জ্ঞান' কথাট সাধারণ অর্থে ব্যবহৃত হয় নাই, কারণ বৃদ্ধিবৃত্তির হারা আমরা যে কোন জ্ঞানই লাভ করি না কেন, তাহা অজ্ঞানের সীমা অতিক্রম করিতে পারে না। সেই সভ্য বস্তর জ্ঞান সাধারণ মামুষের মন ও বুদ্ধির অতীত। "তাহা হইলে মনের ছারা, আমরা তাঁহার জ্ঞান লাভ করি" এই কথাটির অর্থ কি। উপনিষদ এন্থলে সেই সর্বকলুষমুক্ত শুদ্ধ মনের কথা ৰলিতেছেন, যে মন আধ্যাত্মিক সাধনাৰ উৎসৰ্গী-ক্লভ। যে মুহূর্তে আমরা হৃদয়ন্থিত চরাচরব্যাপ্ত সেই অথণ্ড সভার জ্ঞান লাভ করি, সেই মুহুর্তে আমরা নিজেদের জনামূত্যুর পারে, অবিনাশী আত্মা বলিয়া অনুভব করিতে থাকি। উপনিষদ এই ভাবটিকেই প্রতিষ্ঠিত করিতে চাহিয়াছেন, অবশ্র ত্ব'এক স্থলে প্রার্থনার কথাও বলিয়াছেন।

বৃদ্ধও আবেদনমূলক প্রার্থনা অপেকা এই ধ্যানের কথাই বেলি বলিয়াছেন। কিন্তু মূলতঃ ধ্যান ও প্রার্থনায় কি কোন প্রভেদ আছে? উপনিষদেরই প্রভিধ্বনি করিয়া বলিতে পারি, হাদয়ন্থিত সভ্য বস্ততে চিত্ত সন্নিবন্ধ করাই ধ্যান। আবার সর্বোত্তম প্রার্থনায় আবরা সেই একই অন্তর্নিহিন্ত জ্ঞানাতীত সভ্যবস্তকেই সাকাররূপে করানা করি, এবং তাঁহাকে লাভ করিবার এবং তাঁহারই ইচ্ছায় পরিচালিত হইবার প্রার্থনা জানাই। আধ্যাত্মিক উর্গতির ঐ পর্বায়ে আমরা কথন

জাগতিক বা বৈষয়িক স্থপ স্বাচ্ছন্য প্রার্থনা করি
না। তিনি স্বাচ্ছন—এইটুকু জ্ঞানই তথন যথেষ্ট।
কর্যাৎ প্রার্থনা এবং ধ্যান, সেই স্বথণ্ড স্ভারই
নিকট উপনীত হইবার বিভিন্ন পথ মাত্র। সর্বোচ্চ
শুরে উভয়েই সমান।

এখন প্রশ্ন হইতে পারে, আমাদের মধ্যে কয় জন বুদ্ধের মত বা উপনিষদের আদর্শে ধ্যান করিতে পারে। অধিকাংশ ব্যক্তিই বহু শিক্ষার পর ধ্যান করিবার উপযুক্ত বলিয়া বিবেচিত হয়। অবশ্র থাহাদের চিত্তে দেই সত্যবস্ত প্রতিফলিত হইয়াছে. তাঁহারা অভাবতই সেই উচ্চভাবে অবস্থান করেন। দৃষ্টান্তস্বরূপ—শ্রীরামক্বফ যথন ধ্যানমগ্ন থাকিতেন তথন তাঁহার চিন্ত উচ্চ জ্ঞানভূমিতে বিচরণ করিত, এবং তিনি কেবল আত্মার সহিত একীভূত হইয়া যাইতেন। সেই সময় বহিঞ্চগতের সহিত তাঁহার কোন রূপ যোগ থাকিত না; কিন্তু তিনি যখন আবার সাধারণ-জ্ঞানভূমিতে ফিরিয়া আসিতেন, জগন্মাতার নিকট প্রার্থনা করিতেন। শ্রীরামক্বফের স্থায় একাগ্রচিত্ত ব্যক্তি, দ্বৈত এবং অবৈত—উভয় ভূমিতেই বিচরণ করিতে পারেন। কিন্তু সাধারণ সাধককে, বিভিন্ন অবস্থা অতিক্রম করিয়া ধ্যানী হইতে হয়।

একটি সংস্কৃত কবিতার সর্বোচ্চ জ্ঞান লাভ করিবার পূর্বে চারিটি সোপান অতিক্রম করিবার কথা উল্লিখিত হইয়াছে। প্রথমাবস্থার কিছু কিছু ধর্মাচরণ করিতে হয় যেমন—সন্ধ্যা, পূলা প্রভৃতি; ইহা ধর্মের বাছ রূপ। পরবর্তী অবস্থার ভগবদমুরাগের জন্ম প্রার্থনা করিতে হয়, এবং সেই সলে ভলন সন্ধীত। তৃতীর পর্যারে ধ্যান; অর্থাৎ চিত্তকে বিশেষ একটি চিন্তায় নিবদ্ধ রাখিবার অভ্যাস সাধন করিতে হয়। চতুর্থ অবস্থায়, ঈশ্বরের সাক্ষাৎ উপস্থিতি সম্বন্ধে সর্বদা সচেতন থাকিতে হয়। ঐ অবস্থার আমাদের ধ্যান করিবার কোন প্রয়োজন থাকে না; বস্তুতঃ ধ্যান করা তথ্ন অসম্ভব হয়।

পড়ে, কারণ যে লক্ষ্যে পৌছিবার জন্ত আমাদের এই উন্নম, তাহাই আমরা লাভ করিয়াছি।

এই লক্ষ্যে পৌছিতে হইলে, স্মামাদের কতকগুলি শর্ত অবশুই পালন করিতে হইবে। জীবনযাত্রার সকল ক্ষেত্রেই—বিশেষত বৈজ্ঞানিক পরীক্ষায় এইরূপ কতকগুলি শর্ত মানিতে হয়। যথার্থ প্রণালী অমুদরণ এবং শর্তগুলি যথোপযুক্ত-ভাবে পালন করা না হইলেই ফললাভে তারতম্য ঘটে। ঋষিগণ যথন নিজেদের অভিজ্ঞতালক জ্ঞান হইতে বলেন, 'প্রার্থনা সহজ্ঞেই পূর্ণ হয়' তথন তাঁহারা ধরিয়া লন—শর্তগুলি ইতঃপ্রেই যথাব্যরূপে পালিত হইয়াছে।

প্রথমতঃ প্রার্থনাকালে ধণার্থ ব্যাকুলতা আনা চাই। সাধারণ লোকে প্রার্থনা করে না এবং প্রার্থনার তাহাদের কোন আস্থাও নাই, কারণ তাহারা অহঙ্কার ছাড়া থাকিতে পারে না। যতক্ষণ আমরা মনে করি—আমাদের নিজেদের চেষ্টাতেই আমরা সব কিছু করিতে পারি, ততক্ষণ আমাদের প্রার্থনার সাহায্য নিপ্রায়েকন; এবং প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করিতে না পারিলে প্রার্থনা পূর্ণ হইবার কোন আশা নাই। অন্তরের অন্তত্ত্ব হইতে প্রার্থনা করিবার জন্ত ব্যাকুলতা আনিতে হইবে।

মনন্তত্ত্ব দৃষ্টিভজীতে যে ত্ইটি প্রধান সমস্থা মাম্যকে পীড়িত করে, তাহাদের মধ্যে প্রথমটি হইল অসহায়ভাব এবং বিতীয়টি হইল পাপবোধ। যদি প্রকৃতই আমাদের এই বোধ জন্মে যে, জীবনের সমন্ত কিছুই কোন স্থির লক্ষ্যে পৌছাইয়া দিবার পূর্বেই আমাদিগকে অসহায় অবস্থায় পরিত্যাগ করিয়া চলিয়া যায়, তথনই আমরা একটি নির্ভর আপ্ররের জন্ম ব্যাকুল হই। পাপবোধের ক্ষেত্রেও ঐ একই কথা সত্য বলিয়া বিবেচিত হয়। প্রভি পদে সত্য ও শাস্তি হইতে ভাই হইয়া যথন বিরক্তি ও নিরাশায় আমাদের হৃদয় পূর্ণ হয়, তথন আমরা এমন একটি আপ্রয়ের জন্ম ব্যাকুল হই—যাহা আমাদের শক্তি জোগাইবে, তথন প্রার্থনার জন্ম যথার্থ ব্যাকুলতার উদয় হইবে।

ঐ প্রয়েজনীয়তা অমুভূত হইলেই আমরা একাগ্র হই। যথন আমাদের এই জ্ঞান হয় যে এমন একটি শক্তি আছে, যাহা আমাদের আয়তের मस्या- ज्याने व्यामारमत व्यातिशे वक्तिर्थ स्त्र। অনেকের নিকট 'ঈশ্বর' সামাক্ত একটি শব্দ মাত্র. কিন্তু প্রকৃত উপাসক যতক্ষণ না তাঁহাকে উপলব্ধি করিতে পারিতেছেন, ততক্ষণ তিনি বিছেদের নিমারণ যন্ত্রণা ভোগ করিতে থাকেন। যথন এই প্রকার ব্যাকুলতার উদয় হইবে, তথনই আমরা আধ্যাত্মিক পথে উন্নতি করিতে পারিব। নিদারুণ বেদনার জালার জীবন যথন আমাদের নিকট ছবিষ্ হইয়া উঠে—তথন বুঝিতে হইবে, সেই শ্রেষ বস্ত নিশ্চয় আমরা লাভ করিব। বস্তুতান্ত্রিক জগতেও, সাফল্য লাভ করিতে হইলে ঠিক এইরূপ ব্যাকুলতার প্রয়োজন হয়। অকপটে আমরা যাহা চাহিব তাহাই পাইব। চিত্ত যথন দৃঢ় হইয়াছে এবং যথেষ্ট পরিমাণ শক্তিও ব্যয় করিয়াছি, তথন ফল আমরা নিশ্চমই লাভ করিব। সে সময় খতঃপ্রবৃত্ত হইমা কিছুই করিতে হয় না। কেবল প্রারম্ভেই কিছু উন্তমের প্রবোজন, তাহার পর তীব্র আকাজ্ঞা জাগ্ৰত হইলে অবশিষ্টটুকু আপনিই হইয়া যায়।

অপর মার একটি শর্ত ইইল—প্রার্থনার
নির্মাহ্বতিতা। প্রতিদিন একটি নিদিষ্ট সমরে
প্রার্থনা করা উচিত। প্রশ্ন উঠিতে পারে "ঈশ্বর
সর্বত্রই বিরাজ্ঞমান এবং কালাতীত, অতএব যে
কোন স্থানে, যে কোন সমরে তাঁহাকে ইচ্ছামত
প্রার্থনা করা চলিবে না কেন?" কিন্তু প্রকৃত
বিষয় হইল, যদি অত আমরা প্রাত্তরাশের পর
প্রার্থনা করি, এবং মাগামী কল্য শ্যাগ্রহণের
প্রাক্তালে, এবং তৃতীর দিনে কর্মন্থলে কাজের ফাঁকে,
তাহা হইলে প্রার্থনা ক্রমশঃ বাহ্ হইয়া পড়ে।
উপরি-উক্ত পন্থার ম্ব্রাগতির ম্বালা অতি অর।

মনকে নিয়মনিষ্ঠ করিতে হইবে, এবং প্রার্থনার অভ্যাস অফুশীলন করিতে হইবে। অনেকে বলেন তাঁহারা প্রার্থনা করিতে পারেন না। প্রভ্যুত্তরে তাঁহাদের এই কথাই বলা যাইতে পারে, নিরাসক্ত ভাবে প্রার্থনার চেষ্টাটুকু মাত্র করিতে হইবে। ইহা ছাড়া অভ আর কোন পথ নাই।

অধিকন্ত খেকছার সজ্ঞানে সারাদিন ধরির।
প্রার্থনা করিতে হইবে। প্রাতঃকালে অর্থ ঘণ্টার
জন্ত পবিত্রভাব অবলম্বন করিরা বাকি দিন তাহার
বিপরীত আচরণ করিলে চলিবে না। সর্বসময়
আমাদের আধ্যাত্মিক আদর্শে প্রতিষ্ঠিত থাকিবার
চেষ্টা করিতে হইবে, তাহা না হইলে আমাদের
সকল প্রার্থনা বাহাড়ম্বরে পর্যবসিত হইবে।

উপরত্ব, প্রার্থনায় আমাদের আহাবান্ হইতে হইবে। অবশু বিশ্বাস—একবারেই আসে না। প্রথমে কিছু শবিশ্বাস লইয়াই দৈনিক নির্দিষ্ট সময়ে প্রার্থনা করিতে থাকিলে ধীরে ধীরে বিশ্বাস জ্মাইবে। ইহা একপ্রকার শাধ্যাত্মিক বিকাশ, এবং বাহারা নিত্যশুদ্ধ প্রকৃত বিশ্বাসীর সঙ্গ করিয়াছে, তাহারা প্রকৃতই ভাগ্যবান্। ধর্মোপদেশের শন্তনিহিত সত্য যে ঋষি উপলব্ধি করিয়াছেন, তাঁহার সঙ্গ করিলে আমাদের অবিশ্বাস দ্বে পালায়। সাধুসঙ্গ ছাড়াও—আমরা আমাদের শাধ্যাত্মিক জীবন

বিকশিত করিবার চেষ্টা করিতে পারি এবং বিশাসও লাভ করিতে পারি।

অফুশীলনের বারা বিখাদ বর্ধিত হয়। আমাদের আহা যতই বাড়িবে, আধ্যাত্মিক নিঃমপালনেও আমরা ততই একনিষ্ঠ হইব। যতই ফল লাভ করিতে থাকিব, ততই আমাদের আকাজ্জা বাড়িবে। উষাকালে পূর্বাকাশের রক্তিমাভা যেমন সুর্ধোদয়ের পূর্বাভাল ঘোষণা করে, তেমনি আধ্যাত্মিক উন্নতির সামান্ততম পুরুবে, চরম সত্যের অভিত্ম সম্বন্ধ আমরা বিখাসবান্ হই, এবং সেই সত্য বস্ত্ম লাভ করিবার জন্তু নব প্রেরণা লাভ করি। একনিষ্ঠ ও অকপট চেষ্টার আমরা চরম লক্ষ্যে পৌছিতে পারি, পূর্ণতার আস্বাদ লাভ করিতে পারি।

কিরপে প্রার্থনা করিতে হয়—এতক্ষণ তাহাই
আমরা আলোচনা করিলাম। প্রার্থনায় কি হয়?
ইহা হারা আমরা ঈশ্বরের জ্ঞান লাভ করিতে পারি।
কিন্তু কেবলমাত্র কলাকৌশলের হারাই সর্বসময়ে
উন্নতি করা সম্ভবপর হয় না। বক্তা হইলে চতুদিক
জলে ভাসিয়া যায়, তথন আর কুপ খনন করিবার
প্রয়োজন হয় না। তেমনি গভীর আধ্যাত্মিক পিপাসা
এবং অক্কৃত্রিম অফুরাগ জাগিলে কলা-কৌশল অনাবশুক হইরা যায়। আমাদের সমন্ত অন্তর ঈশ্বরায়ভূতির
জন্ম ধাবিত হয় এবং সত্যবস্তু লাভ করে।

পূজার চেয়ে জপ বড়, জপের চেয়ে ধ্যান বড়, ধ্যানের চেয়ে ভাব বড়, ভাবের চেয়ে মহাভাব, প্রেম বড়। চৈতক্যদেবের প্রেম হয়েছিল।

— এীরামকৃষ্ণ

যতপ্রকার অবস্থা আছে, তন্মধ্যে ধ্যানাবস্থাই জীবের শ্রেষ্ঠ অবস্থা। যতদিন বাসনা থাকে, ততদিন যথার্থ সুখও আসতে পারে না। যখন কোন ব্যক্তি ধ্যানাবস্থা হইতে সমুদ্য বস্তু সাক্ষী-ভাবে পর্যালোচনা করিতে পারেন, তখনই কেবল তাঁহার প্রকৃত সুখলাভ হয়। ইতরপ্রাণীর সুখ ইন্দ্রিয়ের উপর নির্ভর করে। মাহুষের সুখ বৃদ্ধিতে, আর দেবমানব আধ্যাত্মিক ধ্যানেই আনন্দলাভ করেন।

—স্বামী বিবেকানন্দ

# "লহ মোর প্রণতি আভূমি"

অধ্যাপক শ্রীদেবীপ্রসাদ ভট্টাচার্য, পঞ্চতীর্থ

অরুণের অরুণিমা দিলে দেখা, পূর্বদিগঞ্চলে অমার আঁধার ভেদি, মাতৃমন্ত্র গেয়ে উচ্চরোলে। অগণিত মানবেরে জাগাইতে এসেছিলে তুমি, অমরার প্রিয়পুত্র! লহ মোর প্রণতি আভূমি॥ ১

আষাঢ়ের সন্ধ্যাকাশ—লুপু রবি-শশি-তারাগণ— আনিল গাঁধার চক্ষে। দৈন্য-আতি-ব্যথা অনুক্ষণ আশ্রিতের বক্ষ হতে বিদূরিলে নিজগুণে স্বামি, আশ্রিতপালক প্রভা! লহ মোর প্রণতি আভূমি॥ ২

ইংধামে এলে যবে কুপা করি ত্যজি দিব্যধাম ইতরজনের লাগি, হ'ল তারা পূর্ণমনস্কাম। ইতিকথা শুনিবারে এল ছুটি কত জ্ঞানী গুণী ইন্দিরার প্রাণধন! লহ মোর প্রণতি আভূমি॥ ৩

ঈশান হে! এসেছিলে ল'য়ে সঙ্গে তোমার ঈশানী, ঈক্ষণে যাহার জানি মুছে যায় সর্বক্রেদগ্লানি, ঈর্ষা দ্বেয মলিনতা দূর করি কোলে নিলে টানি ঈপ্যিত সেবকজনে; লহ দেব! প্রণতি আভূমি॥ ৪

"উত্তিষ্ঠত জাগ্রত প্রাপ্যবরান্ নিবোধত" বাণী উমানাথ! দিলে কর্ণে মানবের; জাগালে আপনি। উদ্ধার করিলে সবে অহৈতৃকী কুপাদৃষ্টি দানি' উত্তব্নুষ্ণ আলোকতীর্থে—লহ মোর প্রণতি আভূমি॥ ৫

উষার আলোক নামি স্থবিশাল জ্বলধির বুকে উমিমালা সাথে দোলে, হেরি তোমা আপনার স্থাথ। উর্ব্বেগ হইয়া ধায় ধোয়াইতে শ্রীচরণথানি উর্মিলা-প্রাণের প্রাণ! লহ মোর প্রণতি আভূমি॥ ৬ থাতস্তরা প্রজ্ঞাদেবী পেয়ে পূজা নানা উপচারে ঋষিগণে দেখা দিয়া করে বাস তাঁদের অন্তরে। খাত্তিক হে! সেই দেবী এসেছিল সারদারূপিণী ঋষিরাজ! তব সাথে; লহ দোঁহে প্রণতি আভূমি॥ ৭

এল ছুটে বিবেক রাখাল—লাটু হরি—শরৎ সারদা এল কত ভক্ত যারা, জন্মে জন্মে সঙ্গে ছিল সদা। একান্ত আপন জানি সকলেরে বুকে নিলে টানি এ অধ্যে কর রুপা; লহ লহ প্রণতি আভূমি॥৮

একান্তিকী শ্রদ্ধা ভক্তি কারে বলে, কিবা শুদ্ধ মন— এশীশক্তি কি সে বস্তু, জানি নাই ওহে তপোধন। এতিহ্ হারায়ে গেছে, ফিরিতেছি আমি দিবা-যামী এহিক স্থাথের লাগি; ক্ষমি, লহ প্রাণতি আভূমি॥ ৯

ওপারে আলোর তীর্থ, এপারেতে ঘন অন্ধকার
'ওঠ চল' বলি কেবা ল'য়ে যাবে পস্থুরে এবার।
'ওখানে যে তোর ঠাই, কেন মিছে কাঁদিস বাছনি ?'
'ওহে নাথ! কে বলিবে ? লহ দেব! প্রণতি আভূমি॥ ১০

উদ্ধৃত্য মাৎসর্য ঈর্ষ। ক্রোধ আর ক্রুরতা নীচতা উদ্বৃদ্যান্ত, আধিব্যাধি নাশিয়াছে চিত্তের স্থিরতা। উষধ প্রদানি তীব্র, কর দূর যত পাপ-গ্লানি উচিত্যের করহ বোধন, লহ মোর প্রণতি আভূমি॥ ১১

তিনি মানুষ হয়ে—অবতার হয়ে—ভক্তদের সঙ্গে আসেন। ভক্তেরা তাঁরই সঙ্গে আবার চলে যায়। বাউলের দল হঠাৎ এলো;—নাচলে, গান গাইলে, আবার হঠাৎ চলে গেল। এলো গেল, কেউ চিনলে না।

-- এরামকুষ

# পরমহংদদেব ও সংসার-জীবন

ডাঃ এস্. আহাম্মদ চৌধুরী

এই সংসার-জীবনে মান্তবের হুঃথকট ভাবনাচিন্তা অভাব অভিযোগ রোগশোক এই সকলের
বিক্লমে সতত সংগ্রাম করে চলতে হচ্ছে। এই যে
বেঁচে থাকার সংগ্রাম এই ভো জীবন! এমন হুঃথময়
সংসারে বাস করা বিভ্রমা ছাড়া আর কি ? তব্
"ক্রমকে আনি ছাড়ছি, ক্রমা তো আনার ছাড়ছে
না" বলে গল্লের সেই ভল্লুকের মত সংসারে
আমরা ক্রড়িয়ে আছি। অইলাশ যেন বেতের কাঁটা,
সর্ব শরীরে আকড়ে ধরে আছে। ঠাকুর তাঁর
খাভাবিক সরল কথার উটের উপমা দিয়েছেন,
"উট কাঁটা ঘাদ থেতে খুব ভালবাদে। মুথ
দিয়ে দর্ দর্ করে রক্ত গড়িয়ে পড়ছে, তব্ দে
কাঁটা ঘাদ থাছে। সংসারী লোক এত কই ভোগ
করছে, তব্ও তার চৈততোলম্ব হছে না।"

এই সংসারে শান্তি কোথার? এথানে এলাম কেন? স্ষ্টিকতা কি তবে নিষ্ঠুর? আমাদের ছঃথ দেওগাই কি তাঁর উদ্দেশ্য ? মন যথন এই সকল কথার বিচার করতে বসে তথন তাঁর ক্ষুদ্র গণ্ডির ভিতরে এই সকল কথার সমাধান খুঁজে পার না। নিরাশার স্রোতে ভেসে যায়। কিন্তু মনকে বারা আরও উধেব চালিত করে সকল কারণের মূল কারণ ভগবানের সাথে যোগ করেছেন, তাঁরাই এই প্রশ্নের উত্তর দিয়েছেন, সমস্তার সমাধান করে গেছেন। প্রমহংসদেব কথাটা এমন স্থলর করে উপমা দিয়ে বুঝিয়েছেন যে, বিশ্বান ও মূর্থ উভয়েরই তা বোধগম্য। তিনি বলেছেন, "সংসার শুধু কর্মকেত্র, এটা চিরস্থায়ী বাসস্থান নয়। এখানে কাজ করে অধামে অর্থাৎ ভগবানের কাছে ফিরে ষেতে হবে। ধেমন পাড়াগাঁয়ে বাড়ী, কলকাতার কর্ম করতে আসা।" কর্ম কি ? যা কিছু ভগবানের

উদ্দেশ্যে করা যায় ভাই কর্ম। শ্রীগীভার কথায়—
কর্মের ফল আকাজ্জো না করে, ভগবানে তা সমর্পণ
করে কর্ম করতে হবে। এ ছাড়া অন্স ভাবে অন্য
কোন উদ্দেশ্যে কাল্প করলে তাহা অকর্মে পরিণঠ
হবে; যেন ভত্মে ঘুতাহতি। কোরানে আলা
বলেছেন, "আমি জীবকে আমার উদ্দেশ্যে, আমার
আরাধনা-জ্ঞানে কর্ম করা ছাড়া অন্য কোন উদ্দেশ্যে
পৃষ্টি করে জগতে পাঠাইনি।" তাই প্রত্যেক
কাজের প্রারম্ভে "বিছ্মিল্লাহ" অর্থাৎ "আলার
নামে আরম্ভ করিতেছি" এই কথা বলে কাজে
হাত দেওয়ার নির্দেশ আছে। বিশ্বকবি রবীক্রনাথ
বলেছেন—

"আমায় দিয়ে তোমার লীলা হবে তাই তো স্মামি এলাম ভবে"

এমনি ভাবে ভগবানে সমর্পন করে কাজ করলে জীবের ভাবনা অহংকার কমে যার, কর্মে উৎসাহ হয় এবং সাফল্যে আত্মাভিমান ও বিফলতার অবসাদ বা নৈরাগ্র আসে না। ঠাকুর বলেছেন, "সংসারে বাড়ীর দাসীর মত থাকবি; মনিবের ছেলেকে সেবলে আমার 'হরি', আমার 'হহ', কিন্তু মনে মনে জানে যে, এরা তার কেউ নয়। মনিবের বাড়ীতে চাকরি করে, কিন্তু মন পড়ে থাকে তার দেশের নিজ বাড়ীতে। হাঁদ আর পানকোড়ী জলে থাকে, কিন্তু জল তাদের গায়ে লাগে না। পাকাল মাছ কাদার থাকে, কিন্তু তার গায়ে কাদা লাগে না। সংসারে চিনিতে বালুতে মিশে আছে। পিপড়ের মত চিনিটুকু বেছে নিতে হবে।"

ঠাকুর ছুভোরের মেয়ের উপমা দিয়েছেন, "ও দেশে ছুভোরের মেয়েরা এক হাডে ঢেঁকিতে ধান নেড়ে দেয়, চিঁড়ে কোটে; আবার সময় সময় উননের কাঠ ঠেলে দিছে, ছেলেকে মাই দিছে, আবার পাওনাদারের কাছে পরসা নিছে। এত যে কাজ এক সঙ্গে করছে তবু মন রয়েছে মুশলের দিকে।" ও দিকে একটু অকুমনক্ত হলে হাত থেঁতলে যাবে। নষ্ট মেয়ের উপমা দিছেন, "নষ্ট মেয়ে সারাদিন সংসারের কাজ করছে, কিন্তু মন রয়েছে উপপতির দিকে। এমনি করে ভগবানের দিকে মন রেখে নির্লিপ্তভাবে সংসারের থাকতে পারলে তবেই সংসারের হঃখ কট্ট মনকে স্পর্শ করতে পারে না। এমনি ভাব মনে আনতে পারলে তবেই ভক্তপ্রবর রামপ্রসাদের ভাবার বলা যায়—

"এই সংসার মজার কুঠি আমি খাই দাই আর মজা লুটি"

তা না হলে "এই সংসার ছথের টাট।" বদ্ধ জীবের সংসারজীবনকে ঠাকুর তাই জামড়ার সাথে তুলনা করেছেন, 'আমড়ার শুধু জাটি আর চামড়া, থেলে হর জন্মগুল।' তিনি বলেছেন, "মন নিরেই কণা। মনের যেমন ভাব, যেমন লাভ। মন ধোপা ঘরের কাপড়ের মত। যে রঙে রঞ্জিত করবে সেই রঙই ধারণ করবে।" কোরান বলেছে "আল্লার রঙে রঞ্জিত হও।" যীশুগ্রীস্ট বলেছেন "Be perfect as thy father in heaven is perfect" জর্থাৎ স্বর্গীয় পিতা ভগবানের স্থায় সর্বস্থানস্পন্ন হও, ইহাই আসল Baptism (দীক্ষা)। যদি বলা যার "হে রঙের মালিক, তোমার নিজের রঙে আমার রঙিরে দাও" তবেই দোলপ্রার আবির মাধা সার্থক হয়।

ক্ষু সাধনার দরকার, তীত্র বৈরাগ্য ব্যাকুলতা হলে তবেই তাঁর দরা হয়। তাঁর কণা হলেই ত সকল হংপের শেষ হয়। পরমংংসদেবের ভাষায় "যেন বহুকালের অন্ধকার ঘরে হঠাৎ কেউ আলো জেলে দিল।" মনকে আঅমুখী করতে না পারলে সংসারের হংখ কটে নিবিকার ভাব হতে পারে না।

স্বামী শিবানন্দ বলেছেন, "তুমি মনের দৃষ্টিভঙ্গি পরিবর্তন করে স্থাকে হুংথে এবং হুঃথকে স্থাৰ পরিণত করতে পার।" তাই সংসারমুখী মনকে বিবেকরপ লাগামে বেঁধে, জ্ঞান ও প্রেমের দিকে টেনে আনতে হবে। সংসারী লোকের কি কোন গতি নেই ? ঠাকুর তাই ভক্ত অধরকে আশার বাণী শুনাচ্ছেন: "সংসারে থেকে হবে না কেন? তিনিই পিতা-মাতা স্ত্রী-পুত্র-কলা দীন হংশী প্রতিবেশী হয়ে তোমার সেবা গ্রহণ করছেন। জীবের সেবায় তাঁরই সেবা করা হচ্ছে, এই জ্ঞান নিম্নে সংসারে সকল কান্ত করে যাবে। মাঝে মাঝে তাঁর কাছে নির্জনে প্রার্থনা করবে,-মা, আমার কর্ম কমিরে দাও। এক হাত তাঁর পাদপল্মে রাথবে, আর এক হাতে সংসারের কাজ করবে। যথন অবসর পাবে তথন হুথানি হাতই তাঁর চরণে রাধ্বে। তাঁর প্রতি ভালবাসা এলে সংসারের স্থথ আলুনি লাগবে।" সংসারের হু: থ ও যাতনা মনকে স্পার্শ করে আর বিচলিত করতে পারবে না। মনকে যে এই ভাবে নির্নিপ্ত করে সংসারের কাজ করে যেতে পারে কর্ম তার বন্ধনের কারণ হয় না। খ্রীগীতার সার কথা এই নিষ্কাম কর্ম। কর্মে কর্ম্ ভাজিমান থাকলে সে কর্ম তঃখের কারণ হয়। কিন্তু তোমার কাঞ্ছই আমি করছি, আমার মাবার ইচ্ছা কি ? তোমার ইচ্ছাই পূর্ণ হোক। ঠাকুর বলতেন "আমি যন্ত্র, তুমি যন্ত্রী; আমি গাড়ী, তুমি ইঞ্জিনিয়ার। যেমন করাও তেমনি করি।" আগুনের তাপে চাল, ডাল, चान, भटेन উননের উপর হাঁড়ির মধ্যে লাফালাফি कद्राष्ट्र किन्छ উनत्नद्र नीति 'श्यरक ष्ट्रामानि कार्य টেনে নিলেই সৰ নিন্তন। ঠাকুরের এই কথার ভাবটি মনে রেখে কাজ করলে কাজ করতে বেশ উদ্দীপনা হয়, সেই উদ্দীপন ব্যাখ্যার বস্ত নহে, অফুভতির আনন্দ। মনে সেই আনন্দ এলে সংসার আর ত্রংথমর থাকে না। সংসারী লোকের পক্ষে ঠাকুরের কথামূত ভাই নবজীবন-রসামন-স্বরূপ।

# দক্ষিণেশ্বর

## শ্রীসুধাময় বন্দ্যোপাধ্যায়

| দক্ষিণেশ্বর      | দক্ষিণেশ্বর          | শ্রীরামকুষ্ণের | লীলায় ভাস্বর,       |
|------------------|----------------------|----------------|----------------------|
| শ্বতির মূর্ত     | তীৰ্থধাম ঐ           | নিত্যধাম ঐ     | চিরাবিন <b>শ্ব</b> র |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর !        |
| শাক্তধর্শ্মের    | মহা <i>পীঠস্থান</i>  | আতাশক্তির      | হোথা অধিষ্ঠান        |
| হোথা জগন্ময়ী    | জগ-বিধাত্রী          | হোপায় চিন্ময় | মহাযোগেশ্বর,         |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর !        |
| শ্রীরামকৃফের     | হৃদয়-ধাদ্ধির        | সিদ্ধ-পীঠ ঐ    | সাধন-সিদ্ধির         |
| 'মা' মহামন্ত্রের | অমৃত-ঝন্ধার          | বহে অনৰ্গল     | নিতি-নিরস্তর,        |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর !        |
| পাবনী গঙ্গার     | মুক্তি-কল্লোল        | রম্য তীর্থের   | মর্মে দেয় দোল       |
| শ্রীমন্দিরে মার  | অভয়া মৃতি,          | দ্বাদশ মন্দির  | মাঝে মহেশ্বর,        |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর!         |
| পঞ্চবটাতল        | জ্ঞান ও ভক্তির       | জাল্ল মঙ্গল    | বতি মুক্তির,         |
| সর্বধর্মের       | মিলন-ক্ষেত্ৰ         | সর্বপন্থার     | সাম্যে ভাশ্বর,       |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর!         |
| সাকার-ভক্তের     | ভক্তি-মার্গের        | জ্ঞানানুরক্তের | জ্ঞানের স্বর্গের     |
| নিত্য-সত্যের     | <b>সর্বতত্ত্বে</b> র | ঐক্য-মন্ত্রের  | মহাধামেশ্বর,         |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর!         |
| সত্রী-দণ্ডীর     | ব্রহ্মানন্দের        | বেদ ও চণ্ডীর   | ছন্দোবন্ধের          |
| সকল ভায্যের      | মহারহস্তের           | সাম্য-ঐক্যের   | তথ্যে ভাশ্বর         |
| •                |                      |                | দক্ষিণেশ্বর!         |
| ধৰ্ম-ধাম ঐ       | সাম্যদক্ষির,         | মৈত্রী-পীঠ ঐ   | ভিন্ন পন্থীর,        |
| শৈব-শাক্তের      | ব্রাহ্ম-বৌদ্ধের      | জৈন-গ্রীষ্টের  | হোথা একেশ্বর         |
|                  |                      |                | দক্ষিণেশ্বর!         |

### বিবেকানন্দের তিনটি ফটো

অধ্যাপক শ্রীশঙ্করীপ্রসাদ বস্থু, এম্-এ

বিবেকানন কেবল পুক্ষপ্রেষ্ঠ নন, স্থপুক্ষেরও শ্রেষ্ঠ। এ যুগে ভারতের অগ্রগণ্যদের মধ্যে স্থপুক্ষের অভাব ঘটেনি। রবীক্রনাথ, স্থভাষচক্র ও অহরলালের কথা মনে আদে; তবু বিবেকানন্দের মৃতিতে একটা বিশেষত আছে।

মানব-ঐশ্বর্ধের একটা বড় ঐশ্বর্থ দেহরপ।
কেবল বৈঞ্ব নর, সব মান্ত্রই প্রথমে রূপ দেখে
ভোলে। বাঁরা নরোভ্যম, তাঁরা যখন দেবোভ্য হয়ে
দাঁড়ান, তথন তাঁদের শ্রুটনার একটা ধারা বয়ে
যার ঐ রূপসাগরের দিকে। কুঞ্ছ ও ব্রুকে যিরে
ভারতের শিল্পতেনার গরিক্তৃতি। "নীরদ নরন"
চৈততের রূপের বন্দনা করেছেন বৈঞ্ব কবি
অপরূপ ভাষায়।

বিবেকানন্দের রূপের স্ক্রাভিস্ক্র বর্ণনার আসা
আমার উদ্দেশ্য নয়। আমরা তাঁকে দেখিনি।
তাঁকে দেখেছেন এমন লোকও বিরল হয়ে আসছে।
একজনকে বলতে শুনেছি, 'আর কিছু মনে নেই,
শুধু মনে আছে ছটি আশ্চর্য কমল চোখ।' অল্ল একজন বললেন, 'বক্তৃতা করছিলেন, পিঞ্জরাবদ্ধ সিংহের মত পার্মচারি করে ফিরছিলেন প্লাটফর্মের এক প্রাস্ত থেকে অল্ল প্রাস্ত পর্যস্ত, মেঘধনির মত গঞ্জীর অথচ সঙ্গীতময় কণ্ঠ গুরুগুরু করে উঠছিল।'

শামার বক্তব্য অন্তত্ম। বিবেকানন্দের খুব বেশি না হলেও কতকগুলি ফটো আছে। তার মধ্যে তিনটি স্বাধিক পরিচিত। পরিব্রালক, হিন্দু সন্ধ্যাসী এবং ধ্যানম্ব—এই ত্রিম্তিতে বিবেকানন্দকে শামরা পথে ঘাটে ঘরে স্বত্ত দেখে থাকি। আরো নানা উৎকৃষ্ট ছবি তাঁর আছে, আরো স্কৃষ্ট, তবু ঐ তিনটি ছবিই জনচিত্তে স্থান পেরেছে। জনতার বিচারবৃদ্ধির উপর আমরা আস্থা রাঝি
না, বিবেকানন্দের বিপুল প্রত্যাশা ছিল কিন্তু
তাদেরই উপর। তারাও ভালবেদে প্রদা করে
তাঁর যে তিনটি ছবিকে নির্বাচন করেছে, তার মধ্যে
বিবেকানন্দের চরিত্র সম্বন্ধে তাদের বিচার ও
সিদ্ধান্তের ঘোষণা আছে। সে সিদ্ধান্ত অত্যাশ্চর্যরূপে সত্য। বিবেকানন্দ-জীবনের সংক্ষিপ্ততম টাকা
তাঁর ঐ চিত্র তিনটি।

হবছ প্রতিক্কতি, বিশেষ করে ফটোগ্রাফ এতই ব্যক্তিগত, যে তার মধ্যে আমরা সাধারণতঃ কোনো ব্যক্তনা অহতব করি না। সেই কারণে বড় আটিন্ট যথন প্রতিক্কতি আঁকেন, তথন তার মধ্যে তিনি অতিরিক্ত কিছু যোগ করে দেন। তাঁদের আঁকা প্রতিক্কতি সত্যকার শিল্পচিত্র হয়ে ওঠে। ফটো সম্বন্ধে একথা বলা চলে না। ক্যামেরার চোধ মিথ্যে দেখে না, কিছু সত্য দেখে কি? অন্ততঃ সর্বান্ধীণ সত্য পরমান্ধ্র্য, বিবেকানন্দের ফেত্রে জড় ক্যামেরা সত্য দর্শন করেছে। বিবেকানন্দের ফটো প্রতীক্ষতিক হয়ে উঠেছে।

প্রতীক চিত্র স্মামরা তাকেই বলব, যথন ছবি
নিছক মামুষ্টিকে নয়, ব্যক্তির স্পতীত একটা
ভাবকে ফুটিয়ে তোলে। ব্যক্তিগত মামুষ্টি সম্বন্ধে
আমাদের ধারণা বা সংকার যা কিছু আছে, সব মুছে
দিয়ে প্রতীকচিত্র নিখিল মামুষ্টের চিরন্তন হুদয়াবেগের কাছে স্মাবেদন জানায়। থ্ব পরিচিত
মামুষ্টের ছবি হতে সাধারণভাবে এই নৈর্যক্তিক ভাব
জাগান কঠিন হয়। নিলীর মডেল তাই স্ম্প্রাতকুলশীল। সে একটা মামুষ্ মাত্র। বিবেকানন্দের
মত পরিচিত মামুষ্ ভারতে কম আছে। ত্রোচ
তাঁর ছবি জনচিত্তে একটা বিশেষ ভাব উদ্দীপত

করে। এইধানেও তাঁর সম্বন্ধে জনতার রায়ঃ বিবেকানন্দ যতথানি জীবন, ততথানি আইডিয়া।

এইবার উপরোক্ত বক্তব্য হৃটিকে সংযুক্ত করতে হবে — ছবি তিনটি কেন জীবনভাষ্য এবং সমভাবে ব্যক্তি-পরিচ্ছিন্ন ভাবপ্রতীক।

প্রথম পরিব্রাজক। যথার্থতঃ বিবেকানন্দের প্রথম প্রকাশ পরিব্রাজকরপে; বিলে নর, নরেন নয়, নরেন্দ্র নয়—বিবেকানন্দ। ঐ নামটিও পরিব্রাজক অবস্থায় নেওয়া। তার পূর্বে—

এখনো বিহার' কল্পজগতে

শরণ্য রাজধানী,
এখনো কেবল নীরব ভাবনা
কর্মবিহীন বিজ্ঞন সাধনা
বসে বসে শুধু আন্মনে শোনা
শ্বাপন মর্মবাণী।

বিবেকানন্দ যথন পথে বেরিয়ে পডলেন আপন মানসপ্তগ থেকে নিজ্ঞান্ত হয়ে, তথন তিনি স্রষ্টার হাতের শেষ ছেঁ। যাটুকু পেয়েছেন। বিবেকানন্দ পরিব্রাজক হবেন না ? যে অকুলান্ত মহাসাগরের তল থেকে বিবেকানন্দ-মহাদেশের জন্ম এবং তা যে কারণে—সেই মহাকারণই তাঁকে ঐ সমুদ্র-গভীরের অপার শান্তি ও ভরতা থেকে বঞ্চিত করেছে। ধারণ করতে হবে, ৰহন করতে হবে, তাই তো বেদনাক্ষ্ৰ বারিধি হতে হিমালয়শীর্ষ উধ্বাঙ্গের সমুন্নতি; রামকৃষ্ণ-সাগর विदिकानत्मत्र উन्नत्रन। शृथिवीत्व इः आह्न, কারা আছে, আছে নির্ভুর শাসন ও নিঃসীম অত্যাচার; বিবেকানন্দ তা কানেন, কিন্তু পথে নেমে জনভার জন হরে তা বুকে বিঁখে উপলি করতে হবে, তাই বিবেকানন্দ ভারতের পথে। আর এই উপলব্ধি যেন খণ্ডিত না হয় আস্তিক ও অভিমানে, বিকারে বা বাসনায়— ভারতসভার পূর্ণরূপ সন্ন্যাদের সভ্যদর্শনের আলোকে গ্রহণ করতে হবে-বিবেকানন্দ তাই পর্যটক নন, ভিনি পরিব্রাহ্মক।

আরো এক কারণে প্রথম পরিস্ফুট বিবেকানন্দকে পরিব্রাজক-রূপেই পাই। নরেন্দ্রের বড় ইচ্ছা ছিল সমাধি-সমুদ্রে ভূবে থাকেন। শ্রীরামকৃষ্ণ সবলে তাঁকে ব্যক্তিমুক্তির গহন থেকে ছিল আনলেন। বিষের মধ্যে বিবেকানন্দকে বিশ্বরূপ দেশতে হবে, শুরু আপনার মধ্যে নয়। পরিব্রাজক-রূপে সেই নবসাধনার স্ত্রপাত। কর্মসমূদ্রের তর্ম চূড়ায় দাঁড়িয়ে পরবর্তীকালে একদিন স্বামীঞ্জী দীৰ্ঘশাস ফেলে বলেছিলেন, "সেই কৌপীন, মুগুত মন্তক, তক্তলে শ্রম, ভিক্ষার ভোজন, হার ইহারাই এখন আমার ভীত্র আকাজ্জার বিষয়"—কর্মধোগীর কঠোর বৈরাগ্যের জীবন এই কালেরই; স্মাবার তীর্ষে তীর্ষে বৈদান্তিক তাঁর ক্ষুধার্ত নারায়ণকে যখন দেখছেন—সেই পরম প্রেমিকও প্রকাশিত হয়েছেন এখনই; বিবেকাননের এই ছই রূপই সভা; এবং পরিব্রাজক অবস্থার সবচেয়ে সার্থকভাবে উভয়ে মিলিত হয়েছে; ভার পরে বা পূর্বে নয়। হয়ত ক্ধনো ক্মী বড়, ক্ধনো বা ধ্যানী।

কেবল ঐ হই রপই নয়, আরো একটি প্রকাশ—সেই চিরসংগ্রামী—সেও এসেছে এই লগে; ভারতের গ্রামে তীর্থে নগরে জলদ্-মনীযা বিবেকানন্দের জয়ধ্বজা উড়েছে। নরেন্দ্র জয় করে, বিবেকানন্দর উপলব্ধি। তাই বলি পরিব্রাক্তক হ'ল বিবেকানন্দের প্রথম সম্পূর্ণায়ব মূর্তি, হয়ত শেষভা

এইবার দেখতে বলি সেইরপ—দাঁড়িয়ে আছেন এক সন্মাসী, পদপল্লব থেকে মুগুত মন্তক অবধি স্পাষ্ট প্রত্যক্ষ দেহ, করোদ্ধ ত চিরস্কী যাষ্ট্র, ঈষং পার্শীকৃত উন্নত মুখ, উদার আঁখি স্নদ্র দিগত্তে বিলয়—এ রূপ কি শুধুই বিবেকানন্দের ?

'তারি লাগি রাত্রি-অন্ধকারে
চলেছে মানৰ যাত্রী ৰূগ হতে যুগান্তর পানে
ঝড় ঝঞ্চা বজ্রাখাতে, জালারে ধরিরা সাবধানে
অন্তর-প্রাদীপধানি।'

বিবেকানন্দ কি সেই লক্ষ্যে, সেই পথে এসে
দাড়ান নি ? বিবেকানন্দ কি বিলীন হয়ে যাচ্ছেন
না পিতন-অভ্যাদয়-বন্ধর-পহা'র 'যুগ্রুগ-ধাবিত যাত্রী'
দলের মধ্যে ? ঐ পদধ্বনি, ঐ ভ্রমণ-যষ্টির মৃহন্থির
আঘাত কি জনাদিকালের বিচিত্র পথচলার ঐকতানে
মিলিত হচ্ছে না ?

ঐ পরিব্রাজক মৃতি চিরন্তন যাত্রীর!

শারণে আনবার চেষ্টা করছি পথ-চলার শ্রেষ্ঠ ছবি আর কি আছে আনাদের। বাত্তব ও কালনিক।

বৃদ্ধের কথা মনে আদে, মনে আদে শক্ষর এবং চৈতত্তের কথা। তাঁদের ভারত-পরিক্রমণের সঙ্গে বিবেকাননের ভারত-পর্যটনের প্রভেদ আছে। বৃদ্ধ, শক্ষর ও চৈতত্ত আদে সিদ্ধ হরেছেন, এবং সেই সিদ্ধির হর্লভ সত্তা আনে জনে বিতরণ করতে ভারতের পথে পথে ফিরেছেন। বৃদ্ধ তাই পথ চলেন যথন, পরম বরাভয় ও করুণার মৃদ্রায় দক্ষিণ-করতালু পৃথিবীর পানে উত্তোলিত উত্যুক্ত থাকে। শক্ষরের চিত্রের কথা মনে করতে পারছি না, কলনা করতে পারি ভারতের সর্বশ্রেষ্ঠ মনীধার হঃস্থ দীপ্তিকে, সে যেন অলস্ত জ্যোতিকের মত্যবেষ্টন! আর ছই বাছর আন্দোলিত আকুলতা উধের্ব উচ্ছসিত করে সংবিৎ-হারা ছুটে চলেন যিনি, তিনিই প্রেম-দেহ জ্যান্টতত্ত্ত!

এঁরা নয়, বিবেকানন্দই যথার্থ পরিব্রাক্তক, কারণ এ তাঁর সাধনার ক্ষণ। গুরুর নিকটে জাত্মদিদ্ধি যদি বা হয়ে থাকে, ভারত-দিদ্ধি জথবা বিশ্বদিদ্ধি তথনো তাঁর হয় নি । বিবেকানন্দ যে পরবর্তী
জীবনে বলেছিলেন, জামি অশরীরী বাণী ( I am a voice without a form )—দে কথা তিনি
বলতে পারতেন না, যদি ঐ বাণীর শরীরী রপকে
প্রত্যক্ষ না করতেন সমগ্র ভারতদেহে। এর জন্ত তাঁকে সন্ধান করতে হয়েছে কাশ্মীর থেকে কন্তাকুমারিকা, বল থেকে গুজুরাট; এই পরিক্রমার পথেই দেখা যায়—রাজা বার পারের তলায় লুটিয়ে আছে, তাঁকেই আবার পাঠ গ্রহণ করতে হয়েছে নর্তকীর নিকটে।

ও তো গেল অতীতকালের চিত্র, পরিব্রাজকের নিকট কালের ছবি মেলে কি ? প্রথমেই যেটির কথা মনে আসে সেও আটিস্টের কলনার ধন-নন্দ্রালের আঁকা গান্ধীঙ্গীর ডাণ্ডী-অভিযান চিত্র। 'হাম যব যাত্রা শুরু করেন্দে, তব তামাম হিন্দুস্থান উথল যায়েপে'—আত্মবিশ্বাদের অরস্কঠিন মৃতি-প্রতিটি পদক্ষেপ পড়ে আর ভারত উথলে উথলে ওঠে-সে ছবি নন্দলালের; সেই কটিমাত্র বস্তাবত যষ্টিসম্বল, ঈষৎ নত ছর্গমপথ্যাত্রীর অভান্ত চিত্র। এ ছবি যত অপুর্ব হোক, যথাযথ পরি-ব্রাঞ্চকের নয়। ছঃদাধ্য এবং স্থানিদিষ্ট উদ্দেশ্যকে লাভ করবার যে স্থকঠোর দৃঢ়তা ফুটেছে প্রভ্যেকটি দেহদক্ষি এবং মাংদপেশীতে—দে দৃঢ়তা এবং তপস্থার কাঠিক পরিবান্ধকেরও আছে—দেই সঙ্গে আরো আছে মৃক্ত আকাশতলে আত্মবিকীরণের উদার পরিব্রাজক পথ চলবেন, ভূমিতলে আসন পাতবেন, ডুবে যাবেন নিশাথিনীর গভীর গম্ভীরে, উথিত হবেন অরুণোদধের সঙ্গে, চলতে চলতে ঘনপ্রসন্ন কঠে আবার ডাক দেবেন গুঃস্থ প্রান্দণে—ভবতি, ভিক্ষাং দেহি। বিবেকানন্দের মৃতিতে সেই প্রকাশ।

আরও একটি ছবি, সে এখনও শিল্পীর তুলিতে ধরা পড়ে নি—সমর্থ প্রতিভার প্রতীক্ষার রয়েছে এক শ্রেষ্ঠ অভিযাত্তীর ভাবরূপ। "দ্রে বহুদ্রে ঐ নদী ছাড়াইয়া, ঐ পাহাড় পর্বত অরণ্য ছাড়াইয়া ঐ আমাদের দেশ"—সে যেন এক অনরীরী কণ্ঠ বৃহৎ ঘটাধ্বনির অহসরণের মত মনপ্রাণ উচ্চকিত করেছিল একদা—আমার দেশ আছে দ্রে অনেকদ্রে—অতএব পথিক চল। এ আমার মাটির দেশ, এ আমার অপ্রের দেশ, কত দিবসরাত্তির খার অভিক্রম করে ঐ আনন্দলোকের সিংহত্বয়ারে উত্তীর্ণ

হতে হবে—"ওরে বিহঙ্গ, ওরে বিহঙ্গ মোর এথনি অন্ধ বন্ধ কোরো না পাধা"— যিনি ডাকছেন তাঁর দ্রাগত কণ্ঠই শুনেছি, দর্শন করিনি তাঁকে, সে বাণীরপের সঙ্গে চির্যাত্রীর মূর্তি কি সংযুক্ত করতে পারি না ?

সামীজীর দ্বিতীয় চিত্র—আমেরিকায় হিন্দু ममामीत: साहिजनान य वित्वकानत्मत्र कथा বলেছেন,—"পুরুষসিংহ, জগডের মহত্তম মহাকাব্যের নায়ক হইবার উপযুক্ত, তাঁহার চক্ষে জ্ঞানটি, কঠে পাঞ্জন্ত" স্বামীক্ষী-চরিত্রের সেই দ্বিতীয় প্রকাশও এই রূপে। বিপ্লবী সন্মাসী পূর্ণপ্রভার আত্মপ্রকাশ করেছেন। আমেরিকার মানুষ সে অসহ রূপ দেখে বলেছে—সাইকোনিক হিন্দু-মক্ষ। ভারতের মারুষ বলে, "মূর্তমহেশ্বর্যুজ্ললভান্তর"। ভিন্ন, কিন্তু বক্তব্য এক। এইরূপেই বিবেকানন স্বাধিক ননোহরণ করেছেন। পশ্চান্তাবিজয় এবং প্রাচ্য প্রতিষ্ঠা এর পরেই ঘটেছে। মৃতির পরে কোন দৈববলে এই বিজয়ী রাজবেশ, তা আমাদের ধারণার শতীত, স্বল্য বিবেকানন্দের কথা চিন্তা করতে-মাঝের আর কোন চেহারার কথা মনেই আসে না।

বিবেকানল জীবননাট্যের ক্লাইম্যাক্সও এইখানে।
পরিব্রাক্ষক বিবেকানলকে প্রথম এবং শেষ সম্পূর্ণায়ব
প্রকাশ বলেছি। পরিব্রাক্সক জীবনের অন্তে সম্মাসী
সংগ্রামীরূপে দেখা দিলেন। সংগ্রামীরূপের চূড়ান্ত
অভিব্যক্তি ঐ বৈশাখী ঝঞ্জার মূর্ভিতে। কর্মী
নেতা যোদ্ধা বিবেকানল সহস্র শিখায় অলে উঠেছেন
এখানে। আগ্রেম পর্বত যেন সচল হয়ে পৃথিবী
পর্যান করেছে। অভঃপর স্বাভাবিক ভাবেই আগবে
শাস্তভাব, জীবনের সত্য লক্ষ্য স্থকে নবভাবনা—
তাই সংগ্রামী হতে সম্মাসীতে প্রভ্যাবর্তন, অর্থাৎ
ঝাটকোভর শান্ত ভক্ত সমৃদ্ধ। ভারতে প্রত্যাবর্তন
করার পরেও যে বিবেকানল কল্যো থেকে
আলমোড়া গর্জন করে ফিরেছেন, সে অভ্যাসবশে

— স্বারো দঠিকভাবে — নিছক প্রয়োজনবশে। বাহতঃ উন্মাদনার স্পন্দন বজায় থাকলেও অন্তরে "বিপুল বিরতির" সন্মাসদীত শুরু হয়ে গিয়েছে।

এইবার চিত্রটির প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করতে বলি।
অপরপ! অপরপ! সেই বীরমূতি! পরিব্রাজকের
সমত্ল মিলবে, ধ্যানী বিবেকানন্দের সমত্ল মিলবে,
মিলবে না ঝঞ্জারূপী বিবেকানন্দের। স্পর্ধা লোষণা
করে বলা চলে এ চিত্র দিভীয়রহিত। ঐ বীরমূতি
কোথায় এ দেশে? ঐ সমূরত উফীষ, দীপ্তায়ত
নরন, স্বদৃঢ় চিবুক, বিশাল আনন, ঐ বিস্তৃত বক্ষ—
বক্ষোপরি স্থাপিত যুগল বাহ—অমের দর্প ও
মহিমার এ কি তুল মূতি! ভারতে বীরের অভাব
ঘটেছে ইদানীংকালে, বীরমূতির ততোধিক।
বিবেকানন্দের একটি চিত্র শৃত্তস্থানের অনেকথানি
পুরণ করেছে। বিশাল হৃদ্দের উচ্ছাদকে পিই
করে ছই বাহর বেইনী, মুধ ঈষৎ সাচীকৃত, পদ্মনরন সম্পূর্ণ উন্মুক্ত, সধরোষ্ঠ সয়ন্ধ অধচ মেঘমক্সিত হতে উন্মুধ—

'Sinners? It is sin to call a man so; it is a standing libel on human nature. Come up, O lions, and shake off the delusion that you are sheep.'

'মহা spiritual tidal wave আসছে—নীচ মহৎ হয়ে যাবে, মূর্থ মহাপণ্ডিতের গুরু হরে যাবে তাঁর রুপায়—উত্তিষ্ঠত জাগ্রত প্রাপ্য বরান্ নিবোধত।'

ঐ মহাক্ষত্র-বিবেকানন্দ-চিত্র যে বীর্ষের প্রতীক চিত্র, তা আর না বললেও চলবে। আমাদের আলোচ্য বিবেকানন্দের তৃতীয় এবং সর্বশেষ চিত্র হ'ল ধাানমূতি।

ভারতে বুদ্ধের ধ্যানমূর্তিই দর্বশ্রেষ্ঠ ; এবং তার পরেই সম্ভবতঃ বিবেকানন্দের। দেবতা শিবকে বাদ দিলে ভারতের শিল্প চৈতক্তকে সর্বাধিক উব্দুদ্ধ করেছে ছটি মান্ত্রয—ক্ষণ্ড ও বৃদ্ধ। একটি আকর্ষণ করেছে রসচেতনার পথে, অক্লটি ধ্যানগভীরতায়। ভারতীয় সংস্কৃতির দৃষ্টিতে ঐ ছই রূপই সত্ত্য। কদম্বতলে এবং বোধিক্রমতলে ছই পুরুষশেধর আমাদের আনন্দিত করে বিরাজ করছেন যুগ হতে যুগান্তরে।

ভারতীয় শিল্পষ্ট যে ধ্যানদেহকে গৌতমদেহে আবিকার করবে—দে কিছু আশ্চর্য নয়। ভারতে বোধিপ্রাপ্ত মহাপুরুষের অভাব কোনদিন ঘটেনি, किन्छ वृक्त अक्झनहै। अर्थाः वृक्त आत्र किन्नू नन, কোনো মানবীয় সভা নন, তিনি বোধিদেহ। বুদ্ধের বোধি খানে—সেই ধ্যান তহুধারণ করে বুদ্ধ হয়েছে। সন্দেহ হয় বুদ্ধ রক্তমাংসের কোন মামুষ কি না! পতিত মাফুযের জন্ম তাঁর অমের করণা, মৈত্রীর বাণী-শতদল নিয়ে ভারত-পরিক্রমণ? জানি-সবই মানি। किन्छ मে क्क्रण कि অপার্থিব নয়? ঐ যে মানুষটি ভারতের পথে পথে পরিভ্রমণ করছেন, তাঁর চরণ কি মৃত্তিকা স্পূর্ণ করেছে ? বুদ্ধের যেন ধ্যানসঞ্চরণ—তাঁর যে উপদেশ, সে ঐ ধ্যানলোক থেকেই আসছে: নইলে বাস্তব সমাজবিধিকে অধীকার-সর্বমান্তবের জন্ম বাসনা-ত্যাগের পরমা নিবুত্তির নির্দেশ ?

তাই বুদ্ধ ধ্যানদেহে সর্বোত্তম! তারপরেই বিবেকানন্দ, কেন?

অপরপ ভাষায় শ্রীরামরুষ্ণ বর্ণনা করেছেন তাঁর এক সমাধি দর্শন। রূপলোকের পারে অরূপলোকে যে সপ্ত স্বাধি সমাধিস্থ, এক জ্যোতির্দেহ শিশু ধ্যান ভাঙিয়ে তাঁদের একজনকে মর্ত্যভূমিতে আকর্ষণ করে এনেছেন।

রামকৃষ্ণ সেই শিশু, বিবেকানন্দ সেই ঋষি ! শিশু ঋষির ধ্যান ভাঙিয়েছে,—ধ্যানোথিত বিবেকানন্দ কর্মী ভক্ত সংগ্রামী প্রেমী।

ঋষি আবার সমাধিতে হারিমে যাবেন, গিয়েছেন

অচিরকালে। ঐ তাঁর সত্যরূপ: মৌনগন্তীর পরমহংস শ্রীমৎ বিবেকানন্দ!

বৃদ্ধের এবং বিবেকানন্দের ধ্যানমূর্তি পাশাপাশি রাথতে ইচ্ছা হয়। সহ্য বোধিপ্রাপ্ত বৃদ্ধের সে কি কশকটিন গুরুতা—উপ্রব্দুখী অভীগ্যার বাছলাহীন আধার। বিবেকানন্দের বিশাল গন্তীর মূর্তি, হিমগিরির মৌনমহিমা। এমন কেন হয়! বৃদ্ধের যে নির্বাণ, হঃখহীন সর্বশূক্তায় নিঃশেষ বিলয়। বিবেকানন্দের নিবিকল সমাধি,—চিরানন্দ অমৃত-ক্ষরেপ আত্মসংহরণ। প্রাপ্তির চরম লোকে হয়ত উপলব্ধির পার্থক্য নেই, কিন্তু মর্ত্যাধনায় সাধন পথের ভিন্নতা থাকে। তপস্থার সেই বিশেষরূপই আমরা সাধকের ভাবরূপে আবোরাপ করি। যেমন বৃদ্ধ-বিবেকানন্দের ধ্যান, তেমন চৈতক্ত-রামক্ষের দিব্যান্যাদ।

নিবাত নিফপে আত্মন্তর বিবেকানন্দ ধ্যানাসনে উপবিষ্ট; তুষারশিধরের মত তাঁর উঞ্চীষ; শৃঙ্কচুত প্রোতিশিনীর মত স্কম ও বক্ষোবিলয় উঞ্চীষ-প্রাস্ত; বিশাল বিস্তৃত প্রাস্তরতুল্য দেহাবয়ব, ঐ বিস্তারকে আকার দান করে ছই বাহুতট; বাহুপ্রাস্তে শিথিল মুক্ত করতলের পল্ন প্রসমন্তা—উপরে অন্তর্মুখী নয়নের শান্ত সংহরণ—এ মূর্তি ধ্যানী বিবেকানন্দের না ধ্যানী ভারতের? অনাগত যুগের শিল্পী—বিবেকানন্দের ধ্যানদেহের প্রভ্যেকটি রেখা অনিবার্থ-ভাবে একই বিন্তুতে কেমন করে মিলিভ হয়েছে, সেই আশ্রেধ সামজ্জই দেখবেন না—বিবেকানন্দের ধ্যানরূপে ভারতরূপকেও আবিকার করবেন তিনি।

ইচ্ছায় বা অনিচ্ছায় বিবেকানন্দের ক্ষেত্রে 'পর্বত চাহিল হতে বৈশাথের নিরুদ্দেশ মেখ।' কিন্তু বিবেকানন্দের জীবনকাব্য—সে তো কোনরোমাণ্টিক কবির রচনা নয় যে 'অক্ত কোথা, অক্ত কোনোখানে' থেকে কোন একস্থানে সে তার স্থান খুঁকে পাবে; ঝয়ারুপী বিবেকানন্দ ফিরে আসবেন আপন চিরনাঃশব্যের আসন'পরে। তাঁর সেই

'নিজ নিকেতনে' প্রত্যাবর্তনের ছায়া-ইতিহাস তাঁরই পত্র-মুখে শুনতে ইচ্ছা করে:

২৪শে জাত্মারি, ১৮৯৫—প্রাণ টেলে থেটেছি। .....বক্তা ও অধ্যাপনাতে বিত্ঞা এসে বাচ্ছে। .....একটি লেখবার খাতা আমার আছে। এটি আমার সঙ্গে পৃথিবীময় ঘুরছে। দেখছি সাত বংসর পূর্বে লেখা রয়েছে—'এবার একটি একান্ত স্থান খুঁজে নিয়ে মৃত্যুর অপেকায় পড়ে থাকতে হবে।' কিন্তু তাহলে কি হর, এইসব কর্মভোগ বাকি ছিল।

>লা ফেব্রু আরি, ১৮৯৫—ছাদর শাস্ত হও,
নিঃসঙ্গ হও। তেওঁ নির কিছুই নয়, মৃত্যু ত্রম মাত্র।
এই সব যাহা কিছু দেখিতেছ সে সকলের অন্তিত্ব
নাই, একমাত্র ঈশ্বরই মাছেন, হাদ্ম ভন্ন পাইও না,

নি:সঙ্গ হও। ভগিনি, পথ দীর্ঘ এবং সময় অল্ল, আবার সন্ধ্যাও ঘনাইরা আসিতেছে, আমায় শীত্র গৃহে ফিরিতে হইবে।

\* \* \*

নিশীথ রাত্রির শুরু আদনে নীলাকাশ! 'ন তত্র স্থো ভাতি ন চক্রতারকম্।' অমাব্যাপ্ত আকাশ, আকাশব্যাপ্ত তপস্থা। বিবেকানন্দ তপোমগ্ন! এই বিবেকানন্দই কি একদা বৈশাপের মেঘ হতে চেয়েছে, হয়েছে কি ঝগ্ধা বজ্ঞ বিতাং! কবি, তোমার বীণা থামাও; নন্দী, তোমার প্রহরা সরাও; ঘুমাও ঘুমাও তক্র লতা পশু পাঝী, অনিবাণ সত্য শুরু জাগো! পরিনিবাণের পূর্বে বিবেকানন্দের শেষ প্রার্থনা—"ভগবান্ সকলের বন্ধন মোচন কক্রন, সকলে মায়ামুক্ত হোক, ইহাই আমার চির প্রার্থনা।"

## চাঁদ ও পৃথিবী

শ্রীরবি গুপ্ত

যাত্রী আমি, বস্তুন্ধরা, বাসি তোমার ভালো—
আধার তব তাইতো করি আলো।
গোপন স্থরে নামিয়া আসি,
ছড়াই গানের লহররাশি,
অর্ণ-শিধার বর্ণে মুছি তোমার ছায়া কালো।

গহন রাতে মেঘলোকের তোরণথানি থ্লি'
মন্ত্রে সোনার ব্লাই পরশ তুলি!
অচিন্তনের বছিকুকে—
চলা মোদের যুগে যুগে,
কোন্ সে আলো মৃতি লভে ধক্ত করি ধ্লি!
অচিন্তনের যাত্রা-পথে আমি তোমার সাধী
উজল করি তাইতো তোমার রাতি!
নিদ্রাহ্রা 'সঙ্গীতনে
স্থিম কিরপ-বিচ্ছুরণে
নীরবতার গোপন-তারে অপ্রমালা গাঁথি।
কত কালের এই যে মোদের মিলন-অভিসার—
পার হয়ে যাই কালের পারাবার!
হে পৃথিবী, বক্ষে তব
আনি মধুর দীপ্তি নব,
লহ পাবক-লগ্নে আজি আপন অধিকার।

তোমায় যিরে আঁধার রাতের বাঁধন যত মিছে,
থাক না তারা থাক না পড়ে পিছে!
মৃক্ত তোমার মুক্তি-পথে
আসে উদয় স্বর্ণ-রথে
কোন্ গভীরের থোলে হন্ধার ছড়ায় স্করভি যে!
বিত্ত তোমার তোমার মাঝেই, ফেরাও সেথা আঁথি
গহন-মণি স্মানি তোমার লাগি
অতক্র এই চলার তালে
চাই যে রবি তোমার ভালে—
অক্ল থেয়ায় একলা তরী—সলী যে তাই জাগি।
যাত্রী ওগো বস্করা, বাসি তোমায় ভালো—
অাঁধার তব তাইতো করি আলো!
গোপন স্করে নামিয়া আসি
ছড়াই গানের লহররাশি
স্বর্ণ-শিখার বর্ণে মুছি ভোমার ছায়া কালো।

# **ত্রীত্রীবিফুপ্রি**য়া

শ্রীমতী উষা বস্থু, এম্-এ

লক্ষীরূপা শ্রীথ্রিফুপ্রিয়া শ্রীশ্রীগৌরাকদেবের পত্নী। ভিনি ছিলেন সতীকুল-চূড়ামণি। প্রাচীন ইতিহাসের স্মাবরণ উন্মোচন করলে দেখতে পাই দীতা, সাবিত্রী, শৈব্যা, চিন্তা, প্রভৃতি মহীয়দী নারীগণ সতীত্বের দিব্য বিভাষ প্রদীপ্ত হয়ে রম্বেছেন, কিন্তু তাঁরা কেহই প্রীশীবিষ্ণুপ্রিয়াকে ষতিক্রম করে যেতে পারেন নি। তিনি ত্যাগ, বৈষ ও সহিষ্ণুতার মূর্ত বিকাশ—অনাবিল পবিত্রতার উজ্জ্বল প্রতিমা। মনে হয় জগতের যত মধুরিমা তিল তিল করে সংগ্রহ করে বিধাতা বিষ্ণুপ্রিয়াকে স্থান্ত করেছিলেন। তিনি সমস্ত নারীকুলের আদর্শস্থানীয়া। তাঁর অশেষ গুণের মাধুর্যে তিনি অপরপা। অন্তান্ত পৌরাণিক নারীদের মত তাঁর চরিত্রের সম্যক আলোচনা হয় নাই। মুগ্ন ভক্তগণ চিরদিনই এই মহীয়সীকে তাঁদের অন্তরের নিভূত মন্দিরে পূজা করেছেন। কিন্তু বিফুপ্রিমার জীবনের অমৃতময় আনন্দকাহিনী স্বল্পংখ্যক লোকেই জানেন। জনসাধারণ আজও এই আনন্দ হতে বঞ্চিত্ত।

শ্রীবিষ্ণুপ্রিয়ার জীবন যেন একথানি করণ কাব্য—একটা চাপাকারা, একটা বৃক্ফাটা দীর্ঘ-শাস। সনাতন মিশ্রের কন্তা বিষ্ণুপ্রিয়া ছিলেন অপরপ লাবণ্যবতী, লজ্জাবতী ও ভক্তিমতী। একদিন গঙ্গার ঘাটে শচীদেবা এই সৌন্দর্যমী কিশোরীকে দেখে মুগ্ধ হলেন। তিনি বাড়ী ফিরে গিয়ে প্রিয়তম পুত্র নিমাইরের সঙ্গে বিষ্ণুপ্রিয়ার বিবাহের প্রভাব করে পণ্ডিত সনাতন মিশ্রের নিকট লোক পাঠালেন। তথন নিমাইরের অগাধ পাণ্ডিত্যের যশোগাথার সমগ্র নববীপ নগরীর আকাশ বাভাস মুখরিত। নিমাইকে জামাতারপে লাভ করার সৌভাগ্যে উৎফুল সনাতন মিশ্র সানকে

শচীদেবীর প্রভাব গ্রহণ করলেন। যথাসময়ে যথোচিত আড়ম্বরে নিমাই ও বিশুপ্রিয়ার বিবাহ সদস্পন্ন হ'ল। বিবাহের পরে বিশুপ্রিয়া বেনী দিন স্বামীকে নিজের কাছে পান নাই। যতটুকু তিনি পেরেছিলেন ততটুকু সময়েরও অধিকাংশ ভাগ নিমাই নাম-সংকীর্তনে মাতোয়ারা থাকতেন; কথনও কথনও কীর্তন-রসে বিভার হয়ে যেতেন। ভগবদ্ভক্তিতে তাঁর নয়নয়্গল হতে দর্বর ধারায় অঞ্চ বারে পড়তত—

নীরদ নয়নে নীর্ঘণ সিঞ্চনে
পুলক মুকুল ক্ষরলাধ।
ক্ষেদ-মকরন্দ বিন্দু বিন্দু চুয়ত
বিকশিত ভাব-কদম।

কি পেথলু নটবর গোর কিশোর!
কিশোরী বর্ স্থানীর এরপ ভাব দেখে বিহবল হরে
পড়তেন। শচীদেবীর কাছে গিয়ে বর্ উপস্থিত
হতেন। বিফুপ্রিয়া অতঃপুরবাসিনী হিল্ ঘরের
বর্। সকলের সন্মুশে নিজেকে প্রকাশিত করবার
কোন অধিকার তাঁর ছিল না। তাই বিকশিত
কুষ্ণমের মত ষোড়শী বিফুপ্রিয়া নিজের অন্তরের
রঙীন কামনা-বাসনার স্থাকে সবলে অবদমিত করে
যে সংখ্যমের পরিচয় দিরেছেন, জগতের ইতিহাসে
তা বিরল। স্থীয় অবক্তম বেদনা স্থ করে
বিফুপ্রিয়া কত বিনিদ্র রজনী প্রিয়তমের প্রতীক্ষার
চোথের জলে একাকী রাজি প্রভাত করেছেন।

শ্রীশ্রীগোরাক্ষণের লোকশিক্ষার জন্ম পৃথিবীতে অবতীর্ণ হয়েছিলেন। তিনি মানবের চিত্তক্ষেত্রে ভক্তিবারি সেচন করে প্রেম ও করুণার শহ্ম ফলিয়েছেন। তিনি সর্বত্যাগী, তিনি সয়্যাসী। তিনি প্রেম-করুণা-ত্যাগের মূর্ত অবতার। তাঁর ত্যাগে সেদিনের অপগতের প্রানি বিদ্রিত হয়েছিল।

किछ निमार्टेश्वत मन्नाम-धर्म-व्यवस्थल भेटी । বিষ্ণুপ্রিরার অন্তরে যে নিদারুণ আঘাত লেগেছিল— সেই বেদনার ছবি প্রকাশিত করা কঠিন। ভাবী অশুভের ছায়া তাঁরা হ'লনেই যেন চারিনিকে দেখতে পেলেন। বিফুপ্রিয়া পাগলিনীয় স্থায় সিক্ত বস্ত্রে বাড়ী ফিরে শচীদেবীর কাছে গিয়ে অধীর हरा कॅमिट लागलन। भठीएकी मस्त्रद वहरू কাছে আকর্ষণ করে কারণ বিজ্ঞাসা করলেন। তিনি বললেন—মামি চারদিকেই আজ অমঙ্গল দেখতে পাচ্ছি। মান্তের অন্তরোধে নিমাই কয়েক দিন মাত্র সংসারে বাস করেছিলেন। এই কয়েকটি দিনের মধুর স্থৃতি অভাগিনী বিফুপ্রিয়ার বেদনা-কাতর অন্তরের এক অমূল্য मम्भार । मःभाव পরিত্যাগ করবার পূর্ণরাত্রে নিমাই শ্রীমতী বিষ্ণু-প্রিয়ার আকাজ্জা পরিপূর্ণ করলেন: বিফুপ্রিয়া মালা ও চন্দন দিয়ে প্রিয়তমকে সম্জিত করলেন: নিমাইও বিফুপ্রিয়াকে অপরূপভাবে সাজালেন। এইভাবে গভীর স্থাথে রাত্রির মধ্যভাগ অতিবাহিত হ'ল। স্বামি-স্থ-গরবিনী বিষ্ণুপ্রিয়া স্বামীর কোলে মাথা রেখে গভীর ঘুমে নিমজ্জিতা, দেই গভীর নিশীথে নিমাই বিফুপ্রিয়াকে ছেড়ে ধীরে ধীরে বহির্গত হলেন আপন অভীষ্ট-সাধনার পথে। থোলা দারপথে বাতাস যেন স্মাকুল আর্তনাদ করে উঠল। বুক্ষ-পত্রের মর্মরধ্বনি যেন করুণসূরে শোক প্রকাশ করে কেঁদে উঠল। কলম্বনা গলার স্রোভ যেন থেমে গেল। ত্রিযামা-স্থলরীর নক্ষত্রের কণ্ঠহার যেন অকস্মাৎ থসে পড়ল। বিষ্ণুপ্রিয়া চমকে জেগে উঠলেন। দেখতে পেলেন—উনুক্ত হার ও শৃক পালক! বিফুপ্রিয়ার মাথার যেন বজ্রাখাত হ'ল। আলুলাগিতকুম্বদা শ্রীমতী কাঁদতে কাঁদতে শচীদেবীর বারের কাছে এসে বসে পড়লেন। শোকাকুলা মাতা প্রদীপ জেলে বধুর সঙ্গে পথে বাহির হয়ে "নিমাই! নিমাই!" বলে কাঁদতে ममख नहीं बा नगनी यन विवादन ममुद्र পतिनंड

হ'ল। বিষ্ণুপ্রিয়া পার্থিব বিলাসিতা সমন্তই পরিত্যাগ করলেন—

> "বে দিন হইতে গোরা ছাড়িল নদীরা, তদৰ্বধি আহার ছাড়িল বিষ্ণুপ্রিয়া॥"

কিন্ত প্রিরবিরহে বিফুপ্রিরার আরুলভাবে ক্রন্সন করবার অবকাশ কোথার ? পুত্রবিরহে কাতরা শচীদেবী বধুর কারায় অধিক শোকে অভিভূতা হবেন—এই ভরে বিফুপ্রিরা আপন হংথের হুর্বার বেগ সবলে অন্তরে চেপে শচীদেবীর পাশে এসে দাঁড়ালেন। সেই ন্তর পাষাণপ্রতিমার ভাবলেশহীন মুখ দর্শন করলে পাষাণপ্র গলে যার।

নিমাই সন্নাগধর্ম গ্রহণ করলেন। ভক্তগণ এই নবীন সন্ন্যাসীর প্রেমে মুগ্ধ। ভক্তগণের সকাতর অন্ধরোধে শ্রীশ্রীগোরাঙ্গ বৃন্ধাংন যাবার পথে সকলকে দর্শন দিতে শান্তিপুর এলেন। শ্রীনিত্যানন্দ প্রশ্ন করলেন—"প্রভূ! সকলেই আসতে পারবেন তো?"

শ্রীগোরাক উত্তর দিলেন—"যিনি ক্ষাসতে চান তাঁকেই আনবে। ক্ষামি সকলের নিকটই আনন্দের সক্ষে বিদ্যুবিয়ার কথা শ্রীগোরাকদেবের মনে উদর হ'ল। কিছুক্ষণ তিনি কি যেন গভীরভাবে চিন্তা করলেন। তারপর যীরে ধীরে তিনি বললেন—"যে আসতে চার তাকেই আনবেন, কেবল একজন ছাড়া।" সকলনরনে নিত্যানন্দ এই বার্তা নবঘাঁপে প্রচার করে দিলেন—"মহাপ্রতু সকলকে যেতে বলেছেন—কেবল একজন ছাড়া।" এই নিষ্ঠুর ক্ষাদেশ শুনে সমস্ত নবদ্বীপবাদী নির্বাক্ বিশ্বয়ে শুন্তিত হরে গেল।

শ্রীচৈতন্তদেবের আগমন-বার্তা সমস্ত নগরে প্রচারিত হ'ল। আকাশে বাতাসে ধ্বনিত হ'ল আননন্দের স্থর। পশুপক্ষী, কীট-পতন্ধ, বৃক্ষলভা আনন্দে মুখর হবে উঠল। নবৰীপের আবাল-বৃদ্ধন বনিতা শ্রীগোরান্ধদেবের দর্শন-মানসে শান্তিপুরে

যাবার জন্ত প্রস্তুত হচ্ছেন। তাঁদের প্রাণের নিমাই
ফিরে এগেছেন। শচীদেবীও তাঁর প্রিয়ত্ম পুত্রের
জন্ত আনন্দ-ব্যাকৃল অন্তরে ধাবিত হলেন। শুধু
একটি নারী—অবগুঠনবতী তরুণী বধু অশুসঞ্জল
নয়নে দাঁড়িয়ে রইল। তাঁর যাওয়ার কিংবা দর্শনের
অধিকার নেই, কারণ নিমাই সন্মানী। শাহাম্পারে

তাঁর বিষ্ণুপ্রিয়াকে দর্শন করা নিষিদ্ধ। বেদনাহতা নারী দেদিন চোপের জলে বক্ষ ভাসিয়ে লুটিয়ে পড়ে ছিল মাটিতে। যতদিন বেঁচেছিলেন ততদিন স্বামীর পাত্নকা পূজা করে তাঁর ধ্যানে মগ্ন থেকে তিনি জীবন কাটিয়েছিলেন। এই মহীয়সী নারীর জীবনের ইতিক্থা বড়ই কর্জণ, বড়ই মধুর!

## শ্রীরামকৃষ্ণ-উপদেশের একদিক

অধ্যাপক শ্রীবাবুরাম বন্দ্যোপাধ্যায়, এম্-এ

শ্রীরামক্বফ্ট-মুখনি:স্ত অমৃতবাণী আমাদের হতাশ প্রাণে আশা আনে এবং অবিশ্বাসীর অন্তরেও সঞ্চারিত করে গভীর বিশ্বাস। আবার তা ভক্তি ও ত্যাগ-বৈরাগ্যের স্থপ্ত বহ্নিকে উদ্দীপিত করে, অনেককেই সাধকের শাকাজ্জিত জগতে যাবার প্রেরণা দেয়। যাঁরা সাধনপথে প্রথম পদক্ষেপ করেছেন, কিংৰা যাঁরা দেই পথে কিছুদূর এগিয়ে গেছেন তাঁদের শুভ-যাত্রা-পথের স্থপের প্রাণবারি হয়ে উঠেছে এই ভাষারূপে প্রবাহিত ভাব-মনাকিনী। তাই শ্রীরামকৃষ্ণ-উপদেশের আধ্যাত্মিক মূল্য স্বতই নিধারিত। তাঁর উপদেশের পারমার্থিক মূল্য আপনা-আপনিই ব্যাখ্যাত হয়েছে, নানা সহজবোধ্য গল্প ও উদাহরণের সাহায্যে। যেখানে কোন গল্প-উপমা নেই, সেখানেও তাঁর উপদেশ কোন টীকাকারের ব্যাখ্যার উপর নির্ভর না করে সাধারণ-বুদ্ধিবিশিষ্ট মামুষের অন্তরে উপল্কির গভীর স্তরে শ্রীরামক্বঞ্চাবভারে শ্রীভগবানের পৌছে যায়। যুগোচিত বাণীপ্রচারের এইটিই হচ্ছে বিশিষ্ট ধারা। তাই বৃক্তি তর্ক ও উদাহরণের ঘারা শ্রীরামকৃষ্ণ-উপদেশের তত্ত্বসূল্যনিধ রিণের কোন অবকাশ বা প্রয়োজন দেশতে পাই না। তবে তাঁর উপদেশা-বলীর একটি দিক সচরাচর আমাদের সচেতন লক্ষ্যের বাইরে থেকে যাগ। সে বিষয়ে আলোচনা করার স্থােগ আছে বলে মনে হয়।

কাৰ্য-সাহিত্য পড়তে ও আলোচনা কয়তে

গিয়ে দেখা যায় অনেক শক্তিশালী কবি তাঁর রচনার ভাষাসম্পাদকে কাব্যের মূল প্রয়োজন সিদ্ধ করেও অক্ত কাজে লাগাতে পেরেছেন। শ্রেষ্ঠ কবির রচনা প্রবাদবাক্যরূপে বা অক্ত আকারে কাব্যের বাইরেও মান্তবের ব্যবহারে এসেছে। কবি কালিদাসের 'ন যথৌ ন তত্ত্বী,' ভারতচল্লের 'মল্লের সাধন কিংবা শরীর পাতন, মধুহদনের 'একে একে নিবিছে দেউটি' প্রভৃতি অসংখ্য উদাহরণ এই কথাই প্রমাণ করে যে রচম্বিভার প্রতিভা তাঁর রচনাকে ব্যাপকতর ক্ষেত্রে বিভিন্ন অর্থে ও প্রয়োজনে মান্নবের ব্যবহারে এনে দেয়। শ্রীরামক্লফদেবের উপদেশাবলী পাঠ করলে অনেক সমর্ছ উক্ত বিষয়টি আমাদের মনে পড়ে যায়। সাধ্যাত্মিক ভাবরাজ্যে শ্রীতীঠাকুরের অমৃতবাণী ভক্ত ও সাধকের পরম পাথের হরেছে; আবার এই মূল উদ্দেশ্য সিদ্ধ করেও তা অনেক উল্লেখযোগ্য গৌণকার্য সফল করেছে তাও আমরা পরম বিশ্বয়ের সঙ্গে লক্ষ্য করতে পারি। ত্যাগীশ্বর শ্রীরামক্বফ ত্যাগবৈরাগ্যের আদর্শকে উজ্জলভম বর্ণে ফুটিয়ে তুললেও সংসারী ভক্তেরা তাঁর কাছে পেরেছে পরম প্রশ্রম ও সাখাস। কিন্তু চিতাকর্ষক বিষয় হচ্ছে এই যে তাঁর উপদেশ সংসারীকে শুধু আধ্যাত্মিক উন্নতির পথেই সাহায্য করে না: তাঁর উপদেশের কথাওলি থেকে সংসারে বেঁচে থাকার মত মানসিক বলও সংসারীরা পেয়ে থাকে। তাঁর উপদেশের বহু ছল আছে যেখানে তাঁর প্রধান

উদ্দেশ্য মাহ্ববকে তব্ৰজ্ঞান বিতরণ করা, কিন্ত তার মধ্যে এমন অর্থন্ড প্রকাশ পার যা ভালভাবে হার্মক্ষম করতে পারলে মাহ্বয় একজন শ্রেষ্ঠ সংসারীরূপে সমাজে বিধ্যাত হয়ে উঠতে পারে। কবিদের রচনার আহ্বয়নিক অর্থের মতো ঠাকুরের উপদেশের এইপ্রকার অর্থগুলিও যে নগণ্য নর তা বিশেষ বিবেচনা করলে ব্যুতে পারা যার। এগুলির বারা মাহ্বয় জীবনমুদ্ধে পার উৎসাহ, বৈষদ্ধিক উন্নতিতে পার প্রেরণা এবং হতাশা ও হীনম্মন্ততা থেকে পেয়ে থাকে চিরস্থায়ী মৃত্তি। তাঁর এই প্রকার অসংখ্য অম্ল্য উপদেশের কয়েকটি উদাহরণের উল্লেখ করলে বক্তব্য স্থম্প্রই হবে।

তিনি বলেছেন—'লজা মুণা ভয়, তিন থাকতে নয় | \* \* \* যারা হরিনামে মত হয়ে নৃত্যগীত করতে পারবে না, তাদের কোনকালে হবে না। ঈশরের কথায় লজা কি, ভয় কি?\* \* \*" দেখতে পাচ্ছি এই উপদেশের তাৎপর্য সঙ্গে সঙ্গে ব্যাখ্যাত হচ্ছে তাঁরই নিব্দের কথায়। লজ্জা-সঙ্কোচাদি সাধনপথের কত বড় বিঘ্ন তাই তাঁর মুখ্য বক্তব্য। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই যে, লজ্জা-ঘুণা-ভন্ন আমাদের সাংসারিক উন্নতির পথেও যে বিল্লম্বরপ হয়, গৌণ হ'লেও সেই অর্থ এথানে উল্লেখযোগ্যভাবে ফুটে উঠেছে। বিষ্ণাদি-লাভ বা জাগতিক উন্নতিলাভ করতে ইচ্ছুক মাহুষ কত সময়েই মনের শঙ্কা-দ্বণা-ভয়ের জন্য অভীষ্ট বস্তকে আরত্তাধীন করতে পারছে না—এ উদাহরণ অহরহই আমাদের নজরে পড়ছে। সে-ক্ষেত্রে ধর্মোপদেশের জন্ম উচ্চারিত বাণী—'লজ্জা ঘুণা ভর, তিন থাকতে নর' লৌকিক জীবনেও মাত্রষকে শিক্ষা দিয়ে জনকল্যাণ সাধন করে থাকে।

আবার কথনও তিনি বলেছেন—"বিষয়ী লোকদের রোক্ নাই। হোলো হোলো, না হোলো না হোলো। জ্বলের দরকার হরেছে কুপ খুঁড়ছে। খুঁড়তে খুঁড়তে থেমন পাধর বেকলো, অমনি সেধানটা ছেড়ে দিলে! স্বার এক স্বায়গায় খুঁড়তে বালি পেয়ে গেল, কেবল বালি বেরোম: সেথানটাও ছেড়ে দিলে। যেথানে খুঁড়তে আরম্ভ করেছে, সেথানেই খুড়বে, তবে তো বল পাবে। \* \* \* \* বা মিথ্যে বলে জেনেছ, রোক্ করে তৎক্ষণাৎ তা ত্যাগ কর। যখন আমার ভারী ব্যামো, গঙ্গাপ্রদাদ দেনের কাছে লয়ে গেল। গঙ্গাপ্রদাদ বল্লে স্বর্ণপটপটি খেতে হবে; কিন্তু অল খেতে পাবে না; বেদানার রস থেতে পার। সকলে মনে করলে জল না থেয়ে কেমন করে আমি থাকবো! আমি রোক কল্লাম, আর জল থাবো না।" —ধর্মকথা শুনে এবং সৎপথে চলার নির্দেশ পেয়েও বিষমী ব্যক্তিরা ইচ্ছাতুষামী কাজ করতে পারে না। এক্ষেত্রে তাদের স্বচেয়ে বড় অভাব সংকল্পের দৃঢ়তার। শ্রীরামকৃষ্ণ গল বলে এবং নিষ্কের শীবনের উদাহরণ দিয়ে ভক্তকে উপদেশ দিয়েছেন সেই রোক্ বা দৃঢ় প্রতিজ্ঞা করতে। কিন্তু এই সমস্থা তো কেবল অমৃতপথের পথিকদের নয়। সংসারে থেকে ভগবানকে আশ্রয় করার অন্ত যে অবিচল নিষ্ঠা প্রয়োজন, যে কোন উচ্চাকাজ্ঞাকে রূপ দেবার ব্দুহই তার উপযোগিতা শীকার করতে হয়। জাতি, সমাজ ও দেশকে উন্নত করার ইচ্ছা থাকলেও অব্যবস্থিতচিত্ততা এবং দৃঢ়প্রতিজ্ঞার অভাব আমাদের সফলকাম হতে দিছেে না—এর পরিচয় কি আমরা অনেক সময়েই দেখতে পাই না? যা যা মন্দ, অভভ ও জীবনপথের কন্টক্ষরূপ তাকে দলিত মথিত করার দৃঢ়সংকল্ল করতে কি আমরা কুন্তিত হই না ? শ্রীরামক্কফের উপদেশের অভিব্যঞ্জনা এদিক দিয়ে আমাদের প্রভৃত সাহায্য করে।

"কেউ কেউ মনে করে আমার বুঝি জ্ঞানভক্তি হবে না, আমি বুঝি বছজীব। গুরুর রুপা হলে কিছুই ভর নাই।" এই উপদেশ দিয়ে শ্রীরামক্রফ ছাগলের পালে প্রতিপালিত ব্যাদ্র-শাবকের গল্ল বলেছেন। কি ভাবে একটি বাঘ এসে সেই

খাস-থেকো বাঘকে রক্তের খাদ, তথা ব্যাঘ্রস্করপ ব্ঝিষেছিল-এ গল্প ভক্তদের কাছে খুবই পরিচিত। গল বলার পর ভিনি আবার বলেছেন—"ভাই গুরুর রূপা হলে আর ভয় নাই। তিনি জানিয়ে দেবেন, তুমি কে, তোমার স্বরূপ কি।" এই স্বরূপবোধ বা আস্মোপলকি শুরু ঈশ্বরস্বরূপ-উপলক্ষি নয়; এই উপদেশে পরমেশ্ব-নির্মিত আমাদের দেহ ও জাবন কত কর্মক্ষম তা উপলব্ধি করবার প্রেরণা আমরা পেয়ে থাকি। মাতুষ নিজ ক্ষমতা সম্বন্ধে আস্থাশীল নয় বলেই জীবনমুদ্ধে ভাকে পশ্চাৎপদ হতে হয়। সদ্গুরু বা আদর্শ শিক্ষক আমাদিগকে সেই বিশ্বক্ষমী ক্ষমতায় বিশ্বাদী করে তোলেন। এই বিশ্বাস অর্থসম্পদ ও জ্ঞানবিজ্ঞানের জগতে আমাদের ধারণাতীত সাফন্য এনে দের। স্বামীজী পরবর্তীকালে বলেছেন যে, আমাদের অন্তর্নিহিত পূর্ণথকে বিকশিত করে দেওয়াই প্রকৃত শিকা। তিনি বলেছেন, আত্মশক্তিতে অবিখাসই হচ্ছে নান্তিকতা। "বিশাস, বিশাস, বিশাস-স্পাপনার উপর বিশ্বাস—ইহাই উন্নতিলাভের একমাত্র উপায়।"

সাধনরাক্ষ্যে ক্রমোন্নতিতে ভক্তদের প্রেরণা দেবার জন্ম শ্রীরামকৃষ্ণ কাঠুরের গল বলেছেন। জনৈক ব্রন্ধচারীর উপদেশে কাঠুরে এগিয়ে গিয়েছিল বলে ক্রমে ফ্লাবান বস্তুর সন্ধান পেরেছিল। নিষ্ঠাসহকারে এগিয়ে গেলে ভক্ত পরমবস্ত লাভ করেন—এই হচ্ছে এই উপদেশের প্রধান তাৎপর্য। কিছ্ম এগিয়ে গিয়ে সংসারী ব্যক্তিও লাভবান্ হয়। মানুষের ক্ষাত্রন্ত কর্মশক্তির ছেদ টানতে নেই। এই কর্মমন্ন জীবনে কর্মের সফলতার সীমা পরিসীমা নেই। তাই 'এগিয়ে পড়ো'—এই উপদেশ আশা ও উৎসাহের প্রেরণার সকলকেই উজ্জীবিত করে দেয়।

ন্ধরভক্ত সংসারীকে সংসারের নিবদ্ধ পরিবেশে থাকতে শ্রীরামকৃষ্ণ যে সব উপদেশ দিছেছেন, সেগুলি বর্তমান আলোচনার বিষয়ীভূত নয়। যথা—পাকাল মাছের মত থাকা. নিজেকে বড়লোকের

বাড়ীর দাসীর মত মনে করা, ইত্যাদি। পথের অন্তরায়সমূহ দ্ব করার জ্ঞাই এই স্থচিন্তিত উপদেশগুলি দেওয়া হরেছে। এগুলি বর্তমান ক্ষেত্রে আলোচ্য উপদেশগুলির মতো হইপ্রকার উদ্দেশ্খ সিদ্ধ করার জ্ঞাকথিত হয়নি। কিংবা বলা চলে যে, এই উপদেশগুলিতে একাধারে হই প্রকার অর্থগোরব পাওয়া যায় না।

নিমলিখিত বছবিখ্যাত উপদেশগুলিতে **আ**লোচ্য তুই প্রকার গুণ বর্তমান:

"ডুব দাও। ডুব না দিলে সমূদ্রের ভিতর রত্ব পাওয়া যায় না, জলের উপর কেবল ভাসলে পাওয়া যায় না।"

"যত মত, তত পথ।" "যাবং বাঁচি, তাৰং শিপি।" "শ. য, স।"

উদাহরণের শেষ হবে না। তাঁর এই ধরণের বছমূল্য বাণী সংখ্যা দারা নির্দিষ্ট করা যায় না।

স্বামী বিবেকানন শ্রীরামক্রফের বাণীকে নিজ জীবনে রূপ দিয়েছেন। তাই উনবিংশ ও বিংশ শতানীর জনমানসে শ্রীরামক্ষের আবির্ভাবের শুকুত যে নিজম মহিমায় উজ্জ্বল—তা আমরা ভাল-ভাবে বুঝতে পেরেছি। শত-শতাকী ঈশ্বরোপাসনার অভ্যন্ত ভারতবাসী অভবিজ্ঞানচর্চা ও বৈষ্মিক উন্নতিতে পিছিমে পড়েছিল। তাই স্বামীঞ্জী সংর্ম ও নান্তিক্যের সাময়িক গ্লানি দুর করার দৃঢ় প্রতিজ্ঞাকে কার্ষে পরিণত করেছেন, আবার এদেশের মান্তবের বৈষয়িক দৈছকে দুর করার জন্ম উৎসাহের সিংহনাদ তুলেছেন। উভয় ক্লেতেই শ্রীরামকৃষ্ণ-ৰাণী তাঁর মূল প্রেরণা জুগিয়েছে। এরামকৃষ্ণ-অবতারের এই ছই বুগ প্ররোজনই ছিল। তাঁর বন্ধ উপদেশও তাই হুইপ্রকার অর্থগোরবে সমুদ্ধ। সেই কারণে তাঁর ভাবগন্তীর বাণী ঈশ্বরভক্তকে যেমন পথ দেখাৰ-সংপথাশ্ৰয়ী সংসাৱী ব্যক্তিকেও তেমনি बीवनवृद्ध बन्नो कत्त्र ভোলে।

## বিশেয়া ও বিশেষণ

### শ্রীদ্বারকানাথ জ্যোতিভূ যণ

বিশেষ্য, তোমারে আমি খুঁ জি কতবার, নির্ণয় করিতে শক্তি হ'ল না আমার: বাল্যে বিভালমে গিয়া ব্যাকরণ হাতে নিয়া পড়েছি বুঝেছি কত শিক্ষকের কাছে, বস্তু, ব্যক্তি, জ্বাতি, গুণ, দ্রব্য যাহা আছে : সেইগুলি 'নাম' তব, এবে দেখি ভুল সৰ, বিশেষণে বিশেষ্য যে বুঝেছি তথন, কি আশ্চর্য ভ্রান্ত শিক্ষা পেয়েছি এমন। নম্মন মেলিয়া যাহা দেখিবারে পাই. সকলি তো বিশেষণ, বিশেষ্য যে নাই: সবাই কহিছে এসে. বিশেয় নাহিক দেশে. চন্দ্র-ভূষ নদ-নদী গ্রহ-ভারাগণ---এক মহা বিশেষ্টের নানা বিশেষণ। নয়ন থাহার আছে. দেখিতে সে পাইয়াছে:

এক আদি অন্বিতীয় বিশেষ্য-সাগৱে

অগণন বিশেষণ সদা খেলা করে।

যুমন্ত তারকারাজি জীয়ন্ত জোছনা— मध्य ठाँ मिमा-निमि नी निम-वनना, ললিত লভিকা দল. কুম্বমের পরিমল, শীতল সমীর চারু, বালার্ক-কিরণ: গভীর সাগর ভার জীবের জীবন. খ্যামল পাদপ-দল. कामिश्रिमी महक्ष्म. সব সেই বিশেয়ের বহু বিশেষণ-গুণের বাচক তাঁর নিধিপ ভুবন। করিয়াছি আবিদ্ধার বিশেষ্য তোমারে, বিশেষণ-পরিপূর্ণ রাজ্যের মাঝারে তোমার সন্তার মাঝে, ব্ৰহ্মাও ডুবিয়া আছে, একাকী পুরুষ তুমি, একাই বিশেয়— এ জগতে তুমি দেব, জীবের নমস্ত। প্রকৃতি আনন্দ ভরে তৰ গুণ গান করে. হে বিশেষ্য! বিশেষণ সকলি তোমার! তাই তব পদে করি কোটি নমস্বার।

## তুই আমি

শ্রীনারায়ণ মুখোপাধ্যায়

এক 'আমি,' নিশিদিন মন্ত এক পুত্ল খেলায়, আর 'আমি,' একা একা কেঁদে মরে মর্মের গভীরে। এক 'আমি,' তাকে খিরে রূপরস প্রপঞ্চমায়ায়, আর 'আমি,' নিশিদিন আমার সন্তারে খুঁজে ফিরে। এক 'আমি,' কী বিশ্বয়! সে আমার অক্তকে চেনে না, আর 'আমি,' মনে ভাবে কবে হবে ওর সাথে চেনা।

## শ্রদ্ধার শক্তি

#### ( একটি পুরানো গল্প অবলম্বনে ) স্বামী জীবানন্দ

সম্ভ্রান্ত ধনীর গৃহে এক মহাপুরুষ এসেছেন। লোকে লোকারণ্য। দলে দলে সকলে সাধুদর্শন করে ধন্ত হচ্ছেন।

'কিন্ত এ কী! কেবল ধনীরাই কি এই
মহাপুক্ষের ক্বপা লাভ ক্রবেন? যারা গরীব তাদের
ভাগ্যে কি দর্শনও নেই?' দরিদ্র পরান চাবীর
মনে উঠল এই কথা।

দ্রে গাছের তলার দাঁড়িরে চেয়ে থাকে পরান জনলোতের দিকে এক দৃষ্টে, আর ভাবে: কত রয়েছে আমারই মত গরীব চাষী, তাঁতি, চামার, মূচী, দিনমজুর। সর্বহারা রিজ্রের দল না পার পেট পুরে ছবেলা ছমুঠো থেতে, না পার পরনের কাপড়। কিন্তু তা না হয় হল, সাধুদর্শনে ধনী দরিত্রের পার্থক্য থাকবে কেন? স্থন্দর বসনভ্যণে স্থ্যজ্ঞিত সম্রান্ত লোকদের কি এখানেও একচেটে ব্যাপার!

দূরে পরানের ভাঙা কুটার। গ্রীখের রোজ ন্দার বর্ধার জল রোধ করবার ক্ষমতাও হারিয়েছে এ কুটার। উপরি উপরি ছতিন বছর অজনা, ক্ষেত্তে থড় হয়নি, তাই বরও ছাইতে পারেনি।

কিন্তু গরীব হলে কি হয়! শিক্ষা-দীক্ষা
না থাকলে কী হয়! পরানের ভক্তিবিশ্বাস ছিল
খুব। প্রাণে তীত্র অভিলাষ হল—সাধুদর্শন করবেই।
ভার ফলে দারিন্তা ঘুচে যাবে, অভাব-অনটনের
অবসান হবে।

দৃঢ় সঙ্কল কার্থে পরিণত করবার জন্মে স্থোগ খুঁজতে থাকে শুভ মুহুর্তের।

বহুদিন পর স্তবৃষ্টি হয়েছে। বোধহয় মহা-পুরুষের আগমনের স্থফল। সকলের দৃঢ় বিশাস তাই। মরুভূমির মত শুক্ত হয়ে গিয়েছিল মাটি স্থের ধরতাপে। ধরণী সুশীতল হয়েছে দেবতার অরুপণ বর্ষণে। লোকের প্রাণে স্থার স্থানন ধরে না, বিশেষ করে চাষীদের। এবার চায় করলে ধান হবে প্রচুর। শহ্যপূর্ণা হবে বস্থকর।।

পরানের প্রাণ্ড আনন্দে ভরপুর। সে কাঁধে লাক্ষল, মাথায় বোঝা নিয়ে আর হাতে বলদ হটির দড়ি ধরে ক্ষেতের দিকে চলেছে আপন মনে গাইতে গাইতে—

> "মনরে কৃষি কাজ জান না, এমন মানব-জমিন রইল পতিত আবাদ করলে ফলত' সোনা।"

হঠাৎ থমকে দাঁড়ালঃ তার বহুমাকাজ্মিত সন্মানী তারই ক্ষেত্তের পাশ দিয়ে চলেছেন; তবে তো ভগবান তার কথা শুনেছেন।

জাহা কি সৌম্যদর্শন ! জ্বপরূপ রূপ—নয়ন জুড়িয়ে যায়।

বলদ ছটির দড়ি ছেড়ে দিয়ে বলল, 'ভোরা ঘাস থা, আমি জাসছি।' পরান ছুটে গিয়ে করজোড়ে প্রণাম করে সাধ্র সামনে দাঁড়াল, যেন কিসের প্রতীক্ষার! সাধ্র দৃষ্টি আরুট হল ভার উপর। পরানের বহুদিনের সাধ সাধ্যক করবার, আজ সেই সাধ প্রণের অ্যোগ এসেছে—এ অ্যোগ যাতে বিফলে না যার, এই ভ্যে মাথার বোঝা জার কাঁধের লাজল নামাবারও তার অবসর হল না। আবেগ ভরে বলল,—'প্রভু, আমাকে কিছু উপদেশ দিন, যাতে আমার সব ছংখ ঘুচে যার।'

পরানের সর্বাবে ব্যাকুলভার ভরদ থেলে চলেছে। সাধু দেখলেন, ব্যাকুলভা ঘেন মূর্ভি পরিপ্রহ করে তাঁর সামনে উপস্থিত। ভিনি কভ লোকের সংস্পর্লে এসেছেন এমনটিভো দেখেন নি; বললেন,

'তুমি উপদেশ নেবে, উপদেশ কি তুমি পালন করতে পারবে? কত কাজের মান্ত্র তুমি; সারাদিন চাষের কাল, নয় ঘরের কালে বাল্ড পাক। এই বৃষ্টি হয়েছে, এখন কাল আরও বেড়েছে, সময়মত আবাদ না করলে যে ফসল হবে না।'

পরান বলল,—'প্রভু, আপনি নিশ্চিম্ভ থাকুন, আমি ঠিক ঠিক আপনার উপদেশ পালন করব. একটুও ত্রুটি হবে না। আমি অশিক্ষিত, দরিদ্র চাধার ঘরে আমার জন্ম, ছোটবেলায় লেখাপড়া শেখার ইচ্ছা ছিল থুব, কিন্তু সুযোগ হয়নি। অল বয়সে ৰাপ মা মারা গেলেন—সারা সংসারের ভার পড়ল স্মামারই ওপর। তবু রামায়ণগান কীর্তন-ভন্তন किथा ७ रुष्ट अनल इति यहि, यि किছ मानद (बार्डाक शहे, यकि मत्नद्र महला कार्छ। अन শুনে কত গান আমার মুখত্ত হয়ে গেছে, মাপন मत्न निर्कतन वरम रमहे मव गान गाहे अवमद्र ममञ् আর কাজের সময়েও গানের সাথে সাথে কাঞ্চ করে চলি। মূর্থ আমি, আপনার কঠিন উপদেশ ধারণা করবার যোগ্যতা আমার নেই, যারা জ্ঞানী গুণী তাঁদের দে শক্তি আছে; তাই আমার উপযোগী করে এমন একটি সহজ উপদেশ দিন যার মর্ম বুঝতে কোন কষ্ট না হয়। প্রাণও যদি যায় তব্ षांभनांत्र উপদেশ भानन कत्रव।' भत्रात्नत्र मूच থেকে ঐকান্তিকভার সঙ্গে কথাগুলো বেরিয়ে এল। नन्तानी यूक्ष क्लन, त्क्षानन-कन्त-<del>क</del>नास्टरद्रद সুকৃতির ফলেই এমন ব্যাকুলতা, এমন সরলতা, চরিত্রের এমন দৃঢ়তা সম্ভব হয়েছে।

সত্যই আজ পরানের জীবনের মাহেল্রকণ সম্পস্থিত। কখন যে কার ভাগ্য স্থপ্রসন্ন হবে কে জানে? হর্লভ মহাপুরুষের সংশ্রম। হর্লভতর ভার রূপা!

কণকাল নীরব থাকার পর সাধু প্রসন্ধ গন্তীর মুখে বললেন, 'মনের কথা শুনো না।' পরান গুরুর আদেশ শিরোধার্য করে নিল। সাধু চলে গেলেন জাঁর তীর্থযাত্রার পথে।

'মনের কথা শুনো না' আকাশে বাতাসে এই কটি কথা অহরণিত; পত্রের মর্মর-শন্দের মধ্যে যেন এই বাণীই প্রতিধ্বনিত। যে দিকে কান যায় এই একই ধ্বনি। কর্ণকুহরে যে শন্দ প্রবেশ করে তাই শ্রীশুরুর বাণী। ধন্ত পরান, সার্থক তার জীবন।

পরানের মন বলগ, 'এখনতো তোর সাধুসন্ধের বাসনা পূর্ব হয়েছে, এইবার কাধের লাকল নামা, মাথার বোঝা মাটতে রাথ —আর কতক্ষণ এভাবে থাকবি?' পরান উত্তর দেয়,—'ওরে মন, তোর কথা আর শুনবোনা, এযে আমার শুকর আদেশ। শুকর কাছে আমি প্রতিজ্ঞা করেছি, তাঁর উপদেশ কথনও লভ্যন করব না।' মন যুক্তি দেখায়—'কাব্দ না করলে খাবি কি? ছেলেমেয়ে মাহ্ম্য করবি কি করে? চুপ করে দাঁড়িয়ে থাকলে কি হবে? ব্দমিতে চাধ দিতে হবে, বীজ্গান কেলতে হবে। ঐ দূরে বলদ ব্লোড়া চরছে, ধরে নিমে এসে চাবে লেগে যা। ই। করে দাঁড়িয়ে থাকিস্ নে। সব লোক কাব্দ করে চলেছে, দেখতে পাচ্ছিদ্ নে।'

পরান বলে, 'তোর কথা আর শুনছি না, এই পঞ্চাশ বছর ধরে ভোর কথামত চলে আগছি—
কিন্ত কীলাভ হয়েছে আমার? যে ছ:খ সেই ছ:খই তো রয়েছে, বরঞ্চ আগের চেয়ে বেড়েছে। তুই যখন যা বলেছিস্ তাই করেছি, কথনও ভো অবহেলা করিনি। ভোর কথা শুনে আমার কিছুই উপকার হয়নি। এখন থেকে আর ভোর মতে চলব না।'

তামাক থাওয়া পরানের খুব প্রিয়। যথনই পরিশ্রাস্ত বোধ করে তথনই তামাক থায়। অনেকক্ষণ তামাক থায় নি, খুব ইচ্ছা হল তামাক থেতে। কিন্ত মনের ইচ্ছা মনেতেই মিলিয়ে যায়, এমনি তার দৃঢ় প্রতিজ্ঞা! বহুক্ষণ একভাবে মাথার বোঝা, কাঁধে লাকল নিয়ে দাঁড়িয়ে থেকে তার পা অবশ হয়ে আনে; বিশ্রাম করতে ইচ্ছা হয়, কিন্তু গুরুবাক্যে আটল পরান স্থিরভাবে দাঁড়িয়ে থাকে—যেন স্থমেরুর মতো আচল! বিপ্রাহর অতীত হভে চলেছে, আহারের সময় হল। কুধা-তৃষ্ণাও পেয়েছে, ক্রক্ষেপ নেই। বাড়ি যাবার উদ্যোগ করে না। মন বলে, 'বাড়ি চল।' মনের সক্ষর মনেই লীন হয়ে যায়, যেখানে উৎপত্তি সেথানেই লয়।

এতা দেরি হচ্ছে কেন? অন্তদিন তো এমন হয় না,—ত্রী চিন্তিত হয়ে ছেলেকে পাঠিয়েছে। ছেলে এদে কত ডাকাডাকি করে। পরান কিন্ত এক পাও নড়ে না। একভাবে ন্থির নিশ্চল হয়ে দাঁড়িয়ে থাকে, অগত্যা ছেলে ফিরে গিয়ে বাড়িতে ধবর দের। বাড়ির লোকেরা ও পাড়াপড়ণীরা—ব্যাপার কি—দেখতে ছুটে আদে। পরানকে নিয়ে যাবার কভে কত সাধ্য সাধনা করে, সবই বিফলে যার। সংসারের মায়া যেন তাকে আর বাঁধতে পারে না। এইরপে একভাবে তিন দিন তিন রাত্রি কাটল। পিপাসায় কঠ শুক্ত, প্রাণসংশ্ব হবে নাকি? তব্ সে বিচলিত হয় না। মজের সাধন কিংবা শরীর পাতন! শরীরতো যাবেই, ছদিন আগে আর ছদিন পরে;—তবে শুক্রর আদেশ-পালনে যাওয়াই ভাল।

ভক্তের দৃঢ়তার আর গুরুবাক্যে নিষ্ঠার ভগবানের আসন টলল। ভক্তেরই যে ভগবান্। ভক্তবাঞ্ছা-করতক্র ভগবান লক্ষীদেবীকে খাগুপানীর নিয়ে গিরে প্রানকে দিভে বললেন।

বৈকুণ্ঠ থেকে স্বরং লক্ষী স্মাহার্য নিয়ে সামনে উপস্থিত। অহো ভাগাম্! মা লক্ষী বললেন, 'বাবা, তুমি তৃষ্ণায় কাতর, তোমার জন্ম স্থনীতল পানীয় এনেছি—এই নাও, আর এই থাবার থাও। তোমার কুধাতৃষ্ণা সব চলে যাবে, মনে শান্তি পাবে।'

দিব্যাভরণভূষিতা দেবীর হাতে অপূর্ব পালগানীয় দেশে কুধার্ত পরানের মন পালগ্রহণে অভিলাষী হল। কিন্তু সে যে গুরুবাক্য লঙ্ঘন করবে না, তাই লক্ষীদেবীর অনুরোধও রক্ষা করতে পারল না।

লক্ষীদেৱী তাকে স্মাবার ৰললেন 'আমার কথা শুনলে তোমার ভাল হবে বাবা, সামনের মঙ্গলকে ছেড়ে কেন শুনিশ্চিতের স্মাণায় আছ ?'

পরান কাতরম্বরে বলে, 'মা, তোমার কথা শোনবার জন্তে আমার মন অত্যন্ত ব্যাকুল, কিন্তু কি করব উপায় যে নেই।'

মা লক্ষী অবাক্ হয়ে বলেন, 'উপায় নেই, সে কি কথা '

পরান আবেগভরে বলে যায়, "মা, গুরু আমার বলেছেন, 'মনের কথা শুনো না' আমি কেমন করে গুরুবাক্য লভ্যন করি। প্রাণ যায় তাও স্বীকার, আমি গুরুর আদেশ জমান্ত করব না। তুমি অসন্তই হরো না মা, আমি নিরুপায়।"

লক্ষ্মীদেবী এই অন্তুত ভক্তের অভ্তপূর্ব গুরু-ভক্তির কথা ভগবানের কাছে গিয়ে নিবেদন করলেন। ভগবান বিষ্ণু তথনই চতুর্ভু জুমৃতিতে আহার্যহন্তে উপস্থিত হলেন। পরান শ্রীভগবানের অপরাপ রূপ দর্শনে মৃগ্ধ হয়ে জিজ্ঞাসা করে, 'কে আপনি, কেন এখানে এসেছেন?' ভগবান্ উত্তর দেন, 'দেখছ না, আমি স্বাং বিষ্ণু। ভোমার ভাগ্য স্প্রসন্ন। তোমার গুরুভক্তিতে আমি মৃগ্ধ, ভোমার শ্রেরার আমার চিত্ত পুলকিত। আমি ভোমাকে বর দিতে এসেছি। ভোমার মন যা চায়, তাই প্রার্থনা কর। অতুল ঐশ্বর্গ, অমিত বিক্রম, পুর পরিজন যা ভোমার ইচ্ছা চাও, কোন প্রার্থনাই ভোমার অপূর্ণ রাধ্ব না। জার এই স্বমৃতত্লা আহার্য গ্রহণ কর।'

প্রীভগবানের দিব্য মূর্তি তাঁর অমৃতনিশুলিনী বাণী ও স্থানি থাখ্য পরাণের মন হরণ করল। আব্দ তিন দিন সে উপবাদী, পিপাদায় ব্কের ছাতি ফেটে বাচ্ছে, পানীয়-গ্রহণের ব্রম্ভ চিত্ত ব্যাকৃণ হল। মন বলে, 'পরান, অমৃত গ্রহণ করে জীবন ধন্ত কর'। শীগুরুর উপদেশ শারণ হতেই মনে মনে বলে, 'না কিছুতেই কথা শুনছি না, যা হয় হোক্।' পরান ভগবানকে মিনতি করে জানায়, 'ঠাকুর আপনার আহার্য পানীয় বর কিছুই আমি চাই না। আমার মন এগুলি চায়, কিন্তু গুরুর আদেশ—'মনের কথা শুনো না'। আপনি আমার উপর রুষ্ট হবেন না, আমি কিরুপে গুরুবাক্য লুজ্যন করি ?'

ভগবান্ দেখলেন, গুরুগতপ্রাণ ভক্ত গুরুবাক্যে হিমাদ্রির মতো অচল স্মটল। কিন্তু এভাবে বেশীক্ষণ থাকলে প্রাণ ভো থাকবে না। তাই প্রদন্ন হাস্তে কিছুক্ষণ তার দিকে তাকিয়ে রইলেন। তারপরে তার বহু প্রশংসা করে বললেন, 'গুরু যা বলেন তা ভো শুনবে ? তাতে তো কোন বাধা নেই।'

পরান সানন্দে বলে ওঠে, 'নিশ্চরই, তিনি যে আমার প্রাণের চেয়েও প্রির, তাঁর কথা শুনব না তো কার কথা শুনব।'

এইবার ভগবান স্বাং তার গুরুকে নিয়ে এলেন।
সাধু পরানকে প্রাণভরে আলিম্বন করলেন। গুরুশিষ্য উভয়েরই দরদর ধারায় প্রেমাঞ্চ নির্গত
হচ্ছে। সম্মুধে শ্রীভগবান্ স্বাং। কী সুন্দর
চিত্তবিমোহনকারী দৃশ্য!

ণ্ডক শিশ্বকে সম্বোধন করে বলেন, 'পরান, ধক্ত তুমি, ধক্ত তোমার সাধনা, আবল তোমারই পুণ্যফলে আমিও ভগবানের দর্শন পেলাম। এখন যাও, স্নান করে এস।'

গুরুতক্ত বীর গুরুর আদেশ গেয়ে তৎক্ষণাৎ নান করে এল। তথন গুরু শিয়্যের সঙ্গে ভগবানের পূজা করে প্রণাম করলেন—

নমো ব্ৰহ্মণ্যদেবার গোবাক্ষণহিতার চ। জগকিতার ক্রফায় গোবিন্দায় নমো নমঃ॥

শিয় গুরুর আদেশে ভগবানের প্রসাদ গ্রহণ করল। ভগবান গুরুশিয়কে আশিবাদ করে অন্তহিত হলেন। গুরুশিয় উভয়েরই জীবন সার্থক হল।

অশিক্ষিত ক্রষকের প্রাণে গুরুর বাক্যে অচলা শ্রনা ছিল বলেই তার পক্ষে ভগবান বিষ্ণু-প্রদন্ত বর এবং লক্ষ্মীদেবীর আহার্যন্ত প্রত্যাধ্যান করা সম্ভব হয়েছিল, তথাপি তাঁদের পক্ষে সম্ভব হয়নি ভক্তকে প্রত্যাধ্যান করা। শুরুবাক্যে অবিচলিত বিশাসই শ্রনা, এই শ্রনাই সাধনপথে অগ্রসর হওয়ার শক্তি দেয়। পরান মনের বগুতা অস্বীকার করে যে মৃহুর্তে বাসনাশৃন্ত হল, অমনি তার নির্মল অন্তঃকরণে ভগবানের আবিভাব হল।

বাদনাই তো সংগার; বাদনার নাশেই সংসারের নাশ। বাদনার নাশ হলেই ভগবদর্শন হয়। গুরুনিদিষ্ট পথে শ্রেদা নিম্নে সাধনা করলে শিক্ষা-দীক্ষায় বঞ্চিত অতি সাধারণ মাত্রমণ্ড ভগবৎরূপা-লাভে ধন্ত হয়।

ঈশ্বরকে পেতে হলে খুব উদার সরল হতে হবে। বিষয়বৃদ্ধি না গেলে উদার সরল হয় না। সরলতা পূর্বজন্মে অনেক তপস্থা না করলে হয় না।

সরল হলে ঈশ্বরকে সহজে পাওয়া যায়। সরল হলে উপদেশে শীঘ্র কাজ হয়। পাটকরা জমি—কাঁকর কিছু নাই; বীজ পড়লেই গাছ হয় আর শীঘ্র ফল হয়।

### অবতার

### থোগেল্ডনাথ ঘোষ, এম্-এ, রায় বাহাত্ত্র ( পূর্বায়রুত্তি )

[বিগত পৌষ-দংখায় প্রকাশিত প্রবন্ধটির প্রারম্ভে সম্পাদকীর মন্তব্য দ্রষ্টব্য । উ: স: ]

ত্রিশুণাতীত ব্রশ্ব — যিনি দিক্কালের অতীত, স্বতরাং সর্বভোতাবে অভিন্তনীয় (কারণ মানবের চিস্তাশক্তি দেশ ও কালের সঙ্কীর্ণ দীমায় আবদ্ধ )
—তিনি পরিমিত মানবদেহে রোগ শোক জরা বাধ ক্যাদি ভোগের জন্ত কেন আবদ্ধ ইইবেন? সাধুদিগের পরিত্রাণ, ত্বস্তুতকারিগণের বিনাশ এবং ধর্ম-সংস্থাপনের জন্ত ?

সাধুও ঈশ্বরের স্ট, অসাধৃও ঈশ্বরের স্ট।
যাহার উচ্চ প্রবৃত্তিগুলির এখনও বিকাশ হয় নাই
সেই ত অসাধু; যখন বিকাশ হইবে, তখনই সে সাধু
হইবে। সেই হতভাগাদের বিনাশের জক্ত স্বয়ঃ
পরমেশ্বরের দেহধারণ করিবার কি প্রয়োজন? আর
যদি মন্ত্রগুলই ধারণ করিলেন, তবে হয়ৢভকারীদিগকে সাধু করিয়া ভাহাদের উন্ধারসাধন করিলেই
ভো হইত, বিনাশে কি বেনী বাহাছরি? অসাধুর
সংখ্যা তো বেনী। স্কলের বিনাশ করিতে হইলে
ভো ঠগ বাছিতে গাঁ উলাড় হইবে। পক্ষান্তরে,
সাধুদিগের উন্ধার করা—তেলা মাধার তেল দেওয়া,
সেজক্ত ভগবানের অবতীর্ণ হওয়ার কি প্রয়োজন?

ভগবান যদি ৰছ শতাঝী পরে পরেই অবতীর্ণ হন, তবে মধ্যবর্তীকালের যত সাধু ও অসাধু লোক তাহাদের উদ্ধারের ও বিনাশের জন্ম कি ব্যবহা হয়? তাহাদের জন্ম যে ব্যবস্থা, অবতারকালের সাধু ও অসাধুদের জন্ম সেই ব্যবস্থা হইলেই বা ক্ষতি কি?

কেবল মানুষের জন্তই ভগবানের এত কট স্বীকার কেন ? কীট-পতঙ্গ, পশু-পক্ষী আদি কত অনস্ত কোটী প্রাণী রহিয়াছে। পৃথিবীর মত কত অনস্ত কোটী গ্রহ রহিয়াছে। প্রমেশ্রের কাছে দকলই সমান। মহুয়া-অবতার স্বীকার করিলে ভগবানকে পশু পক্ষী কীট সরীস্থপ ইত্যাদি সর্ববিধ অবতারই স্বীকার করিতে হয়। পৌরাণিক মংস্থাক্মাদি অবতারও মহুয়ের উপকারার্থে হইরাছিল বলিয়া প্রকাশ, তাহাতে মংস্থাক্মাদি প্রাণীর কোন উপকার হয় নাই। পৃথিবীর ন্যায় অকাল গ্রহে এবং সর্ববিধ প্রাণীর মধ্যে যদি তাঁহাকে জ্লয় স্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে পরমেশ্বরকে কেবল মবতাররপেই ঘুরিতে হয়। স্প্তির অন্ত সমস্ত অংশ ত্যাগ করিয়া পৃথিবীর কেবল মহুয়ের প্রভিই ভগবানের পক্ষণাতিত্ব কেন গ্

আর তাঁহার অথগুনীয় অপরিবর্তনীর নিরমেই তো ধর্ম সংস্থাপিত রহিয়াছে। এই অথগুনীর নিরমেই তাঁহার লীলা চলিতেছে। যেমন যন্ত্র ধারা কোন স্থানের বায়ু নিস্নাশিত করিয়া লইলে চতুর্দিক হইতে নৈসর্গিক নিরমের বলে আপনিই সেই স্থানে বায়ু প্রবেশ করিতে চেট্টা করে,—যেমন ছুইটি তরল পদার্থ এক আধারে রাখিলে লঘুটি প্রথমতঃ নীচে থাকিলেও উপরে উঠিতে চেট্টা করে,—সেইরূপ প্রাকৃতিক নিরমে স্পষ্টর ক্রমশঃ বিকাশের যে বিধান রহিয়াছে, কোনও কারণে বিদ্ন উপন্থিত হইলে, (ভগবল্গীতার কথার—কোনও কারণে ধর্মের মানি হইলে), প্রাকৃতিক নিরমের বলেই যেখানে যেটির থাকা উচিত, সেটি সেইথানে আদিবে, এই নিরমেই সমস্ত স্পষ্ট বিশ্বত আছে, আর এই নিরম বা বিধানের নামই ধর্ম।

এই ধর্ম সনাতন—অর্থাৎ স্থান্টর আরক্ত হইতে প্রান্ত পর্বস্ত একই ভাবে থাকিবে। জগতের প্রস্তি পরমাণু এই বিধানে বা ধর্মে চালিত: যেমন অগ্নির

ধর্ম দাহ করা, জলের ধর্ম সিক্ত করা, মেখের ধর্ম বর্ষণ করা, আলোকের ধর্ম প্রকাশ করা, দেইরূপ জীবের ধর্ম বিকাশের বা উন্নতির পথে অগ্রসর হওয়া। এই বিকাশোশুখী প্রবৃত্তির স্কুরণেই ক্রমে की होतू इहेट की बट्टार्थ महास्थात शिष्ट इहे सारह, এবং কালে মহুদ্য হইতেও মহত্তর জীবের স্পৃষ্টি হইবে। যে কার্থ এই বিকাশ বা অভিব্যক্তির মুখ্য-ভাবে বা গোণভাবে অহকুল, তাহাই পুণ্য কার্য; আর ধাহা মুখ্যভাবে প্রতিকৃল তাহাই পাপ। ধর্মাধর্ম প্রভৃতি কথাগুলি সংকীর্ণভাবে সচরাচর মহুদ্যের কার্যকলাপের প্রতি প্রযুক্ত হয়, কিন্তু জড় জ্বগৎ এবং ইতর প্রাণিগণও যে. ধর্ম দারা চালিত मिरक आमारिक मृष्टि आकृष्टे रहा ना। अस् জগতের জড় ধর্মগুলি প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের আলোচ্য বিষয়। চেতন জগভের ধর্মগুলি মনোবিজ্ঞানের আলোচ্য বিষয়। জড় জগৎ বেমন অপরিবর্তনীয় নিয়মের অধীন, চেতন জগৎ বা অন্তর্জগৎও সেইরূপ অপরিবর্তনীয় নিয়মের অধীন। কি জড় জগৎ, কি চেতন জগং, কোথাও ধর্ম জনংস্থাপিত চইতে পারে না। এক মুহূর্ত অসংস্থাপিত হইলে তথনই সমস্ত সৃষ্টি বিনষ্ট হইবে। যতদিন সৃষ্টি আছে--(স্প্রের আরম্ভ বা বিনাশ মহয়ের চিন্তা-শক্তির অতীত )—ততদিন ধর্ম অসংস্থাপিত হইবার কোনই আশঙ্কা নাই। স্বতরাং তাহা পুন:-সংস্থাপন করিবার জন্ম স্বায়ং ভগবানের মানবদেহ ধারণ করিয়া অবতীর্ণ হইবার আৰম্ভকতা কি ?

একটি লোককে আজন্ম কোন গৃহমধ্যে এমন ভাবে আবদ্ধ করিয়া রাখা হইয়ছে যে, সে জীবন-ধারণোপযোগী যাবতীয় কার্যই করিতে পারে, কিন্তু আকাশ দেখিতে পার না। সে হয়তো মনে করিবে যে আকাশে স্র্য নামক কোন পদার্থ নাই। যদিও লোকের মূখে শুনিয়া অথবা নিজের অফ্মান হারা সে স্থির করে যে স্থা আছে, এবং তাহারই আলোকে সে গৃহমধ্যত্ব সকল পদার্থ দেখিতে

পাইভেছে—তখনও হয়তো সে মনে করিবে যে. পূৰ্ণটা মাঝে মাঝে নিভিন্না যান্ত, আবার জলিয়া কৈছ হ'ৰ নিভেও না, জলেও না। অপরিবর্তনীয় নিয়মের অধীনে সূর্যের উদয় ও অন্ত হইতেছে। পান্ধনা গৃহবদ্ধ ব্যক্তি তাহা প্রত্যক্ষ করে নাই, অথবা জন্মান ঘারা প্রকৃত সিদ্ধান্তে উপনীত হইতে পারে নাই বলিয়াই স্থালোকের আবির্ভাবের ও তিরোভাবের ব্যাপার লইয়া গোলযোগে পড়িয়াছে। সেইরূপ পরিমিতবৃদ্ধি মানুষ আমরা সংসারের হঃখক্ট, জালাযন্ত্রণা, রোগশোক, জরামরণাদি দেখিয়া মনে করি—বুঝিবা ধর্ম এজগতে নাই, বুঝিবা ভগবান অবতীর্ণ হইয়া আবার ধর্মকে কিছুদিনের জ্বন্স জ্বগতে স্থাপিত করিয়া দিয়া যাইবেন-ধর্মের কল কিছুদিন চলিবে, যথন দম ফুরাইবে, তথন ভগবান আসিয়া আবার দম দিয়া যাইবেন। ভগবানের কলের শক্তি যে অফুরস্ত, এ কল যে চিরকালই চলিভেছে এবং চিরকালই চলিবে, এ কল যে থামিতে পারে না, তাহা আমাদের মনে হয় না। ভগবানের কল যদি থামিলই তবে তাঁহার ঈশ্বরত কোথায় রহিল ? বিশ্বকর্মার কলে খুঁত নাই, মেরামতের দরকার হয় না। কলের এমনই ৩৪৭. যে ভগ্ন স্থান স্থাপনিই ক্ষোড়া লাগে। যথন যেটির দরকার তাহা আপনিই হয়। জন্মবার পুর্বেই মাতৃশুনে খান্ত প্রস্তুত হইয়া থাকে। ভূমিষ্ঠ হইবামাত্রই কি পশুপক্ষী, কি মাত্রুষ সকল প্রস্থতির বকেই সন্তান-স্নেহের আবির্ভাব হয়। ভাহাই নহে, মানুষের অব্যক্ত শক্তিগুলি ক্রমশই বাক্ত হইতে চেষ্টা করে। মাধ্যাকর্ষণ যেমন নৈস্গিক নিয়ম, এগুলিও তেমনই নৈস্গিক নিয়ম। সৃষ্টি-রক্ষার জন্ম – সৃষ্টিবিকাশের জন্ম অনন্ত কৌশল।

এই যে প্রষ্টির বিকাশোম্বিতা, ইহা কোথায় গিয়া পরিপত হইবে, মাক্লয় তাহা বলিতে পারে না, ভাবিতেও পারে না। যেমন পদ্মকোরক হইতে পদ্মের বিকাশ, যেমন বীঞ্চ হইতে বুক্ষের বিকাশ, সেইরূপ সৃষ্টি ক্রমেই ব্যক্ত হইতে ব্যক্ততর হইতেছে। পূর্ণ অভিব্যক্তি কোথার গিয়া দাড়াইবে, গাঁহার এই লীলা তিনিই তাহা জানেন।

এ জগতে কিছুই স্থির নহে। সকলই গতিশীল। সায়ংকালের দীপশিখা, নিশীগসময়ের দীপশিখা এবং প্রভাতের দীপশিখা একটি বন্ধ নয়। নিমিষে দীপশিখার পরিবর্তন হইতেছে: কিন্তু लारक प्राथ य ठिक এकि। मीशह मन्त्रा इहेर्ड প্রভাত পর্যম অপরিবর্তিত-ভাবে জলিতেছে। নদীর স্রোতে প্রতি মুহুর্তে নৃতন জলরাশি প্রবাহিত হইতেছে, কিন্তু তুমি আমি দেখি যে, দশ বংসর পূর্বেও যে গঙ্গা ছিল, আঞ্জ সেই গঙ্গা। মানব-শরীরের পুরাতন পরমাণুগুলি প্রতি সেকেণ্ডে অন্তর্হিত হইতেছে, আবার খাগাদির সাহায্যে নৃতন পর্মাণু তাহার স্থান অধিকার করিতেছে; অথচ আমার মনে হইতেছে যে, আমার শরীরটা কালও যাহা ছিল, আজও তাহাই রহিরাছে। পুরাতন বৃক্ষগুলির স্থানে নৃতন বৃক্ষ উৎপন্ন হইতেছে, অথচ দর্শক মনে করিতেছে যে, বনটা বিশ বংসর পূর্বেও যাহা ছিল, আজও ভাহাই রহিয়াছে। জগতে সকলই গতিশীল সকলই পরিবর্তনশীল: ভালিয়া গড়িয়া পুরাতন সর্বদাই নূতন হইতেছে। যাহা কিছু অচল হইল, তাহারই তথন বিনাশ আরম্ভ হইল। প্রপ্রা যে উদ্দেশ্যে তাহার সৃষ্টি করিয়াছিলেন, সে উদ্দেশ্য সিদ্ধ হইয়া গিয়াছে। সৃষ্টি-প্ৰবাহ প্রবাহিত রাখিবার জন্ত, স্মষ্টির বিকাশের জন্ত স্মারও নুতন কিছু চাই। যাহা চাই তাহারই আবার সৃষ্টি হইতেছে। স্ষ্টির প্রত্যেক পদার্থ প্রত্যেক বিষয় কি জড় কি চেতন, সকলই মহাবেগে বিকাশের দিকে ছটিরা চলিরাছে, দাঁড়াইবার উপায় নাই। (य मांडाइन, त्मरे পिंडन: य পिंडन त्मरे मित्रन। इत्र हिला इंडेर्टर, नय मतिए इहेर्टर। य मतिल-ভাহার স্থানে ভাহারই উপাদানে স্থাবার নৃতন পদার্থের স্বষ্ট হইবে।

অপরিবর্তনীয় সৎপদার্থ কেবল একটি। অন্ধের হন্তিদর্শনের স্থার, মহুয় তাহা কেবল অসম্পূর্ণরূপে অত্মত্তব করিতে পারে। তাহার স্বরূপ ধারণা করিতে মহুযাবৃদ্ধি অক্ষম। তৃষ্ট পদার্থ সকলই অদং, অস্থায়ী, পরিবর্তনশীল – মর্ণশীল। স্ষ্টিই ক্রমে বিকাশপ্রাপ্ত হইয়া পূর্ণতার দিকে যাইতেছে। জগতের অকান্স পদার্থ সম্বন্ধেও যে কথা, মহাযাসমাজ সম্বন্ধেও সেই কথা। মহুয়োর একটা অপরিবর্তনীয় আদর্শ থাকিলে, সেইখানে পঁছছিয়া মহুগ্ৰসমাজ স্থিতিশীল হইত। সন্মুথে আর নৃতন আদর্শ নাই। কিন্তু স্টির নিয়ম সেরপ নহে। স্প্রি অন্যান্ত অক্ষের মত, মহয়া-সমাজও ক্রমে বিকাশপ্রাপ্ত হইয়া পূর্ণতার দিকে ব্দগ্রদর হইতেছে। যখনই এই বিকাশের বাধা হয়, যথনই সমাঞ্জের প্রাচীন-স্মতরাং বর্তমান অবস্থার অমুপ্যোগী বীতিনীতিগুলি অপ্রিবর্তিত এবং অপরিমার্জিত থাকিয়া বিষাক্ত রক্তের ভার সমাজশরীরের ধ্বংস সাধন করিতে প্রবুত্ত হয়, তথনই স্বাভাবিক নিরমের বলে সেই সমাজে এমন কোন মহাপুরুষের উৎপত্তি হয়, যিনি স্বীয় জীবনের কাৰ্য ছারা এবং উপদেশ ছারা চক্ষে অস্থলি প্রদান-পূর্বক তাঁহার সমসাময়িক লোকদিগকে উন্নতির পথ, বিকাশের পথ দেখাইয়া দেন।

হিমালয়ে এবং বল্লীকে যে পার্থক্য, দিবাকর এবং থড়োতে যে পার্থক্য, জন্মগর্ক এবং দ্র্যাহারে যে পার্থক্য, চকুত্মান্ ও জন্মাকে যে পার্থক্য, সেইসব মহাপুরুষ এবং সমসাময়িক অপরাপর মাহুষের মধাপুরুষ এবং সমসাময়িক অপরাপর মাহুষের মধাপুরুষ এবং সমসাময়িক অপরাপর মাহুষের মধাপুরুষ এবং সমসাময়িক অপরাপর মহাপুরুষ এবং বাক্ষর পদাহুসরণ করে। কথনও কথনও তাঁহার জানের জ্যোতি এত প্রথর থাকে যে, লোকের চকু ঝলসিয়া যায়, লোকে তাঁহার দিকে চাহিয়া সব অন্ধকার দেখে। সে মহাত্মর্থের দিকে অনেকের চাহিতেই সাহস হয় না। তথন লোকে তাঁহাকে বোঝেও না, চিনেও না;

তাঁহাকে আগুনে পোড়ার, ক্রুশে বিদ্ধ করে, কারাগারে বন্ধ করে, দেশছাড়া করে। তারপর যথন সে মহাপুরুষ পার্থিব দেহ ত্যাগ করিয়া চলিয়া যান, তথন লোকে তাঁহার উপদেশ এবং কার্য একটু একট বুঝিতে আরম্ভ করে। তথন পৃথিবীর যত সম্রাট, যত সিজার, যত বাদশাহ তাঁহার একগাছি চলের উপর, একখানা অস্থির উপর বা একটি দন্তের উপর পিরামিড বা মন্দির নির্মাণ করিতে বদেন। তিনি যে নদীতে স্নান করিতেন, তাহার এক ফোঁটা জল মস্তকে দিয়া মাহুষ মনে করে যে, তাহার অন্তঃ গুদ্ধি বহিঃশুদ্ধি, সব হইল। তিনি যে স্থানে বসিতেন, ভাহার ধূলি অলে মাথিয়া আমরা প্রিত্র ১ই: তাঁহার উপদেশ বা জীবনচরিত যে গ্রন্থে লিপিবন্ধ, সেই গ্রন্থের পূজা আরম্ভ করি। এই সব মহাপুরুষ তথন স্বয়ং পরমেশ্বরের অবতার বলিয়া প্রচারিত হন। ইহারা ইহাদের সমসাম্যিক মানুষের অপেক্ষা অনেক অগ্রসর, অনেক বিকাশ-প্রাপ্ত। ইহাদের আবির্ভাবও প্রাকৃতিক অকার ব্যাপারের মত অবগুনীয় নিয়মের অধীন। যে নিয়মে গ্রীমের পর বর্ধা, নির্বাতের পর তমূল ঝড, রাত্রির পর দিবস, সেই নির্মেই ইহাদের আবিভাব। যথন তাঁহাদিগের অত্যন্ত আব্হাকতা যথন তাঁহারা না আসিলে সমাজ যায় যায়, তখনই তাঁহারা আদেন। আর যদি আবশুক সমরেও ना चारमन, তবে দে সমাজ পৃথিবী হইতে नुश्र হইয়া যায়। সে সমাজের যথন আর বিকাশ হইল না, তখন তাহার বিনাশ নিশ্চিত। এ সংগারে অপ্রয়োজনীয় পদার্থের স্থান নাই।

চিকিৎসক বলিরা থাকেন যে, মহন্য-শরীরের এমনই গঠন যে, যাথা কিছু শরীরের পক্ষে অপকারী, তাথা বিদ্রিত করিবার চেষ্টা স্থাষ্টর নিয়মাহসারে স্বতই হইরা থাকে। সমাজশরীরে এই চেষ্টার বহিবিকাশ—মহাপুরুষের আবির্ভাব। শরীরের বিষ-নিফাশিকা শক্তি বিষের শক্তি অপেকা তুর্বল হইলে যেমন শরীরের বিনাশ নিশ্চিত, সেইরূপ আবগুক সমধে মহাপুরুষের আবিভাব না হইলেও সমাজের বিনাশ নিশ্চিত। সে বিনষ্ট সমাজের স্থান শুক্ত থাকিবে না। বিকাশের উপযোগী অন্ত নীরোগ নৃতন সমাজ ভাহার স্থান অধিকার করিবে। স্প্রের এই যে অথওনীয় নিয়ম. এই নৰ নৰ বিকাশ.—ইহাই ধর্ম। এই বিকাশশীলতা-রূপ ধর্মের যথনই কোন প্রতিবক্ষক হয়—কর্মাৎ যথনই ধর্মের গ্রানি এবং অধর্মের অভ্যুত্থান হয়—তথ্যই মহাপুরুষের আবির্ভাব হয়। যিনি অগ্রা--তিনি কিরূপে স্বয়ং স্ট হইবেন, তাহা বুঝা যায় না। জগদীশ্বর সকলই পারেন, কেবল একটা জিনিদ পারেন না,— তিনি তাঁহার ঐশ্বর্য লোপ করিতে পারেন না। ঐশ্বয়হীন क्शभी बन्न, तुक्कपशीन तुक्क, चर्रेपशीन घरे, विज्ञकपशीन ত্রিভুজ ইত্যাদির সভাই অসম্ভব; অস্তভঃ সমুখ্য-বুদ্ধিতে ইহাদের অভিতের ধারণা হয় না। ঈশ্বর যদি স্তষ্ট ১ইলেন, তবে তাঁহার এশ্বর্য লোপ হইল: তিনি দেশকালে আবদ্ধ হইলেন: তিনি ত্রিগুণের বিষয়ীভূত হইলেন।

জগতের ইতিহাস পাঠ করিলে প্রতিদেশেই সময় সময় মহাপুরুষগণের আবির্ভাব দেখা যায়। তাঁহাদের উৎপত্তির আবশ্রকতা না তাঁহাদের আবিভাব হইত না। বৈদিক কর্মকাণ্ড-মূলক ব্রাহ্মণাধর্মের অবনতির সঙ্গে সঙ্গে যখন দেশ হইতে ব্রহ্মজ্ঞান প্রায় তিরোহিত, তৎস্থলে আড়ম্বনপূর্ণ যাগযজ্ঞাদির বহুল অন্তর্গান হইতে আরম্ভ रहेग्राह्न, रक्कश्रल नक नक भक्त १७ १७ रहेखाह्न, পশুরক্তে ৰম্বরা কর্দমাক্ত, তখনই কর্ণাঘন বৃদ্ধ-দেবের আবির্ভাব হইল; বিশ্বজনীন মৈত্রী বিঘোষিত हरेशा शृथिवीभय अक्टा छनपून পড़िया रान। আবার বীরাচারী ভান্তিকদের পাশব যথন দেশে মত্ম-মাংসাদির প্রোত বহিতেছে. প্রেম ও ভক্তি তিরোহিত, তথনই প্রেমখনমূতি শ্রীচৈতক্রদেবের আবির্ভাব হইল। প্রেম ও ভক্তির

শ্রোতে নান্তিকতা, পশুত্ব সব ভাসিয়া গেল। পুরোহিতদিগের বুথা পাণ্ডিত্যাভিমানে, জগজ্জী রোমকদিগের দান্তিকতা, অত্যাচার এবং বিলাসিতাম, ষ্টোইক এবং ইপিকিউরিয়ান-দিগের শুদ্ধ দার্শনিক মতে যথন পাশ্চাত্ত্য জগৎ শুফ সাংসারিকতার এবং ভক্তিবিখাস-হীনতার চরম সীমায় আসিয়া পহ ছিয়াছিল, তথনই বীশুগ্রীষ্ট আবিভূতি হইলেন। আবার গ্রীষ্ট ধর্ম যপন বাহ্যক্রিয়াকাণ্ডে পরিপূর্ণ হইয়া উঠিল, আরবীয়নিগের পৌত্তলিকতা অতি কদর্য আকার ধারণ করিল, তথনই হজরৎ মহম্মদের সাবিভাব। ধর্মজগতে ইয়োরোপ-খণ্ডে—এইরূপে উইক্রিফ, ইগ্রেশিয়াস, ফ্রান্সিন্, লুগার, ওয়েসলি, এবং ভারতে শক্ষরাচার্য, নানক, ক্রীর, রাম্মোহন রায়, কেশ্ব-চল্র সেন ও স্বামী বিবেকানন্দ—যথন থাহার আবগ্রক হুইয়াছে, তাঁগারই আবিভাব হুইয়াছে। চিন্তা-জগতেও সক্রেটিস, গ্যালিলিও, কাণ্ট; রাজনীতি-ক্ষেত্রে ক্রমন্তবেল, ওয়াশিংটন, নোপোলিয়ন, माहिमिनि, शातिवनिष, छेहेनवातुरकाम, बाजबार -যথন থাঁহার জাবগুক হইয়াছে তাঁহারই জাবিভাব হইখাছে। তাঁহারা সকলেই নৈস্গিক নিয়মের ফলভূত মহয় ; সমাজের উন্নতির জন্ম, বিকাশের জন্ম মহয়-সমাজ হইতেই উদ্ভূত।

মহাপুরুষদের যথন আবশুক হয় তথনই তাঁহারা व्यातिक छ हन - এ कथात व्यर्थ এই नम्र (य, यिन যজভূমিতে অসংখ্য পশুহত্যা না হইত, তবে भाकाभिःश क्विराजन ना ; यनि क्वामी प्राप्त वह শতানী যাবং রাজা রাজকর্মচারী এবং অভিজাত-গণের অত্যাচার চরম সীমায় না প্রুছিত-যদি ফরাসী বিপ্লব না হইত, তবে নেপোলিয়ন নামক কোন ব্যক্তিরই জন্ম ২ইত না। যে কারণে শাক্যসিংহের বৃদ্ধত্ব-প্রাপ্তির আবগ্রক হইয়াছিল অপবা নেপোলিয়নের নরবক্তপাত করা আবহাক হইয়াছিল, মেই সব কারণ না থাকিলে, তাঁহাদের জীবনচরিত হয়তো তাঁহাদের সম্পাম্থিক অপর দশ জনের ন্যায় হইত। তাঁহাদের যে শক্তির বিকাশে জ্বগং স্তম্ভিত হইয়াছিল সেই শক্তি তাঁহাদের মধ্যে অবিকশিত অবস্থায়ই থাকিত। সমাজের রোগের চিকিৎসা তাঁহাদিগকে করিতে হইয়াছিল. কুগণ না হইলে—ভাগতে গানি না হইলে—তাঁহাদের সে প্রতিবিধানশক্তির জনসমাজে চিরকাল অপরিজ্ঞাতই থাকিয়া যাইত।

এই দব সাধারণ লোকশিক্ষক অপেকা উচ্চতর মহত্তর আর এক শ্রেণীর লোকগুলা পৃথিবীতে আনেন—
যাহারা স্বারের অবভার । তাহারা পার্শনাত্র ইচ্ছামাত্র আধ্যাত্মিক শক্তি সঞ্চারিত করিতে পারেন । অতি নীচ জ্বত্য
প্রকৃতির মানুষত তাহাদের আদেশে নিমেৰে মহাসাধৃতে পরিণত হয় । তাহারা জাচার্যদের আচার্য : মানুষের মধ্য দিয়া
তাহারা স্বারের শ্রেষ্ঠ বিকাশ । তাহাদের ভিতর দিয়া ছাড়া আমরা স্বারকে দেখিতে পারি না । তাহাদের উপাসনা
না করিয়া আমরা পারি না ; প্রকৃতপক্ষে তাহারাই উপাসনার একমাত্র পাত্র—তাহাদের উপাসনা করিতে আমরা বাধ্য ।

.....য়তক্ষণ আমাদের মনুষ্যদেহ ততক্ষণ মানুষের ভিতর দিয়াই মানুষের ভাবেই আমাদের স্বারকে পূজা করিতে
হইবে । যতই আমরা কথা বলি না কেন, যতই চেষ্টা করি না কেন স্বারকে মনুষ্যমূতি ছাড়া অস্তভাবে আমরা চিস্তা
করিতে পারি না ।

# নবধা ভক্তি

#### স্বামী অচিন্ত্যানন্দ

মন্ব্যাঞ্জন্মের উদ্দেশ্য শ্রীজগবানকে লাভ করা—
একথা শ্রীশ্রীগামক্তক্ষ পরমহংগদেব বার বার
বলিয়াছেন। ভগবান লাভ হইলেই চিত্তের প্রসম্বতা
স্থানন্দ বা শাস্তি লাভ হয়। শ্রীমন্তাগবতে স্থত
মুনিগণকে এই কথাই বলিতেছেন:

স বৈ পুংদাং পরো ধর্মো যতো ভক্তিরধোক্ষঞে। অহৈতুক্যপ্রতিহতা যশ্বাত্মা স্থপ্রদীদতি॥

( ১৷২৷৩-মৃতঃ )

"মহাভাগ মৃনিগণ! ভগবান নারায়ণে যে অহৈতুকী ঐকান্তিকী ভক্তি, যাহার দারা আত্মা বিশেষরূপে প্রসন্মতা লাভ করেন, তাহাই পুরুষের শ্রেষ্ঠ ধর্ম।"

এখানে লক্ষ্য করিতে হইবে "কাহৈতৃকী" ও
"অপ্রতিহত" এই ছইটি বিশেষণের উপর জোর
দেওনা হইনাছে। একান্তিকী ভক্তি ভগবানের
প্রতি ভালবাসা আনমন করে, ভালবাসা হইতে
আকর্ষণ; ভগবানে আকর্ষণ মনকে সংসার হইতে
সরাইয়া লইয়া যায়। এই আক্র্যণ বৃদ্ধি পাইলে
সংসার হইতে মুক্তি লাভ হয়—অর্থাৎ মহয়
সংসার-বাসনা ত্যাগ করিয়া বন্ধন হইতে মুক্ত হয়।
ভার্থ বিক্তিত নহে বলিয়া অহৈতৃকী ভক্তি
ভগবানের সহিত প্রীতির সমন্ধ স্থাপন করে। এ
প্রীতি হওয়ায় ভক্ত ভগবানকে স্বন্ধপে দর্শন করে;
এবং ভগবদর্শনের ফলে যে জ্ঞান হয়, তাহা লাভ
করিয়া ভক্ত ধয় হয়। গ্রীমন্তাগবতে উক্ত হইয়াছে:—

বাস্থদেৰে ভগৰতি ভক্তিযোগঃ প্ৰয়োজিতঃ। জনমত্যাশু বৈরাগ্যং জ্ঞানঞ্চ যদহৈতৃকম্॥

( ১া২া৭ হতঃ )

শ্রীভগবান বাম্বদেবে ঐকান্তিকী ভক্তি হইতে শীঘ্র বৈরাগ্য উৎপন্ন হয় এবং অহৈতুকী ভক্তি হইলে অচিরেই জ্ঞানের উদয় হয়।" ঐকান্তিকী ভক্তি লাভ করার উপায় ও ক্রম প্রহলাদবাক্যে শ্রীমন্তাগবতে স্থলরভাবে বলা হইয়াছে, যথা:—

শ্রবণং কীর্তনং বিষ্ণোঃ শ্বরণং পাদদেবনম্।

অর্চনং বন্দনং দাভাং স্বামাত্মনিবেদনম্।

( १।৫।২৩-প্রহলাদঃ )

শ্রীবিষ্ণুর বিষয় প্রবণ কীর্তন ও শ্বরণ, তাঁহার চরণসেবা অর্চনা বন্দনা, তাঁহাতে দাস্ত ও স্বথ্যভাব এবং তাঁহাকে স্মাত্মনিবেদন এই কয়টি উপায়ে ঐকান্তিকী ভক্তি লাভ হয়।"

এই বিষয়ে আরও বলা হইরাছে যথা:—
ইতি পুংসাপিতা বিফো ভক্তিশ্চেরবলক্ষণা।
ক্রিয়তে ভগবতাদ্ধা তন্মতে হবীতমুক্তমম্॥
(१।১৪-প্রহলাদ:)

"এই নয় প্রকার ভক্তি যদি সাধক বিশ্বস্ত হাদরে শ্রীভগবান বিষ্ণুর প্রান্তি অর্পন করে, তাহা হইলে তাহাকেই (ভক্তিবিষয়ক) উত্তম শিক্ষা বলিয়া মনে করি।"

সাধারণ দৃষ্টিতে কথা শুলির এই কর্থ হয়: কর্ণ বারা জাগতিক ক্ষন্ত বিষয় গ্রহণ না করিয়া শ্রীভগবান ক্ষাত্রের ও ভক্তগণের কথা শ্রবণ, বাক্য বারা বৈষয়িক কোন কথা না বলিয়া নারারণের গুণকীর্তন, মন বারা সাংসারিক চিন্তা ত্যাগ করিয়া শ্রীক্তক্ষের পাদপদ্ম ও লীলা স্মরণ, হস্ত বারা জাগতিক কর্ম না করিয়া শ্রীভগবানের মন্দিরাদি মার্জনা করা, পরিষ্কার পরিছের রাঝা ও তাঁহার বিগ্রহের সাজ্ত-সজ্জা সাধন এবং তাঁহার ভক্তের স্থেক্ষাছেন্দ্য বিধান বারা তাঁহার সেবা, উপচারাদি দিয়া তাঁহার বিগ্রহের এবং সাসনাচ্ছাদনাদিদানে তাঁহার কন্দনা, তাঁহাকেই সর্বক্রের প্রস্তু বলিয়া গ্রহণ করিয়া সর্বক্ষণ তাঁহার

অন্ত দাসভাবে অবস্থান, জীবনে মরণে অন্তরে বাহিরে তিনিই একান্ত আপনার এই চিন্তা করিয়া তাঁহার প্রতি স্থ্যভাব অবলম্বন; তাঁহা হইতেই জ্বন্ম হইয়াছে, তিনি জীবন পরিচালিত করিতেছেন, শেষে তিনিই টানিয়া স্বইবেন, এই চিন্তা করিয়া তাঁহার কাছেই আত্মসমর্পন। ইহাই নবধা ভক্তিন, বা ঐকান্তিকী ভক্তি লাস্তের নয়টি উপার।

অথবা সাধক মনে করিতে পারেন,— শ্রীভগবান ভিন্ন আর কেংই সংসারে নাই, সংসারে যাহা কিছু নোনা যায় সব তাঁহারই বাণী, যাহা কিছু বলা যায় সব তাঁহারই কীঠন, যাহা কিছু চিন্তা করা যায় সব তাঁহারই বিষয়, অতএব নিজ্য তাঁহারই অরণ হৈতেছে, হন্ত হারা যাহা কিছু করা যায় সব তাঁহারই সেবা, বিভিন্ন বাক্তি তাঁহারই বিভিন্ন মৃতি অতএব যাহাকে যাহা দেওয়া হন্ত সাহাকেই নিবেদন, সব তাঁরই পৃঞা। এই ভাবেও ভক্ত সাধনা করিতে পারেন।

শ্রীঃস্তাগরতে এই নবধা ভক্তির প্রত্যেকটির কথা বিস্তারিত ভাবে বলা হইগ্নছে। যথা শ্রবণ-বিষয়ে:—

তব কথামূতং তপ্তকীবনং কবিভিরীজিতং কল্মষাপহম্। শ্রবণমঙ্গলং শ্রীমদাততম্ ভূবি গৃণস্তি যে ভূরিদা জনা:॥
( ১০।৩৩৯-গোপ্যঃ )

হৈ নাথ! তোমার কথা অমৃত্যরূপ, সংসার তাপে তপ্ত ব্যক্তির জীবনখরূপ, জ্ঞানীরাও ইহার গুণ গান করিয়া থাকেন, ইহা হৃদয়ের কালিমা নাশ করে। প্রবণ করিলেই মঙ্গল হয়, শান্ত হৃদয় ভক্তগণ চারিদিকে ইহার প্রচার করেন, এই প্রচারই শ্রেষ্ঠ দান স্বরূপ এবং উহারাই অজ্ঞানকারী বাহারা ভগবৎকথা প্রচার করেন।"

গৃহেম্বাবিশতাং চাপি পুংসাং কুশলকর্মণাম্। মন্বার্তাযাত্যামানাং ন বন্ধায় গৃহা মতাঃ॥ ( ৪।৩•।১৯-শ্রীভগবান্ )

"গৃহে থাকিয়াও যাহারা অনিন্দিত কর্ম ভিন্ন অক্ত

কর্ম করে না, এবং আমারই কথা কীর্তন করিয়া কালযাপন করে, গৃহ তাহাদের বন্ধনের কারণ হয় না বলিয়া আমি মনে করি।"

শ্বরণ-বিষয়ে গোপীগণের প্রতি উদ্ধবের বাক্য শ্বরণীয়।

শহো যুদ্ধং স্ম পূর্ণার্থা ভবত্যো লোকপ্জিতা:। বাহ্মদেবে ভগবতি যাসামিত্যপিতং মন:॥

( ১০'৪৭।২৩-উদ্ধবঃ )

"অহো সাধ্বীগণ! ঐভিগবান বাহ্নদেবে আপনাদের মন সমর্পিত হইয়াছে, আপনাদেরই মনস্কামনা পূর্ণ হইয়াছে; আপনারাই সকলের পুজনীয়া।"

পাদসেবন-বিষয়ে ভগৰান কপিল দেবহুতিকে ৰলিয়াছেন।

জ্ঞানবৈরাগ্যযুক্তেন ভক্তিযোগেন যোগিনঃ।
ক্ষোয় পাদমূলং মে প্রবিশস্তাকুতোভয়ন্॥
( ৩।২৫।৪২-কপিলঃ)

"মা! জ্ঞানবৈরাগাযুক্ত ভক্তিযোগ অবলম্বন করিয়া নিজ কল্যাণার্থ যোগিগণ আমার ভয়শৃষ্ট চরণযুগল আশ্রয় করিয়া থাকেন।"

অর্চনা বিষয়ে শ্রীভগবান স্বাহং বলিভেছেন:
এবং ক্রিয়াযোগপথৈ: পুমান্ বৈদিকতান্তিকৈ:।
ক্রিরুভরত: সিদ্ধিং মাডো বিন্দত্যভীপ্সিভাম্॥
(১১/২৭/৪৯-শ্রীভগবান)

"কর্মবোগ, বৈদিক, তান্ত্রিক প্রভৃতি যে কোন পথ অবলম্বন করিরা মহয়ে যদি জামার জর্চনা করে, তাহা হইলে আমার কুপায় উভয় লোকে (ইংলোক ও পরলোকে) সিদ্ধি লাভ করিরা থাকে।"

ভগবানের শ্রীচরণবন্দনা-বিষয়ে ক্ষকুরের নিম্নোক্ত কথাও অতি স্থানর:

মমাস্থামক্ষণং নটং ফলবাংকৈত মে ভবঃ। ধরমত্যে ভগৰতো বোগিধ্যেরাভিবুপক্ষম্॥ (১০০৮।৬-জকুরঃ)

"যোগীদের ধানগম্য শ্রীভগবানের চরণকমলে

স্মামি আজ প্রাণাম করিব, ইহাতে স্মামার যাবতীয় স্মাসল নষ্ট হটুবে এবং মন্ত্র্যা জন্ম সার্থিক হটবে।"

উদ্ধব দাস্ত ও স্থ্য ভাবের কথা এইভাবে বলিয়াছেন:

"কিং চিত্রমচ্তে তবৈতদশেষকরে।
দাসেষনক্তশরণেষ্ ফলাত্মসাত্ম।
যোহরোচন্ত্রৎ সহ মৃগৈঃ স্বয়মীখরাণাং
শ্রীমৎকিরীটতটপীড়িতপানপীঠ॥"
(১১।২৯।৪-উদ্ধবঃ)

"হে অচ্যত! তোমার মিত্রভার শেষ নাই, এই ব্লক্ত তোমার যাহারা দাস তাহারা আর কাহাকেও আশ্রেষ করে না, আপনাতেই তন্ময় হইয়া থাকে, ইহাতে আশ্চর্যের কিছুই নাই। রাজা দিগেরও কিরীট আপনার আসনে ল্টিত হয়। এইরূপ নিধিলজনপুরা হইয়াও আপনি শ্রীরামচন্দ্র অবতারে সামান্ত বানরের স্থিত স্থাস্থাপন করিয়া-ছিলেন। ইহা হইতেই বুঝা যায় যে আপনি স্থা-ভাবের ব্লক্ত কত ব্যগ্র।"

সধ্যভাবের কথা আরও স্থন্দর ভাবে ব্রহ্মা বলিতেছেন:

অহো ভাগ্যমহোভাগ্যং নলগোপব্রঞ্জৌকসাম্। যশ্মিকং পর্মানলং পূর্ণং ব্রহ্মপ্নাতন্ম্॥ (১০)১৪।৩২-ব্রহ্মা)

"নন্দগোপ এবং অপর ব্রগবাসীদিগের আহা কি সৌভাগা। আহা কতই না ভাগা। স্বয়ং পূর্ণব্রহা সনাতন, নিরতিশয় স্থপ্রস্থ ভগবান শ্রীকৃষ্ণ তাঁহাদের স্থা।"

আত্মনিবেদন-কিষয়ে শ্রীভগবান বলিতেছেন:
মর্ত্যো যদা ত্যক্তসমস্তব্দী
নিবেদিতাত্মা বিচিকীধিতো মে।
ভদাসূতত্বং প্রতিপাল্নমানো
ময়াত্মভুয়ার চ ক্লতে বৈ॥
(১১।২৯।৩৪-শ্রীভগবান্)

"মহয় যথন সমস্ত কর্মের কতু তি ভাগে করিয়া

আমাতে আত্মনিবেদন করে এবং মংকতৃ ক নিম্নেজিত হইয়া আমারই কর্ম করিবার ইচ্ছা করে, তথনই সে অমৃতত্ব লাভ করে এবং আমার আত্ম-স্কর্ম হইবার যোগ্য হয়।"

এই ভাবে নবধা ভক্তি স্থায়ে শ্রীভগবানে 
ক্রিকান্তিকী নিষ্ঠা হইলে সংসারের প্রতি মহুয়ের 
ক্রিতি স্বাভাবিক ভাবে বৈরাগ্য হয়, এবং সে 
বৈরাগ্য ক্রতি শীঘ্রই হয়। তথন বিবয়ের কথা 
ভানিতে, বৈষয়িক কথা বলিতে, বিষয় চিন্তা করিতে, 
বিষয়ীর পূজা বন্দনা দাসক ভাহার সহিত মিত্রভা 
ও ভাহার হতে নিজেকে সমর্পণ করিতে একেবারেই 
ইচ্ছা হয় না। সে সকল কথা চিন্তা করিতেও 
ভাহার ভাল লাগে না। উহাদের প্রতি ঘোরতর 
বিত্রভার উদয় হয়। এইরূপে স্বার্থবৃদ্ধি সম্পূর্ণভাবে 
চলিয়া গেলে তথন জঠিতুকী ভক্তির উদয় হয়। 
ইহাকেই লক্ষ্য করিয়া হত বলিরাছেন।

অতো বৈ কৰয়ে নিতাং ভক্তিং পরময়া মুদা। বাস্থদেবে ভগবভি কুৰ্বস্ত্যাত্মপ্রসাদনীম্॥

( ১।২।২२-হতঃ )।

"এই সকল কারণবশতই পণ্ডিতেরা সানন্দে প্রীভগবান বাহুদেবকে সেই প্রকার ভক্তি করিয়া মনের নির্মগতা সাধন করেন।" কোন হেতু নাই, স্বার্থবৃদ্ধিরূপ মলিনতার লেশমাত্র নাই মনের এইরূপ ভক্তির ভাব, শ্রীভগবানের উদ্দেশ্যে হইয়া থাকে।

এই প্রকার ভক্তি ২ইলে সাধক অমূভব করে— বাস্থদেবপরা বেদা বাস্থদেবপরা মধাঃ। বাস্থদেবপরা যোগা বাস্থদেবপরাঃ ক্রিয়াঃ॥

( সাহাহ৮-সূতঃ )

"বেদসমূহ শ্রীভগবানের ভাবই প্রকাশ করিতেছে, যজ্ঞ ও যোগ তাঁহাকে অবলম্বন করিয়া আর ক্রিয়া-কর্মেরও লক্ষ্য তিনি, সব তাঁহাকে ঘিরিয়া।"

> বাস্থদেবপরং জ্ঞানং বাস্থদেবপরং তপঃ। বাস্থদেবপরো ধর্মো বাস্থদেবপরা গভিঃ॥

( ১।২।২৯-হুড: )

জ্ঞানবিষয়ক থাবতীয় ভাবসকলের মধ্যে ভগৰানেরই প্রকাশ, লোকে সেই প্রকাশ উপলব্ধি করিবার অন্তই তপস্থা করিয়া থাকে, ধর্ম ভগবানের উপর প্রতিষ্ঠিত, যাবতীয় সাধনার গতি একমাত্র সেই ভগবান।"

অতএব যিনি যে ভাবে পারেন সেই ভগবানের আরাধনা করুন,—এই কথা শ্রীশুকদেব বলিতেছেন : অকাম: সর্বকামো বা মোক্ষকাম: উদারধী:। তীব্রেণ ভক্তিযোগেন যজেত পুরুষং পরম্॥ (২০০১০-শুক:)

"কাম্যবস্ত লাভের ইচ্ছার অথবা কোনও প্রকার বাসনার বশবর্তী না হইরা, অথবা উদারচিত্তে মোক্ষ মাত্র লাভের আকাজ্জার, তীব্র (নিরস্তর প্রবাহশীল) ভক্তিযোগ অবলম্বন করিয়া সেই পরম পুরুষ শ্রীভগবানের আরাধনা করিতে পারেন। ইহাতে তাঁহার পরম শাভই হইবে।"

তথন শ্রীভগবানের দর্শন লাভ হয় ও তাঁহার সহিত আলাপ করিবার সোভাগ্য হয়, এ কথা কপিল তাঁহার মাতা দেবহুতিকে বলিতেছেন:

পশুস্তি মে কচিরাণাম সন্তঃ

প্রদন্ধবক্তারুণলোচনানি। রূপাণি দিব্যানি বরপ্রদানি সাকং বাচং স্পৃহনীয়াং বদন্তি।"

( ७।२৫।०৫-क्शिलः )

হৈ মাতঃ! এই সকল সাধকগণ, রক্তিমবর্ণনয়ন-শোভিত সহাশুবদন-সম্বিত আমার মনোজ্ঞ

দিব্য ও বরদান-মূর্তি দর্শন করিয়া পাকেন। শুধু

দর্শন করেন ভাহা নয়, মনের সাধে আমার সঙ্গে কথাও বলেন।"

এমন পরম কারুণিক শ্রীন্তগবানের গুণেরও দীমা নাই, মহিমারও অন্ত নাই। তাই দেই পরম প্রেমিক পরম দ্যাদকে মুক্ত ব্রহ্মজ্ঞানসম্পন্ন দাধুরাও ভক্তি করিয়া থাকেন। স্ত বলিতেছেন,

শাত্মারামাশ্চ মুনয়: নির্গ্র' শপ্রাক্তকে।
কুর্বস্তাহৈতৃকীং ভক্তিমিথস্তগুণো হরি:॥
(১)৭।১০-স্তঃ)

"ষে সকল মুনিরা নিবিকল্প সমাধিযোগে আত্মসাক্ষাৎকার লাভ করিয়া পরমানন্দ প্রাপ্ত হইরাছেন
এবং সর্ববন্ধন ত্যাগ করিয়াছেন, গাঁহাদের আর
সাধনার কোন প্রয়োজন নাই তাঁহারাও পরম
প্রেমিক বলিয়া গাঁহার কীর্তি বিশ্ববিশ্রত—সেই
ভগবানে অহৈতুকী ভক্তি অবলম্বন করিয়া কালাতিপাত করেন। শ্রীহরির এমনই মহিমা।"

এইরপে শ্রীমন্তাগবতের বিভিন্ন শ্লোক হইতে, বিভিন্ন লোকপ্তদের বাক্য হইতে দেখা যাইতেছে যে, শ্রীভগবানকে ভক্তি করিয়া সংসারের হঃশসমুদ্র হইতে উদ্ধার পাইতে গেলে, নিজের জীবনে শান্তি পাইতে গেলে নবধা ভক্তির আশ্রম গ্রহণ করা সকলের বিশেষ কর্তব্য। ভক্তির আচার্যগণ সকলেই একবাক্যে এই মত প্রকাশ করিয়াছেন। এই নবধা ভক্তি এক পরম প্রকৃষ্ট পথ। ইহা অবলম্বনে জ্ঞানী পুরুষেরা, পরম ভক্তেরা এমনকি থাহারা শ্রীভগবানকে দর্শন করিয়াছেন তাঁহারাও আননক্ষ জীবন অভিবাহিত করিয়া থাকেন।

কায়মনোবাক্যে ঈশ্বরের ভজনা করার নাম ভক্তি। কায়,—অর্থাৎ হাতের দ্বারা তাঁর পূজা ও সেবা; পায়ে তাঁর স্থানে যাওয়া, কাণে তাঁর ভাগবত ও নামগুণ কীর্তন শোনা। চক্ষে তাঁর বিগ্রাহ দর্শন। মন,—অর্থাৎ সর্বদা তাঁর ধ্যান চিন্তা করা, তাঁর লীলা স্মরণ মনন করা। বাক্য—অর্থাৎ তাঁর স্তবস্থতি, তাঁর নামগুণ কীর্তন—
এই সব করা।
— শ্রীরামক্ষণ

# সমাজ-জীবনে ভোগ ও ত্যাগ

### শ্রীবলাই দেবশর্মা

সমাজের প্রাচীন বিস্থাস-প্রথায় বিশেষ বিপর্যয়
ঘটিতেছে। ইহাকে কালধর্মের অপরিহার্ম পরিণাম
বলিয়া স্বীকার করিয়া লওয়া পরাজিত মনোবৃত্তিরই
লক্ষণ। যে বিবর্তনকে প্রগতি বলিয়া অভিনন্দন
করা হইতেছে, তাহা সৈরাচারের রূপাস্তর মাত্র।
ছিল্দু-সমাজ-মানসিকভায় আসিয়াছে একটা লোল্য।
স্থানের হিল্পোল। এই স্থা সেই 'ভূমা' নহে, ইহা
'অল'। ইহা পশু-প্রবৃত্তির অভিব্যক্তি ? বর্তমান
মানব নচিকেভার স্থায় শ্রেয়ংপত্তী না হইয়া—
প্রেয়োবিলাসী হইয়াছে। জার্মান দার্শনিক নিট্শে
ভাহার মনের কথাটি ব্যক্ত করিয়াছেন—We want
the best food and the fairest woman.

প্রেয় পরার একটা অপরিহার্ষ কুপরিণতি আছে।
তাই স্বামীনী বলিয়াছেন—'ন্ধাতিগঠনের জন্ত,
সমান্ত-সংহতি ও অগ্রগতির জন্ত প্রয়োজন—আশিন্ঠ,
দ্রুদিন্ঠ, বলিন্ঠ মেধানী মানব।' ক্রুরধার শ্রেয়ংপথে
চলিতে না পারিলে মানুষ অন্ধতমে প্রবেশ করে,
মহতী বিন্ঠির সমুখীন হয়।

ভোগলোল্প আধুনিক সভ্যতা এই পথেই ধাবমান। ইহা কলনা নহে, ইহাই বর্তমান কালের বাস্তব ইতিহাস। এই ব্যাভি-মানসিকতার ভোগৈকলক্ষ্য সংস্কৃতির অন্তসরণ করিয়া সংসার অধংপাতের শেষ সীমায় উপনীত। রাজনীতিবিৎ জনৈক পাশ্চাত্তা মনীবীর ভাষায়—All Europe is rattling back into barbarism. বর্বরতা শক্ষটার ব্যার্থ প্রয়োগ হয় নাই। বর্বরতা আপনার মৃচ্ভায় আপনিই আছেল; আর আম্বরিকতা নিজের সহিত অপরেরও অনিষ্ট-সাধনে তৎপর। বর্তমান মানব আম্বরিক; এক দিকে ভোগে প্রমন্ত, অন্ত

কামনার স্থরা-পাত্র, ব্দস্ত হাতে আণবিক বজ্র— ব্যাটম বস্থ্।

মানবতার মহিমা রক্ষার জন্ম প্রয়োজন চরিত্রের কাঠিত, ধর্মের ক্ষুরধার পথে চলিবার সংকল্প ও भक्ति। পশু **ও মানবে জীবত সাধারণ** ; জীবনের সহিত যে জীবত ওতপ্রোত রহিয়াছে, তাহা স্বভাবতই ভোগকাতর। সম্ভানের যৌবন লুঠন করিয়া অনন্ত যৌবন ভোগের জন্ম য্যাতির মতো সকলেই ব্যাকুল। ভারত ভোগকে সংযমের বাঁধে বাধিতে চাহিয়াছে। তাই তপস্থার অতঞ্জিত থাকিবার বিধি, পদে পদে ব্রত নির্ম, সংযম ও সদাচারের অকুসরণ। উপনিষং এই কারণেই উদাত্ত কঠে কহিয়াছেন—উত্তিগত আগ্ৰত। আগ্ৰত হও শুভ বুদ্ধি ও শ্রেষ্ঠ কর্মের প্রেরণায়। গীতায় हेरांत्रहे वार्षा ७ निर्मन,- बुधाय विगठवतः। धहे বুদ্ধ মহয়ত্ব-হীনতার বিরুদ্ধে। দম-শক্তি প্রয়োজন সংসারের স্থিতি ও শান্তির জন্ম। অবৈধ কামনা মাত্রষকে ধ্বংসের ও অশান্তির পথে লইয়া যায়। ভোগপ্রমন্ত আধুনিক জগৎ ইহার দৃষ্টান্ত। সেদিন লণ্ডনের কতকগুলি খ্যাতনামা সংবাদপত্র ক্ষুদ্ধ কঠে ক্ষিয়াছেন-লণ্ডন নগরের শিক্ষিত যুক্তেরা নামা প্রকার কর্ম্ব কর্মে লিপ্ত হইয়া পড়িয়াছে। অভিজ্ঞাত বংশের পদস্থ ও সম্ভ্রাস্ত ব্যক্তিগণ নানা ফুড়ার্যের শহুঠাতা-রূপে অভিবুক্ত হইতেছেন।

ভারতবর্ষের আধ্যাত্মিকতা মাসুষের মনুষ্যত্তকে অব্যাহত রাখিবার জন্মই নানা ব্রত নিয়মের বিধান দিয়াছেন। শ্রুতি ব্রহ্মচর্যকে ব্রহ্মপ্রাপ্তির হেতৃভূত বলিয়াছেন—এই ব্রহ্মচর্যের নিত্য নিরন্তর জন্মন্তানে মনুষ্যত্তের অগ্নি অনিবাণ থাকে।

আমাদের বর্তমান সমাজ সেই ব্রহ্মচর্যের

আদর্শচ্যত হইরা ঘোরতর লাক্সভাবে ভাবিত হইয়া পড়িতেছে। চারিদিকে তাহার লক্ষণ স্থপরিক্ষ্ট। আধিকার প্রাপ্ত ভারতবর্ষ সমাজগঠনে, যে বিধি-ব্যবস্থাকে অনুসরণ করিতেছে, তাহা একাস্ত ভাবে পরাম্থকরণ। বিবেকানন্দের কঠে ভং সনা-বাক্য ধ্বনিত হইয়াছিল 'এই দাসস্থলভ পরাম্থকরণ সহায়ে বীরভোগ্যা বস্থকরা লাভ করিবে ?' পরাম্থকতি আজ্ঞ শাতার কারণ, প্রগতির লক্ষণ। আমীজী ভবিয়ুৎ ভারতকে প্রার্থনামন্ত্র দিয়া গোলেন, 'মা আমায় মমুমুত্ব দাও, মা! আমার হর্বলতা কাপুরুষতা দূর কর।'

সমাজের প্রাচান রীতিনীতি কুদংস্কার, অতএব তাহা পরিহার পূর্বক যে পূনর্গঠননীতি অবলম্বন করা হইতেছে, তাহাতে ইওরোপের ইন্দ্রিয়ভোগের পদ্ধতিই অমুদরণ করা হইতেছে। কোথার নব্যভারতের অধিনেতা বিবেকানন্দের সতর্কবাণী, 'ভূলিও না তোমার নারীজাতির আদর্শ—সীতা, সাবিত্রী, দমরন্ধী, ভূলিওনা তোমার উপাস্ত উমানাথ সর্বত্যাগী শক্তর,'—আর কোথায় জীবনের মান-বৃদ্ধির নামে ভোগবাহল্য। সাধবী অক্তরতী ও তপম্বিনী উমার উত্তরসাধিকাগণ আজ কি ভাবে ভাবিতা? যে যথাতিবৃদ্ধি হিন্দু সমাজে নিতান্ত অবজ্ঞেয় ছিল, তাহাই আজ হইয়া উঠিয়'ছে পরম কাম্য়!

শ্বশুই হিন্দু সমাজের যুগোপযোগী পুনর্গঠন প্রয়োজন, কারণ পাশ্চান্ডোর স্বাধিব্যাধি হিন্দু সমাজে প্রবলভাবে সংক্রমিত হইতেছে। বাঁহারা শ্রীশ্রীমা সারদাদেবীর উত্তরাধিকারিণী হইবার ভাগ্য লইয়া জন্মগ্রহণ করিয়াছেন, তাঁহারা সিনেমার শভিনেত্রী হইবার জন্ম ব্যাকুলা। যে ভারতভ্বনের জনপদপতি এক্দিন শ্লাবাসমূল কঠে কহিয়াছিলেন—

ন ম তেনো জনপদে ন কদর্যো ন মগুপ:।
নানাহিতাগ্নির্গাবিশার বৈরী বৈরিণী কুত:?
সেই জনপদ বিস্তারে কদর্যতার প্লাবন বহিতেছে,
কামনার বহি জনিতেছে।

সমাজের পুনবিভাসের অন্ত আৰু একান্তই

প্রয়োজন আশিষ্ঠ, দ্রচিষ্ঠ, বলিষ্ঠ ভাবের জহুশীলন। বিবেকানন্দের বীরবাণীকেই এখন মন্ত্ররূপে জ্বলীকার করিতে হুইবে—"জাগো বীর ঘুচায়ে স্বপন"।

সন্ন্যাসীর অমুশাসন বাক্য অবজ্ঞা করিলে আমাদের মহতী বিনষ্টি অবভান্তবী। দেশের দেহে মনে মৃত্যুর লক্ষণ প্রকট হইরা উঠিয়াছে।

'বিবেকবাণী'কে উপেক্ষা করিন্নাই আমরা সর্বনাশের সমীপবর্তী হইতেছি। দেশে অপরাধ-প্রবণতা বৃদ্ধি পাইধাছে। একদিন বাহারা দেশের স্বানীনতা অর্জনে জীবনকে তৃত্ত করিলছে, তাহাদেরই পরবর্তিগণ আজ উচ্চ্ আল উন্নার্গনামী। যে বৃদ্ধি শোধি, মেধা মনীবা বিশ্ব জয় করিয়াছিল, তাহাই আজ পরম্বাপেক্ষী, পরাম্কারী। প্রতীচ্যের সভ্যতা সংস্কৃতির সমুসরণ করিয়া আমাদের আধুনি-কতা এক বিকট ভাবদান্তে মর্য হইতেছে।

ভারতবর্ষের বেদ-সম্মত সংস্কৃতি—ভ্যাগের পথ-(क्टे कोवनामर्भ विविधा वदन कविद्याद्वित । शान्ताखा-ভাব-ভাবিত দেশ জীবনের মান উল্লয়নে আগ্রহশীল হইয়া ভোগপ্রতিযোগিতায় লিপ্ত — এই জন্মই द्रार्थे, ममात्म, शृद्ध প্রতিষ্ঠানে, স্নাতিতে স্নাতিতে, নর-নারীতে, শিক্ষকভাত্তে —নিরন্তর সংঘর্ষ। বিচার বিবেচনা করিয়া ভোগসাম্য লক্ষ্যে রাখিয়া পুন-র্গঠনের প্রয়োজনীয়তা অমুভূত হয়। এই পুনবিস্থাদ-পদ্ধতি কেমন হইবে, তাহা বিবেকানন্দ বারংবার বহ ভাবে বলিয়াছেন: "হিন্দুগণ, ঐ ত্যাগের পতাকা পরিত্যাগ করিও না। উহা সকলের সমক্ষে তুলিয়া ধর। বিলাসিভার স্থানে ভ্যাগের আদর্শ ধরিষা সমগ্র कां जिल्क भावधान कतिवात कन्न हेरा श्रीदायन । আমাদিগকে 'ত্যাগ' অবলম্বন করিতেই হইবে। এই ত্যাগ ভারতীয় সকল আদর্শের মধ্যে খ্রেষ্ঠ ও গরিষ্ঠ।" এই ত্যাগের অহসরণেই হিন্দুসমাজের পুনর্গঠন সম্ভব हरेर । केला शनियाम रमरे शत्रम आपर्न हे जिल्ला विख হইয়াছে—ত্যক্তেন ভূঞীথা:।

ভ্যাগের পথেই ভোগসাম্য !

# মায়ের পরিচয়\*

#### শ্রীপ্রভাবতী দেবী সরস্বতী

মায়ের পরিচয় তিনি মা। কেবল আমাদের দেশে নয়, পৃথিবীর সর্বত্র মায়ের আসন বিশেষ ভাবে নিদিষ্ট। মা বহু কট্ট সহ্য করেন তাঁর সন্তানের জন্ম—কুপুত্র হলেও মা চিরদিন মা হয়েই থাকেন; সন্তানকে মাছ্য করতে, তাকে জগতে স্প্রতিষ্টিত করতে, মায়ের ত্যাগ মায়ের ঐকান্তিক প্রচেষ্টা আমাদের দেশে প্রবাদেই ফুটে উঠেছে:

কুপুত্র যগুপি হয়, কুমাতা কখনও নয়।

আবাজ থেকে এক শত চার বছর আগে এই বাংলা দেশের এক অজ্ঞাতনামা গ্রামে আমাদের একটি মা জন্মগ্রহণ করেছিলেন। মায়ের জন্মস্থান বলে জয়রামবাটি আজ প্রসিক্ত পবিত্র তীর্থক্রপে পরিগণিত।

শ্রীশ্রীমা বাল্যকাল থেকেই নিজেকে শ্রেষ্ঠ আদর্শে গঠিত করেছিলেন। নিজে তিনি ছিলেন পরম-প্রভামরী, মৃতিমতী ব্রহ্মবিস্তা; স্থামীরূপে যে পরমপুক্ষকে তিনি পেখেছিলেন, সেই দেবতা শ্রীশ্রীরামক্ষফদেবের আদেশে নারীজাতির ধর্মজীবনের শুধু নর, কর্মজীবনেরও আদর্শ এবং সাধনার পথ নির্দিষ্ট করে দেখাবার জন্তই মা তপ্তা ও সাধনা করে গেছেন।

নিজের জাবনে তিনি সেই মহান আদর্শ হাপন করেছিলেন যা সমগ্র ভারতায় নারীর জাবনে কর্ম-পদ্ধতি নিদিষ্ট করতে পারে। বৈদেশিক শিক্ষা ও সভ্যতার আবহাওয়ায় নারীর মহান আদর্শ বিরুত্ত থেকে বিরুত্তর হয়ে ধ্বংস হতে চলেছিল। ভারতীয় নরনারী ত্যাগ ভুলে কেবলমাত্র ভোগকেই গ্রহণ করেছিল, নির্ভির কথা ভুলে প্রবৃত্তিকেই উচ্চ আসন দিয়েছিল। স্রোতের মূখে তৃণখণ্ডের মতই ভারা ভেসে চলেছিল, তথনই শ্রীরামক্রফদেবের আবিভাৰ;

জ্ঞানের প্রদীপ হাতে করে নিম্নে তিনি দাঁড়িয়ে-ছিলেন অন্ধকারে দিশাহারা জনগণকে পথ নির্দেশ করতে। সেইদিনকার চ্নীতি ও অনাচারের মধ্যে তিনি প্রচার করেছিলেন—'ভোগে অথ নাই—নিবৃত্তিতেই আছে শান্তি।' গথলুই জনগণের সামনে সত্যুধ্গের নির্দেশ দিয়েছিলেন—শ্রীরামক্কষ্ণ।

জনগণের কল্যাণে, বিশেষ করে নারীঞ্চাতির কল্যাণের জন্মই মাধের জ্বাবির্ভাব। স্বামীর উপর্ক্ত ব্রী—শিবের শক্তি—পরমকল্যাণী শ্রীশ্রীমা ঠাকুরকে দেখেছিলেন দিবা ভাবমর প্রজ্ঞাপূর্ণ এক মহাপুরুষ রূপে; শ্রীমাধের মধ্যে ঠাকুর দেখতে পেষেছিলেন পরমকল্যাণী জগজননীকে— যার পরিচয়— তিনি মা, পরম স্নেহমন্ত্রী মা। তাঁরা পরস্পর পরস্পরকে চিনেছিলেন—ভাই তাঁদের মধ্যে ছিল না কোন আসক্তি, তাঁদের প্রেম ছিল অপাথিব। ঠাকুর জনাসক্তভাবে দিয়ে গেছেন ধর্মসন্থনীয় খুঁটিনাটি শিক্ষা এবং মা ভক্ত শিন্তার মতই সেই শিক্ষা গ্রহণ করে ভারতীয় নারীর ধর্মাদর্শ নিজের জীবনে পরিফুট করতে পেরেছেন।

সমগ্র নারীজাতির ভবিষ্যৎ কর্মপছা নিঃ স্ত্রণের ভার ঠাকুর তাঁর মাথার তুলে দিয়েছিলেন, আর মা ঠাকুরের আদেশ শিরোধার্য করে চলেছিলেন সারাজীবন।

ঠাকুর বারবার বলেছিলেন—'মেয়েদের আমি আর কয়জনকে দেখেছি। তোমার কাছে হাজার হাজার ছেলেমেয়ে আসবে—তোমাকে তাদের পথ দেখাবার ভার নিতে হবে।'

শ্রীমা প্রায় চল্লিশ বংসর ঠাকুরের এই নির্দেশ অক্ষরে অক্ষরে পালন করে গেছেন। নিজের কর্তব্য

জয়নগর-মজিলপুর শ্রীরামকুক্ষ-দেবাসংঘে অমুন্তিত শ্রীশ্রীমায়ের অমাতিথি-উৎসবে প্রদত্ত ভাবণ।

হতে তিনি কোন দিন মুহুর্তের ক্ষন্ত বিচ্যুত হন নি।
পুক্ষ, নারী; ব্রাহ্মণ, শুদ্র; হিন্দু, মুস্লমান, খ্রীষ্টান;
ভারতবাসী, ইংরেজ প্রভৃতি কোন বর্ণ বা জাতির
মধ্যে তিনি ভেদ রাধ্নে নি। তাঁর কাছে স্বাই
ছিল সমান, মাতৃঃস্লহে স্কলকে সমান আদরে তিনি
কোলে টেনে নিয়েছেন, অমূতবাণী স্কলকে দান
করেছেন। স্কলের মুক্তি এবং কল্যাণই ছিল
সন্তানবৎস্লা, স্বস্তাপহারিণী মায়ের প্রাণের একান্ত
কামনা।

কেবলমাত্র ভক্তিমান গৃহস্থ বা ত্যাগী সন্ন্যাসীই নম, কেবলমাত্র উচ্চবর্গই নম, অস্ত্যজ, অস্পুভ, সমাজের দ্বণ্য পতিত বা পতিতা বহু নরনারী তাঁর পুত্রস্বেধারায় অভিধিক্ত হয়ে নবজীবন লাভ করেছে।

মায়ের মনে অপার ক্ষেহ ভালবাসা থাকলেও
মা কোন দিনই অন্তায় সইতে পারেন নি। বাইরে
তিনি ছিলেন ধীর, স্থির—বাঙ্গালীর ঘরের লজ্জানত
বধু, বাইরে হতে দেখে কেউ বুঝতে পারত না—এই
মান্থ্যটির ভিতরে রয়েছে অফুরস্ত আধ্যাত্মিক শক্তি—
অন্তায়ের বিরুদ্ধে এই শাস্তপ্রকৃতি নারীই দাঁড়াতেন
অতি উগ্র ভীষণ মৃতিতে—যার ক্য়নাও অনেকে
করতে পারে না।

নারীজাতিকে গঠন করা ছিল তাঁর পরম লক্ষ্য। তিনি মেয়েদের লক্ষ্য করে বহু উপদেশ দিয়ে গেছেন—ধেমন "সহু গুণ বড় গুণ। মেয়েদের লজ্জা থাকা ভাল। ঝগড়াটে হওয়া ভারী অলক্ষণ— গুতে সংসারের শ্রী নই হবে যায়।"

"স্বাইকে ভাল্বাসতে শেখো"—এই ছিল

মারের প্রধান উপদেশ ; কেউ খেন কারও দোষ-ক্রটি না দেখে, কারও মনে কট্ট না দেয় ; সংসারের কাজ করার সজে সজে মাহ্য ভগবানকে শ্বরণ করুক, এই ছিল তাঁর ইচ্ছা।

মা বলেছেন—সব মান্ত্ৰই শান্তি চায়, কিছ শান্তি কি সহজে পাভয়া যায় ? মন হতে ভোগ-বাসনা দ্ব না হলে শান্তি পাভয়া অসম্ভব। ভূলেও ভগবানকে একটিবার ডাকবে না, এতে শার কি করে শান্তি হবে ?

কর্মফল ভোগ করতে হবেই—তবু ঈশ্বরের নাম করলে যে বোঝা ভারী মনে হতো, সে বোঝা হবে হাকা—এই ছিল মায়ের শিক্ষা।

শামাদের পরম পুণা যে, আমাদের মাকে আমরা এই বাংলার বুকেই পেষেছি। এই বাংলার ক্লষ্টি সভ্যতা ও ধর্মের আবেষ্টনীর মধ্যে এই বাংলার মাটিতে এসেছিলেন আমাদের জগন্মাতা— শামাদের ক্ম গৌরবের কথা নয়।

মায়ের স্থলর স্থলর উপদেশ আমরা যেন না হারিয়ে কেলি। মায়ের আদর্শ শুধু আমাদের নয়, আমাদের প্রত্যেক ছেলেমেয়ের সামনে জ্যোতির্ময় হয়ে ফুটে থাকবে, এই কামনাই আজি করছি। পরমা প্রকৃতি বেহময়ী মায়ের পৃত আশীর্বাদ অক্ষয় অভেছ বর্মের মতই তাঁর সন্তানদের আছোদিত করে থাক—তাদের সকল আপদ বিপদ হতে রক্ষা করে নিদিষ্ট লক্ষ্যে পৌছে দিক, আজ মায়ের জন্মদিনে আমি তাঁর কাছে সেই প্রোর্থনাই করছি।

বিজ্ঞপ্তিঃ—আগামী ১৯শে ফাল্পন (৩.৩.৫৭) রবিবার বেলুড় শ্রীরামকৃষ্ণ মঠে ও বিভিন্ন
শাখাকেন্দ্রে ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণদেবের ১২২তম শুভ জন্মতিথি-পূজা এবং
পরবর্তী রবিবার ২৬শে ফাল্পন (১০.৩.৫৭) বেলুড় মঠে শ্রীরামকৃষ্ণদেবের
জন্মোৎসব (সাধারণ উৎসব) অনুষ্ঠিত হইবে।

### সমালোচনা

- (১) ভক্ত দেবেন্দ্রনাথ (২) গুপ্ত মহারাজ (স্বামী সদানন্দ) (৩) দীন মহারাজ (স্বামী সচ্চিদানন্দ)—শ্রীমহেন্দ্রনাপ দত্ত প্রণীত। 'মহেন্দ্র পাবলিশিং কমিটী' কর্তৃক ওনং গোরমোহন মুখার্জি খ্রীট হইতে প্রকাশিত। মূল্য যথাক্রমে—
  > টাকা, ॥০ শ্বানা ও॥০ শ্বানা।
- (১) ধুগাবতার শ্রীরামক্বঞ পরমহংসদেবের আগমনে ধর্মের নৃতন নৃতন ভাব প্রবাহিত হইয়াছে। তাঁহার কোন্ ভাবাট কোন্ ভক্তের মধ্যে কি ভাবে প্রস্ফুটিত হইয়াছে তাহা জানা যায়—তাঁহার ভক্তদের জীবন সালোচনা করিলে। ৺দেবেল্রনাথ মজুমদার মহাশয় ছিলেন ঠাকুরের একজন গুহী ভক্ত। সামাক্ত অবস্থার লোক, সামাক্ত ভাবে কটেস্টে দিন কাটাইয়া গিয়াছেন, কিন্তু তাহারই মধ্যে ঠাকুরের পবিত্র সংস্পর্শে আসিয়া নিজের দৈক্ত দশা ভুলিয়া তাঁহাকে লইয়া আনন্দ করিয়াছেন। পরবর্তী কালে সেই আনন্দ তিনি হুই হাতে বিলাইয়াছেন, তাহা লাভ করিবার জন্ম অনেক ভক্ত তাঁচার নিকট ছুটিয়া গিয়াছেন। গ্রন্থত্তারের প্রথমটিতে ভাঁহারই বৈচিত্রাময় জীবনের করেকটি ঘটনা গ্রন্থকার নিজের অভিজ্ঞতা হইতে বেশ সরল ভাবে বর্ণনা করিয়াছেন। ইহা পাঠে ভক্তগণের উপকার ও আনন হইবে।
- (২) স্বামী বিবেকানন্দকে অবলম্বন করিয়া বাহারা নিজ নিজ জীবন ধন্ত করিরাছেন—প্তথ্য মহারাজ (স্বামী স্থানন্দ) তাঁহাদের জন্ততম। স্বামীজীর ছামর কত বিশাল ছিল, ভাহা গুপ্তা মহারাজের জীবন আলোচনা করিলে জানা যার। একবার যাহাকে আশ্রন্থ দিয়াছেন তাহাকে সর্বভাবে রক্ষা করিতে হইবে—গ্রপ্তা মহারাজের জীবনে স্বামীজীর এই ভাবতি পরিক্ষৃত। ফলে সারাজীবন ধরিয়া আধ্যান্ত্রিক তেল ও ভাগো-সম্বলিত সেই

ভাব হৃদয়ে ধারণ করিয়া বিভিন্ন যাত-প্রতিবাতের
মধ্য দিয়া জীবন কাটাইয়া কি ভাবে তিনি কৃতার্থ

হইয়াছিলেন, তাহা দিতীয় পুস্তকের কয়েঞ্টি ঘটনায়
বেশ বোঝা যায়। কাহিনীর তায় বর্ণনা করিয়া
গ্রন্থকার প্রন্দরভাবে আলোচ্য জীবনটি সকলের
সামনে তুলিয়া ধরিয়াছেন।

(৩) সম্পূর্ণভাবে নিজের উন্নয়ে চরিত্র গঠিত করিয়া দীন মহারাজ (স্বামী সচ্চিদানন্দ) গৃহী জীবনে যে অধ্যবসায়ের সহিত ব্যবসায়-পরিচালনা এবং অর্থোগার্জন করিয়া নিজের ব্যব নির্বাহ করিতেন, —কাহারও বারস্ক হইয়া বা কাহারও কর্ম স্বীকার করিয়া স্বাধীনতা বিদর্জন দিতেন না—সন্মাসী হইয়াও সেই উন্নয় ও অধ্যবসায় বজায় রাধিয়া তিনি কিরপে কঠোর তপস্তা করিয়া ছিলেন, তৃতীয় পুস্তকে সেই বিবরণ পাঠ করিয়া সকলেই শিক্ষা লাভ করিবেন।

লগুনে স্বামী বিবেকানন্দ—(প্রথম খণ্ড)
বিতীয় সংস্করণ; শ্রীমহেন্দ্রনাথ দত্ত প্রণীত;
প্রকাশক—মহেন্দ্র পাবলিশিং কমিটি; পৃষ্ঠা—২•১,
মূল্য—ছই টাকা বারো স্বানা।

গ্রন্থকার ১৮৯৬ খ্রীষ্টাব্দে এপ্রিল মাসে লগুনে যান। তথন সেধানে স্বামী বিবেকানন্দ বক্তৃতা করিতেছিলেন। স্বামীন্ধীর সহিত্ত ঐ সময়ে গ্রন্থকারের কিছুকাল থাকিবার সোভাগ্য হয়। তথনকার কিছু ঘটনা এই গ্রন্থে লিখিত। স্বামীন্ধীর সহিত্ত বিশেষ ঘনিষ্ঠভাবে সংশ্লিষ্ট কয়েকজনের কথা এই গ্রন্থে আছে—যথা মি: শুডউইন, স্টার্ডি, মি: ফক্ম, মিদ্ মূলার, মিদ্ ম্যাকলাউড, মিসেম লেগেট, মি: ম্যাক্স্লার এবং স্বামী সারদানন্দ। স্বামীন্ধীর সহবেতা, বাগ্মিতা, প্রতিভা, তেলস্বিতা, স্বদেশপ্রেম, পাণ্ডিত্য, শিশুস্থলভ সরলতা প্রভৃতি অনেকগুণের পরিচর এই গ্রন্থে পাণ্ডরা ঘাইবে। নিজ জ্যেষ্ঠ ভ্রাতা বলিয়া স্বামীজীকে সগৃহে, শ্রীশ্রীঠাকুর রামক্রফ পরমহংসদেব সন্নিধানে এবং অন্তান্ত অনেক স্থানে দেখিয়া থাকিলেও, লণ্ডনে দেখার বৈশিষ্ট্য আছে; যুগের আচার্যরূপে স্বামী বিবেকানন্দকে গ্রন্থকার ফুটাইয়া তুলিবার যে করিবাছেন, দে চেষ্টায় তিনি সফল ক্ইয়াছেন। এরপ গ্রন্থের প্রথম সংস্করণ ১৩০৮ বন্ধানে বাহির হুইবার স্থানীর্ঘ ২৫ বংসর পরে ইহার দিতীয় সংস্করণ বাহির হইল, ইহা বিশেষ ছ: (ধর কথা। আশা করি সকলে, বিশেষতঃ ছাত্র ও যুবকগণ ইহার যথেষ্ট আদর করিবে।

নৃত্যকলা— শ্রীমহেন্দ্রনাথ দত্ত প্রণীত; প্রকাশক—মহেন্দ্র পাবলিশিং কমিটি; মূল্য এক টাকা।

গ্রন্থকারের 'বৃংল্ললা' নামক কাব্য হইতে ইহা
সঙ্গলিত। তৃতীর পাণ্ডব অজুন অজ্ঞাতবাসকালে
বিরাট রাজার রাজপ্রাসাদে 'বৃহল্ললা' বেশে
আত্মগোপন করিয়া রাজকুমারী উত্তরাকে নৃত্য
শিক্ষা দিখাছিলেন, তাহারই কতক বিবরণ কাব্যের
ভঙ্গীতে ইহাতে দেওলা আছে। নৃত্যকলা যে
একটি উচ্চাজের বিষয়—ইহা সকলকে জানানোই
এই গ্রন্থ ছাপিবার উদ্দেশ্য।

—অচিস্ত্যানন্দ

Tantraraja Tantra—দার্ জন্ উভ্রফ্ প্রণীত। গণেশ এও কোম্পানী লিমিটেড, মাজাজ—১৭ হইতে প্রকাশিত। ১১৭ পৃষ্ঠা + ১৩; মূল্য ৬ ্টাকা।

তন্ত্রশাস্ত্রের স্থপ্রসিদ্ধ প্রস্থলার সার্ অন্ উভ্রক্ ইহাতে ইংরেজী ভাষার "তন্ত্ররাজ তন্ত্রের" সারমর্ম উদ্যাটন করিবাছেন। এই গ্রন্থথানিতে ছত্রিশটি অধ্যার ছত্রিশ তত্ত্ব অনুসারে অভিহিত করা হইরাছে। গ্রন্থকার ইহাতে তন্ত্রপার সংকলন করিবাছেন এবং তন্ত্রের সাধনরহস্ত গভীরভাবে আলোচনা করিবা মাহুবের অন্তর্নিহিত কুগুলিনী শক্তি কিভাবে জাগরিত হয় তাহা দেখাইয়াছেন। মানবদেহের প্রতি তত্ত্বের পশ্চাতে অধিষ্ঠাত্রী দেবী রহিয়াছেন, সেই সব দেবীর মন্ত্র, যন্ত্র ও চক্র ইহাতে বিশদভাবে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। কাশীর সম্প্রদায়ের স্বভগানন্দ নাথের 'মনোরমানাগ্রা' টীকা এই পুস্তকে সর্বপ্রথম প্রকাশিত হইল। মহাণ্ডির কাদি, হাদি, ও কহাদি নামে বিভিন্ন রূপের মন্ত্র ও পুরু ইহাতে বর্ণিত হইয়াছে। এই তত্তে ললিতা, ত্রিপুরাক্ষরী, মহামললা প্রভৃতি দেবীর তুল, হল্ম, কারণ রূপের পুদার বিষয় আলোচিত হইরাছে। পুতক্থানিতে বিবিধ রডে অন্ধিত একটি ত্রীয়ন্ত্র মুদ্রিত হইয়াছে, এবং শ্রীচক্রের পূজা ও আধ্যাত্মিক ব্যাখ্যা, বিস্তৃত ভাবে প্রদর্শিত হওয়াম তল্পমতের সাধকবর্গ স্পনেক ইঙ্গিত পাইবেন। পুন্তকথানি খুব ক্তিত্বের সহিত সরল এবং প্রাঞ্জল ভাষায় লিখিত।

— गिथिनानम

অন্ধরাতো আলাপন (ছিতীর ভাগ)—
খানী বাস্থনেবানন্দ কর্তৃক লিপিবদ্ধ এবং
পি ২৩৬০ লেক বোড, কলিকাতা ২৯ হইতে
প্রীশুভেন্দ্ রান্নচৌধুরী ও শ্রীবিজ্ঞান মুখোপাধ্যার
খারা প্রকাশিত। পৃষ্ঠা (ডিমাই)—১৩০; মূল্য—
২॥০ টাকা।

বেল্ড মঠের অন্তম স্থ্পণ্ডিত সন্ত্রাসী স্থামী বাস্থদেবানন্দজী (দেহত্যাগ—২২শে মে, ১৯৫৬) নানা স্থানে শাস্ত্রের ক্লাস লইবার সমন্ত্র ধর্মসাধনা এবং বিবিধ দার্শনিক তত্ত্ব সম্বন্ধে যে সকল প্রসন্থ করিছেন, তাহার কিছু কিছু তিনি নিজের ডায়েরীতে দিপিবদ করিয়া রাখিতেন। 'অন্তর্রাগে আলাপন (প্রথম ভাগ)' এবং 'দিব্য-বাণীর প্রতিধ্বনি' নামক হুইটি প্রতক্রের আকারে ইতঃপূর্বে ঐ আলোচনাগুলির অনেক অংশ তাঁহার উৎসাহী বিভার্থিবৃন্দকত্বি প্রকাশিত হইনাছে। বর্তমান গ্রন্থ ১৯৪৬ হইতে ১৯৫১ সালের মধ্যে প্রক্রপ আরপ্ত কতিপয় প্রসক্রের সংক্রলন।

প্রান্ধগুলিকে ৫২টি বিভাগে স্থানরভাবে সাজাইয়া দেওয়া হইয়াছে। ভারতীয় দার্শনিক চিন্তার পটভূমিকায় পাশ্চাভ্যের ধর্মীয় ও দার্শনিক মতবাদ-সম্হের তুলনামূলক বিশ্লেষণ ও বিচারে বক্তার গভীর পাণ্ডিত্য এবং অন্তর্গৃষ্টি স্থপরিক্ষ্ট। চিন্তাশীল পাঠক-পাঠিকারা পড়িয়া উপকার লাভ করিবেন।

শ্রীশ্রীমা সারদামণি দেবী—গ্রীমাননাশহর
দাশগুপ্ত-প্রণীত। প্রকাশিকা—গ্রীমতী বিজয়
দাশগুপ্ত, ব্লক-এ, ক্ল্যাট-২, গ্রব্মেণ্ট হাউদিং
এস্টেট্, এন্টালী, কলিকাতা-১৪; পৃঠা (ডিমাই)
— ২২৪; মূল্য—৬ টাকা।

ছই বৎদর পূর্বে শ্রীশ্রীমা সারদাদেবীর শতবর্ধ-অন্বত্তীর সময় বেলুড় মঠের অন্বত্তী-কমিটির উত্তোগে স্বামী গঞ্জীবানন্দ-প্রণীত এবং উদ্বোধন কার্যালয় কত্কি প্রকাশিত জননীর বৃহৎ প্রামাণিক জীবনী-গ্রন্থ 'শ্রীমা সারদাদেবী' বাতীত বিভিন্ন স্থান হইতে বিভিন্ন লেথক-লেথিকা এই সর্বজন-পূজ্যা মহীয়সীর অন্তত জীবন-কথা অবলম্বনে ছোট বড় অনেকগুলি ৰই প্ৰণয়ন করিয়াছিলেন। আলোচা পুস্তকটিও শ্রীমা-শতবর্ষ-জন্মন্তীর সময়ে প্রকাশের জন্ম রচিত হইয়াছিল—'লেখকের নিবেদন' হইতে জানিতে পারা যায়। অনিবার্য কারণে প্রকাশে বিলম্ব বিটিয়াছে। এই স্থবৃহৎ গ্রন্থের সঙ্কলনে লেওক 'পরিশিষ্টে' যে পঁচিশটি উপাদান-পুস্তকের তালিকা দিরাছেন তাহার অধিকাংশই শ্রীরামক্লফ মঠ ও মিশনের প্রকাশন। উপাদানের দিক দিয়া পুস্তকটির (वनी योगिकला ना थाकित्व भाषा कीवतनत्र ঘটনাবলীর বিভাগ, বিন্তাস ও বিশ্লেষণে অভিনবত্ব ম্পষ্টই চোৰে পড়ে।

গ্রন্থকার সারদাদেবীর ৬৭ বংসরের জীবনকে
তিনটি ন্তরে ভাগ করিয়াছেন। প্রথম ন্তর খ্রীঃ
১৮৫৩ সাল হইতে ১৮৮৬ সাল পর্যন্ত—তাঁহার
জীবনের প্রথম ৩৩ বংসর লইয়া; দ্বিতীয় ন্তর খ্রীঃ
১৮৮৬-৮৭ সালের 'বুন্দাবনে এক বংসর' এবং

তৃতীয় শুর খ্রীঃ ১৮৮৭ হইতে ১৯২০ সাল পর্যন্ত শ্রীমায়ের জীবনের অন্তিম ৩৩ বংসর অবস্থনে আলোচিত। প্রথম শুরে ১৮টি এবং তৃতীয় শুরে ৩০টি উপবিভাগ আছে। বিভাগ এবং উপবিভাগশুলির মাধ্যমে শ্রীমায়ের জীবনকে ধারাবাহিক ভাবে উপস্থাপিত করিতে গিয়া লেখককে প্রচুর পরিশ্রম করিতে হইয়াছে। আমাদের বিচারে তাঁহার এই পরিশ্রম সার্থক। সারদাদেবীর জীবনের কোন ঘটনা সম্বন্ধ বিভিন্ন ব্যক্তির পরিবেশিত বিবরণতে যে সকল অসামপ্রশ্র তিনি লক্ষ্য করিয়াছেন গবেষকের দৃষ্টিতে তাহাদের বিচারও এই প্রস্কের একটি মূল্যবান বৈশেষ্ট্য। গ্রন্থের ভাষা সাবলীল, আবেগ সংযত, ঘটনার বিশ্লেষণধারা মুক্তিপূর্ণ।

—শ্রদানন্দ

The Gist of Religions:—খামী নারায়ণানন্দ। প্রকাশক—মেসাস এন. কে. প্রসাদ এগাও কোম্পানী, পোঃ ঋষিকেশ, (উত্তর প্রদেশ)। পৃষ্ঠা—১৩৮; মূল্য ২১, টাকা।

বাংলায় পুশুকথানির নামকরণ করা যাইতে পারে 'সর্বধর্ম-সার'। ধর্মসাহিত্যের কিছুটা ব্যাপক সংবাদ ঘাঁহারা রাখেন তাঁহাদের নিকট স্থপন্তিত স্থামী নারায়ণানন্দের পরিচয় নিশুয়োজন। ধর্মতন্তের উপর তাঁহার বিশেষ দপল রিবিয়াছে এবং এই তত্ত্ব পরিবেশনেরও যে তিনি যোগ্য অধিকারী, সমালোচ্য পুশুকথানিতে পুনরায় তাহারই পরিচয় আমরা পাইয়াছি। হিন্দুধর্ম, জৈনধর্ম, বৌদ্ধর্মর, গোইমর্ম ধর্মের ধারক শাস্তাদির বহু মৃল্যধর্ম উজিসহ এই গ্রন্থে সমিবেশিত হইয়াছে এবং মাত্র ১০৮ পৃষ্ঠার সীমায়িত পরিধির মধ্যে বলিতে গেলে অসম্ভবকে সন্তব করা হইয়াছে। বিভিন্ন ধর্মের সার্থক ভূমিকারপে পুশুক্থানি ধর্মায়রাগী কিংবা জ্ঞানায়েরী পাঠকের নিকট অপুর্ব হইবে। স্থানে

স্থানে তত্ত্বের ব্যাখ্যায় সহজ ছোটখাট ও দরোরা দৃষ্টান্তের আশ্রম লওয়ার উহা আরও স্থপাঠ্য হইরাছে। ধর্মের ঠিক ঠিক তাৎপর্য ফারজম বা উপলব্ধি না করিয়া উহার খোলদ দইরা বিতর্কস্পান্তর মেনক মহলেই প্রবল। দকল ধর্মের সারবস্তার মধ্যে বা অন্তনিহিত ভাবের মধ্যে যে স্থমহৎ ঐক্য রহিয়াছে তাহা ব্ঝিবার পক্ষে এই পুস্তকথানি বিশেষ সাহায্য করিবে।

—শ্রীমনকুমার সেন

শ্রী শ্রী বুদ্ধরশোধরা—ডক্টর শ্রীষতী শ্রবিমল চৌধুরী প্রণীত। ৩, ফেডারেশন খ্রীটপ্ত প্রাচ্যবাণী মন্দির হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—১৫৫; মূল্য প্রাডাই টাকা।

বৃদ্ধদেবের মহাগরিনির্বাণ-জন্মন্তী-উপলক্ষ্যে যে সকল গ্রন্থ বাংলায় প্রকাশিত হয়েছে, তা প্রায় সমস্তই বৃদ্ধদেবের জীবনচরিতমূলক। ভগবান বৃদ্ধ জননী যশোধরার জীবনালেখা, বৌদ্ধর্মা, দর্শন ও লাহিতা, এবং পরবতী যুগের উপর বৌদ্ধর্মের প্রভাব বিষয়ে "শ্রীপ্রীবৃদ্ধযশোধরা"র মতো এমন সর্বাক্ষরন্দর গ্রন্থ কতি বিরল। প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য সাহিত্য ও দর্শনে পরম পত্তিত ডক্টর চৌধুরী তাঁর সভাবসিদ্ধ স্মলতিত ইংরেজী বা সংস্কৃত ভাষার এই গ্রন্থ প্রকাশিত না করে মাতৃভাষা বাংলাতেই যে এই গ্রন্থ প্রশান্ত করেছেন, তজ্জন্ত বালালী পাঠকসমান্ত তাঁর কাছে প্রণী থাকবেন।

এই গ্রন্থের প্রারম্ভে ডক্টর চৌধুরীর সংস্কৃতে

রচিত বুদ্ধন্তি, বুদ্ধগান, যশোধরান্ততি প্রভৃতি সাতিশন ভক্তি-প্রণোদিত। তৎপর বুদ্ধযশোধরার জীবনাদর্শ, বৃদ্ধবাণী ও তার মূলাহ্মসন্ধানপূর্বক বলাহ্যবাদ, গৌতমের সাধনা, নির্বাণ, বৌদ্ধ নারী-কবি, বুদ্ধপরম্পরা, 'বুদ্ধবংশ' নামক পালি গ্রন্থের বিশেষ বিশেষ কংশের বদাহ্যবাদ, পালি ত্রিপিটকের মনোরম পুস্তকাত্মকামক সমালোচনা, ত্রিপিটক প্রচারের ইতিহাদ, সংস্কৃত বৌদ্ধ সাহিত্য এবং সর্বশেষে "শ্রীশ্রীবৃদ্ধদেব ও রবীন্দ্রনাথ" প্রভৃতি পান্ডিতাসুলক নিবন্ধ এই প্রন্থের বিষয়বস্তা। জননী যশোধরার জীবন দিব্যালোকে হয়েছে পরিম্টুট; নির্বাণের ছটিলতত্ত্ব সরস বিকাশ লাভ করেছে; বছ পালি গ্রন্থের বিশিষ্ট কংশ এখানে মাতৃভাষার যাত্মন্তে অবগুঠনমূক। সিন্ধহন্ত ডক্টর চৌধুরী যেমন ভাবের উচ্ছাদে কোনও হলে ইতিহাসের মর্যানা উল্লন্ত্যন করেন নি, তেমনি শত কথাকে সামান্ত কয়েকটি কথার সার্থক ব্যঞ্জনায় করেছেন স্থাক্ত। তাঁর রচনাশৈলীও একেবারে নিজম্ব। ভাষার ফেনিল উচ্ছাস নেই; অথচ সাবলীলতা ও মাধুর্য সর্বত্র সংপ্রসারিত হয়ে রঙ্গেছে।

বৌদ্ধ ধর্ম-দর্শন ও সাহিত্য সহকে ডক্টর চৌধুরীর এই সার্থকতম নবাভিযান আরো মধুমর হয়ে উঠুক, তাঁর গমনপথ পুষ্পিত ও হুরভিত হোক—ভগবান বুদ্ধের কাছে এই প্রার্থনা করি।

—শ্রীধর্মাধার মহাস্থবির

## শ্রীরামক্বঞ্চ মঠ ও মিশনের নব প্রকাশিত পুস্তক .

OUR EDUCATION—খামী নির্বেদানন্দ প্রণীত। পরিবর্ধিত ও সংশোধিত বিতীয় সংস্করণ। শিক্ষাবিষয়ক স্মৃচিন্তিত সমালোচনা ও শিক্ষা-সমস্থার সমাধানের ইন্ধিতপূর্ণ প্রবন্ধাবলী। পৃষ্ঠা ১৭২; মূল্য—৬॥•। প্রকাশক—রামকৃষ্ণ মিশন কলিকাতা ই ডেন্টস হোম, বেলঘরিয়া, ২৪ পরগণা।

অতীতের স্মৃতি (সামী বিরন্ধানন্দ ও সমসাময়িক মৃতিকথা)—সামী প্রজানন্দ প্রণীত। পরিশিষ্টে সামী বিরন্ধানন্দের কতকগুলি রচনা ও পত্র সন্ধিবিষ্ট। প্রকাশক—সামী অভয়ানন্দ, বেলুড় মঠ, হাওড়া, পৃষ্ঠা ৫৭০; মূল্য—৬, মানাটিরও অধিক চিত্র সম্বলিত।

# শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

বেলুড় মঠে স্থামী বিবেকানক্ষের জ্বােশ্যাৎসব—গত ১ই মাঘ (২২শে জার্ম্পারি) মঙ্গলধার ক্রন্থাসপ্তামী তিথিতে যুগাচার্য স্থামী বিবেকানন্দের ১৫তম আবির্ভাব-উৎসব সারা দিন ব্যাপী বিবিধ স্বস্থানের মাধ্যমে পালিত হয়। ব্রাক্ষমূহতে মঙ্গলারতি বারা উৎসবের শুভারস্তের পর বেদপাঠ, প্রীরামক্রন্থাদেব ও স্থামীজীর বোড়শো-পচারে পূজা, কঠোপনিযদ্-ব্যাধ্যা, কালীকীর্তন, ভজন-গান, হোম, ভোগরাগ প্রভৃতি হয়। স্থামী বিবেকানন্দের মন্দির ও তাঁহার ঘরটি পুপ্সমাল্যাদি বারা স্থান্মতাবে সজ্জিত করা হইয়াছিল। সকাল হইতে সন্ধ্যা পর্যন্ত সহস্র হত্ত নরনারী স্থামীজীর চরণে শ্রন্ধার্য নিবেদন করেন। বিপ্রহরে ছয় সহস্রাধিক ভক্ত বসিয়া প্রসাদ গ্রহণ করেন।

অপরাহে শ্রীরামকৃষ্ণ-মন্দিরের ছায়াতলে গঙ্গাতীরের উন্ত প্রাঞ্চলে আরোজিত এক সভার বাংলার
স্থামী শ্রন্ধানন্দ এবং ইংরেজ্ঞীতে স্থামী গঞ্জীরানন্দ
স্থামীজীর জীবনী ও বাণী আলোচনা করিলে পর
সভাপতি স্থামী ওঁকারানন্দ বলেন,—শ্রীরামকৃষ্ণদেব
স্থার, এবং স্থামী বিবেকানন্দ তাঁর বিশদ ভাষ্য;
বৈদান্তিক বিবেকানন্দের মনীরা স্পাধারণ, কিন্ত
মানবপ্রেমিক বিবেকানন্দের তুলনা আর কোথাও
দেখা যায় না। তিনি শুরু বেদান্তের প্রচারকই
ছিলেন না, ছংখী ও আর্ত মান্ত্রের জন্ম তাঁহার
বাণীর মধ্যে যে অপরিসীম সহাম্ভৃতি ও প্রেম
প্রকাশ পাইয়াছে তাহা বুগ ব্রুগ ধরিয়া ভারতের
চিন্তানায়কদের প্রভাবিত করিবে।

সন্ধ্যারতির পর স্বামী প্রণবাত্মানন্দ ম্যাজিক লঠন সহযোগে বক্তৃতাম স্বামীলীর জীবন ও বাণী স্বালোচনা করেন।

त्वमुष् मर्द्ध मणार्थ मामा ७ शाटकन मामा---१७ ६६ माघ ( ১৯.১.৫१ ) मनिवांत्र (यमा

১১টাম্ব বৌদ্ধর্মগুরু পরমপুর্ব্ব্য দলাই লামা ও পাঞ্চেন লামা তাঁহাদের সহযাত্রী সহ বেলুড় মঠ দর্শনে আসেন। শ্রীরামক্রফ্ত মঠ ও মিশনের সহাধ্যক্ষ প্রজাপাদ শ্রীমৎ স্বামী বিশুদ্ধানন্দ্রজী মহারাজ ও সাধারণ সম্পাদক শ্রীমৎ স্বামী মাধবানন্দজী মহারাজ বিশিষ্ট অতিথিবুলকে অভার্থনা করিয়া শ্রীরামক্রফ-দেবের মন্দিরটি দর্শন করান। দলাই লামা ও পাঞ্চেন লামা শ্রীরামকৃষ্ণের প্রতিমৃতির সন্মুধে কিছুক্ষণ নীরবে দণ্ডায়মান থাকেন। তাঁহাদের দলের একজন প্রবীণ সদস্য শ্রীরামক্রফের উদ্দেক্তে উভরীয় প্রদান করেন। লামাব্য বেলুড় মঠের অধ্যক্ষ পূজ্যপাদ শ্রীমৎ স্বামী শঙ্করানন্দজী মহারাজের সহিত সাক্ষাৎ ও দোভাষীর সাহায্যে কিছুক্ষণ আলাপ ও ধর্মপ্রসঙ্গ করার পর স্বামী বিবেকানন্দের মন্দিরে স্থামীজীর মর্মরমূতি ও 'ওঁকার' দর্শন করিয়া অত্যন্ত আনন্দিত হন। মঠ পরিদর্শনকালে তাঁহাদের সকে ৰিচারপত্তি জীরমাপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় এবং সিকিমন্ত ভারতের রাজনৈতিক প্রতিনিধি শ্রীশাপ্তা সাহেব পহ ছিলেন। ধর্মগুরুদ্ধকে ভারত-সংস্কৃতি ও রামক্বফ-বিবেকানন্দ বিষয়ক গ্রন্থাবলী উপহার সেওয়া কর।

রাজপুর (২৪ পরগনা) ছাত্রাবাদের ভিত্তিস্থাপন—গভ ১৪ই জামুম্মারি পৌষ-সংক্রান্তির শুভদিবদে শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশনের অধ্যক্ষ পূজাপাদ শ্রীমৎ স্বামী শংকরানন্দজী মহারাজ ভিত্তিস্থানে পূজাঞ্জলি প্রদান ও প্রার্থনা করিরা আদিলে পর গত ১৬ই জামুম্মারি বহু সাধু ও গণ্যমান্ত ব্যক্তির সমাবেশে শ্রীরামকৃষ্ণ মিশন আশ্রম-ছাত্রাবাদের ভিত্তিস্থাপন-উৎসব উদ্যাপিত হয়। ভারতের পুনর্বাসন দপ্তরের ভারপ্রাপ্ত মন্ত্রী শ্রীমেহেরুচাঁদ থানা ভিত্তি-প্রস্তর স্থাপন করেন। জাশ্রমের (বর্তমানে ১৮, যহমলিক রোড, পাথ্রিয়া-

ঘাটা, কলিকাতায় অবস্থিত) পরিচালক-সমিতির সভাপতি শ্রীগোপেন্দ্রনাথ দাস—ছাত্ররা যাহাতে আশ্রমিক পরিবেশের ভিতরেই কলেঞ্জের শিক্ষা-লাভের স্থযোগ লাভ কবিতে পারে তজন্য একটি আবাসিক কলেজের প্রয়োগনীয়তার কথা উল্লেখ করেন। আমেরিকার কলাল জেনারেল শ্রীমন্ত্রী কে. ব্রাকেন্স বলেন, যে সব প্রতিষ্ঠান মামুষ তৈয়ারী করার দায়িত গ্রহণ করিয়াছে, কল-কারখানার তুলনায় তাহাদের দাম অনেক বেণী। পশ্চিমবঙ্গের শিক্ষাবিভাগের সেক্রেটারী ডাঃ ডি. এম. সেন বলেন, যুবকদের শিক্ষাদানই হউক বা উহাস্তদের পুনর্বাদনই হউক এই কাঞ্চঞলির স্কুৰ্চ সম্পাদনের দায়িত্ব রামক্তফ মিশন যেন গ্রহণ করেন। শ্রীধারা বলেন যে, উদ্বাস্তাদের অবস্থার উন্নতিকল্পে স্বাস্থ্য উন্নয়ন ও শিক্ষণকার্ষের মধ্য দিয়া রামক্ষণ মিশন যে সেবা করিতেছেন, তাহার প্রতি তাঁহার দপ্তরের আন্তরিক সহাত্তভৃতি আছে। এই ছাত্রাবাদে উদ্বাস্ত্রদের হুইশত ছাত্র স্থানলাভ कत्रित्व, भूनर्वात्रन पश्चेत्र এই आवारमञ्ज निर्माण-कार्य ४,৮९,०००, ठीका माश्या कतिशाह्य। ৰিপ্ৰহরে সমবেত সকলে বসিয়া প্ৰসাদ পান। সন্ধায় শিক্ষামূলক ছায়াচিত্র প্রদর্শিত হয়।

শ্রীশ্রীমায়ের জ্বস্মোৎসব—ফরিনপুর রামকৃষ্ণ মিশন আশ্রমে শ্রীশ্রীমা সারদাদেবীর জন্মাৎসব গান্তীর্ধপূর্ণ পরিবেশের মধ্যে উদ্যাপিত হইয়াছে। এতত্পলক্ষ্যে গত ৮ই পৌষ (২০শে ডিসেম্বর) পূজা, হোম, চণ্ডীপাঠ এবং ১০ই পৌষ অপরাত্তে মহিলাদিগের একটি সভার শ্রীশ্রীমাতাঠাকুরাণীর জীবনের বৈশিষ্ট্য সম্বন্ধে আলোচনা হয়। স্থানীর বালিকা-বিস্থালরগুলির ক্রেক্জন ছাত্রী স্থোত্র, আবৃত্তি ও সজীতে অংশ গ্রহণ করে। সভাস্তে সমবেত নরনারীর মধ্যে প্রসাদ বিতরিত হয়।

বেলুড়ে রামক্বঞ মিশন শিল্পমন্দির ছাত্রা-বাসের ভিত্তি-প্রতিষ্ঠা—গত ২২শে লাফ্নারি, ১৯৫৭, মজলবার বেলা ৯ ঘটিকার সময় বীমৎ খামী বিবেকানন্দের শুভ জন্মতিথি-দিবসে রামকৃষ্ণ মঠ ও মিশনের অধ্যক্ষ পৃজ্ঞাপাদ প্রীমৎ খামী শংকরানন্দ মহারাজ মাজলিক শুভাহ্বনি ও বেদ-পাঠের মধ্যে রামকৃষ্ণ মিশন শিল্পমন্দিরের নৃত্ন ছাত্রাবাসের ভিত্তি-প্রতিষ্ঠা করেন। বেল্ড মঠের অনতিদ্রে এবং গ্র্যাণ্ড ট্রাঙ্ক রোডের সন্নিকটে প্রায় ২০ বিঘা জমির উপর এই ছাত্রাবাসটি নির্মিত হইবে। উক্ত অনুষ্ঠানে রামকৃষ্ণ মঠ ও মিশনের সাধারণ সম্পাদক শ্রীমৎ খামী মাধ্বানন্দ মহারাজ, অক্তান্ড বহু প্রাচীন সন্ন্যাসী ও স্থানীয় বিশিষ্ট ব্যক্তিগণ উপস্থিত ছিলেন।

ভিত্তি-প্রতিষ্ঠার পর পশ্চিমবন্ধ বিধান সভার
অধ্যক্ষ শ্রীশৈলকুমার মুণোপাধ্যায় এক নাতিণীর্ঘ
ভাষণে শিল্পমন্দিরের উপকারিতা বিশেষ ভাবে বর্ণনা
করিষা ছাত্রদিগকে স্বামীজীর ভাবাদর্শে জীবন
গঠন করিষা নিজের ও দেশের উন্নতিবিধান করিতে
আহ্বান করেন।

বেলুড় বিভামন্দিরে বিশ্ববিভালয়ের শতবর্ষ-জয়ন্তী-উৎসব—বেলুড় রামকৃষ্ণ মিশন বিভামন্দিরে গত ২০শে হইতে ২৮শে জাতুআরি পৰ্যন্ত কলিকাতা বিশ্ববিত্যালয়ের শতবর্ষ-জন্মন্তী নম্মদিনব্যাপী যে শিক্ষাপ্রদ বিবিধ অমুষ্ঠানের আয়োজন হয়, তাহা অভি সমারোহের সহিত সম্পন্ন হইনাছে। এই অমুষ্ঠানের উল্লেখন-करत विश्रुण अञ्चध्वनित्र मर्पा विश्वविद्याणस्त्रत । বিভামন্দিরের পভাকা উত্তোলন করেন রামক্ষণ মঠ भिनदनत नांधांत्रण मण्यांत्रकः श्रीमः श्रामी माध्यांतन्त তাহার উপদেশপূর্ণ মহারাজ। ভাষণের পর বিস্থামন্দিরের मन्भावक ৰামী বিমুক্তানন্দ বিশ্ববিত্যালয়ের মহারাজ ইতিহাস সংক্রেপ আলোচনা করেন।

এতহপলক্ষ্যে ২১শে জামুম্মারি বিস্থামন্দিরে বে সংস্কৃতি-সভা স্মাহত হর, তাহাতে সভাপতি ডাঃ কালিদাস নাগ ও প্রধান অতিথি কলিকাতা কর্পোরেশনের মেরর শ্রীসতীশচন্দ্র বোষ এবং বিভামন্দিরের অধ্যক্ষ স্থামী তেজসানন্দ ভারত সংস্কৃতির ধারা, মূল উৎস ও আদর্শ সহদ্দে বিশ্বভাবে আলোচনা করেন। সভাস্তে ডক্টর নাগ বিভাসন্দিরের সাংস্কৃতিক প্রদর্শনী উদ্বোধন করেন। এই প্রদর্শনীতে বিভাগীর সাংস্কৃতিক জীবন, শিক্ষা ও কার্যাবলী বিস্তাবিতভাবে দেখান হয়।

২৫শে আরুমারি বিশ্ববিতালয়ের থ্যাতনামা অধ্যাপক শ্রীব্রেপুরারি চক্রবর্তী তাঁহার ভাব-গঙীর ভাবণের মাধ্যমে বাল্মীকি-রামায়ণ, তুলদীদাদক্বত রামচরিতমানদ ও সংস্কৃত নাট্যকার ভাস রচিত 'প্রতিমা' নাটক অবলয়নে শ্রীরামচল্রের মধ্যম লাতা শ্রীভরতের আদর্শ জীবন ও চরিত্র-মহিমা বর্ণনা করেন। ২৭শে জালুমারি কলিকাতা হাইকোটের ভূতপূর্ব বিচারপত্তি শ্রীরমাপ্রসাদ মুখোপাধ্যায় বিত্তামন্দিরের পুরস্কার-বিতরণা সভায় বিশ্ববিত্যালয়ের বর্ত্তমান শিক্ষার জ্বরপ, শিক্ষাপদ্ধতির পরিবর্তনের প্রারাজনীয়তা, পঞ্চবার্ষিক পরিকল্পনার তাৎপর্ষ

ও ছাত্রগণের আদর্শ সম্বন্ধে একটি স্থচিত্তিত ভাষণ দেন।

ক্রিকেট, ভলিবল, ফুটবল প্রস্তৃতি বিবিধ খেলাধ্লা ও চলচ্চিত্র-প্রদর্শন শতবার্ধিক উৎসবের
ক্ষম্মরূপ অন্ত্রন্তিত হওয়ায় ইহা আরও চিত্তাকর্ধক ও
কানন্দপ্রদ হইয়াছিল। সারদাপীঠের সমাজ-শিক্ষাশিক্ষণ বিভাগ (Social Education Organisers' Training Centre) এর অধ্যক্ষ শ্রীমবীরক্মার মুখোপাধ্যায় এবং পশ্চিম বন্ধ সরকারের
'College of Physical Education' এর
ভূতপূর্ব প্রধান পরিদর্শক শ্রীক্ষতীক্রনাথ রায়
যথাক্রমে ছাত্রগণের বিতর্ক-সভা ও ক্রীড়া-প্রতিযোগিতা সভার পৌরোহিত্য করেন।

বিশ্ববিভালয়ের প্রতিষ্ঠাদিবসে বিভাগদির-গৃহ
আলোকমালায় রুসজ্জিত হয়। শেষ দিন বিভাগদিরে যে বিচিত্রান্তর্গান হয়, তাহাতে কণ্ঠ ও য়য়
সংগীতের বহু খ্যাতনামা শিল্লী যোগদান করিয়া
অন্তর্গানটকে সাফল্যমণ্ডিত করেন এবং বিভামদিরের
ছাত্রগণ রবীক্রনাথের হুইটি হাক্তরসাত্মক একাঞ্চিকা
অভিনয় করিয়া সকলকে খুব আনন্দ দেয়।

### বিবিধ সংবাদ

কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের শতবর্ষ-পূর্তি—
এই বংসর কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের শতবর্ষ-পূর্তি
উৎসব সাড়ম্বরে অন্নষ্ঠিত হইমাছে। এই উপলক্ষ্যে
পূথিবীর নানা দেশের বিশ্ববিভালয়ের প্রায় গাঁচিশ
জন প্রতিনিধি শুভেচ্ছার বাণী বহন করিয়া উপস্থিত
হইমাছিলেন। রাষ্ট্রপতি ডক্টর রাজেক্সপ্রসাদ
আন্নষ্ঠানিকভাবে ২০শে জান্ত মারি একটি জনসভায়
উৎসবের উলোধন করেন। কলিকাতা বিশ্ববিভালয়ের বৈশিষ্ট্য শুধু তাহার প্রাচীন্দ্র ও
ঐতিহ্যের মধ্যেই নিবন্ধ নর, আধুনিক ভারতের

মানসিক ভিত্তি-গঠনে, সাংস্কৃতিক উজ্জীবনে ও
জাতীয়ভা-বোধের উন্মেষ-সাধনে এই মহৎ প্রতিষ্ঠান
এক অসামান্ত হান অধিকার করিয়া আছে। এই
উপলক্ষ্যে আশুভোষ-ভবনে বিশ্ববিভালয়ের
ইতিহাসের নানা তথ্য ও চিত্র সংগ্রহ এবং শিক্ষাবিষয়ক পরিসংখ্যান-সম্বলিত প্রাচীর-চিত্র এবং
সেনেট ভবনে পুরাতত্বের ও বৈজ্ঞানিক যম্বপাত্তির
প্রদর্শনী কয়দিনের জন্ত শিক্ষাম্বরাগী জনসাধারণের ও ছাত্রবৃন্দের আকর্ষণ-কেক্রে পরিণত
ছইয়াছিল।

ভারতীয় বিজ্ঞান-কংগ্রেস—এই বৎসর কলিকাতায় ভারতীয় বিজ্ঞান-কংগ্রেসের ৪৪তম অধিবেশনের অন্তর্ভান ভারতে বিজ্ঞানচর্চার অগ্রগতি ও সার্থকতার গোরবপূর্ণ ইতিহাসের প্রতি দেশবাসীর আগ্রহ আকর্ষণ করিয়াছে। বিজ্ঞানকে বর্তমান ভারতের উন্নতির অন্ততম প্রধান সহায়করূপে জাতীয় কর্মোভ্যমে প্রতিষ্ঠিত করিবার সক্ষল বিজ্ঞান-কংগ্রেসের মধ্য দিয়া রূপায়িত হইতেছে দেখিয়া আমরা ইহাকে আন্তরিক অভিনন্ধন জানাইতেছি।

লণ্ডনে কমনওয়েলথ নিশুনিল্প-প্রদর্শনী—
লণ্ডনের ইম্পিরিয়াল ইনসটিটুটে বর্তমানে যে
প্রদর্শনী অন্নতিত হইতেছে তাহাতে ভারত,
পাকিন্ডান, সিংহল, মালয় ও হংকং প্রভৃতি ২০টি
বিভিন্ন দেশের নিশুদের ক্ষত্তি হই লতাধিক চিত্র
ও ডুইং প্রভৃতি শিল্প-নিদর্শনের সমাবেশ করা
হইয়াছে। শিলীদের বয়স ৭ হইতে ১৭-র মধ্যে।

নানান্থানে জন্মোৎসব—ইন্ফল (মণিপুর)

শ্রীরামক্ষণ সমিতি কতু কি অন্তর্ভিত শ্রীশ্রীনারের
উৎসব-সংবাদ এবং কাটোয়া (বর্ধ মান) শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ
সেবাশ্রমের বিবেকানন্দ-জন্মোৎসব-বিবরণী পাইয়া
শামরা আনন্দিত হইয়াছি।

মন্দিরের ভিত্তি-প্রতিষ্ঠা— শিকরা-কুলীন গ্রামে (২৪ পরগনা) গত ১লা ফেক্রুমারি, শ্রীমং-স্থামী ব্রন্ধানন্দ মহারাজের জন্মস্থানে মন্দিরের ভিত্তি-প্রতিষ্ঠা-উৎসব স্থাসপার হয়। এতহপলক্ষ্যে ঐ দিন পূজা, চন্ডীপাঠ, ভজন এবং তরা ফেব্রুমারি একটি ধর্মসভায় শ্রীশ্রীমহারাজের জীবনী ও বাণী আলোচনা, রামনাম-সংকীর্তন প্রভৃতি হইরাছিল। বহু সাধু ও ভক্ত সমাগমে ও বিবিধ অষ্টানে গ্রামধানি আনন্দ-মুধর হইরা উঠে।

দরিজ-বান্ধব-ভাণ্ডারের সেবাকার্য— কলিকাতার ৬৫।২ বি, বিডন স্ট্রীটস্থ দরিজ-বান্ধব-ভাণ্ডার একটি জনকল্যাণব্রতী প্রতিষ্ঠান। স্মামরা ইহার ৩০তম বর্ষের কার্যবিবরণী পাইয়াছ। আলোচ্য বর্ষে দাতব্য চিকিৎসালয়, চেন্ট ক্লিনিক, বক্ষা নেবায়তন, এছাগার, ছর্গত-দেবা প্রভৃতি বিভিন্ন বিভাগের কার্যে উন্নতি লক্ষণীয়।

আজমীরে স্বামী বিবেকানন্দ জন্মোৎসব

স্বামী বিবেকানন্দের শুভ জন্মোৎসব স্বাজমীর

শ্রীরামক্রফ আশ্রমে যথারীতি প্রতিপালিত হইয়াছে।

এতহপলক্ষ্যে নবনির্মিত বিবেকানন্দ পাঠাগারে
স্বামীন্দীর এক মর্মর মৃতি প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে।

পারলোকে ভবভাষ ঘটক—গত ১ ই জাম্মারি মঙ্গলবার মধ্যরাত্রে ৬৮ বংসর বয়সে কলিফাতার বিখ্যাত লোহ্যাবসায়ী এবং বস্থমতী সাহিত্যমন্দরের অক্তম পরিচালক হঠাৎ জন্যয়ের ক্রিয়া বন্ধ হওয়ায় মুলেরে পরলোক গমনকরিয়াছেন। ভবতোষবাবুর নেতৃত্বে ঘটক প্রপার্টি কম্পানির সম্ভাধিকারিগণ বাগবাজার উল্লোধন লেনে উল্লোধন অফিসের সংলগ্র বাড়ীটি প্রীরামক্রফ্ড মঠকে দান ক্রিয়া মহাস্কৃতব্তার পরিচয় দিয়াছেন। আমরা এই শোকসম্ভপ্ত-পরিবারকে সমবেদনা জ্ঞাপন ক্রিতেছি। তাঁহার লোকাস্তরিত আত্মার শান্তি

পরলোকে বীরেন্দ্রকুমার মজুমদার—
শ্রীশ্রীমায়ের মন্ত্রশিষ্য প্রাচীন ভক্ত শ্রীবীরেন্দ্রকুমার
মজুমদার গত পৌষ মাসে ৭৩ বংসর বয়সে ভূবনেশ্বরধামে পরলোক গমন করিয়াছেন। বীরেনবার্
শ্রীহট্ট জেলার অধিবাসী কিন্তু তাঁহার কর্মজীবন
শিলঙেই কাটিয়াছিল। ওপান হইতেই তিনি
কলিকাতা এবং জয়রামবাটী গিয়া বহুবার শ্রীশ্রীমারের
দর্শন ও শ্লাশীর্বাদ লাভ করিয়াছেন। শেষ বয়সে
শ্রীভগবানের শ্ররণ-মনন লইয়া তিনি রাঁচিতে
থাকিতেন এবং শ্রীশ্রীমারের প্রাপ্রসঙ্গে সকলকে
আনন্দ দিতেন। জগদম্বার প্রিয় সস্তান এই ভক্তপ্রবরের আত্মা মাতৃ-শঙ্কে পরমা শান্তি লাভ কর্মক
ইহাই প্রার্থনা।



### প্রার্থনা

সভোজাতং প্রপতামি
সভোজাতায় বৈ নমঃ।
ভবে ভবে নাতিভবে
ভজস্ব মাং ভবোদ্ভবায় নমঃ॥

ঈশানঃ সর্ববিভানাং

ঈশ্বরঃ সর্বভূতানাং।
ব্রুক্ষাধিপতিব্রুক্ষণোহধিপতিবুক্ষা শিবো মেহস্ত সদাশিবোম্॥

শাৰত পুরাতন হইরাও যিনি নিত্য নৃতন সেই স্প্রোজাতকে আশ্রয় করিতেছি, আমি যেন তাঁহাকে প্রাপ্ত হই। সেই স্প্রোজাত পরমেখরের উদ্দেশে নমস্কার। হে শিব, জ্বজানআদ্ধকার-স্মাচ্ছন্ন নানা জন্মের পথে আর আমাকে প্রেরণ করিবেন না; যাহাতে আমি
থ্রিপ জন্ম অতিক্রম করিয়া ভব্মজান লাভ করিতে পারি ভক্জন্ন আমাকে উদ্ধুদ্ধ করুন।
সংসারত্ঃখনাশকারী পিবকে আমি বার বার প্রণাম করিতেছি।

বিনি সমন্ত বিভার নিরামক, সকল প্রাণীর প্রভু, বিশেষরূপে বিনি বেদের অর্থাৎ জ্ঞানরাশির পরিপালক, স্ক্রন্তগতের প্রাণম্বরূপ হিরণ্যগর্ভের অধিপতি সেই ব্রহ্মা, সেই প্রবৃদ্ধ পরমান্ত্রা আমার প্রতি অন্ত্র্গ্রহ প্রকাশের নিমিত্ত শাস্ত্ররূপে আবিভূতি হউন। যেন ব্রিতে পারি—আমি সেই স্বাণিব, স্বাণিবই আমার স্বরূপ।

### কথা প্রসঙ্গে

### উচ্চশিক্ষার উদ্দেশ্য ও দায়িত্র

সম্প্রতি ভারতের বিশ্ববিত্যালয়গুলির শতবার্ষিকীউৎসবাস্থান উচ্চশিক্ষার উদ্দেশ্য ও দায়িত্ব সম্বন্ধে
দেশবাসীকে নৃতন করিয়া সচেতন করিয়াছে, এবং
ত্বভারতেই শিক্ষাব্যাপারকে কেন্দ্র করিয়া নানা প্রেশ্ন
ও সমালোচনা শুরু হইয়াছে। ত্বাধিকার লাভের
পর ভারতে রাজনৈতিক ও কর্যনৈতিক ক্ষেত্রে যে
বিরাট পরিবর্তনের হুচনা হইয়াছে—তাহা শিক্ষার
ক্ষেত্রেও অভ্তপুর্ব উৎসাহের সঞ্চার করিয়াছে।

শিক্ষার সমস্রাগুলি নৃত্যরূপ পরিগ্রহ করিতেছে।
বিশ্ববিদ্যালয়ের কর্তব্য ও সরকারের দায়িত্ব
বাড়িয়াছে। জ্ঞাতীয়-জীবনের সর্বক্ষেত্র—কিশাসনবিভাগে, কি শিলে, কি ব্যবসায়ে—সর্বত্র এখন
স্থানীন চিন্তা ও অকীয় চেটার প্রয়োজন। কোথা
হইন্তে ইহা আসিবে? অংশুই উচ্চ-শিক্ষিত যুবকদের ভিতর হইতে। প্রাথমিক শিক্ষা আবশ্রিক—
সকলের জন্ত, এবং উচ্চতম বিশেষ শিক্ষা বা গবেষণা
মৃষ্টিমেয় প্রতিভাবান ছাত্রদের জন্ত,— অত্যব ঐ
উভয় শুর আলোচনার বাহিবে রাধিয়া এখানে
মধ্যবর্তী শিক্ষার কথাই আমরা বলিতেছি।

শিক্ষার এই ন্তরে সাহিত্য, বিজ্ঞান, যন্ত্র, কৃষি, সব কিছুই অন্তর্গত হওয়া প্রয়োজন যাহাতে অল্প সময়ের মধ্যে দেশের সর্ববিধ না হইলেও বহু অভাব দ্রীভৃত হইতে পারে। ভারত প্রাক্ততিক সম্পদে পরিপূর্ণ, ভারতবাসী আজ নবজীবনসম্পদে ভরিরা উঠিতেছে। শিক্ষাসহারে তাহার জীবনের মান বাড়াইবার—এই তো উপযুক্ত সময়।

জগৎ জুড়িয়া আজ যে সকল অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক আদর্শের সংঘাত আসিতেছে, মানব-সমাজ ও মানবমনের মূলগত বিখাদ লইয়া যে টান পড়িয়াছে—কোণার তাহার পরিণতি? বুক্তির পরীক্ষায় পুরাতন ধর্মবিখাদ গিরাছে, প্রাচীন সমাজ-ব্যবস্থা যাইতে ৰসিয়াছে; কিছুদিন আগেও মনে হইত—এগুলি বৃঝি হিমালয়েরই মতো অচল! কিন্তু হিমাচলও আজকাল চঞ্চলতার লক্ষণ প্রকাশ করিতেছে।

ভারত আজ জগং-প্রশ্নের সন্মুখীন! দিনে দিনে প্রাচীন-নবীন, প্রাচ্য-পাশ্চান্ত্য, ধর্ম-বিজ্ঞানের সংবর্ষ বাড়িতেছে—আরো বাড়িবে। শাস্তি ও সমাধানের জন্ত কোন দিকে তাকাইব ?

যাহারা বর্তমানের প্রয়োজনেই আত্মহারা, তাহাদের কি চিন্তা করিবার সময় আছে? বাহারা স্থাবিধাবাদী তাহারা তো ভাগ্যান্নেরনেই বান্ত! রাজনীতি ও অর্থনীতি, সমস্তার পর সমস্তার স্পষ্টই করিতে পারে—সমাধান করিতে পারে না; প্রশ্নের পর প্রশ্ন তুলিতে পারে—উত্তর দিতে পারে না, বাক্যজাদের ও হিসাবের গোলক-ধাঁধায় পথ হারাইয়া—মানব-সমাজকে যুদ্ধ হইতে যুদান্তরেই লইয়া যাইতে পারে, শান্তি দিতে পারে না।

উত্তরের জন্ত, সমাধানের জন্ত, শান্তির জন্ত মামুয আজও চাহিয়া আছে—উচ্চন্তরের সাহিত্যিক বৈজ্ঞানিক শিল্পী সাধক ও কবির দিকে—বাঁহারা সভ্যতার অষ্টা ধারক ও বাহক, উচ্চশিক্ষার নিভৃত-মন্দিরে বাঁহাদের চিস্তা ও সাধনা নীরবে চলিতে থাকে—সত্য শিব ও স্থানরকে ঘিরিয়া।

জীবনের উদ্দেশু না জানিলে জীবনের উন্নতি-সাধন কিরপে সন্তব ? আজকাল অনেক লেথকের একটা 'ফ্যাশন' হইরাছে—উদ্দেশুবিহীন জীবনবাদ প্রচার করা। হরতো ব্যক্তিগত বিফলতার ভিত্তির উপর যুক্তির বালুকা-সহাবে নিজ নিজ সৌধ রচনা করিরা তাঁহারা আত্মহাপ্ত লাভ করিয়াছেন। 'জীবন বড় জটিল, জীবনের সুলরহন্ত ছপ্তের্ব, মাহুব বড় অসহায়—তাহার কোন দান্তিত্ব নাই, উদ্দেশ্য নাই; ধর্ম একটা ভাবের নেশা, রাজনীতি একটা জ্বাথেলা। সব কিছু সন্দেহ কর, কিছুই বিশ্বাস করিও না, যন্তটা পার ভোগ করিয়া যাও!' এই জাতীয় উদ্দেশ্যপৃত্ত দায়িত্বহীন স্বার্থকৈন্দ্রিক মনোভাব বর্তমান মানবকে স্বাক্তর করিতেছে ও বহুফেত্রে ইহাই তাহার নানাবিধ অ্বনতির কারণ। গত হুই মহাযুদ্ধ ভিক্টোরিয়া-যুগের প্রসন্তা নই করিয়াছে, মানবের নিরাপত্তা ভাতিয়া দিয়াছে; উপরি-উক্ত মনোভাব তাহারই স্বাক্তম বিষম্ম ফল। এই বিষক্রিয়া প্রতিরোধ করিবার, প্রতীকার করিবার রস্ক্রেন—নৃতনত্বর চিস্তা, নৃতনত্বর শিক্ষা।

সকল শিক্ষারই উদ্দেশ্য হইল—জগৎ ও জীবনের একটি সমগ্র ও সামস্ত্রস্থার্প চিত্র চোথের সামনে তুলিরা ধরা। এক বিষয়ের বিশেষ জ্ঞান ক্ষর্পন করিতে করিতেই সকল বিষয়ের মোটামুটি জ্ঞান লাভ করিতে থাকিলে একটি সময়: মব দৃষ্টি খুলিরা যার; নতুবা শিক্ষা কভকগুলি পরিচ্ছিত্র জ্ঞানের (information-এর) যোগকলে পরিণ্ড হয় ও মনকে ক্ষণান্ত বিভ্রান্ত করে। অন্তরের অন্তরে মাহ্ময় চায় সর্বত্র একটা নিয়ম, শৃদ্ধানা ও শান্তি। জীবনের বিভিন্ন দিক বিশ্লেষণ করিয়া জ্ঞামরা নানা কিছু শিবিতে পারি, কিন্তু যাপন করিবার সমন্ত্র বৃথি জীবন এক ও অথও। উচ্চশিক্ষা মানবকে সেই জীবনের অন্তর্ভ প্রপ্তত্ত করিবে।

উপনিবদে ত্বাকৃত হইয়াছে, 'ঘে বিতে বেদিতব্যে পরা হৈব অপরা চ'—প্রাচীনকালে আরগ্যক গুরুরা বিশেষ বিশেষ ( অপরা ) বিভা শিক্ষা দিতেন বটে, কিন্তু উপষুক্ত শিষ্যের অদয়ে জ্ঞানদীপ আলিয়া দিতেন ত্বাই জাবনের জ্পানেই জাবন জাগিয়া উঠে, শুধু বই পড়িয়া বা কথা শুনিরা মন ভারাক্রাস্তই হয়। বহু বিষয় শিশ্বাও জ্ঞান হইল না, আবার দর্শন বিজ্ঞান কিছু না পড়িয়াও কাহারও চোপে মুধে জ্ঞান উদ্ভাসিত

হইরা উঠিল! এই জ্ঞান আত্মজ্ঞান, চরম জ্ঞান, সকল জ্ঞানের ভিত্তি! এই উচ্চতম জ্ঞানলাভও অবশুই শিক্ষার শেষ ও শ্রেষ্ঠ উদ্দেশ্য। 'ক্মিন্ মুভগবো বিজ্ঞাতে সর্বমিদং বিজ্ঞাতং ভবতি?'—এমন কি আছে যাহা জ্ঞানিলে সব জ্ঞানা হয়? ইহাও উপনিষদের বাণী, ঋষি-বালকের প্রশ্ন।

জাবনের স্তর-বিভাগ থাকিতে পারে, কিন্তু জীবনকে খণ্ড পণ্ড করিয়া বলা চলে না-এডটা লৌকিক (Secular), বাকীটা আধ্যাত্মিক (Spiritual)। যে জ্ঞানলাভের পথে চলিবে সে কান্ত করিবে না, যাহারা আধ্যাত্মিক হইবে তাহারা मामाक्षिक हरेरा ना-व कथां । रामन मंडा नम्र, তেমনি ইহার বিপরীতও সত্য নয়। শিক্ষার মুগ্ম উদ্দেশ্য সত্যামুভূতি ও জীবনগঠন। লৌকিক শুরে ইহারই প্রতিরূপ—নুতন নুতন প্রাকৃতিক সত্য আবি-ছার ও জীবিকার উপযোগী কবিরা নিজেকে গডিরা ভোলা। কোনটিকেই আমরা অবহেলা করিতে পারি না। জীবনেরই প্রয়োজনে, যুগের তাগিদে, মহয়াত্বের দাবিতে আজ শিক্ষার্থীদের একাস্ত প্রয়োজন-পল্লবগ্রাহিতা বর্জন করিয়া উৎকর্ষ অর্জন. নিজের উন্নতির সঙ্গে সঙ্গে প্রতিবেশীরও উন্নতি-সাধন: এবং প্রতিবেশীর পরিধি আঞ্চ ক্রমবর্ধ মান।

সমাজ সভ্যে প্রতিষ্ঠিত, সংসার কল্যাণে বিশ্বত—এ কথা মুখে উচ্চারিত হইলেও ব্যবহারে অন্তর্হিত। ব্রংক্ষণ-ক্ষত্রিয়-বৈগ্য-শক্তি বহু ভ্যাগ স্বীকার করিয়া স্ব স্ব ভাবে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া একদিন সমাজসেবা করিত; আজ ভাহার অভাবে ব্যক্তিগত উচ্চাকাজ্জা অর্থনৈতিক জীবন ও দলীয় স্বার্থ রাষ্ট্রজীবন চালিত করিভেছে। জাতীয় উন্নতির জন্ম, ধথার্থ কল্যাণের জন্ম—কি চিস্তার জগতে কি রাষ্ট্রপরিচালনায়, কি ব্যবসাবাণিজ্যে আজ একান্ত প্রয়োজন ন্তন নেতৃত্ব, যাহা ভারত-প্রভিভার জন্মসরণে, ভ্যাগ ও সেবার প্রাচীন ভিত্তির উপর আধুনিক উপকরণে একটি পরিপূর্ণ জীবনাদর্শ গড়িয়া

তুলিবে। সেই আয়ত আন্দর্শন্ত এই উচ্চ-নিক্ষার
আকীভূত। এক জাতীয় থাত্ত শরীরকে রোগগ্রন্থ
করে, এক-বিষয়ক শিক্ষাও মনকে ভারাক্রান্ত করে।
আন্ত্যের জন্ত যেমন সামঞ্জন্তপূর্ণ থাত্ত (balanced diet) প্রেরোজন, ভেমনি সর্বাজীণ উন্নতির জন্ত
সর্বাবয়র বিস্তাপ্ত বর্তনানের অন্ততম প্রযোজন।

শুধু খাপছাড়া শিক্ষা, প্রতিযোগিতা ও বিশেষ অভিজ্ঞতা দ্বারা হুই চার জনের মানসিক ও আর্থিক উন্নতি হইতে পারে: কিন্তু সমষ্টি-উন্নতির জন্ম প্রথম প্রয়োজন-সর্বাঙ্গ সন্দর প্রাথমিক শিক্ষা, শিক্ষার বিভিন্ন বিভাগে সমযোগিতা ও জীবিকা-উপযোগী বিষয়ে উৎকর্ম সাধন। আয়তভিত্তির উপরেই গগন-ম্পূর্নী চূড়া নির্মিত হইতে পারে। গবেষণা, আবিষ্ণার ও বিশেষত্ব-অর্জনের বিভাগগুলি উচ্চতমন্তরে আবদ थांकिए भारत- उभयुक हाजरमत कन्न। भरवयभात ক্রতিত্বে ও যশ:সৌরভে চারিদিক আমোদিত হয় ৰটে. কিন্তু সাধারণ শিক্ষা হারা সমগ্রকাতির প্রাণশক্তির জাগরণ না হইলে জাতির উন্নতি হইল শরীরের একটি অঙ্গ — যথা মন্তিয় — পুষ্ট হইলেই তাহাকে স্বাস্থ্য বলা যায় না। ব্ৰক্তাৱতা ও বক্তমৃষ্টি দুরীভূত হইয়া সারা শরীরে সতেক বক্ত সঞ্চালিত না হওয়া পর্যন্ত খান্টোর উন্নতি অসম্ভব। ব্যাপক নিরাশা ও হুর্দশার কারণগুলি দুরীভূত না করা প্রস্ত দেশ কথনও উন্নতির পথে নিশ্চিত পদবিক্ষেপে অগ্রসর হইতে পারিবে না।

প্রাথমিক ও উচ্চতম শিক্ষার মধ্যন্তরেই আমরা উচ্চ শিক্ষার বিকাশ দেখিতে চাই—যাহা দ্বারা লাতির লীবন ও কৃষ্টির মান ধীরে ধীরে বাড়িতে থাকিবে। প্রাথমিক ন্তরেই শিক্ষার্থীর চোথে লীবনের এমন একটি ছবি কৃটিয়া উঠিবে যে, সে ব্রিবে ছাত্রলীবন কথনও শেষ হর না, সারাজীবনই শেখা চলিবে—সলে সলে শেখানোও চলিবে, আদান-প্রদানের প্রবাহ ব্যতীত লীবন-ধারা পঞ্চিল প্রবলে পরিণত হয়। মনের প্রসারই লীবনের প্রসার, হাদরের উদারতাই জ্ঞানলাভের চরম ফল।

যথার্থ শিক্ষা মাহ্র্যকে দেয় ভরশৃষ্ণ পৌরুষ
ও আত্মনির্ভরতা এবং অপরের সহিত তাহার
ব্যবহারে ফুটিয়া উঠে সহান্তভৃতি ও সেবার প্রবৃত্তি।

ইহা সর্বজন-স্থবিদিত যে, ভারতবর্ষে এখনও যে
শিক্ষাপদ্ধতি চলিতেছে তাহা মেকলের প্রবর্তিত
পছারই ক্ষমসরণ। শাসন-কার্য পরিচালনার জ্মসু,
ভারতকে পরাধীন রাখিবার জ্ম্ম বিদেশী শাসকদের
ইহা প্রয়োজনীর ছিল; কিন্তু এখন ভারতের স্বাধীনতা
সংরক্ষণের জ্ম্মু, নৃতন জাতি সংগঠনের জ্ম্মু নৃতনতর
শিক্ষা-পদ্ধতি প্রবর্তনের সময় আসিরাছে। শিক্ষা
শুধু নাগরিকতা-অভ্যাস বা নানা চিস্তার চর্বিভ-চর্বশ
নয়। প্রকৃত শিক্ষা জীবনাবেগকে সভ্য ও
স্থনীতির পথে চালিত করে, শিক্ষাথীকে জ্ঞান ও
সেবায় উৎসাহিত করে।

非 拳

चरमर्गत উन्नजिहिकीय् मनीयी बरग्रास्त्रार्छत्रा শিক্ষাব্যাপারে থুবই চিন্তামগ্ন; বিভিন্ন বিশ্ব-বিস্থালয়ের সমাবর্তন-ভাষণে জাঁহাদের অনেকেই নানাবিষয়ে আলোকপাত করেন, বিশেষত বর্তমানে উচ্চশিক্ষার মানের অবনতির যে সকল কারণ তাঁহারা নিৰ্দেশ করিয়াছেন—সেগুলি व्यविधानयां गा । ছাত্র এবং শিক্ষকের ব্যক্তিগত যোগাযোগের অভাব, ছাত্রদের অসংযত আচরণ এবং শিক্ষকের বৃত্তি ও বেতন সম্মানজনক না হওয়াই তাঁহাদের মতে শিক্ষার মান অবনতির বিশেষ কারণ। ব্যক্তিগত যোগাযোগ ব্যতীত কৃষ্টির ও আদর্শের আদান-এতত্দেখে নৃতন ধরণের श्रमान मछ्य नद्र। বিভালয় প্রবাজন, পুরাতনশুলি বিভার দোকানে পর্যবসিত হইতেছে। শিক্ষকের রুদ্ভি সম্মানজনক করিতে হইলে সমাজে সসম্মানে তাঁহার প্রতিষ্ঠার ব্যৰম্বা করিয়া দিতে হইবে; নতুৰা উপযুক্ত যুবকেরা কেহ এপথে আকৃষ্ট হইবে না। নানাবিধ অভাব ও অভিযোগের দক্ষণ জনসাধারণের বিক্ষোভ ও উচ্ছ্ খণভাব অবশুই ছাত্র-সমাজে প্রতিফণিত হইবে; আবার ইহাও সত্য যে স্থশৃন্ধাল বুবশক্তি ছাড়া আতির উন্নতি অসম্ভব। বুবকেরই স্বপ্রদৃষ্টি ও আদর্শনিষ্ঠা দেশকে আগাইনা লইনা চলে। এই প্রচণ্ড বুব-শক্তিকে সংযত ও সংহত করিবার উপায় সমষ্টি-কল্যাণের ভিত্তিতে শারীর শিক্ষার সহিত সামরিক শিক্ষা। ইহাতে তাহাদের বজ্রদৃচ্ শরীরের ভিতর স্থসংযত মন বাদ করিবে; তবেই সম্ভব ব্রন্থতেক্রের সহিত ক্ষাত্রবীর্থের মিলন।

গত হই মহাযুদ্ধ জ্বগৎ জুড়িয়া শিক্ষার মান ও জীবনের মান যথেষ্ট অবনত করিয়াছে—তথাপি দেখা যার পাশ্চাক্তা দেশগুলি পূর্ব মান ফিরিরা পাইবার জন্ম প্রাণপণ চেষ্টা করিতেছে ; তা ছাড়া দেখা যায় শিক্ষার ব্যাপারকে তাহারা বেশি ব্যাহত হইতে দেয় নাই। তাহারা মনে করে শিকার ব্যাপারে ধরচ ধরচই নয়, উহা তো মূলধনকে খাটানো—অধিকতর লাভের আশায়। দেশে শিক্ষা ও শিক্ষকের জন্ত-কি সরকারের, কি জনসাধারণের মুক্তহন্তে ও মুক্তমনে ধরচ করা উচিত। কারণ শিক্ষাই গণ্ডন্তকে নিরাপদ করে, স্বাধীনতাকে রক্ষা করে। এখন প্রশ্ন, ব্যব হইবে কোন শিক্ষা-পদ্ধতি অনুসারে? প্রচলিত পদ্ধতির সময়োপযোগী পরিবর্তন করিতে হইলেও অনেক্থানি চিম্ভা ও পরিকরনা প্রয়োজন, নতুবা বহু জীবনের ক্ষতি অবগ্রস্তাবী। তাই সর্বক্ষেত্রেই নেতাদের আঞ্চ যথেষ্ট ৰিশ্লেষণী শক্তি, ঐতিহাসিক চেতনা ও ভবিষ্যান্দৃষ্টি প্রয়োজন। তার জহও চাই নৃতনতর অহভৃতি।

যা কিছু পুরাতন তাই চিরস্তন, যেহেতু
চিরাচরিত অতএব ভাল—এই মনোভাব অপ্রগতির
অস্তরার। অতীতের স্বতি যেন একটা পাহাড়ের
মত সামনের পথ ক্ষমিয়া না দাঁড়ার। জীবনের
পথে যদি গতিশীল থাকিতে হয় তবে একদিকে
যেমন পুরাতনের মুগ্ধপূজা ছাড়িতে হইবে—
আবার অক্তদিকে বা কিছু নুতন—তাহাই ভাল,

এরপ ভাবিশেও চলিবে না। পুরাতনের মধ্যে যা কিছু কল্যাণকর ভাবা অবশুই গ্রহণ করিয়া নৃতনের ছাঁচে ঢালিয়া লইতে হইবে। উচ্চ শিক্ষার ক্রেম্ভেলিভে পুরাতন ও নৃতনের চেউএর দোলার ছলিতে ছলিতে তরুণচিত্ত আগাইয়া চলিবে।

কিরাপ সমাজ-ব্যবস্থার জন্ত শিক্ষা দিতেছি---শিক্ষাপদ্ধতি-রচন্ধিতাদের এ সম্বন্ধে স্পষ্ট ধারণা থাকা উচিত। জাপান ও জার্মানি তাহাদের অবহা বৃঝিষা সামরিক শিক্ষার উপর জোর দিরাছিল। রাশিয়া ও চীন তাহাদের অবস্থার প্রতি লক্ষ্য রাখিয়া শিক্ষা-ব্যবন্তা ব্যাপক শিল্লায়নের পথে লইয়া চলিয়াছে। ইংলগু এবং আমেরিকা জানে ভাষাদের বর্তমান অবস্থা, সেই অফুগারী তাহারাও চলিয়াছে শিল্লের পথে, ক্রষ্টিকে ব্যাহত না করিয়া। আমাদেরও व्याक वृतिराज इटेरव-कि व्यामारकत প্রয়োজন? কোথার আমরা চলিয়াছি—কোন্ লক্ষ্যে ? এই লক্ষ্য সম্বন্ধে যদি আমরা একটা সিদ্ধান্তে না আসিতে পারি তো আমরা কোন না কোন একটা ভাবের স্রোতে ভাসিরা ঘাইৰ। ছইটি বিপরীত ভাবের ঘূর্ণিপাকে পড়িয়া হালছাড়া তরণী শেষে না বিপন্ন হয়। ভারতের শিক্ষাদর্শ কাহারও অন্ধ অফুকরণ না হইমা তাহার জাতীয় প্রতিভার সমুসরণেই রচিত হওয়া উচিত।

ভারতের গঠনতত্ত্বে অবশ্য সমাজ-দর্শনের একটি ধারা নির্ণীত হইয়াছে—যদ্ধারা ভাহার শিক্ষানীতি নিয়ন্তিত হইতে পারে। সেধানে স্বীকৃত হইয়াছে:

- —সকল অধিবাসীর জন্ত সামাজিক অর্থনৈতিক রাজনৈতিক ভাষবিচার,
- —সকলের চিন্তা ভাষা বিশ্বাস ধর্ম ও উপাসনার স্বাধীনতা,
  - —সকলের সমান সম্মান ও সমান স্থাগা**,**
- —সকলের মধ্যে প্রাতৃত্ব-বিন্তার, প্রত্যেকের মর্বাদা ও জাতির একত। অতএব আমরা উক্তভাবগুলি আয়ত করিবার জন্ম

শিক্ষাপদ্ধতি রচনা করিতে এবং সেই অমুযায়ী শিক্ষা বিস্তার করিতে প্রতিশ্রুত।

শরীর, মন্তিক ও হাদয়ের সামঞ্জন্ত-পূর্ণ বিকাশের নিমিত্ত ব্যক্তির স্বাধীনতার সঙ্গে সজে সজে সমাজের প্রতিও দৃষ্টি রাঝিতে হইবে। ব্যক্তিকে ছাড়িয়া সমাজ নয়, আবার সমাজকে ছাড়িয়া ব্যক্তি নয়। সমাজে লায়বিচার প্রতিপ্রা করিতে হইলে ব্যক্তিগত দারিত্য অস্বাস্থ্য অশিক্ষা দৃব করিতেই হইবে। অসাম্য থাকিলে অস্তায় অবগ্রন্থারী। মান্ত্রের মধ্যে পরস্পার প্রীতির সম্বর্ক, পাঁচজনে একযোগে কাজ করিবার ক্ষমতা, মতবিরোধ জয় করিবার শক্তি, এ সমস্তই অফ্নীলন করিতে হইবে। উপর্ক্তনেত্ত ও জ্ঞানসমূক প্রতিতেই ইহা সম্ভব। এ স্কলই আজ শিক্ষার প্রযোজনীয় অস্ব।

উচ্চশিক্ষার কেন্দ্রগুলি হইতে একদিক দিয়া যেমন বিভিন্ন-বিজ্ঞানবিদ্, নানাবিধ শিল্পী, সর্বস্মানৃত সাহিত্যিক বাহির হইবে—অপরদিকে তেমনি রাষ্ট্র ও সমাজের নেতা এবং অভিজ্ঞ শাসনকুশলী বাহির হইবে। আবার জাতীয় উন্নতির পরিপন্থী পথ ধরিয়া শাসকমগুলী কথনও ভূল করিলে ভূল ধরাইয়া দিবার জক্ত যে নিরাসক্ত মুক্তমনের প্রয়োজন—তাহাও আসিবে এই সকল আলোক-কেন্দ্রহুতেই! দলীয় স্বার্থের কুল্লাটকাচ্ছন্ন সমৃত্রে সেই আলোই পথ দেখাইরা জাতীয়-তর্মীকে নিরাপদ পোতাপ্রান্ধে টানিয়া আনিবে। তার জক্ত যে চিন্তা ও ভাষার স্বাধীনতা প্রয়োজন তাহাও শিক্ষাকেন্দ্র ছাড়া আর কোথায় ক্মশীলিত হইতে পারে? বিভালয়গুলি মিন্ত্রিও কেরানির কার্থানা না হইরা হুইবে অফুরস্ত বিহাৎ শক্তির ডায়নামো।

. . .

শিক্ষার ব্যাপক বিন্তারই আজ সকলের প্রথম ও প্রধান দাবি! পঞ্চাশ বংসর পূর্বে বৃগপ্রবর্তক স্বামী বিবেকানন্দ ভারতের হঃবহর্দশার মর্মাহত হইয়া এবং পাশ্চান্তাদেশে শিক্ষার অপূর্ব বিকাশ দেশিয়া বজ্ঞনির্ঘোষে বারংবার বলিরা গিয়াছেন, 'শিক্ষা, শিক্ষা, শিক্ষা—শিক্ষাই সেই সর্ব-রোগহর মটোষধি—যাহা ঘারা মৃতকল্প ভারত সঞ্জীবিত হইবে!' শিক্ষার যাত্রস্পর্শেই ভারতের অভাব দ্বীভৃত হইতে পারে—অন্নাভাব বস্ত্রাভাব ভিক্ষার ঘারা মেটানো অসম্ভব, স্বাস্থ্যাভাবও বিদেশী ঔষণ-পথ্য ঘারা মিটিবে না—কিন্তু শিক্ষাই মাহুষকে আত্মসম্মানসম্পন্ন করে, স্থাবলম্বী করে—যাহা ঘারা সকল অভাব দুবীভৃত হয়।

সকলেই ভাবিয়াছিল, বংস্ক ভোটাধিকারের পূর্বেই সর্বজনীন শিক্ষার ব্যবহা হইবে; কিন্তু তাহা এখনও সন্তব হয় নাই। ইহার জন্ম এখনও আমাদের অপেক্ষা করিতে হইবে! বলা ও ছভিক্ষ-জনিত হংপ বেমন আমরা যুদ্ধকালীন উজোগের সাহায্যে দ্বীভূত করিতে চেটা করি, দেশব্যাপী অশিক্ষা ও অজ্ঞান-জনিত হংপ ও অভাব দ্ব করিবার জন্ম করিব ?

দেশের আনাচে কানাচে নৃতন শিক্ষার বস্থায় কুদংস্কারের পচা ভোবা ভাসিয়া গেলে দেশ একদিনে ন্তনরূপ ধারণ করিবে—জনসাধারণ বুঝিবে তাহাদের দাবি-দাওয়া ও দারিত। তখনই স্বাধীনত'-সুর্ধের আলোক ও উত্তাপ কুটিরে কুটিরে অফুভুত হইবে। শিক্ষাবিষয়ে সাম্য অবগ্ৰ স্বীকাৰ্য, তথাপি একথাও অতি স্পষ্ট, যাহারা পুরুষাত্মক্রমে নিরক্ষর ভাহাদের দাবিই স্বাত্রে! উচ্চলিক্ষিতেরা এতদিন ভাহাদের ৰঞ্চিত কবিয়া আভিজ্ঞাতা অৰ্জন কবিয়াছে। আজ ঝণ-পরিশোধের সময় উপস্থিত! স্বেচ্ছায় সেবার ভাবে প্রাপাটুকু মিটাইয়া দিলে সমাজের শিক্ষিত ও শশিক্ষিত ভরের মধ্যে প্রীতির একটি সংযোগসেতু রচিত হইয়া সামা ও শাস্তি প্রতিষ্ঠিত হইবে। নতুবা উচ্চবর্ণদের শৃত্তে বিলীন হইতে হইবে—ইহাই সেই ৰুগপ্রবর্তকের ভবিষ্মধাণী। ভারতের শান্তিপূর্ব উপারে উন্নতি নির্ভর করিতেছে শিক্ষার এই আদান-প্রদানের উপর। বায়ুমণ্ডলে চাপের ভারতম্য

হইলে বেমন ঝড় ব্যৱস্থানী, সমাজে শিক্ষার ক্ষেত্রে ও ধনবিভাগে সাম্য রক্ষিত না হইলে উপরিশুর নীচে নামিবে এবং নিয়ন্তর উপরে উঠিবে, সমাজ-বিপ্লবের পথে।

ইতিহাসের মোড় ফিরিতেছে—বর্তমান ব্ণের ছাত্রেরা ভাগ্যবান্। আল কোটি কোটি লোকের ভাগ্যবান্। আল কোটি কোটি লোকের ভাগ্যনিরন্ত্রণের জন্ত শত শত উপযুক্ত উৎকৃষ্ট কর্মী চাই, সহস্র বৎসরের অজ্ঞানারকার দূব করিবার জন্ত লক্ষ লক্ষ শিক্ষিত যুবক চাই। উচ্চ শিক্ষিত যুবকেরা বুঝিরাছে শিক্ষার কি শক্তি—তাহারা কবে ভারতের লক্ষ লক্ষ গ্রামে ছড়াইয়া পড়িবে? শিক্ষার আলো, খাল্ব্যের উত্তাপ বিকীরণ করিবে? এবং নৃতন শক্তিশালী ভারত গড়িয়া তুলিবে? সমস্থা অনেক, বাধাও প্রন্থর। জাতিগঠনের কালে দলাদলি ছাড়িয়া সহযোগিতার পথে শান্ত ও সহিক্ষ্ ভাবে ক্যামর হইলে নিশ্চয় এই তল্তাক্ষর জাতি শীপ্রই জাগিয়া উঠিবে,—বুঝিবে কি তাহার ক্রিষ্ট, কি তাহার জাতীয় বৈশিষ্ট্য, ব্রিবে—বিশ্বের দ্ববারে কি তাহার ক্রিমার বিশেষ্ট্য

পন্নীভারত যুগশক্তিকে আহ্বান করিতেছে— সামরে আহ্বান করিতেছে – দংগ্রামে আহ্বান করিতেছে। পল্লীজননী তাঁহার ভামল কোমল কোলে তাঁহার সন্তানকে ফিরিয়া চাহিতেছেন: তঃখ দারিতা রোগ অশিক্ষার সহিত সংগ্রাম করিবার बन्ज- স্বীয় সম্ভানকে উর্জ করিতেছেন। সে কি সাড়া দিবে না? সে কি আজও মাতিয়া থাকিবে-শহরের স্বার্থ-প্রতিযোগিতার? সে কি সেখানেই ভাষার সারা জীবন ও সর্বশক্তি নিয়োজিত করিবে ? करव तम कृष्टोहेबा जुन्तिरव मत्नामव ভারত? निरक দিকে ফুটমা উঠিবে স্থা ছবির মত শাস্ত তপোবন — निकाब चार्छा खन्तत्र, कृषि ও निह्न मगुक ! এ সকলের জন্ম আৰু শিক্ষাভিমানী ধুবকদের হইতে হইবে ত্যাগী কর্মান্তরাগী, নিরলস স্বার্থশূক্ত ও সংঘবদ্ধ ! অন্ধকার নিরাশার মাঝে তাহারাই বহন করিয়া লইয়া যাইতে পারে আশার আলো।

কেই আমাদের শত্রুও নয় বা বন্ধুও নয় — আলস্ত আত্মপ্রাদাই আমাদের শত্রু, আত্মনির্ভর কর্মশক্তিই আমাদের বন্ধু। আনরা নিজেরা না করিলে অপর কেই আসিরা রাতারাতি আমাদের উন্নত করিয়া দিবে না। অশিক্ষিত অর্ধ ভুক্ত জনগাগারণ কথনও মহাজাতিতে পরিণত হয় না; রাজনৈতিক স্থাণীনতা আমাদের অর্থনৈতিক সক্তলতা আনে নাই। শিক্ষাসহায়ে সকল বাধা অতিক্রম করিয়া—আমাদেরই আমাদের অন্বর্বন্ধ স্থাস্থানির প্রভৃতি সমস্তার সমাধান করিতে হইবে। যে চেতনার অভাবে একটা জাতি পরাধীন হয়, অবনত হয়—শিক্ষাসহায়ে সেই অভাব দূর করিতে না পারিলে, জাতি বারংবার কোন না কোন প্রকার ব্যৈরাচারের পদানত হইবে।

\*

বাক্তিগত, জাতিগত উন্নতি ছাড়া উচ্চশিক্ষার আর একটি উদ্দেশ্য আছে সেটি প্রায়ই সর্বত্র উপেক্ষিত; সেটি বিশ্বগত, মানবভাবোধের উপর উহা প্রতিষ্ঠিত। সমাজদর্শনে যে ভাতৃত্ব স্বীকৃত হইয়াছে, তাহারও তিনটি তার—প্রথম ব্যক্তিগত বা পারিবারিক, বিতীয় ভাষা বা কৃষ্টিগত, দেশগত বা জাতীর—অতংপর আন্তর্জাতিক বা বিশ্বমানবিক! এই বিশ্বমানবভাবোধ জাত্রত করাও উচ্চশিক্ষার অন্তর্তম উদ্দেশ্য। জাতি ধর্ম জীবিকা বৃত্তি—সব কিছুর উদ্দেশ্য, সব কিছুর মূলে, মনে রাখিতে হইবে—'আমরা মাহ্মম'। এই বোধই সমগ্র মানব-জাতিকে এক পরিবারে পরিণত করিতে পারে।

রাজনীতিক্ষেত্রে কখনও বিশ্বশাস্তি স্থাপিত হইবে না, কৃষ্টির ক্ষেত্রেই ইহা সন্তব। 'বিশ্বশাস্তির জন্ম শুক' নিতানিয়ত অম্প্রিত হইতেছে—কৃষ্টিকেন্দ্রে, কুলে কলেন্দ্রেও বিশ্ববিভালেরে। বিভিন্ন ব্যক্তি, বিভিন্ন আতি, বিভিন্ন ভাষাভাষীর পরস্পরকে ব্ঝিবার ও ব্যাইবার চেষ্টার মধ্যেই উহার বীজ নিহিত। ব্যক্তিগত স্থাধীনতা ক্ষ্ম না করিয়াও অপরকে গ্রহণ করা সম্ভব—বর্তমান শুরে এই উদারভাব

হৃদয়ক্ষম করিতে হইবে। এই ভাবের পভাবেই স্কল ভাৰসংবর্ষ ; এই ভাবের প্রতিষ্ঠাতেই শাস্তি।

মানব-জীবন ও ব্যক্তির মূল্য স্বীকার করাই ঐ ভাবের ভিত্তি। যাহা কিছু ইহাকে ধর্ব করে তাহাই বর্জন করিতে হইবে। জীবনের বিভিন্ন দিক যেথানে অবহেলিত, ক্লাষ্টর বিভিন্ন বিকাশ যেথানে অসম্মানিত, সমষ্টির নামে বাষ্টি যেথানে উপেক্ষিত উৎপীড়িত, ক্লুদ্র যেথানে বৃহৎযন্ত্রের অংশমাত্রে পরিণত, এরপ বাবস্থা আমাদের শিক্ষাদর্শের বহিভূতি।

মনে রাখিতে হইবে প্রত্যেকটি জীবন এক একটি ন্তন অভিযান। এই জীবন ও ব্যক্তিকে আজা করিতে শেখামাত্র বৃহত্তর জীবনের সজে তরুণ মনের তাল মিলাইয়া দেওয়া—উন্নততর জীবনের জক্ত তাহাকে প্রস্তুত্ত করাই উচ্চশিক্ষার উদ্দেশ্য। শিক্ষার উদ্দেশ্য —মাত্র বৃদ্ধির বিকাশ নয়, শুরু জীবিকার উপায়ও নয়, অস্তর্নিহিত শক্তি কল্পনা ও ভাবাবেগকে উন্দুদ্ধ করিয়া যথার্থ পথে চালিত করাও শিক্ষার উদ্দেশ্য; —হাদ্যের বিকাশেই, সহাম্ভৃতিতেই এবং স্বেছাপ্রণোদিত দেবার উহার চরম সার্থকতা!

'Love thy neighbour as thy self'—
'প্রতিবেশীকে ভালবাদো—নিজের মত করিয়া'—
কথাটি কত ছোট—অবচ কত বড়! শিক্ষার সকল
আদর্শ ও উদ্দেশ্য এই মহাবাক্যে নিহিত রহিয়াছে।
পাশের মাহ্যটিকে ভালবাদার মধ্যে যে সত্য, যে

কল্যাণ নিহিত—তাহারই ব্যাপক প্ররোগে বিশ্বশান্তি
—ইহা সভঃসিদ্ধ। কিন্তু প্রশ্ন ওঠে, এতদিনেও ইহা
সন্তব হইল না কেন ? এবং কখনও যে সন্তব হইবে
বলিয়াও ত মনে হয় না। তব্ বলিতে হয়, শিক্ষার
ভিতর দিয়াই ঐ অসন্তবের সাধনা!

শিক্ষার সফলতা নির্ভর করিতেছে শিক্ষকের শিক্ষক মানবন্ধাতির নীরব সেবক, ইতিহাসের অদৃশ্র অভিনেতা। শিক্ষকের আদর্শে ও সাহচর্ষে শিক্ষা জীবনের পরতে পরতে মিশিয়া যাইবে। শিক্ষা কেনাবেচা না হইয়া হইবে অস্তবের আদান-প্রদান। শিক্ষা সম্পূর্ণ ও সার্থক হইবে সেই দিন—যে দিন শিক্ষার্থী একটি পরিপূর্ণ 'মানুষ' ক্লপে বিকশিত হইয়া উঠিবে। পুরাকালে ছাত্র-জীবনের আরম্ভে ও শেষে যে উপনয়ন ও সমাবর্তন-প্রথা ছিল-দেখানে ছাত্রদের জীবনের উদ্দেশ্য ও দাষিত্ব সহস্কে সচেতন করা হইত। বর্তমান কালের উপযোগী করিয়া তাহার পুনঃপ্রবর্তন করিলে ছাত্র জীবনের প্রারম্ভেই শিক্ষার্থী বুঝিবে – কি তাহার উদ্দেশ্য, আর শেষে বুঝিবে—কি তাহার দায়িত্ব। জীবন ও জগতের প্রকৃত রূপ তাহার চোথে ফুটিয়া উঠিবে—শান্ত সমাহিত মনে সে সংসাৱে কর্মক্ষেত্রে প্রবেশ করিবে, সমাজের সেবা করিতে। উপযুক্ত শিক্ষক ও গুরুর আদর্শেই সে ধীরে অথচ গ্রুবগভিতে कीवत्तत्र পথে बागाहेबा हिल्दा । छेध्व मूची निकात অনিৰ্বাণ অগ্নিশিখা জলিতে থাকিবে।

তাহাদের ঘরে আলো নাই, শিক্ষা নাই। দ্বারে দ্বারে ঘুরিয়া কে তাহাদের ঘরে আলোক ও শিক্ষা বহন করিয়া লইয়া যাইবে ?

### শরণাগতি\*

### স্বামী বিশুদ্ধানন্দ

( সহকারী অধ্যক্ষ, শ্রীরামক্বফ মঠ ও মিশন )

'বেড়াল-ছানা হবি, বানর-ছানা হবি না।' বানর-ছানা মাকে জড়িয়ে ধরে থাকে. এ গাছ থেকে ও গাছে লাফিয়ে যাবার সময় তার পড়ে যাওয়ার সন্তাবনা। মাকে ধরে থাকলেও তার পতনের সম্ভাবনা বেশি। তাই ঠাকুর বলতেন 'বানর-ছানা হবি না, বেড়াল-ছানা হবি-মা যেখানে রাখেন, হেঁসেলে বা আঁন্ডাকুড়ে, কিংবা বিছানাম যে অবস্থায় মা তাকে রাখেন, বেড়াল-ছানা দেই অবস্থাতেই খুশী থাকে। সে মাকে ডাকে মিউ মিউ করে। মায়ের ওপর তার পূর্ণ নির্ভরতা, সম্পূর্ণ মাত্মসমর্পণ। ভগবানের উপর পূর্ণ নির্ভরতা বোঝাবার জন্ম ঠাকুর এই উদাহরণটি দিতেন। এটি সকল শাস্ত্র ও সাধনার শেষ কথা: ভগবানে আতাসমর্পণ। কি নির্ভরতা ! বেড়াল-ছানার কোন অভিযোগ নেই, দে শুধু মাকে ভাকে। সংসারে আমাদের থাকতে হবে এই বেড়াল-ছানার মত, ভগবানে পূর্ণ আত্মসমর্পণ করে। পূর্ণ শরণাগতি চাই।

এই নির্ভরতা আদে তাঁকে ভালবাসলে। পাঁচ বছরের ছেলে, সে জানে একমাত্র মাকে। সে মায়ের ওপর পূর্ণ নির্ভর করে চলে। থিদে পেলে মাকে জড়িয়ে ধরে, জয় পেলেও মা-ই তার আখার। মা বই সে আর কিছু জানে না। মায়ের ওপরই তার সব নির্ভর। এটি আমাদের ব্রতে হবে, এতেই আসেবে শাস্তি। বালক যেমন মার ওপর সব ভার দিয়ে নিশ্চিম্ভ হয়ে থাকে সেই রক্মটি হতে হবে।

ভগবানকে এইভাবে সব সমর্পণ করলে, তিনিও আমাদের থাওয়া-পরার সব ভার নেন। গীতার ভগবান একে অনস্থা ভক্তি বলেছেন। সংগারে শান্তি ও মানন্দ লাভ করতে হলে এই ভক্তি চাই। মান্তের ওপরেই সব দায়িত ছেড়ে দিরে নিশ্চিন্ত হওয়া যায়।

'অনকাশ্চিম্বরস্তো মাং যে জনাঃ পর্পাসতে।

তেবাং নিত্যাভিষ্কানাং যোগক্ষেমং বহাম্যহন্॥'

যার মন তাঁতে সমাহিত, তার সব দায় সব ভার তিনি

মাথায় করে বয়ে পৌছে দেন, লোক মারফং পাঠিয়ে

দেন না। তাঁতে সব সমর্পণ করলে কত বড় দায়িছ

তিনি গ্রহণ করেন। আর জামরা বেশী ব্জিমানের

মতো নিজের বৃদ্ধি ধরচ করে ভগবানের ওপর ভরসা

না করে নিজের বৃদ্ধির ওপর নির্ভর করে চলি

আর প্রতি পদে জাঘাত পাই।

'যোগ' শব্দের অর্থ—না পাওয়া জিনিস পাওয়া, আর 'ক্ষেম' শব্দের ব্বর্থ –পাওয়া জিনিদ রক্ষা করা। ভক্ত ভগবানের এই যে সম্বন্ধ এটি বড় অভূত, স্ব ভার তিনি নেন। এইরূপ কিংবদন্তী আছে যে, কাশীর এক পণ্ডিত অজুন মিশ্র শাস্ত্রজ্ঞ, নিত্য ভোর-রাত্রে দশাখনেধ ঘাটে স্থান সেরে পূজা করে গীভা পাঠ করতেন। গীতা পড়বার সময় উক্ত শ্লোকটি তাঁকে নিত্য ব্যাকুল করভ। তাঁর মনে সংশয় এলো, ভগবান মাধার করে সব ভার বয়ে দেন, কি আশ্চর্য! সংশয়াকুল মনে শেষে তিনি স্থির করলেন, ভগবান বয়ে দেবেন কি ? তিনি मान कंद्रन। अठी 'ममाग्रहम्' हर्द, 'वहाश्रहम्' নয়। এই ভেবে শ্লোকের ঐ জারগাটি লাল কালি बिख **(कर्छ 'बबामारुम' निर्द्ध बिल्नन।** छोत्र श्रेत তিনি দ্বিপ্রহরের স্নানে গেলেন। তাঁদের সাংসারিক অবস্থা থুব সচ্ছল ছিল না, তাঁর গৃহিণী স্নানাহ্নিক শেষ করে মহা চিস্তার পড়েছেন, কি রারা হবে আৰু !

আসানসোল এরামকৃক মিলন আশ্রমে পুজাপাদ মহারাজের ১৮.১১.৫৬ তারিথের একটি ধর্মপ্রসক্ষ।

খরে তো কিছুই নেই, স্বামী ফিরে এলে তাঁকে কি থাওয়াবেন। শেষে চিন্তার কোন কুল না পেরে, 'ভগবান যা করেন',—ভেবে নিশ্চিন্ত হয়ে বসে রইলেন। কিছুক্ষণ পরেই হঠাৎ কে যেন জাঁদের দরজার বা দিল। তিনি তাড়াতাড়ি দরজা খুলে দিয়ে দেখলেন, ছটি অপূর্ব স্থলর বালক, পরনে ভাদের স্থনর ধৃতি, মাথায় করে তারা হ'ঝুড়ি ভরতি নানান রকম তরকারি, ফলমূল এনে ডাকাডাকি করছে। স্থার অন্তুত ব্যাপার তাদের গুলনের বুক রক্তাক ক্ষডবিক্ষত, দর দর ধারে ছঙ্গনেরই বুক বেয়ে রক্ত ঝরছে। তিনি আকুল হয়ে তাদের এই রক্তপাতের কারণ জানতে চাইলেন, স্মার জিজেস করলেন, এই ভরিতরকারিই বা কে দিল। ভারা কিন্ত কোন কথার বিশেষ উত্তর না দিয়ে, ঘরের মধ্যে ঝুড়ি নামিয়ে দিয়ে তাড়াতাড়ি চলে গেল। মহিলা ব্যাপারটা কিছুই বুঝে উঠতে পারলেন না। তবু বার বার ছেলে ছটির বুকের সেই রজের কথা তার মনে উঠে তাকে আকুল করে তুলতে লাগল। ক্রমে যখন তাঁর স্বামী ঘরে ফিরে এলেন, তথন তিনি আমুপূর্বিক সমস্ত ঘটনা বলে ছেলে ছটির বুকে ছুরিকাঘাত জনিত সেই রক্তপাতের কথাও বললেন। স্বামী ভক্ত, তিনি শুনেই সব ব্যুতে পারলেন এবং স্ত্রীকে বললেন, মহাভাগ্যবতী ত্মি, ভগবান বালকবেশে এসে তোমার সামনে দাঁড়িয়েছিলেন। আমার সংশয় সন্দেহ মিটাবার জন্য, তিনি মাথার করে আমার বোঝা বয়ে দিয়ে গেলেন। আমার কলমের লাল কালির আঁচড রক্তের স্বাক্ষর হিসাবে তিনি বুক পেতে নিয়েছেন। আজ সব সন্দেহের আমার অবসান হ'ল-'দদাম্যহম' নয় 'বহাম্যহম'ই ঠিক।

সভাই—শরণাগতের তিনি অনহাশরণ, অভয় আশ্রয়। ঠাকুরও তাই বলেছেন, 'বেড়াল-ছানা হও।' তিনি সব ভার মাকে দিয়েছিলেন। মা-ও তাই সব যোগালেন তার জন্ম। তাঁর পঞ্চবী

ঘেরবার কঞ্চি, দড়ি মায় পেরেকটি পর্যন্ত তিনি
বৃগিয়েছিলেন। তাঁর অবর্তমানে শ্রীরামক্তের
সেবার জন্ত মথুরবাব একবার তাঁকে বাট হাজার
টাকার জমিদারী লিখে দিতে চেয়েছিলেন। তাতে
ঠাকুর বলেছিলেন, 'আমার মা, আবার আমার
জমিদারী, কটা জিনিস আমার হবে। মা থাকলে
সব হবে। ও সব চাই না!' শর্ণাগতি—
ভগবানে পূর্ণ নির্ভরতা—আত্ম-সমর্পণ—এই হচ্ছে
অনস্টিয়া।

'সংসারে থাকবি, ঝড়ের এঁটো পাত হবে'— হাওয়া যেদিকে নিয়ে যায় তাকে, সে আঁতাকুড়ও হতে পারে কিংবা বড় লোকের দালানেও হতে পারে, যে দিকে হাওয়ার খুলি সেই দিকেই সে নিয়ে যাবে পাতাকে। পাতার কোন নিজম সতা নেই, সম্পূর্ণ ভার ছেড়ে দিয়ে নিশ্চিন্ত হয়ে রয়েছে সে। সাধনার শেষে আদে এই অবস্থা। সম্পদ ঐশ্বর্থের মধ্যে যে ভালবাসা, তার শেষ নেই; স্মারো চাই, আরো দাও এই ভাবে চাওয়া ক্রমশঃ বেড়েই চলে। এতে শক্তিমেলেনা। এই ঐশ্বর্ষ সম্পদ ডেকে খানে অশান্তি খার হশ্চিন্তা। থেকে মুক্তি পেলে ভবে আদে শান্তি। ঠাকুর চিলের উদাহরণ দিতেন, মাছটি ফেলে দিলে তবে নিশ্চিন্ত হয়ে বসতে পারবে। বাসনা ভাগে করলে তবে শান্তি। নইলে টাকা, গছনা, অস্তথ্বিস্তথ্যে জন্ম হশ্চিম্বাগ্রন্থ হতে হবে। আসল জিনিস সভা ধর্ম ভগবান। সব ছেডে যদি তাঁর ওপর টান হয়. ভালবাসা হয়, তবে তো সব চেয়ে ফলর! তার দিকে তুমি যদি এক পা এগিয়ে যাও, তিনি তোমার দিকে একশো পা এগিয়ে আসবেন।

এই সমস্ত বিষয়-বাসনা নিয়ে মনের স্বাভাবিক চঞ্চলতা আরও বেড়ে যায়। এর মধ্যেও শান্তির পথ আছে; কিন্তু আমরা সে পথে যাই না। এই দেহসুখের আসক্তিতেই আমরা নোঙর ফেলে আছি। চারটি মাতাল মদ খেয়ে একবার নৌকা বিহার করবে ঠিক করলে। নদীতে গিয়ে একটি নৌকা নিরে চারদ্ধন তাতে উঠে বসলো—একজন গেল হালে, আর তিনজন ধরলো দাঁড়। ভাবছে বেশ নৌকা চলছে, সারা রাত ধরে তারা দাঁড় টেনেছে। ভোর যথন হ'ল, তাদের নেশাও তথন একটু ফিকে হয়ে এসেছে। হঠাৎ তাদের হঁশ হ'ল যে সারা রাত তারা একই জায়গায় রয়েছে। কি ব্যাপার, না দেখলে নোভর তোলা হয় নি। সারা রাত তারা একই জায়গায় দাঁড়িয়ে দাঁড় বেয়েছে। এই আসক্তি নোভর, ঐটি না তুলতে পারলে কিছুই হবে না, সব পরিশ্রমই ব্যর্থ। যত সাধন-ভদ্ধন কপ-তপ করো না কেন, আসক্তি থাকলে কিছু হবে না। আসক্তি-নোভর আগে তলে ফেলো।

ঠাকুর এক চাষীর গল্প বলতেন। সে সারাদিন
পরিশ্রম করে নালা কেটে ক্ষেতে জল সেচেছিল।
কিন্তু সারাদিন পরিশ্রমের পর সে অবাক হয়ে
কেখলে তার ক্ষেত্ত বেমন শুকনো ছিল তেমনিই
রয়ে গিয়েছে। অনেক খোঁজাখুজির পর সে
কেখতে পেল নালার মুখে ইহুরের কতকগুলি গর্ত।
সমস্ত জল ঐ গর্ত দিয়ে মাটির নীচে জারদিকে চলে
গিয়েছে। সাধকেরও ঐ রকম কামনা-বাসনার
গর্তে সব পরিশ্রম ব্যর্থ হয়।

আত্মসমর্পন আপনা থেকে আদে না। মন চঞ্চল, তাকে স্থির করতে হবে। অর্জুন পর্যন্ত বলেছেন, বায়ুকে যেমন নিগ্রহ করা যায় না, মনকেও তেমনি বাঁধা যার না। এর উত্তরে শ্রীকৃষ্ণ বলছেন, মনকে বশে আনবে, কি করে শোন: "অভ্যাদেন তু কোন্তের, বৈরাগ্যেন চ গৃহতে।" অনাসক্তভাবে অভ্যাস করলে সব সভব হয়।

চাই সাধন। সব কিছু হয় এই সাধন থেকে। কিন্তু সোধন সম্ভব হয় আবার ক্রপা থেকে। ক্রপা পেতে হলে কিছু করতে হয়। ক্রপা মানে—করে পাওয়া। 'ক্ন'-মানে করা, 'পা'-মানে পাওয়া। সাধনার শেষে আসে আত্ম-সমর্পা। যার মন ভগবানে সমাহিত হয়েছে, সেই পারে আত্মসমর্পা করতে। যে সব তাঁকে দিয়েছে সেই পারে নিশ্চিন্ত হতে।

ঠাকুর ছই বেয়ানের গল্পে এটি স্থানরভাবে ব্ঝিয়েছেন। আমরাও সংসারে, ভগবানকে ডাকি এক হাত তুলে। ঠাকুর বলতেন, আমি ছহাত তুলে নাচি। সংসারের কামনা-বাসনা বগলে চেপে, এক হাত তুলে নাচলে আনন্দ হয় না। তাই সব ছেড়ে দিয়ে, ছহাত তুলে তাঁতে নির্ভর না করলে আনন্দ হয় না। এই নির্ভরতা আসে মন শুদ্ধ হলে, তথন সব বাসনা যায় তাঁর দিকে। বিঅমকল সমস্ত মন দিয়ে চিন্তামণিকে ভালবেসেছিল, কিয় একটি কথায় সব পালটে গেল। যোল আনা মন—যা চিন্তামণিকে দিয়েছিল তার মোড় ফিরিয়ে দিলে ভগবানের পায়ে।

তুলদীনাস, যিনি আজ প্রাত:মুরণীয়, তিনি বিবাহিত জীবনে বড় স্থৈণ ছিলেন, স্ত্রীর আঁচল ধরে বেড়াতেন। তাঁরও পরিবর্তন হল একটি কথায়। স্ত্রীকে একবার তাঁর মহুপস্থিতিকালে খঞাঠাকুরাণীর ব্দত্বমতি নিয়ে বাপের বাড়ী থেতে হয়। বাড়ী ফিরে এদে স্ত্রীকে না দেখে তুলদীদাদ মারের কাছে কারণ জানতে পেরে মাকেই প্রথমে খুব ধমক দিলেন, তারপর নিজেই ছুটলেন স্ত্রীর পালকির উদ্দেশে। বহুদুর ছুটে গিয়ে যখন স্ত্রীর পালকি তিনি ধরলেন, তথন তাঁর অবস্থা শোচনীয়। সমস্ত मूच द्रोत्ज नान, दाँ प्रे प्रवेश धूला। এই व्यवशाय তাঁকে দেখে তাঁর স্ত্রী হতভম্ব হয়ে গেলেন এবং বললেন. 'এই দেহের অস্থি-চর্মের প্রতি ভোমার যে ভালবাসা, তা যদি জ্ঞীরামকে দিতে তবে নিশ্চয়ই ভব-বন্ধন হতে মুক্ত হতে।' এই ভং সনায় তাঁর চেতনা হ'ল। তিনি সমস্ত মন ফিরিয়ে নিয়ে ভগবানকে দিলেন। সাধনার অন্তরার এই আসক্তি। এর থেকে মুক্ত হতে হ'লে ভক্তি নিষে সংগারে চলতে হবে।

ঠাকুর মান্তলের পাঝীর উদাহরণ দিয়ে শরণাগভদের অবস্থা বোঝাচ্ছেন। আহাজটি যথন মাঝ
দরিমায় এসে পড়েছে তখন পাঝী আগ্রের জ্ঞা
ব্যাকুল হরে একবার উত্তরে, একবার দক্ষিণে,
একবার পূর্বে, একবার পশ্চিমে বহুদ্র পর্যন্ত হরে
আবার সেই মান্তলের ওপরই বসল। মান্ত্রয়ও
এই রকম সংসারের জালা যন্ত্রণার অভিষ্ঠ হরে কোন
নিস্তারের পথ না পেরে বুঝতে পারে,—ভগবান ভিন্ন
ভার গতি নেই, তাঁর শরণ নিলেই শাস্তি।

গীতার শ্রীভগবান বলছেন, তুমি স্থিরচিত্তে শোন: তোমাকে সর্বগুহুত্ম কথা শোনাচ্ছি-তুমি আমার অতি প্রিয়, তোমার কল্যাণের জন্ম, ভোমাকে বলছি, যে আমার ভক্ত শুধু ভারই জন্ত এ উপদেশ দিছি। অর্জুনকে উপলক্ষ্য করে বিশ্ববাসী সকলকেই তিনি বলেছেন, সকলকে মায়া-যন্তে ফেলে তিনি ঘোরাচ্ছেন। ভেতরেই তিনি রমেছেন। স্থামরা ঘুরছি অবিরত। কিন্ধ এর থেকে উদ্ধার পাবার উপায় কি ? পূর্ণ নির্ভরতা আর আত্মসমর্পণ। 'আমার' ও 'আমি'তে বদ্ধ হয়ে সবাই ঘুরছে। এর থেকে নিন্তারের উপায় তিনি বলছেন, 'তমেব শরণং গচ্ছ সর্বভাবেন ভারত'। কাম্মনোবাক্যে তার শরণাগত হও। এতটুকু ভাবের ঘরে চুরি থাকবে না। সব আসবে ভালবাসার ভেতর দিয়ে। যে যত নিঞ্চের জন্ত ভাবৰে, ভগবান তার থেকে তত দুরে সরে যাবেন।

সংসার মানে যাতারাত। 'পরিপ্রান্ত হয়েছি, আর পারি না দীর্ঘ পথ চল্তে, এইবার রেহাই দাও প্রভু—এই ভাব মনে না এলে তাঁকে পাওরা যার না। তাই মন মুখ এক করো, তবেই "ছং প্রসাদাং পরা শান্তিঃ", এই পথ ছাড়া বিতীয় পথ নেই। তাঁর পা অড়িয়ে ধরো, কামনা-বাসনার মোড় ফিরিয়ে তাঁর সক্ষ কামনা কর। আসক্তি হোক তাঁতে। শান্তি পেতে হ'লে বাইরের মন খাটিয়ে এনে তাঁর পাদপলে

সমর্পণ করো। 'অকামো বিফুকামো বা'। ঠাকুর বলতেন, "হিঞ্চে শাক শাকের মধ্যে নর।" থাকে পেলে সব পাওরা যায় তাঁকে চাও, যার থেকে শ্রেষ্ঠ লাভ আর নেই, সেই অন্তর্গামীকে আশ্রয় করো।

ভিনি বলছেন, "স্ব্ধুমান পরিত্যকা মামেকং শরণং ব্রঙ্গ',—তোমাকে আমি ধুয়ে মুছে সাফ করে নেব, সৰ কিছু পরিত্যাগ করে যদি তুমি আমার শরণ নাও তবে তোমাকে মালিক্রমুক্ত করে আমার যোগ্য করে নেব। আবার তিনি বলছেন, 'মন্মনা ভব মন্তকো, মদ্যাজী মাং নমস্কু । সামাকে ভালবাসো, আপনার জ্ঞান করো, বাইরের অনিত্য জিনিস দেখে ভূলে থেকো না, আমার উপাসনা করো, আমার ভক্ত হও, সংসারের কাজ করো আমাকে অবলম্বন করে, তাহলে আমাকেই লাভ করবে। শ্রীভগবান নিজে প্রতিজ্ঞা করে বলেছেন। আমরা 'আমিড'কে খোঁটা করে কাজ করি। কিন্ত 'আমি'র পেছনে বে তিনি রয়েছেন সেটি দেখি না। তাই তিনি বলেছেন, 'অহম' ছেড়ে তাঁকে ধরো। শরণাগত হও। আমি পশ্চাতে রয়েছি আমাকে নমস্কার করো। জীবনের লক্ষ্য যদি শাস্তি-লাভ হয়, তুমি আমাকেই লাভ করবে। এই তার রান্তা। এই জীবন গঠনের আদর্শ পাবে গীতার. কণামূতে। কিন্তু শুধু বই পড়ে কিছু বিশেষ হয় না। 'সাধন কর্না চাহিয়ে' মীরা যেমন বলতেন, সাধন চাই। আকুলতা চাই, আর চাই তাঁতে সৰ সমর্পণ। ভার লাঘৰ করতে হ'লে, বোঝা হালকা করতে হ'লে তাঁকে ভার দিয়ে দাও। ভক্ত কৰীর वनर्जन: "हमिछ हाकी मर दकाने स्मर्थ, कीम ना দেখে কোই।" জাতার আশে পাশে সৰ ছোলা পিবে বার, কিন্ত কীলের কাছে যে ছ'একটি পড়ে যার তারা আর পেষাই হয় না। ভগবান হচ্ছেন এই কীল। যারা তাঁকে আশ্রয় করে ভারা অভী হয়. ভাদের কোন চিন্তা থাকে না, ভাদের ধ্বংস নেই। তাই তাঁর শরণাগত হও।

# কারে আমি হেরিলাম সহসা নিভূতে!

### শ্রীঅপুর্বকৃষ্ণ ভট্টাচার্য

কর্মচক্র স্মাবর্তনে স্মানন্দের করি অঘেষণ ধরণীর এ ধৃলিতে জন্ম লয়ে স্মামি! স্মানীক সম্ভোগ-স্থাথে কানে স্মানে মায়ার ক্রন্সন, স্ক্রীর্ণ জীবনে মোর পরিকীর্ণ ভ্রান্তি-ভরা মন।

সংখ্যাতীত কামনার আজো অধোগামী !
অপনের মধুকর গুঞ্জরিছে আশার সৌরভে,
বস্তবিশ্বমাঝে কোথা চিরস্থিতি বিভৃত্তি-গৌরবে !
বিচিত্র তর্কের জালে জড়ায়েছি সন্দেহ-সংশয়,

ইন্দ্রিষ-বিলাদে কোথা আনন্দ-সম্পদ? করনা-বিভ্রম লয়ে পলে পলে হ'ল ফতি ক্ষম, যুরে যুরে অন্তরীকে উড়ে-যাওয়া পাখা পেলো ভয়,

ক্লান্ত হয়ে পেল কিলো আগ্রের পথ ? সীমাহীন ভবার্ণবে পণ্যবাহী তরণীরা দোলে, কুলহারা হয়ে তারা প্রকম্পিত তরক্লের কোলে। রূপোন্মন্ত স্থ্যমার এষণার ব্যর্থ পরিক্রমা, পাথিব ঐশ্বর্যতরে উদগ্র লালসা ? রহস্তের একি লীলা ! দিনে দিনে অশ্রু হ'ল জ্মা, মধুরিমা লয়ে আসে মরীচিকা হয়ে মনোরমা ;

মরুবক্ষে কেন মোর সহস্র ছর্দশা ? কোথায় গাহন করি জুড়াইতে ক্ষত্রস্থ যাতনা, চিদানন্দরসে ডুবি কবে আর হবে গো সাধনা ? মরদেহে ব্রহ্মপুরে যেথা শোভে জ্যোতি পদ্মাকার

সেথা যারে হেরিলাম সহসা নিভৃতে, দে যেন আনন্দমন্ত্র! শুধাইমু, 'কে তুমি আমার ?' কিছু তার কথা নাই; আত্মভোলা গান গেয়ে গেয়ে—

স্পনাহত স্থারে তার কি চাহিছে দিতে! প্রেমস্থতে সে কি মোর গেঁথে দিবে মৌন মন-মালা, বিবেক-বৈরাগ্য-দীপ ওই ঘরে কার পালে জালা?

# তেষাং সুখং শাশ্বতং নেতরেষাম্

#### বিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়

'A spark disturbs our clod.' বাউনিং
ঠিক কথাই বলেছেন। আমাদের এই মাটির
দেহের মধ্যে আলোর একটা শিথা আছে। এই
শিখা আমাদিগকে না দেয় বলে থাকতে, না দেয়
দাঁড়িরে থাকতে। 'ওর কাজ আমাদের রক্তের
মধ্যে একটা জালা ধরিবে দেওরা। সেই জালার
অন্তির হবে দিগন্তের ডাকে আমরা ঘর থেকে পথে
এনে দাঁড়াই চলার ছরস্ত নেশার। এই বে
'Sting that bids nor sit nor stand but
go!' (এই যে যন্ত্রণা বা বসতে দের না, দাঁড়াতে
দের না, শুধু চলার প্রেরণা দের) এই জ্ঞানিত্ত

কেবল মান্থবেরই মধ্যে। অলে তার হুপ নেই, তার কাছে ভ্মাই হুপ। তার মর্মের গভীরে অনন্তের ব্যক্ত কী অপরিমের পিপাসা! প্রাউনিংএর ভাষার আমরা বদি হ'তাম 'Finished and finite clods, untroubled by a spark' (অগ্নিক্পানারা অস্পৃষ্ট সীমাবদ্ধ রূপারিত মৃত্তিকাপণ্ড)—তবে ছিল অভ্যা কথা। কোকিলের মতো আমের মৃকুল থেতাম, বসন্তের আকাশে হুরের টেউ তুসভাম, গরুর মতো গোগ্রাসে গিলভাম এবং শুরে ভারে নিশ্চিন্ত মনে কাব্র কাটভাম। হুদ্রের ব্যক্ত ভাদের মনে কোন ছংপ নেই; ঈশ্বর আছেন

কি নেই—এ নিয়ে ওদের মনে সংশয়ের কোন বালাই নেই।

মাহ্নবের বেলায় কিন্ত ওটি হবার যো নেই: বাইরে থেকে মনে হছে বেশ দিব্যি আছে; খাছে দাছে, মোটর হাঁকিয়ে দিব্যি বেড়িরে বেড়াছে, দামী চুরুটের ধোঁয়া ছাড়ছে, গল্ফ থেলছে, ছ-বেলা পোষাক বদলাছে, মূল্যবান গহনায় দেহ সাজাছে, চর্ব্য-চ্ন্ত্য-লেছ-পের দিরে রসনাকে তৃপ্ত করছে। কিন্তু জ্বা করবার কিছু আছে কি? খুব স্থেপে আছে ওরা—এমন কথা মনে করবার সত্যই কি কোন হেতু আছে? ঠাকুর বলতেন:

কামিনী-কাঞ্চনের স্থধ—এই আছে, এই নাই; ক্ষণিক! কামিনী-কাঞ্চনের ভিতর আছে কি? আমড়া, আঁটি আর চামড়া; থেলে হয় অমুশ্ল। সন্দেশ, যাই গিলে ফেললে আর নাই।

**७**३ व्यात्माप-व्यात्माप, नाठ-गान, शामि-र्राष्ट्री এবং সাঞ্জভার অন্তরালে আর একটি মানুষ রুমেছে যে নিঃশব্দে বহন করে চলেছে প্রচ্ছন শাত্মমানির এবং নৈরাশ্তের তুর্বহ বোঝা। এই আসল মাহ্যটকে বাইরে থেকে বুঝবার কোনই উপায় নেই। হাকাশীর ভাবার, এই যে insufferable boredom. এই যে secret silent loathing and despair - ত্ইট্মানের ভাষার, - এই অন্তহীন ক্লান্তির এবং হতাশার কথা স্বামী স্তীকে এवः श्री श्रामीत्क वला ना. वक्ष वक्षत काछ वाक করে না। মার্কিণ কবির ভাষায়: No husband, no wife, no friend, trusted to hear মানুষ বাইরে ভোগ্যবস্তর the confession. পিছনে যতই ছুটাছুটি করুক, বৈজ্ঞানিক বৃদ্ধির ক্সরং নিয়ে যতই প্রমন্ত থাকুক—the soul of man is still athirst for essential things —এতিহাসিক টরেনবীর ভাষার। চরম সত্যের অন্তে মাত্রবের অন্তরে যে পরম তৃষা রবেছে সে ত্যা তো বাবার নর। অতীতে বেমন সে চেয়েছে, আজও সে তেমনি চাইছে সভ্যকে, স্থলরকে, ভগবানকে।

Principles of Social Reconstruction (পুন্তক)-এর উপদংহারে ইংরেজ মনীধী বার্ট্রাণ্ড রাদেল লিখেছেন:

Life devoted only to life is animal, without any real human value, incapable of preserving men permanently from weariness and feeling that all is vanity. If life is to be fully human, it must serve some end which seems, in some sense, outside human life, some end which is impersonal and above mankind, such as God or truth or beauty.

অহবাদ: শুধু বাঁচার জ্বন্তে বাঁচা মানবেতর প্রাণীর জ্বন্তে। ওর মধ্যে যথার্থ মন্ত্রগ্রের কোন গোরব নেই। ঐ জান্তব জীবনের কোন গাখ্য নেই মান্তবকে বরাবরের জ্বন্তে বাঁচায় ক্লান্তির হাত থেকে, 'সমন্তই নিশার শ্বপ্র'—এই হতাশার ভাব থেকে। জীবনকে পরিপূর্ণ মান্তবের জীবন হতে গেলে বাঁচতে হবে এমন একটা লক্ষ্যে পৌছানোর জ্বন্তে যা নৈব্যক্তিক, যা মান্তবের জীবনের বাহিরে, যা হৃদুরের—যেমন ঈশ্বর অথবা সৃত্য অথবা হৃদ্রর

এ হছে এমন একজন মান্তবের মস্তব্য যাঁর বইগুলিকে কোনমতেই রামক্ষণ-কথামৃত অথবা চৈতন্ত-চরিতামৃতের পর্যারে ফেলা চলে না, যিনি গণিতপাল্লের জটিল সমস্তা নিয়ে বই লিখেছেন, বৈজ্ঞানিক দৃষ্টি-ভঙ্গিমা থেকে কথা বলেছেন, নি:শক চিত্তের স্বাধীন চিস্তার প্রদীপ্ত আলোকে জীবনকে নিয়ন্তিত করবার চেটা করেছেন। সভ্যের প্রতি একটা জলস্ত অন্তর্যাগ নিয়ে জীবনকে তলিরে

ব্ধবার চেটা করলে রাদেলের দিন্ধান্তে উপনীত হতেই হবে। কেবল জান্তব গুরে প্রবৃত্তির জীবনকে কেন্দ্র করে বেঁচে থাকবার চেটা করলে দিন্কেয়ার লুইদের ব্যাবিটের (Babbit) মতো একদিন না একদিন তাকে নিরাশ হতেই হবে, Dodsworth (দিন্কেয়ার লুইদের অপর একথানি উপকাদের নায়ক) এর মতো বলতেই হবে: And I am tired (আমি ক্লান্ত). আমেরিকার অতুল ঐমর্থের চমক্লাগানো আড়ম্বের মধ্যে মানবাত্মার প্রচ্ছেয় নৈরাজ্যের কথা লুইদের উপকাদগুলিতে নিথুত হয়ে ফুটে উঠেছে।

আমার বলবার কথা: ইওয়োপ এবং আমেরিকা বন্ধির ক্ষেত্রে চোখ-ঝলসানো স্ফল্ডা জ্ঞান করেছে – সন্দেহ নেই। কিন্তু আধ্যাত্মিক ফেত্রে ওদের বিফলতার কথা ভাবলে বিস্মার হতবাক্ হয়ে থেতে হয়। ওরা 'রক্তকরবী'র সেই রাজার মতো, যে পুঞ্জীভূত সোনার তালের উপরে বসে বলছে: 'আমি বিক্ত, আমি তপ্ত, আমি ক্লান্ত।' আর মানুষের জীবনের আধ্যাত্মিক দিকটা কোন মতেই উপেক্ষা করবার নয়। উপেক্ষা পাশ্চান্ত্য পৃথিবীতে ইতিমধ্যে নিম্নে এসেছে ছটো মহাযুদ্ধ; তৃতীয় মহাযুদ্ধের জলে এখন পাঁয়তারা ভারতে। ইওরোপ আমেবিকা দারা-পৃথিবী চুঁড়ে চুঁড়ে বেড়াছে তেলের জন্মে, সোনার कर्त्व. काठायालव कर्त्व-गाउ करा निशांत. খ্রাম্পেন আর মোটর নিয়ে বিলাগবাসনে মত্ত থাকতে পারে। আফ্রিকা ওদের মুগরাক্ষেত্র। ওরা যা করছে তা আনন্দেরই জন্তে। মানুষের স্বভাবই আনুন্দকে অধেষণ করা। ওদের ভুল হচ্ছে একটা জায়গার। ভাবছে বিহাৎকে বশ করতে এবং জড়প্রকৃতির উপরে প্রভূষ কাষেম করতে পারলেই স্ব-পেরেছির দেশে পৌছে যাবে। তা হবার নয়। চরম সভ্য--- ঈশবের মধ্যে সেই শান্তি, যার সম্পর্কে বাইবেলে বলা হচ্ছে, 'the peace of God that passeth all understanding'—ঈশ্বীয় বে শান্তি বৃদ্ধির অগোচর এবং আমাদের শান্তে বলা হয়েছে, 'যতো বাচঃ নিবর্তন্তে অপ্রাণ্য মনসা সহ' — যাকে না পেন্নে বাক্য কিরে এল মনের সঙ্গে। এই পরম সভ্যের সঙ্গে যুক্ত হতে পারলে তবেই মাহয়কে ভালবাসা সন্তব হয়। কিন্তু মনটাকে সিগারে গ্রাম্পেনে মোটরে লাগিয়ে রাখলে সে মনকে ঈশ্বরে দেওয়া তো সন্তব নয়। এমন কথা বলা হচ্ছে না যে আমাদের মধ্যে যে জয়টা রয়েছে তার দিকে মন দেবার কোনই প্রয়োজন নেই; প্রয়োজন নিশ্চয়ই আছে। আলি পেটে তো ধর্ম হবার নয়। কিন্তু মন যদি সর্বজ্ঞবের জন্ম বাহিরের বিষয়বন্ততে লেগে প্রক্রে—কল্য কথনই শুভ হবে না।

ইওরোপ এবং আমেরিকা ভুল করেছে বৃদ্ধির
দিফটাকে প্রাধান্ত দিয়ে এবং স্বাধ্যাত্মিক দিকটাকে
উপেক্ষা করে। ঐতিহাসিক টয়েন্বী ঠিকই
লিখেছেন:

Man has been a dazzling success in the field of intellect and 'know-how' and a dismal failure in the things of the spirit; for the spiritual side of man's life is of vastly greater importance for man's well-being than is his command over non-human nature.
( বৃদ্ধির ও বিজ্ঞানের জগতে মানুষের সাফল্য বিশারকর, কিন্তু অধ্যাত্মবিষয়ে তার ব্যর্থতা ভয়াবহ।
মানুষের কল্যাণের অন্ত জীবনের অধ্যাত্ম দিকটির প্রয়োজনীয়তা অভ্পক্রতি-জয়ের থেকে অনেক বেশি।)

পাশ্চান্ত্য যদি বাঁচতে চায় এবং পৃথিবীকে বাঁচাতে চায় তবে তাকে কোর দিতেই হবে জীবনের আধ্যান্ত্মিক দিকটার উপরে। কেবল জড়প্রকৃতিকে নয়, তাকে আত্মজয় করতে হবে। ওয়েল্দ্ ( H. G. Wells )এর ইতিহাসে পড়ছিলাম: We') have tamed and bred the beasts; but we have still to tame and breed ourselves. (আমরা পশুদের পোষ মানিয়ে নিক্ষিত করে তুলেছি, কিন্তু নিজেদের স্থানিকিত করতে বাকি)!

পরাহকরণপ্রিয়তার মোহ থেকে ভগবান তরুণ ভারতবর্ষকে রক্ষা করুন। কামিনীকাঞ্চনের বিরুদ্ধে শ্রীরামক্কফের অভিযান ঐতিহাসিক গুরুত্বে পরিপূর্ণ। টয়েন্বী-র A study of History তরুণ-

তক্রণী**দের** পড়া উচিত। রাসেলকেও पत्रकांत्र। शक्षणि (Aldous Huxley) द्र बहे-গুলির মধ্যেও কথামৃতের স্থরকে আমরা খুঁজে পাব। পাশ্চাত্ত্যের কেন্দ্ৰে দাঁড়িয়ে **मनी**षी ঔৰভোৱ বিরুদ্ধে তৰ্জনী জড়ব দের তুলেছেন। তাঁদের এই বিদ্রোহ উপেক্ষা করবার নয়। তাঁদের চিস্তাধারার পটভূমিতে শ্রীরামক্বঞ-বিবেকানন্দের সাধনার বৈশিষ্ট্য আরও পরিষ্ঠার করে বোঝা যাবে।

### ইতিহাদ-পর্যটক কবি আমি

শ্রীনারায়ণ পাত্র

আমি এক ইতিহাস-পর্যটক-কবি, অনেক সভাতা আর অনেক শতাদী পার হয়ে এমেছি দেখিতে বিংশ-শতাকীর ছবি. ব্দনেক বিশ্বতি শ্বতি আনিয়াছি সংগে মোর বয়ে। গিমেছি হস্তিনাপুরে, সেখানের যা কিছু বৈভব দেখেছি হাদম ভরে, ইন্দ্রপ্রত – নব রাজধানী, দেখেছি সেখানে স্বল্পদিনের উৎসব, কুদক্ষেত্রে সব শেষ, ছদিনের মিছে হানাহানি। গিমেছি পাটলিপুত্রে, মগধের শ্রেষ্ঠ নগরীতে, বৈভবে গৌরবে ভরা বৈচিত্রোর পূর্ণ সমাবেশ— **সেধানেও কদিনই বা ? ভারে ভারে ভাগ ক'রে নিতে** বৈভব, বৈহুৰ্ঘ আর বৈচিত্তোর হয়ে গেছে শেষ ! রাজ্যও যায় নি রাখা, ধনরত্ন সেও গেছে চলে, কীর্তি শুধু পড়ে আছে আপনার উজ্জ্বল গৌরবে! ইতিহাস-রথচক্র বাহুবল পরাক্রম হুই পারে দলে— আপন নিয়মে চলে তুছ করি' স্কল বৈভবে।

তারপর আরও কত সভাতার পরিক্রমা পথে এলাম দিল্লীতে, যবে হিন্দুত্বের অন্তিম-লগন-পৃথীরাজ অন্তমিত আত্ম-কলহেতে; বাহুবলে হয় নাই পাঠানের রাজ্ত্ব-স্থাপন। ষ্মতঃপর একই পথঃ অনিবার্য সেই পথ ধরে মোগলের উত্থান পতন, হয়েছে কবে তা জানি। এসেছে পশ্চিম ভার সদাগরী বৃদ্ধিভরী ভরে, করায়ত্ত ক'রে পৃথী শোনায়েছে মদমত্ত-বাণী। এতো বৃদ্ধি, অহঙ্কার, তীক্ষনৃষ্টি, শাসন পীড়ন, বণিক সভাতা সেও টিকিল না আপন নিয়মে। একে একে নিভে গেল, দর্পবৃদ্ধি হোলো সমাপন— তারো তার গেল ছি ডে. ভাল আর ফিরিল না সমে। সভ্যের লাগুনা দেখি অদত্যের তীব্র অটুহাস শুনেছি, দেখেছি আমি অনর্থ নিরীহ-রক্তপাত; ধর্মের পীড়ন দেখি অধর্মের অয়থা উল্লাস-থেমেছে যথন বজ্ৰ পড়েছে সে শিরে অক্সাৎ!

ইতিহাস-পর্যটক, আমি কবি ভারতবর্ষের,
ধর্ম মোর ভার-ধর্ম, আমি সত্য-শিব-উপাসক;
কতো রাজা এল গেল, শেষ হ'ল কত রাজত্বে—
আমি সব দেখিতেছি, যুগে বুগে সত্যের সাধক!

## শ্রীল কবিকর্ণপুর গোস্বামী ও তদীয় কীর্তি

ডক্টর যতীক্রবিমল চৌধুরী

প্রেমাবতার শ্রীমন্মহাপ্রভুব প্রিয় পার্যস খ্রীল শিবানন্দ সেনের কনিষ্ঠ পুত্র কবি কর্ণপুর বাল্যাবধি পিতৃদ্টান্তে ছিলেন গৌরাহগত। অসাধারণ মেধা ও বৃদ্ধিবলৈ অতি অলবয়দেই শাস্ত্রাশি তাঁর আমত হমেছিল। প্রেমপ্রবণ চিত্তক মধুরভাবের অফুভবে নিধিক্ত করে পরবর্তী কালে তিনি অসাধারণ কবিত্বশক্তির অধিকারী শক্তিমান ভক্তপুরুষরপে পরিচিত হন। বিভিন্নগ্রন্থে তিনি তাঁর অসামান্ত শক্তির স্বাক্ষর রেখে গেছেন। তাঁর বহুবিধ স্প্রস্টির মধ্যে শ্রীচৈতকুচরিতামত-মহা-কাবা, প্রীচৈতভাচক্রোদম-নাটক, অনন্ধার-কৌপ্তভ, শ্ৰীক্ষঞাহ্নিক-কৌমুদী প্ৰভৃতি গ্ৰন্থাবলী বিৰৎসমাজে সম্পদ্রূপে স্বাদৃত হয়ে আসছে; সংস্কৃত ভাষায় শ্রীচৈতক্ষরিভায়ত রচিত হয়েছে একণা অনেকেই অবগত নন। শ্রীল কবিরাজ গোস্বামিপাদ-ক্রত বন্ধভাষার শ্রীচৈতক্স>রিতামুতের প্রভাব ও মাধুরী শ্রীচৈতন্তের যাবতীয় চরিতগ্রন্থকে শতিক্রম করে বিরাজ্মান রয়েছে। এর পূর্বে মহাপ্রভুর অন্তরক ভক্ত, তদানীস্তন কালের মহাপ্রভুর লীলাবিষ্বে প্রমাণপুরুষরূপে পরিচিত শ্রীল মুরারি গুপ্ত-রচিত সংস্কৃত চৈতক্যচরিতামৃতই একমাত্র গ্রন্থ বলে প্রাসিদ্ধি লাভ করেছিল: কিন্তু সে-কথা অল লোকেই আংশাচনা করেন। এই মূল গ্রন্থকে সহায় করে কবি কর্ণপূর গোস্বামীও খ্রীমনমহাপ্রভুর জীবনচরিত রচনায় আত্মনিয়োগ করেন, তাঁর স্বচক্ষে প্রত্যক্ষীকৃত ও সাক্ষাৎকারী গৌবভক্তদের নিকট যথাশ্রুত বিষয়াবলী অবলম্বন ক'রে। এই শ্রীচেতলচরিভামত মহাকাব্যের ভাষা অতিশব সরল ও উদার। এতে কবি হরত শব্দের প্রয়োগ প্রায় বর্জনই করেছেন। यथायथ नौनाकाहिनौ वर्गनाहे व कारवात मूचा উপজীবা। এজন্ম এতে দার্শনিক ততাদির গভীরতম

বিচার শত্যন্ত বিরল। আত্যোপান্ত মহা প্রভুর লীলা-বিকাসের চেষ্টা থাকাতে ছন্নহ ভব্যোদ্ধার ও বিভর্ক বিষয়ে ফলাফল জ্ঞাপন করেই কবি অগ্রসর হয়েছেন। মূলতর্কগুলি এতে আভাসে প্রকাশ করে গেছেন মাত্র। কিন্তু এই সরল পন্থার কৌশল সত্ত্বেও কর্ণপুর গোস্বামীর সভাবসিদ্ধ শু:ণর ছায়া প্রথম জীবনের এই রচনাতেও স্পষ্ট হয়ে উঠেছে। শত সরলতার মধ্যেও অপূর্ব কবিত্ব-চমৎকারিতা স্থানে স্থানে প্রকটিত হয়েছে। যেমন দৃষ্টান্তরূপে বলা ষেতে পারে,—শ্রীবাসাচার্য এক সময়ে মহাপ্রভূকে ঠার পূর্বলীল। স্মরণ করিয়ে দিয়ে বলছেন,--প্রভু, পূর্বকালে আপনি মৃগনয়না তরুণীদের সঙ্গে বিলাদ-পূর্বক প্রেমাবিষ্ট হ'লে যে মহাপ্রেমসম্পদের উদয় হয়েছিল, তাতে আপনিও তৃপ্তিলাভ করতে পারেন নি, তা না হ'লে হে নাথ, বলুন, মতিহর্ষে এই বিভব নিতাই কেন নব নব রূপে প্রতীত হছেছিল ?—

"পুরা বৃন্দারণো তকণহরিণাক্ষীভিরনিদং
ত্রি প্রেমাবিষ্টে বিলস্তি য আসীৎ স বিভবঃ।
ত্রেবাড্ত্রেনাজনি ন যদি তরাম রভসঃ
কথকারং নিতাং নব নব ইবায়ং সম্ভবৎ ॥" ৮।৬১

পরমানন্দপুরী স্বামী ও শ্রীগোরাক ভক্তগণসহ রামানন্দ-ভবনে উপনীত হ'লে ভক্তগণকে উন্থান দেখান হ'ল, তাতে উন্থানবর্ণনা স্থলে কবিত্ব-চমৎকারিতা ফুটিরেছেন কবি—

> "এরমানেন ললিভা প্রমানেন সর্বতঃ। বাজীবনস্ত সা জীবরাজীবব্দমব্ভৎ॥" ১৯।১৯

ন্দর্থাৎ স্থর্থৎ পরিমাণশালী 'পরমান' অর্থাৎ অক্টান্ত বৃক্ষের পরিমাণে যা সমধিক স্থানর (লনিতা) বনরাজী, (রাজী বনস্তা) জীব ন্দর্থাৎ জীবিত বা স্বাজীব রাজীবগণযুক্ত হয়েছিল।

মহাপ্রভুর রূপবর্ণনায় কবি আবির্ভাবের কারণ-রূপে যে সম্ভাবনা প্রকাশ করেছেন মঙ্গলাচরণ শ্লোকে তা ধেমন অপূর্বভাবতোতক, তেমনি ভক্তির প্রকাশেও উজ্জলতর। কবি বলেছেন, —

> "থঃ বৃন্ধাবনভূবি পুরা সচিচদানন্দসাল্রো গৌরাঙ্গীভিঃ সদৃশক্ষচিভিঃ শ্রামধানা ননও । তাসাং শখদ চূত্রপারীরশ্বসংভেদতঃ কিং গৌরাক্ষা সন্ জয়তি স্নব্রীপ্রাল্যমানঃ ॥"

অর্থাৎ সচিদানন্দ্যন শ্রামকান্তি প্রীক্লঞ্চ যে পূর্বে বৃন্দাবনভূমিতে সদৃশকান্তি গৌরাক্ষী গোপাক্ষনাদের সঙ্গে নৃত্যবিলাগ করতেন, তিনিই কি তাঁদের নিরস্তর আলিক্ষন-জনিত দৃঢ়তর আলিক্ষনে গৌরাক হয়ে নবদীপ ধান অবল্যন করে বিরাজ্ঞান রয়েছেন ?

এভাবে শ্রীগোরাঙ্গের জন্ম থেকে অন্তর্ধানাবধি জীবনলীলার রূপায়ণে এই অনবত্ত মহাকাব্যটি নানা-রত্বে ভূষিত করেই কবি রচিত করেছেন। এই ক্ষুদ্র প্রবন্ধে তার পুন্ধান্তপুন্ধ বিস্কৃত আলোচনা সম্ভব নয়।

সং-শীলতার দিক্ থেকে কবি যে কত বড় উদারহাদয়, মহচ্চরিত্র ও অকপট ছিলেন তা তাঁর কৃতজ্ঞতা প্রকাশের ভঙ্গীতে শুধু যে প্রমাণিতই হয় তা নয়, তাঁর প্রতি গভীর শ্রনার স্থি করে। মাত্র গ্রন্থের সাহায্য-লাভ নিবন্ধন গ্রন্থকরির প্রতি ঝা ত্বীকারের মাধ্যমে এত বড় মহিমা অমুত্ররণ করে মুক্তফাদয়ে প্রণতি নিবেদন প্রকৃত বৈষ্ণবোচিত শুণেরই সমুদার নিদর্শন, যা আজকালকার অগতে অপের বস্তু হয়ে দাঁড়িয়েছে। পূর্ব-কবি মুরারি শুপ্র-রচিত শ্রীচৈতক্সচরিতামৃত্রম্য থেকে অনেক শাহায্য পেরেছেন বলে কবি মুক্তকণ্ঠে বলছেন,—

"আনৈশবং প্রস্তুচরিত্রবিলাদবিজৈঃ কৈন্চিমুরারিভি মঙ্গলনামধেরৈঃ। যদ্ধবিলাদললিভং সমলেপি ভজ্জ-শুন্তদ্ বিলোক্য বিলিলেথ শিশুঃ দ এবঃ॥"

পূর্ব কৰির নিকট নিজের শিশুত্ব স্বীকার করে উপকারের জন্ম প্রণতি নিবেদন জানিয়ে ক্বতজ্ঞচিত্তে বলছেন,—

> "বন্ধাঞ্চলিঃ শিরসি নির্ভরকাকুবালৈ-ভূরো নমামাহমসৌ স মুরারিদংজ্ঞঃ ॥"

এই সংস্কৃত শ্রীচৈতক্মচরিতামৃত-মহাকাব্যাট ১৪৬৪
শকাবে রচিত হয়। কবি নিজেই বলে গেছেন—
"বেদা রসা শ্রুতর ইন্দ্রিতি প্রসিদ্ধে। শাকে তথা
থলু গুচৌ শুভগে চ মাসি"॥……স্তরাং ৪ + ৬ +
৪ + ১ = ১৪৬৪ শকাবে রচিত। মহাপ্রভুর আবির্ভাব
১৪•৭ শকাবে। তিনি ৪৭ বংসর জীবিত থেকে
লীলা অপ্রকট করেন। স্কুরাং তাঁর তিরোধানের
৯ বংসর পরেই কবি এই গ্রন্থথানি লিপিবদ্ধ
করেন। যাদেখেছেন ও প্রমাণ সহ শুনেছেন, তাই
কবি সাজিষ্টে দিয়েছেন। কবি বলেছেন— "যদ্টিং
শ্রুতমপি চ যত্তপ্র লীলাবিলাদ্যৈ:
তং কথম্যতি কিঞ্চিং ক্লপায়া বশঃ সন্॥"

এই গ্রন্থটি বহরমপুর থেকে পণ্ডিত রামানন্দ বিহারত্ব মহালয়ের সম্পাদনায় বন্ধান্দ ১২৯১ সালে প্রথম মুক্তিভরূপে প্রকাশিত হয়েছিল। সম্পাদক মহালয় তাতে নিবেদনপত্র লিখেছেন—"এ পর্যন্ত এ গ্রন্থের এই ভারতভূমিতে প্রকাশ নাই, এবং ইহা যে আছে, অন্তার্থি তাহা কেহ অবগত নহে, আমি বহু অনুসন্ধানে এই গ্রন্থ প্রাপ্ত হয়েছি। শ্রীকৈতন্ত মহাপ্রভু এই গ্রন্থ স্বরং ক্ষরলোকন করিয়াছেন। স্নতরাং ইহাতে যে লীলা বর্ণিত হইয়াছে, তাহা প্রমাণ্যরূপ সভ্য বলিয়া বিশাস করিতে বিধা নাই।"

কিন্ত ভক্ত সম্পাদক মহাশ্রের সমৃদ্য অভিমতের সক্ষে আমরা একমত হতে পারি না। কারণ এই গ্রন্থের প্রথমেই বলা হয়েছে, মহাপ্রভু এভাবে লীলাবিলাসাদি লোকশিক্ষার উদ্দেশ্যে আস্বাদন করে অন্তর্হিত হ'লে তদীয় ভক্তরণমধ্যে অনেকে জীবন বিসর্জন দিলেন, কেহ কেহ শোকে আর্তনাদ করতে লাগলেন,—

"ইবং তত্তবিলসিত্রধাপুরমাঝান্ত ভূর:। শিক্ষাব্যাজাৎ প্রধিতকরূপে হল্ত হান্তর্দধানে॥" ইন্ড্যাদি (১৷১৪) তাঁরা বলেছিলেন,—

"জগচছ ভাং মত্তে কিভিরপি চ ছঃধাগ্নিনবছে বিসীনা লীয়ত্তে সকলমসুজান্ত ত্র বিকলাঃ।" ইত্যাদি (১।২৬) গ্রন্থের অন্তিম পর্যায়ে একথাও বলা হয়েছে,
মহাপ্রভুর অন্তর্ধানের বিরহ সহ্থ করতে অক্ষম হয়ে
রায় রামানন্দ দেহত্যাগ করেন,—"রামানন্দভাবিয়োগাধিপীড়াক্ষীণক্ষীণভাত্যক্ষেহসন্ মহাত্মা।"
গ্রন্থকার আরো লিখেছেন,—

"দদা শ্রুড়া দৃষ্ট্য দততমন্ত্রুছাপি চ স্থাং। বিনা তং জাবামঃ শিব শিব মহদ্দু ভূতিমিদ্ম্॥"

"সর্বদা তাঁর কথা শুনে, তাঁকে দেখে, নিরন্তর দে স্থধ অন্তত্তব করেও আজ তাঁর বিরহ-দশাতেও জীবিত রয়েছি। হাম, হায়, এর চাইতে মহাপাপের ভোগ আর কি থাকতে পারে!"

স্তরাং গ্রন্থটির স্বারম্ভ-সময়ের উল্লেখ না থাকলেও সমাপ্তি-কালের স্পষ্ট উল্লেখ এবং মহাপ্রভুর ভিরোধানাদি বিক্তম্ভ থাকাতে ভিনি এ গ্রন্থ সম্পূর্ণ দেখেছিলেন—এরূপ স্বভিমত্ত থগার্থ বলে মনে হয় না, মথ্চ পূর্বোক্ত সম্পাদক মহাশন্ত্র কেবল্যন করেয়ে এ কথা লিখেছেন, বোঝা গেল না।

এই চরিতকাব্যে হুরুহ তত্ত্বমূল বিচারবছল সিদ্ধান্তাদি গভীরভাবে বর্ণিত না হলেও কবি তাঁর নাটকে তার অপূর্ব প্রতিভার পরিচয় দিয়েছেন, নানাবিধ হক্ষ দার্শনিক সিদ্ধান্তাদি বিহুত্ত করে। এজন্ত জীতৈত্তত জোদায়-নাটকটি কবি কর্ণপুর গোস্বামিপাদের এক অপূর্ব গ্রন্থ। অলঙ্কার-কৌস্তভ-গ্রন্থে কবি কাব্যের চমৎকারিঅ-নিরূপণে যে প্রণালীর সমূল্লেথ করেছেন, তার যথাষ্থ প্রয়োগ चत्रः (तथावात्र ८०४। करत्रह्म এই সমুদর नाउँक छ অক্সান্ত গ্রন্থে। গ্রন্থের অব্তারণাতেই কবি অমুপ্রাস-বছল রচনা এবং ভক্তির অপূর্ব রীতি প্রকাশ শ্রীমন্মহাপ্রভুর তিরোভাব क्रिइट्न। আকস্মিক বজ্ৰপাতের ফান্ন সৰ্বশৃক্ততাবোধ এমনকি আনন্দময় পুরুষোত্তমের রথযাত্রার স্থার মহামহোৎসবেও মহাপ্রভুর অভাবে চরম বিষয়তা ক্রি কৌশলে ভক্তস্ত্রমে মহাপ্রভুর অন্যস্ত্রসভ

ব্দধিকারের রূপটি ফুটিরে তুলেছেন। এই জন্মই মহাপ্রভুর প্রতি কবির "রসময়বপুঃ" বিশেষণটি সার্থক হয়ে উঠেছে। ঐ সঙ্গে সেই বিশাল কল্পড়ামের শাঝাসমূহের অর্থাৎ ভক্তগণের, ব্রহ্মানন্দ ভেদ করে তদুংধর্ব বিরাজমানতা ব্যাখ্যা করে কবি প্রারম্ভেই তাঁর অভিমত ভক্ত সাধ্কের লক্ষ্য ও সফলতামৰ সিদ্ধান্ত বিষয়ে অভিনৱ সঙ্কেত প্ৰকাশ করেছেন, অর্থাৎ কবি ছিলেন মধুরভাবে ভাবান্বিত। এই জন্ম দেখা যায়, কবি শ্রীমনমহাপ্রভুকে স্চিদানন্দ্ নিবিশেষ-ব্ৰহ্মমাত্ৰরূপে ব্যাখ্যার বক্তব্য সমাপ্ত না করে, লীলাময় শ্রীকৃষ্ণরণতা ব্যক্ত করেও, শীলাবৈচিত্রা ও প্রকৃত রুসমন্বতা বোঝাবার জন্মে শ্রীরাধাক্তফের যুগ্মাত্মকতা প্রতিপন্ন করবার ইচ্ছান্ন 'থগমিথুন'শন্বের প্রয়োগ করেছেন এবং "ভিন্নভাবেন হীনম্" বলে বস্ততঃ অভেদরপতা জ্ঞাপন করেছেন।

পূর্বেই আমরা বলেছি যে, এই নাটকে বহুক্ষেত্রে অপূর্ব অপূর্ব সিকান্ত নির্ণীত হয়েছে, যা বিহুজ্জনমাত্রেরই অপরিসীম শ্রাকা আকর্ষণ করেছে। বিশেষ করে নাটকের ভিতর দিয়ে এত সব হরুহ ভক্তির উদ্ঘাটন, কঠিন সমস্থার সমাধান, পূর্বপক্ষের সিকান্তজ্ঞাপন ও বিক্লকবাদীদের প্রতি যথোচিত অসকত উত্তর দান— এই সমূন্য উল্লেখযোগ্য রত্তরালি বৈষ্ণব সিকান্তে এক অপরূপ সম্পদ দান করেছে। অথচ রস্বীতির বৈশিষ্ট্য অনুমাত্রও ক্ষুগ্র হয়নি, মূল উপদীবা মহাপ্রভুর লীলাবিকাস্টিও ব্যাহত হয়িন; তবে নাটক-গোষ্ঠার অন্তর্ভুক্ত বলে নাটকীয় রীতির অম্বরোধে লীলাবিকাসের ক্রমপরম্পরা হয়ত সর্বত্র রক্ষিত্ত হয়নি।

কাৰ্যগভ রস্পৃষ্টিতেও ধ্বনির ধ্বন্তন্তর স্চনায় যে মহাচমৎকারিতা তাঁর স্থকীয় অলঙ্কার গ্রন্থে বিশেষ-ভাবে বলা হয়েছে, তার যথাযথ প্রয়োগ দেখিয়ে কবি এখানে তা সপ্রমাণ করেছেন। এজন্তে এর গ্রন্থ কাব্যরসিক, ভাবুক এবং কবিদেরও প্রম শাস্থাদ্যোগ্য। এ রীতির রস্পৃষ্টিতে ইনি অন্ত। এ নাটকের পত্ত এবং গত উভয়ক্ষেত্রেই কবি এ কৌশল বিক্রম্ভ করেছেন। প্রথমেই স্ত্রধারের উক্তিভে, পারিষদের উচ্জিতে এবং অন্তত্ত্তও বহুলপরিমাণে ররেছে। যেমন সূত্রধার ····· ভা ভো: অভাহং রত্বাকরবেলাকন্দলিত দলিতকজ্ঞলোজ্জলন্মহানীলমণি-কন্দলভা নীলগিরিদরী-দরীদুভাষান-ঘনদলমালভ্যাল-তক্ষকড়ৰছা"—ইত্যাদি, তেমনি পারিষদ—"এতাব-তাপি ভগবত: খ্রীনীলাচলচলবানন্দকন্মস্ত স্থানন্দাত্রা-পরমানন্দে কভিপন্নে স্থাপেরম-পরম বিমনস্বান্ত-মন্নস্কান্ত ভাওমিব ব্ৰহ্মাঞ্ডং মক্সমানা বিলপন্তঃ সন্তি"— অর্থাৎ শ্রীনীলাচলের আনন্দকনম্বরূপ ভগবান পুরুষোত্তমদেৰের মহানন্দজনক রথবাত্রা-মহোৎসব সমাগত হ'লে অনেকে মনোহ:খে নিতান্ত বিমনস্থ হয়ে, বিশ্বস্থাওকে অন্ধকারাবৃত কুদ্রভাণ্ডের হায় মনে করে নিয়ত এই বলে বিলাপ করেছিল।

এ নাটকে ভক্তি ও জ্ঞানের পার্থক্য বিশ্লেষণ—
একটি উল্লেখযোগ্য বিষয় বলা যায়, যা সাধারণতঃ
কোন দর্শনবিষয়ক শাস্তপ্রস্থিত নিবন থাকাই
আভাবিক। ভক্তিতেই ভগবানে অন্তরাগরূপ রতি
আদে, ভাতেই রতিবশতঃ ভগবৎপার্যদ-প্রাপ্তিরূপ
মৃক্তি সাধিত হয়। জ্ঞানে ব্রহ্মনির্বাণ আসতে পারে
কিন্তু তা প্রকৃত মৃক্তি নয়, এই বিষয়-নির্ণয়ে যে
চমৎকার ব্যাখ্যা দিয়েছেন, তা বেশ উপভোগ্য। কবি
বলেছেন, দিবানাথের পূর্ব দিগঙ্গনে আবির্ভাবের
পূর্বেই অরুণপ্রকাশে যেমন অন্ধকার বিনষ্ট হয়ে যায়,
তক্ত্রপ শ্রভানরাশি বিল্প্ত হয়ে যায়!

"পুরোহসূত্রহ এবাস্ত স্বোদয়াধারধারণঃ। উদয়াৎ পূর্বমর্কতা বিনিহ**ন্তি ত**মোহরণঃ॥"

এই ভক্তির ব্যাখ্যাতে এ-থেকে একটি অপূর্ব সংবাদ আমরা জানতে পারি যে, জননী বিফুপ্রিয়া মহাপ্রভুর জীবনে কতথানি ছিলেন এবং শ্রীমহৈত প্রভুতি ভক্তদেরও সেই সর্বত্যাগিনী জননীর প্রতি কি সুগভীর শ্রন্ধা বিশ্বমান ছিল।

শ্রীঅবৈতের পরিহাসোক্তি, যে ভগবান নবছপে রয়েছেন বলে শুধু আমারই এখানে থাকার অভিলাষ তা নয়, শ্রীবাসও এইজন্মে এখানে রয়েছেন। স্পাচার্য শ্রীবাস একথার ভঙ্গান্তরে উত্তর করেন—"শ্রীবাস" শব্দে 'শ্রিয়া লক্ষ্যা সহবাদো যশ্ত শ্রীবাদ: ভগবান'। কিন্ত লক্ষ্মী দেবী যে গত হয়েছেন, স্নতরাং অধৈতের উক্তি টিক্ল না। শ্রীবাসের এই অসক্তির অভিযোগ খণ্ডন করে দেন মহাপ্রভূ, তিনি বলে-ছিলেন,—'শ্রী' হ'ল বিষ্ণুভক্তি, তা তো ভক্তদের সকলের মধ্যেই রয়েছে। এখানেই শ্রীমবৈতের সেই অপুর্ব উক্তি—এই বিষ্ণুভক্তি তো এখন মৃতিমতী দেবী—"ইদানীং সা বিফুপ্রিয়া"। বিষ্ণু প্রিয়া ভগবানের উক্তিটিও স্থমধুর এবং বৈষ্ণবসিদ্ধান্তে অর্থপূর্ণ। তিনি বলেছিলেন,—"হাঁ, জ্ঞানাদি নানা উপার সত্ত্বেও ভক্তিই বিষ্ণুর প্রিয়া বটে। ষ্পৰৈতাচাৰ্য স্থানার উত্তর দেন—"ষতএব ভগবানপি তামজীচকার।"

শীলাবর্ণনার মাধ্যমেও কবি নাটকীর রীতি রক্ষা করে যে, মহাপ্রভুর তত্ত্ব স্থকোশলে প্রকাশ করেছেন, তা অন্তর্গ প্রির গভীরতার অনবন্ধ। শ্রীকবৈতের খ্যামরূপ দর্শনাভিলাষ পরিপুরণের জ্বল্য মহাপ্রভু যে পন্থা অবলম্বন করেছিলেন, তা ভক্তমাত্রকেই অমুরক্ত করে। ভগবান গৌরচন্দ্র মুথে বলেছিলেন, 'দেরপ ত আমার অধীন বা আয়ত্ত নয়, কি করে তা সম্ভব!' ভারপর বললেন, 'আচার্য, মানসনেত্রে তা চেয়ে দেখা। ক্ষতিত ধ্যানম্ব হয়ে এক অপূর্ব মৃতি দেখদেন,--- শ্রীগোরোদের শরীর থেকে এক অপর্রপ नीमखां जिः निर्शेष रात्र व्यक्तित श्रमात्र श्रीकृषः-মৃতিতে রূপান্তরিত হয়ে উঠল, আবার শ্রীগৌর মধ্যে নিমজ্জিত হয়ে গেল। এ ভাবে কবি শ্রীকৃষ্ণ ও শ্রীগোরে—দীলাম ভিন্ন হলেও তত্ত্ত: অভেদ জ্ঞাপন করলেন। কেবলমাত্র অভেদই নয়, कवि नभूतम् विक्क ভाবের একতা नभाविण प्रिथित শ্রীগোরাকে গীতোক পুরুষোত্তম-তত্ত্বের পরাকার্চাও দেখিয়েছেন। যে পুরুষোত্তম শ্রীক্লফে স্ববিধ ভেদঅভেদ সবিশেষ-নির্বিশেষ ভাব, ক্ষর-অক্ষরক্ষ
অর্থাৎ সক্রিন্ন এবং নিজ্ঞিন ব্রহ্মরূপতার পরম
পরিণতি,— একেতেই জগতের বিরুজনীতির অতীত
অভিন্তা শক্তিময় পুরুষোত্তমে থাকাতে যা অবিরুজ
—দে পরম দিদ্ধান্ত-তত্ত্তিতে স্বকীর অভিনত
জ্ঞাপন করেছেন:

"অনেন্দোহপি চ মূর্তো ব্যাপী চ তথা পরিচিছন:। তদ্বসূত্র্যিলাদোহপি চ বৈরাগ্যাশ্রয়ে ভগবান্॥"

এ জন্তেই কবি মহাপ্রভুর ভক্তভাবের সঙ্গে সঙ্গে প্রথম্ব প্রকাশের সংবাদে ঈশ্বর-ভাবের মহিমাটিও ব্যক্ত করেছেন। তন্মধ্যে তদ্দর্শনমাত্রই যবনের আনন্দবিহলতা, সন্কর্ষণ মৃতি ধারণ, কন্দ্র, বরাহ, নৃদিংহ অবতারাদির অন্তকরণ, যড় ভুজ মৃতি ধারণ প্রভৃতি উল্লেথযোগ্য।

এ ভাবে ঐশ্বর্য-প্রকাশ বর্ণনা করেও কবি भत्मश्वानीत्मत्र विक्रक युक्तिक উপেক্ষা न। कद्र সতত্ত্ব দানের চেষ্টা করেছেন। শ্রীগোরাঙ্গের বিবাহ-ব্যাসার নিয়ে তাঁর ঈশ্বরত সম্বন্ধে অনেকের মনে হয়তো নানা প্রশ্ন জাগত, এত সব মহিমা ও গুণরাশি অবগত হয়েও সাক্ষাৎ ঈশ্বররূপে মেনে নিতে व्याना करें इप्रज कूछिंड २'छ। कवि व मध्यस যুগরাজ কলির মাধ্যমে উত্তর দিরেছেন—অপুর্ব যুক্তি আশ্রর করে। কলি অধর্মকে বলছেন, "তিনি বিবাহ করেছেন, তাতে কি ২মেছে ? ঈশ্বর অবতীর্ণ হলে তদীয় শক্তিও অবতীৰ্ণা হন। যথন ভগবান দেবতারপে, তথন তদীয় শক্তিও দেবীরূপে; যথন তিনি মান্নযের মধ্যে, তথন তাঁর শক্তিও মানবী— ভদীর শক্তি লক্ষী-পৃথিবীর অংশরূপা সর্বংসহা ৰিফুপ্ৰিয়া। এ-কে ভাৰার গ্রহণ করেছেন, বর্জন করে বৈরাগ্য শিক্ষা দেবার জ্বন্তে।

"এবতরতি জগতাানীখরে ২স্ত ভত্তা-

প্রবছরতি হি শক্তি: কাপ্যদৌ রূপিণী শ্রী: ৷" ইত্যাদি আবার সুগরাজ কলি বলছেন— শুধু তাই নয়,

আরো লীলা রষেছে; লক্ষী-শক্তির সম্ভর্ধানের পর পৃথিবীর অংশরূপা বিফুপ্রিয়া আসবেন এবং পরিত্যক্তা হবেন—

> "ভূবোহংশরপামপরাঞ্চ বিঞ্-প্রিয়েতি বিত্তাং পরিবীয় কাস্তাং। বৈরাগ্যশিক্ষাং প্রকটীকরিয়ান্ হাস্তভাবৈনাং দ নবাং নবীনঃ॥"

লীলাবর্ণনার মাধামে কতক সংবাদ আমরা এথেকে পাই, যা পরবর্তী লালের লেখকদের সক্ষে সর্বদা ঐক্যবদ্ধ নয়। এ থেকে জ্বানা যাচ্ছে প্রীগৌরাক্ষের জন্মদিবস পূর্ণিমায় চক্রগ্রহণ হয়েছিল এবং তাতে সকলে হরিগুণগানে মন্ত হয়েছিল— এই হরিপ্রমন্তভার মুহুর্তে গৌরচক্রের আবির্ভাব।

°জারমান: পুর্নিয়ামুণরাগচছলেন য:। গ্রাহয়মাদ যুগপদ্ধরেন্য জগজ্জনান্॥"

এ সংবাদ স্থামরা প্রীর্ন্দাবন দাস-ক্বত 'প্রীচৈতন্ত ভাগবত'গ্রন্থেও পাই। প্রীল মুরারি গুপ্ত মহোদয়ের গ্রন্থেও এ সংবাদ বিজ্ঞমান রয়েছে।

আর একটি সংবাদ সহরে আমরা এখানে উল্লেখ করতে পারি, মহাপ্রভুর সন্ত্যাসগ্রহণের পূর্বরাত্তের কাহিনী বর্তমানে নানাভাবে বিক্বত হয়েছে,—মনে হয়। এথানে দেখা যায়, নক্ষাদের পূর্বদিন মহাপ্রভূ আচাধরত্বের গৃহে সারারাত্রি কীর্তনানন্দে কাটিয়েছেন এবং রাত্রির শেষ্যামে আচার্যরত্বের সঙ্গে অন্তান্ত স্কলের অলক্ষিতে প্রস্থান করেন। পথিমধ্যে নিত্যানন্দ-সঙ্গে মিলন হয়েছিল। এঁরা ছ'জন স্পী মহাপ্রভুর সঙ্গেই ছিলেন। সেখান থেকে গ্রীমননিত্যানন্দই সন্থ্যাসদীক্ষার পর পথ ভূলিয়ে বুন্দাবন্যাত্রী প্রেমবিহ্বল মহাপ্রভূকে শ্রীম্বৈতের বাড়ীতে নিয়ে স্থাসেন। মা শচী দেবী এবং বিষ্ণুপ্রিয়া দেবী কিছুই জানতে পারেন নি। এ জন্মে পরে মহাগ্রভু ক্ষমা ভিকা করে ভক্তজন ও জননীর অনুস্তি চেয়ে নিয়েছিলেন বে, "আমার এই ক্রটির ফলে বিঘ

বুন্দাবন ধাওয়া হ'ল না। আপনারা অহমতি দিন"। মগপ্রভূবলেছিলেন,—

> "ভো অবৈত্ত প্রভাৱ ইদং এর হাং থক্জনতা বুমাকক প্রথমিত্ত নামাজ্ঞরা ন প্রয়াতং। বিল্লান্তন বাজনি মধুরাং গল্পনীশে ন ভ্যা-দাজাং সর্বেদদ কুল্লাল হল যালামিদানীম্॥"

অথচ চৈত্রসমন্ধন প্রভৃতি গ্রন্থে গৃংত্যাগের পূর্বরাত্তে প্রীন্দ্রীবিষ্ণুপ্রিয়া দেবীর সন্দে তাঁর কথোপকথন ও জঃখবিষাদের কাহিনী বিস্তৃতভাবে বর্ণিত হয়েছে, রচনা মনোহারিণী হলেও ইতিহাসের দিক থেকে এর সতাতা বিবেচ্য।

আমরা পূর্বেই বলেছি, নাটক হলেও মহাপ্রভুর লীলা গ্রাকাশই এ গ্রন্থের উদ্দেশ্য। এ জন্ত এতে তিনটি রীতি অবলম্বিত হতে দেখা যার। কোথাও প্রভু স্বয়ং প্রকাশিতরূপে দর্শন দিয়েছেন, কোথায়ও অতু স্বয়ং প্রকাশিতরূপে দর্শন দিয়েছেন, কোথায়ও অবিষ্ঠ হয়ে স্ব-প্রকাশ হয়েছেন, কোথায়ও বা যোগার ধ্যানবলে আবিষ্ঠ্ হয়ে তার ভৃত্তিবিধান করেছেন। এ সর লীলামাধুরী এবং ঐশ্বর্থকাশ বেন ক্ষুত্র হয়ে গেছে রায় রামানন্দের প্রসঙ্গে অবতরণ করে। এখানে মহাপ্রভু রায় রামানন্দকে দিয়ে যে তত্ত্বের বহিঃপ্রকাশ ঘটালেন, ভা মরজগতে অভাবনীয় ও বোধাতীত স্থব্ময় বলে প্রতীত হয়। ঐ ভত্তির উদ্যাটনে কবির চাতুর্যও প্রশংসনীয়।

রামানন্দের সংক্ষ তত্ত্ব আলাপনে মহাপ্রভূর এভাবে বিমৃদ্ধ হয়ে রামানন্দ স্থকীয় জন্মভূতির কথা অকপটে প্রকাশ করতে লাগলেন, মহাপ্রভূর প্রতি প্রশেষ উত্তর দিতে গিয়ে রামানন্দ কান্ত হয়ে পড়েন। আবার মহাপ্রভূ প্রশেষ উত্তর চান, যেন হারয়-জূড়ানো সে অপার্থিব রন্ধটি, রামানন্দ কোন বক্তব্য খুঁজেনা পেয়ে জন্তুরে অন্সন্ধান করেন আর বলেন,— এভাবে ছ'বার তিনবার চারবার বলেও প্রভূকে ভূট করতে পারেন না। প্রভূ কেবলই বলেন— "সমানার্থকঞ্চে" অর্থাৎ—পূর্বকথারই পুনরার্তি

হয়ে গেল, নৃতন শোনাও,— চৈতক্সচরিতামৃতের
মধুর ভাষা—"এই বাহু আগে কই আর"। এভাবে
মহাপ্রভুই যেন তাঁর মুখ দিয়ে সেই পরম গুহুতক্ব
প্রকাশ করাছেন। পরিশেষে দে তক্ত প্রকাশিত
হ'ল—মধুর রসময় প্রেমের এক অপূর্ব অভিব্যক্তি,
যা নিঃশেষে ভল্লানতা, তাঁর প্রেমে আপন-সভা
হারিয়ে ভন্ময়তা, স্বভিদ বিশ্বত হ'য়ে মধুরতম
একাল্মতা। প্রীরাধার উক্তি সন্থারণ করে রামানন্দ
অন্তভ্ত সে পরমতক্ব শোনালেন,—

"স্থি, ন স রমণো নাহং রমণীতি ভিদাবরোরান্তে। প্রেমরদেনোভ্রমন ইব মদনো নিশ্পিগেষ বলাং।"

"হে স্থি, সে রমণ আরে আমি রমণী, এই ভেদবোধ
পূর্বে আমাদের ছিল না; ক্লারণ ছরন্ত মদন বলপূর্বক
প্রেমরসে উভয়ের চিত্রকেই নিম্পেষণ করেছিল।"

তারপর বললেন,—

"নহং কাতা কান্তত্বমিতি ন তদানীং মতিরভূ-ন্ননোরতিরতা অনহমিতি নৌ ধারণি হতা; ভবান্ ভর্তা ভার্বাহমিতি যদিদানীং ব্যবসিতি— ভবাণি প্রাণানাং ছিতিরিতি বিচিঞ্চ কিমপ্রম্॥"

কিন্তু তথন "আমি কান্তা ও তুমি কান্ত"—এরপ বৃদ্ধি ছিল না। যেহেতু তথন চিত্তবৃদ্ধি লুপ্ত —'তুমি ও আমি' এই ভেদবৃদ্ধি বিনষ্ট হয়েছিল। এক্ষণে— 'তুমি ভতা ও আমি ভাগা' এরপ বিসদৃশ বৃদ্ধি হয়েও আমার জীবন বেঁচে আছে। এর চাইতে আশ্চর্যের বিষয় আর কি আছে?

এ কথার পর ভগবান্ প্রামানন্দের মূঝ হতথারা আর্ত করে দিয়েছিলেন। কারণ, পূর্বাধে রাধাক্ষকের যে অপ্রাক্ত প্রেমের অ্রণ প্রকটিত হয়েছে, তাকে বিশ্লেষণ করে লঘু করা বা ভার রহস্ত এ ভাবে ভাষার ব্যাধ্যায় কর্দমাক্ত করা অসম্বত এমন্য তাতে অসম্বতি জানালেন। রামানন্দ কি দেখেছিলেন—তা তিনিই জানেন, প্রভুর পায়ে স্টিরে পড়লেন।

এ ভাবে এই অপূর্বভত্ত যে সাক্ষাৎ ভগৰৎ-স্পর্শ

ব্যতীত কারো হারা প্রকাশিত হওয়া সম্ভব নয়, দৃঢ়ভাবে তা বোঝাবার জন্মে, এবং থাঁরা তথাপি শ্রীগোরাঙ্গের ভগবতা নিয়ে সন্দেহ পোষণ করেন বা এই মান্ত্ৰী ভন্তুতে নিৰ্বিশেষ ব্ৰহ্মের স্বিশেষ ও সাকার মৃত্র্রপে আবিভাবে অবিখাস করেন, তাদের প্রতি কটাক্ষ করে কবি কর্ণপূর ব্রহ্মানন্দ ভারতীর মুখে অপুর্ব তত্ত্ব ও দিদ্ধান্ত শুনিয়েছেন; যুক্তি দিয়েছেন, যে ধনবান নয় সে অপরকে কথনো ধনী করে দিতে পারে না, নিজে আনন্দময় অর্থাৎ আনন্দপ্রচুর না হলে [ আনন্দময়---এখানে প্রাচ্থার্থে ময়ট্ — বেদান্তের এই সিদ্ধান্ত অহুসারে] তাঁর দর্শনে অপরের সে আনন্দোদয সম্ভব হতে পারে না। স্থতরাং মূর্ত কি অমূর্ত—দে বিচার অংযোগ্য। কেবল অমূর্তই তত্ত্ব হলে অমূর্ত পদার্থমাত্রই—দম্ভ অহয়। প্রভৃত্তিও ভগবত্তত্ত্ব হোক। ব্রহ্মানন্দ ভারতী বলছেন.---

> "অম্তজ্ব এরং যদি ভগবতত্ত্ব থন্থ। মদাজ্যাদীনামণি ন ভগবতত্ত্ব গণনা। ন মৃত্যামৃত্তি ভবতি নিয়ম: কিন্তু প্রমো য আননদো যুমাদিপি সূচ সূক্ষো মন মতুমু॥"

তাই দেখা ধায় পরম বৈদান্তিক সার্বভৌম ভট্টাচার্ষের মুক্তজ্বরের অকুণ্ঠ স্থীক্ততি-স্বাক্ষর এ নাটকে অক্কিত রয়েছে। সার্বভৌম ভট্টাচার্য স্থাতি করে শ্রীগোরাক্ষকে জানালেন পত্রসহ শ্রীজগন্নাথ-দেবের প্রসাদ পাঠিয়ে— "বৈরাগাবিজ্ঞানিজন্ত ভিযোগ-শিক্ষার্থমেকঃ পুরুষঃ পুরাণঃ। শ্রীকৃষ্ণটৈত ক্য-শরীরধারী কুপামুধিক্তমহং প্রপঞ্জে॥"

ঐ বেদান্তকেশরী ভট্টাচার্য ভগবদ্বিশ্বাদে প্রণতি জানালেন আত্মসমর্পণ করে,—

> "কালান্নইং ভক্তিযোগং নিজং যঃ প্রাহ্নত তুং কুক্ষটৈত অনামা। আবিভূতি ক্তম্ত পাদারবিক্তে গাঢ়ং গাঢ়ং লীয়তাং চিত্ত ভূদঃ॥"

কৰি এ নাটকে লীলাকাহিনী যা দেখেছেন ও যা শুনে অবগত হয়েছেন তাই লিপিবন্ধ করেছেন, কোনরূপ কল্পনার আশ্রম নেন নি, এ কথা সভ্য। তিনি নিজেই এ কথা প্রকাশ করে গেছেন। স্থতরাং এ সম্বন্ধে অবিশ্বাসের কোন স্থ্য খোঁজা হীনতার পরিচায়ক। কবি বলেছেন,—

শ্রীতৈহন্তকথা ষণামতি যথাদৃষ্ঠং যথাকণিতম্।

করান্থে কিন্তনী তদীষকুপদা বালেন যেন্নং মনা॥"

এ গ্রন্থাটি সমাপ্ত হয় ১৪৯৪ শকান্দে; "তি ঝাংশ্চতুর্ণবতিভান্তি তদীয়লীলা-প্রন্থোহন্নমাবিরভবৎ কতমশু
বক্তাং"। মহাপ্রভু ১৪•৭ শকান্দে আবিভূতি
হয়ে ৪৮ বৎসরে অন্তর্ধান করেন। স্পুতরাং
তিরোধানের ৩৯ বংসর পরে এ গ্রন্থ রচিত হয়েছে।

কবির 'অলঙ্কার-কৌন্তভ', 'রুঞ্চাহ্নিক-কৌন্দী' প্রভৃতি অক্তান্ত গ্রন্থের শালোচনা সময়ন্তরে প্রকাশ্য।

### অপরূপ

শ্রীশৈলদেব চট্টোপাধ্যায়

তুমি আছে শুধু এই কথা জেনে
কেমনে নীরব রহিব ?
না খুঁ জিয়া মন বোঝে কি কথন;
নীরবে কত বা সহিব ?
কুমুমের মালা গোঁথেছি হে কত,
ডেকেছি যে কত ইসারায়;
হয়তো বুঝেছ, সাড়া দাও নাই;
তবু কেন প্রাণ তোমা চার ?

মনোমন্দিরে আছ শুনিরাছি:
নিত্য নিয়ত কাজে
আমারি মাঝারে আমি-ময় তুমি
রাজো বিচিত্র সাজে।
আমারে করেছ মুগ্ধ মৌন,
শুরু করেছ বাণী,
অপরূপ তব রূপের মাঝারে
রূপহীন ছায়াধানি!

## অবতার-প্রসঙ্গে 'শ্রীম'

### ডাঃ শ্রীশান্তিকুমার মিত্র

[ 'কথামুত্র'-কার শ্রীমহেন্দ্রনাথ গুপ্তের কথোপকখন হইতে সংকলিত ]

জনৈক ভক্ত। মহাশর গীতা প্রভৃতি শাস্ত্রে শ্রীভগবানের উপদেশ তো দেওয়া আছে, তবে তিনি কট্ট করে আবার অবভার হয়ে আনেন কেন ?

খ্রীম। শাস্ত্রে বালিতে চিনিতে মিশে খাছে। টীকা টিপ্পনী করতে গিয়ে ভাষ্যকারেরা ভগবদ-বাক্যের মধ্যে নিজেদের ভাব ঢুকিয়ে দেন— গ্রীভগবান যা বলে যান-তার লীলাসংবরণের পর কিছুকালের মধ্যেই সব গোলমাল হয়ে যায়। তিনি না এলে শাস্ত্র কে বোঝাৰে? আর গীভাতেও তো তিনি নিঞে বলেছেন, 'যথনই ধর্মের মানি ও অধর্মের উত্থান হয়, তথনই আমি নিজে আবিভূতি হই।' অবভার আর কে? Highest manifestation of Divinity in man (মারুষের মধ্যে লম্বাবের শ্রেষ্ট বিকাশ)। ফিলিপ যীশুকে বললেন 'Rabbi show me the Father' ( अकराप्त, পিতাকে দেখিয়ে দিন )। যীশু সঙ্গে সঙ্গে উত্তর बिट्नन, 'Phillip, thou hast seen me and not seen the Father? I and my Father are one' ( ফিলিপ, তুমি আমাকে দেখেছ, আর পিতাকে দেখনি ? আমি স্বার আমার পিতা এক)। শ্রীশ্রীঠাকুরও বলভেন, 'এখন আর এর ভিতরে আমি খুঁজে পাছিনে। এক একবার ভাবি আমিই তিনি, আর তিনিই আমি।' ঠাকুর আমাদের বলভেন, ব্যাকুল হয়ে তার জন্ম কাঁদলে ডিনি স্থির থাকতে পারেন না, ছুটে এসে দেখা দেন। যীতও শিষ্যদের ব্লেছিলেন, Knock and it shall be opened unto you, seek and thou shalt find, ( श्राचां क्य - मत्रका शूरन गारि, থোঁজ--তাহলেই পাৰে )।

কাশীপুরের বাগানে একদিন তিনি বললেন, 'কই রামলাল শিবরাম এদের কথা ভো মনে পড়ে না। ভক্তদের জন্মই ভাবনা—এরাই আপনার লোক।' থীশুও শিশুদের নিমে বসে আছেন। একজন এসে বললে, 'আপনার মা ভাই—এরা সব এসেছেন' তিনি শিশুদের দেখিয়ে বললেন, এরাই আমার বাপ মা ভাই বন্ধ।

জনৈক ভক্ত। মহাশয়, আলবার্ট হলে একজন বক্তৃতা দিছেন; ভিনি নাকি অবতার—সকলে বলছিল। অনেক মাশ্চর্য কাজ করতে পারেন।

শ্রীম। ভাল কথার মন্দও ভাল। আক্রকাল कि य राषा ह - এक हे राष्ट्रा भाषन जन्न करता है, অমনি দে অবতার। অবতার কি তাঁর সাঙ্গোপাঞ্চ এত ঘন ঘন আগেন না। They are not so frequent as blackberries. ধর্মের প্রানি কি অধর্মের উত্থান হলে তিনি আসেন। সাধারণ জীব কর্মফলে দেহাদি ধারণ করে, কিন্ত তাঁর দেহ ধারণ. — कर्यकरमञ्ज कन्न नद। "न मार कर्माण निम्लास्त्र, ন মে কর্মকলে স্পৃহা"। স্মার সিদ্ধাই-এর কথা যদি বল-অণিমাদি অষ্টসিদ্ধির একটা সিদ্ধি থাকলেও তাঁকে পাওয়া শক্ত। ওগুলোতে তাঁকে ভুলিয়ে দেয়। কাশীপুরের বাগানে দেহরক্ষার কিছুদিন আগে স্বামীলী উত্তম আধার বলে, ঠাকুর তাঁকে ঐ সৰ ক্ষমতা দিতে চেম্বেছিলেন। কিন্ত স্বামীজী যেই শুনলেন, ঐশুলিতে তাঁকে পাওয়া যাবে না, বরং ভূলিয়ে দিতে পারে, তখন তিনি ঐ সব ক্ষমতা নিতে অম্বীকার করলেন।

আমেরিকা, ইংলগু, ফ্রান্স, জয়রামবাটী, কামার-পুকুর, কলকাতা—সব যেন এক হরে যাছেছ ! তিনি এসেছিলেন কিনা—তাই এত ! এখন ডালায় একবাঁশ জল, যেমন বস্তার সময় হয়—যেখান সেখান দিয়ে নৌকা চালিয়ে নিয়ে যাও—কোনও বাঁধাধরা রাস্তা নেই। The atmosphere is surcharged with spirituality (বায়ুমণ্ডল আধ্যাত্মিকতার পরিপূর্ব) সাক্ষোপান্ধ এখনও অনেকে বর্তমান।

ন্ধনৈক ভক্ত। তাই তো বলি, এত সাধুসক্ষ পেরেও ধনি কিছু না হয় তো কামাদের হুর্ভাগ্য।

শীম। সাধারণতঃ ভোগের শেষ না হলে তাঁর দিকে মন যায় না। তবে সাধুসক কি সংকালের ফল কিছুই নষ্ট হয় না; সব তোলা থাকে, জন্মান্তরে ঠিক কৃটে বেরুবে। আর এখন—সব নিয়ম-কারুবের সীমারেখার বাইরে। যেমন বিশেষ কিছু উপলক্ষ্যে General amnesty (মার্জনা) দিয়ে অনেক করেদীকে সরকার একবারে মুক্তি দিয়ে দেন। এই স্থযোগ যে নিতে পারবে তার হরে যাবে।

জনৈক ভক্ত। মহাশয়, কিছু ত ব্যতে পাচ্ছি না। এক একবার ভর হয়, মনে হয় মৃত্যু তো আসছে, আর বয়সও হ'ল, এখন না হ'লে আর কবে হবে?

শ্রীম। ওগো! সত্যি বলছি, তিনি দব ঠিক করে রেথেছেন। গিরি জানে—কোন হাঁড়ির উপর কোন সরা রাথতে হয়, কেন ভেবে মরছ? কেমন জান? টিকিট কেটে একজনকে কাশী যাওয়ার জন্ম টেনে বদিয়ে দেওয়ার পর কিছুক্ষণ বাদে লোকটির ঘুম এসে গেল। কাশীতে পৌছেও টেনে শুরে ওলা দেন করছে কলকাতাতেই রয়েছি, কিয় সত্যই সে কাশী পৌছে গেছে।

ভক্ত। আজে, কাশীতেই যদি পৌছে গেল্ম, ঘুমটা একটু আগে নেড়েচেড়ে ভেকে দিলেই তোহয়।

শ্রীম। যুমও ভাঙ্গবে, সবই হবে, তাঁর কাছে যে শরণাগত তার আবার ভর-ভাবনা কি? তবে মন মুধ এক করতে হয়। প্রার্থনা যদি আন্তরিক হয় তিনি একশ বার ভনবেন। ভক্ত আন্তরিক ব্যাকুল হরে ভাবলে তিনি হির থাকতে পারেন না, ছুটে এসে তাঁকে দেখা দিতে হয়—তাই তো বলে—তিনি ভক্তাধীন। দেখ, অধ্য

সচ্চিদানন্দ বাক্য-মনের অতীত, তাঁকে ধরা ছেঁারা যায় না, তিনি কিন্তু ভক্তিতে ভক্তের কাছে বাঁধা। তাই তিনি নিরাকার আবার সাকারও বটে।

ভক্ত। এটা কি করে সম্ভব ?

শ্রীম। তিনি সাকার নিরাকার আরও কত কি? Intellect was weighed in the balance and found wanting. (বৃদ্ধিকে ওজন করা হয়েছে—দেখা গেছে কম পড়ে যায়)। তাঁকে কি গজ ফিতে নিয়ে মাপা যায় গা? অনস্ত কাণ্ড! আর দেখ না কুলেও Algebra (বীজগণিত) কষেছ:  $x^2=16$ , সমাধান করলে, x=+4 আবার x=-4, এটি কি করে সম্ভব— (একই জিনিষের ত্রকম এবং বিপরীত সমাধান)? তিনি অবতার হয়ে এলেও নিজে ধরা না দিলে কি কেন্ত তাঁকে ধরতে পারে? শুভ সংস্কারও দরকার।

(সহাস্তে) বেগুনভয়ালার গ্রাট মনে পড়ছে।
একজন হীরে নিয়ে বেগুনভয়ালার কাছে গেছে।
হীরের বদলে সে ন' সেরের বেশি বেগুন দিতে
কিছুতেই রাজী হল না। তার পর কাপড়ভয়ালার
কাছে গেল, সে ন'শো টাকা পর্যন্ত উঠল।

শেষে এক জহুরীর কাছে গেন। সে কিন্ত একেবারেই একলাথ টাকা দিতে চাইলে, জহুরী না হলে কি হীরে চিনতে পারে? সংস্থারও থানিকটা থাকা চাই।

যীও যেতে যেতে দেশলেন—কতকগুলি লোক মাছ ধরছে; 'কি করছ?' জিজ্ঞাসা করায় তারা বললে, 'মহাশয়, মাছ ধরছি।' তাদের খনেকেই বে শুভ-সংঝারবান্ পুরুষ—যীও তা বুঝতে পেরেছিলেন; বললেন, 'তোরা চলে আয়, কি করে মাছ্য ধরতে হয় আমি তাই তোদের শেখাব।' (I will make you fisher of men) অমনি তারা স্ব ছেড়ে দিয়ে যীওর পিছন পিছন চলতে লাগল। এরাই হচ্ছে pillars of Christianity—(গ্রীষ্টধর্মের খুঁটি)। ঠাকুরের

কাছে যারা এল, ভাদের সকলেই তো সাধু হয়ে যেতে পারলে না-যারা পারল, তারাই জগণটাকে তোলপাড় করে দিল। ভাদের বিখাস ভক্তি জান বিবেক বৈরাগ্য দেখে লোকে অবাক হয়ে গেল!

অবভার না এলে এ সব কথা ধারণা করা যায় না, আর তিনি যথন আসেন সলোপাকদেরও সঙ্গে নিয়ে স্থাসেন—তাঁর কান্তের স্হায়তার জন্য। অবভার যেন ক্র্—পার্ষদরা যেন চন্দ্র। টাদের ত আলাদা আলো নেই, সূর্যের আলোতেই চাঁদের আলো। অনস্ত ঈশ্বরের ধারণা করা যায় না,—এক নিবিক্**র** সমাধিতে ছাড়া। Finite (সীমাবদ্ধ) মন দিয়ে কি Infinityর (অসীমের) ধারণা হয় ? একসেরা ঘটতে কি দশ সের ছধ ধরে ? তবে তিনি বলতেন-শুদ্ধ আত্মা ও শুদ্ধ বৃদ্ধি এক,

ভাই দিয়ে তাঁকে ধরা যায়। এ সব বিচার করে বোঝা যায় না, তাই তিনি কুপা করে অবভার হয়ে আদেন। তাঁকে দেখলে, তাঁকে ভালবাসলে সংশয়শূক্ত হওয়া যায়। দেখ না গোপীদের: উদ্ধৰ শ্ৰীক্ষান্তর কাছ থেকে এসেছেন শুনে ছুটে যাচ্ছে—কাঁটার পা কেটে গিয়ে রক্ত পড়ছে, কাপড় ছি ছে যাছে, গা কেটে রক্ত পড়ছে—দে দিকে ক্রকেপ নেই। খ্রীমতী নীল রঙের মেখ দেখে বাহজানশৃন্ত—কেননা শ্রীক্রফের গায়ের রঙ এই রক্ম,--কি টান! এডটা সাধারণ মাহুষে সম্ভব না হলেও এর অন্ততঃ থানিকটা টান আর দৃঢ় বিশাস চাই। কিন্তু তার কুপাও অনেক তপস্থার জোর ना शंकल इम्र ना। विश्वाम र'न last stage (শেষ অবস্থা)।

## কবীর-বাণী

শ্রীযোগেশচন্দ্র মজুমদার

( "রাগকী চোট লগী হাায় তন মে"—ভাবামুবাদ)

প্রেমের রাগিণী

গাহিয়া চলেছ

হে মোর প্রেমিক স্বামী.

তমু মন মোর

इ'न (व विकन

কি আর কহিব আমি!

ত্থ নাহি মনে ত্থ নাহি ঘরে

স্থ নাহি বন মাঝে।

খুঁজে খুঁজে দারা আমি ভোমা হারা

মন নাহি কোন কালে!

বেদনার লাগি

ও্যধ কত

করিম গেবন প্রভু,

রোগা মম সম

বৈছ্য ভোমা সম

দেখি নাই আর কভু।

দরশন বিনা বিরহীর প্রাণ

কিরূপে বাঁচিবে আর,

मप्छक्र यिनि ক্বীর ক্ছিছে

দেখা যদি পাও তাঁর---

নয়ন ব্যতীত

দেখাবেন প্রিয়

কিবা সে চমৎকার।

## 'আমি' কে ?

#### স্বামী জীবানন্দ

বেদিন মাতৃগর্ভ থেকে ভূমিষ্ঠ হরেছিলাম সেদিন জগৎ তার বিচিত্র রূপ নিরে ধরা দিয়েছিল। धत्रीत (महे अथम म्लर्न, जालात हानि, वांडारमत मिहे चानिवन कठहें ना जान लिशि हिन मिनि! চারিদিকে সৌন্দর্যের ছড়াছড়ি—সৌন্দর্যের পূঞ্চারী रुष शंतिष कालि निष्क्ष — जुल शिष्य हि আপনার স্বরূপ ৷ মাটি জল আগুন বায়ু আকাশ-এই পঞ্চতের তৈরী পৃথিবীতে পেলাম মেহময় পিতা, সেহময়ী মাতা, প্রাণের বন্ধু, আরো কভ কি! মাটিতে গন্ধ, জলে রস, জনলে রূপ, বাভাসে স্পর্শ, আকাশে শন্ধ জানিয়ে দিরেছে তাদের অন্তিত। চকুতে রূপের, কর্ণে শব্দের, জিহ্বায় রুদের, অকে ম্পর্শের অমুভৃতির পর অমুভৃতি হয়ে চলেছে। এই পাঁচটি সংলবোধের শক্তি নিষেই জন্মছি। মোটাম্টি काक ठानिए। दाँठि शाकात व्यक्त এই बाधत সম্বরই যথেষ্ট। চারিদিকে যা কিছু রয়েছে তার সাধারণ খবর এই সহজবোধের ভিতর দিরেই পাই —কিন্তু এ স্বই তো বাইরের খবর; তাই ভিতরের খবর জানবার জন্মে বোধের সঙ্গে বৃদ্ধির যোগ ক'রে জ্ঞানের পরিধি বাডিয়েই চলেছি।

বাইরের জগতে তৃপ্ত হয় না মন—প্রশ্ন জাগে:
জামি কে? কোপা হতে এসেছি, যাবই বা কোপায়?
এ প্রশ্ন শুধু জামারই নয়, যুগ যুগান্তর ধরে—এই
হ'ল মাহুষের শাখত জিজাগা। মাহুষ তার
বুদ্ধিবৃত্তিকে পরিচালিত ক'রে কত ভাবে যে এর
সমাধান করতে চেটা করেছে তার জন্ত নেই।

ছোটবেলায় ছিলাম যে আমি—বড় হয়েও তো সেই একই আমি—শরীর মনই বড় হয়েছে, 'আমি'র তো কোন পরিবর্তন হয় নি। তবে এ 'আমি' কে?

খরের মধ্যে ছিলাম—বাহির থেকে বন্ধ ডাকল, 'বরে কে ?' সাড়া দিলাম, 'আমি'। আর একদিন ৰাহিরে ছিলাম, ঘরে ছিল বন্ধ। ডাকলাম,— খরে কে ? উত্তর এল—'আমি'। উভ্যের এই সাধারণ 'স্মামি'টি কে ? এই উভ্যের সাধারণ স্মামি যে সকলেরই সাধারণ 'আমি'! কে এই 'আমি'?

मित्नत (वनाम खार्ग थाकि-कड कि प्रथिष्ठि, কত কি চোধে পড়ছে। রাত্রে যথন ঘুমিরে পড়ি তথন কোথার থাকে দিনের বেলার এই দৃশ্র জগৎ ? प्रिया प्रितः प्रश्न (एथगांम-- भूक्षक द्वर्थ हर् পেশ বিদেশ খুবতে খুবতে খুরে পৌছে গেছি— **সেধানে ইম্রাদি দেবগণ আমাকে সাদর অভ্যর্থনা** করবেন। বুম ভেঙে গেল—কেগে উঠলাম—কোথার मिनिया रात भूष्यक-त्रथ, चर्नालाक, हेन हन वक्रव ! তবে স্বপ্নে কে সৃষ্টি করেছিল এই সব ? জাগ্রতের জিনিস স্বপ্নে অনুশ্র হয়—স্বপ্নের कांगद्रत्व हम्र विनुश्च, তবে তো হहे-हे नमान अश्रोधी ! স্মাবার যথন গাঢ় নিদ্রায় স্মান্তিভূত হই, তথন ভো কি জাগ্রতের জগৎ, কি স্বপ্লের জগং স্বই অন্তহিত ! গভীর ঘুম থেকে উঠে বলি,—মা:, কী ঘুমই বুমিয়েছিলাম! এই যে জাগ্রং-স্বপ্ন সুষ্থির व्यञ्चितिष्ठा (क हिन ? (क स्वर्श व्यर्श (पर्राथ हिन ? আমি! কে ৰথে স্বৰ্গাদি দেখেছিল? আমি। কে মুখুপ্তির মুখভোকা? আমি। তিনটি অবস্থারই खेंटी नाकी चक्र भामि'! (क এই 'मामि'?

স্থলে শিক্ষকতা করি, সেখানে সকলের কাছে
মাস্টার মশার ব'লে পরিচিত। বাড়ীতে হোমিওপাথিক প্রাকটিন্ করি—যাদের চিকিৎসা করি
তারা ডাক্তার বলে। মাঝে মাঝে ইন্সিওরেন্সের
কালও করি—অনেকে ভাই ইন্সিওরেন্সের এজেণ্ট
মনে করে। বাড়ীর ছেলেরা কেউ দাদা বলে, কেউ
কাকা। একই 'আমি' কোণাও শিক্ষক, কোণাও
ডাক্তার, কোণাও একেণ্ট; কখনও দাদা, কখনও

কাকা। একই আমি—কারো পিতা, কারো পূত্র; কে এই 'আমি' ?

দেশছি ছটি 'আমি' রয়েছে—একটি 'আমি'
শরীর-মনকে কেন্দ্র ক'রে কেবল আমার আমার
ক'রে মরছে—ধন জন-মানের চিন্তার সদাই ব্যস্ত,
কাম-জোধ-লোভে পর্দন্ত, অনবরত শোকগ্রস্ত,
মৃঢ় মোহাচ্ছর। আর একটি 'আমি' সর্বদা একভাবে
থেকে আগের 'আমি'টি কি করে লক্ষ্য ক'রে
চলেছে—কেমন সে হাসে, কাঁদে, নাচে, গার
লাক্ষালাফি করে। কে এই সাক্ষী বিতীর 'আমি' ?
প্রথম 'আমি'টি তো বিতীর 'আমি'র সঙ্গে

মিলতে পারছে না—মিললেই যা-কিছু গোলমাল মিটে যায়, কিন্তু পারছে কই ? সময় সময় মেলবার ধে চেষ্টা করে না, তা নয়—যথন অতি প্রিয়ন্ত্রন ছেড়ে যায়, কাল যথন ছিনিয়ে নেয় তাকে, তথন মনের টনক নড়ে ওঠে, তথনই সে ব্রুতে চেষ্টা করে—কে আমি। সে চেষ্টার মূল্য আর কন্তটুকু ? আবার যে কে সেই। মন যেন প্রিংএর গদি।

যে শরীরটিকে এত ভালবাসি তা কত দিনই বা থাকবে! আদ হরতো কোন অল বিকল হ'ল, ক'দিন পরে অপর একটি অলও জবাব দেবে শক্তিনেই ব'লে। একটি একটি ক'রে চোখ কান নাক হাত পা সবই হয়তো শক্তিহীন হয়ে পড়বে কিংবা এক দিনেই এক সঙ্গে সব অসাড় হবে। তবু তো শরীরে আমিত্ব-বৃদ্ধি যাছে না। একটি কাঁটা ফুটলে — শরীরটি একট্ অস্ত হলে সব বিচার গুলিয়ে যায়— আসল 'আমি'কে ধরার চেটা যেন বার্থ হয়। এমনি মায়া!

স্থ-ত:থ ঘাত-প্রতিঘাতের মধ্যে দিয়ে চলার পথে এপিরে চলি—উঠে পড়ে থেমে আবার উঠি, জীবনের পথে অবিরাম চলি, কথনো বা কাঁদি কথনো হাসি। বিচারও একবারে থামে না, চলতে থাকে:

স্থানকে মাত্রৰ সীমাবন্ধ করেছে, স্থানও মাত্রবকে

দীমাবদ্ধ করেছে: এটি আমার বাড়ী, প্রাচীর দিরে থিরে রেখেছি; ওটি তোমার, তুমিও তোমার বাড়ীর দীমানা দমকে দচেতন। এটি আমার গ্রাম —আমার প্রদেশ—আমার দেশ। তোমারও এইরকম। সময়েরও মামুষ গণ্ডী টেনেছে নানা-ভাবে—সেকেণ্ড মিনিট ঘণ্টা মাস বছর যুগ ইত্যাদি নাম দিয়ে। অনস্তকালের মধ্যে আমার আয়ু মাত্র ক্ষেকটি বছর—এই বৎসর ক্ষটির আগে সময়ের কত বছর ছিল জানি না, পরে যে কত আছে তাও জানা অসম্ভব। শুধু আমার জীবনের এই সময়টুকুর সম্বন্ধেই আমার জ্ঞান—এর আগে পরে সবই অরকার! সাক্ষী 'আমি'টি কিন্ত —সব দেশে সব কালে একই ভাবে রয়েছে, দেশ-কালের দীমায় আব্দ্ধ হছে না। স্বস্থানে স্বকালে একই প্রকার। দেশে কালে অপরিবর্তনীয় এই 'আমি'টি কে ?

সংসারের সব কিছুরই শ্রন্থী আছে, কিন্তু দেশ-কালে অপরিছিন্ন 'আমি'টির শ্রন্থী কে? যা কিছু দেশ-কালের সীমার আবদ্ধ তারই স্থাই—তারই শ্রন্থী। তবে তো সাক্ষী 'আমি'র স্থাই হয় নি,—তার স্থাই-কর্তাও নেই। কে এই দ্রাহ্বী 'আমি', যার শ্রন্থী নেই?

শ্রীরামক্রঞ্দের বলেছেন: 'মামি কে ?' ভালরপ বিচার করলে দেখতে পাওয়া যার 'মামি' ব'লে কোন জিনিস নেই। হাত পা রক্ত মাংস ইত্যাদি— এর কোন্টা 'মামি' ? যেমন পোঁয়াজের খোসা ছাড়াতে ছাড়াতে কেবল খোসাই বেরোম, সার কিছু থাকে না, সেইরপ বিচার করলে 'মামিম্ব' ব'লে কিছু পাইনে! শেষে যা থাকে শাত্মা— হৈতন্ত।

বিচারের ফলে দেখা যায় দেশ-কালে সদা একরপ---এই সাকী কামি ই আত্মা বা ব্রহ্ম।

তবে এই 'আমি'কে আতাম্বরূপ ব'লে উপলব্ধি হচ্ছে না কেন ? অজ্ঞানে স্বরূপ ঢাকা রয়েছে যে !

আবছা অন্ধকারে রাতা দিয়ে চলেছি—পথে একটি দড়ি পড়ে আছে, লাফিয়ে উঠলাম—সাপ! কিন্ত যথনই ত্রম তেঙে গেল—বুঝলাম—একটা দড়িকে ভূল ক'রে সাপ মনে করেছি, তথন কী লজ্জা! সেইরূপ নিজের শুদ্ধ বৃদ্ধ মৃক্ত স্বভাবটিকে ভূলে আছি এই দশা হয়েছে। কবে এই ভূল ভাঙবে ?

আত্মা হর্ষের মত সদা উজ্জ্বল হয়ে রয়েছেন।
দেহে আমিত্বর্ক্তি-রূপ অজ্ঞান-মেদ সেই স্বয়ংপ্রকাশকে সামন্ত্রিকভাবে আজ্জ্বল ক'রে রেখেছে।
মত্ত অবস্থার মাতাল অনেক কিছু দেখে, প্রকৃতিস্থ
অবস্থার সলে তার কোন নিল নেই। মত্ততা চলে
গেলে নেশার ঝোঁকে দেখা সবই মিথ্যা হয়ে যায়।
রূপাদি বিষয়ভোগে মত্ত হয়ে কত ভুল দেখে
চলেছি—শক্রকে বয়ু, আবার বয়ুকে শক্র মনে
করছি—ত্যাজ্যকৈ গ্রহণ করেছি, আর গ্রহণীয়কে

ভ্যাগ করেছি। এ মত্তা—এ ভ্রম থাবে করে, ও কিভাবে?

মক্তৃমিতে তথ্য বালির উপর বায়্মগুলে হুর্ঘকিরণের প্রতিসরণের ফলে হয় মরীচিকার কৃষ্টি,
বৃক্ষজ্যায়া দেখে মনে হয়, দূরে ঐ শীতল জল টল টল
করছে, টেউ থেলে যাচ্ছে। কত আশার তৃষ্ণার্ড
পথিক ছুটে যায় বৃক-ফাটা পিপাসা নিম্নে জলপানের
জন্তে! কিন্তু জল কোথায় ? রঙীন আশার স্থম্বপ্রে
বিভোর হয়ে, যা সত্যই নেই, তার পিছনে
এমনিভাবে ছুটে ছুটে পরিশ্রান্ত হয়ে মূছ্ হিত হয়ে
পড়ে যায়। জীবন প্রপত্রে জলবিন্দুর ভার ক্রণস্থায়ী
জ্বনেও এই ছোটার বিরাম নেই! নাম-রূপের
পারে, মায়ামরীচিকার পারে শুক 'আমি'টকে
উপল্কি ক'রে এই ছোটার অবসান হবে কবে?

### জ্ঞান

শ্রীকালীপদ কোঙার

জেনাবেন্তা আনেক পড়েছ কোরান করেছ শেব, বাইবেল, ত্রিপিটক ও পুরাণ নাহি কিছু অবশেষ।

বন্ধ, আঞ্জে শোনো:
পুঁথিপাঠ থাক বাকী, জীবন-বেদের পাতা উণ্টাও 'গাত্মা'কে জান দেখি।

ভোমার স্কল জানাঞ্চানি জ্বেন শেষ হয়ে যাবে ভবে, স্কল জানার স্বশ্রেষ্ঠ নিজেরে জানিবে যবে।

দৰ্প ছাড় এবার ; জ্ঞান-অগ্নিতে দগ্ধ হউক তোমার **অ**হস্কার।

## দৃষ্টি ফিরাও

ওমর আলী

ফিরাও ভ্রান্ত দৃষ্টি তোমার
শৃত আকাশ হ'তে!
হেথা চেয়ে দেখ—এ মাটির বুকে
কত না কুল মন,

কত সুরম্য খেলার আবাস ভেসেছে স্বটিল স্রোতে, হঃসহ ব্যথা ভগ্ন জীবনে, তাপের হর্দ*হ*ন।

হে বীর সাধক তোমার দৃষ্টি
নিবন হোক হেথা
ভোমার হহাত টানিয়া তুলুক
পতিত সর্বন্ধনে

তোমার শৌর্থ বীর্থ দেখাও
অভ্যাচারীরা যেথা
অদ্র পিয়াসী ভোমার ছায়াটি
পড় ক নিকট মনে।

# মহাতপস্বিনী গোরী-মা

### শ্রীস্থবোধ রায়

রবীন্দ্রনাথের একটি গান এই প্রার্থনার মধ্যে শেষ হয়েছে —

'বিশ্বধাতার যজ্ঞশালা, আত্মহোমের বহ্নিজ্ঞালা, জীবন যেন দিই ক্ষাহৃতি মুক্তি আশে।'

মহাতপখিনী গৌরী-মার কথা যথন ভাবি, তথন কবির উদান্ত সঙ্গীতের এই প্রার্থনাটি যেন মৃত্ হয়ে চোথের সামনে ভাষর হয়ে ওঠে। মহা-জাগতিক প্রাণ-প্রবাহ অসংখ্য জীবন প্রভাহ বৃদ্ধু দের মতই ভেদে উঠে, হৃদণ্ড পরে আবার মহাসমূদ্রে বিলীন হয়ে যায়। এরি মধ্যে আবার হ'একজন আসেন, যারা উত্তাল সমুদ্রে বিল্রান্ত ও বিপন্ন যাত্রীদের দিগ্দর্শনে সাহায্য করার জন্ত 'মালোক স্তন্তের' মত আলোক-ধারা বিকীরণ করে, ধর্ম-স্থাপন-কার্থে এঁরাই ভগবানের লীলাসংচর। এঁরাই মৃগ্রপ্রটা, সমাজকে জাভিকে দেখান নৃতন পথ, মুগো-প্রোগী নবব্রত উদ্যাপনে মাহুবকে করেন উব্দ্ধ।

কিন্ত একাজ তো হথের নয়। খরের স্থারাম-শ্যা ত্যাগ করে কটক-বন্ধর হর্গম পথে এঁদের যাত্রা করতে হয়। বিধাতার যজ্ঞশালার হুশ্চর তপস্থার হোমকুণ্ডে আত্মান্ততি দিয়ে এঁরা এঁদের জীবনত্রত সমাপন করেন। মহাতপস্থিনী গৌরী-মা আমাদের সামনে, বাংগার নারীকুলের সামনে এই আত্মান্ততির আদর্শই রেখে গেছেন।

স্পবিত্র ভারততীর্থে মৃগে বৃগে বে সব অবতারের আবির্ভাব ঘটেছে তাঁদের মহান্দীবন-কথা পর্যালাচনা করলে দেখা যার যে—তাঁরো যখন আদেন, তখন তাঁদের দীসা-সহচরদের সঙ্গে করেই নিয়ে আসেন। এই সব শুদ্ধাত্মা বাল্যকাল থেকেই সম্পূর্ণ অজ্ঞাতসারে অথচ বেন অনিবার্থভাবে কোন এক অভিলোকিক জীবনের আকর্ষণ অহন্তব করেন। প্রাত্তিক জীবনের তৃত্ততার মোহ

কিছুতেই তাঁদের স্বচ্ছ দৃষ্টিকে আচ্ছন্ন করতে পারে না। কোন এক মহতী অভীপ্সা তাঁদের বাাকুল করে, পাগল করে এবং পরিশেষে তাঁদের অন্তরে অনম্য সাহস ও অচলা নিষ্ঠার স্থারপূর্বক ত্যাগের ব্রতে দীক্ষিত করে।

গৌরী-মার জীবন ও সাধনার মর্মকথা ব্রতে হলে এই জালোকে তাঁর তপস্থা ও কর্মের পর্যালোচনা প্রয়োজন। তাঁর জীবনের জালোচনায় এই লক্ষণীর বৈশিষ্ট্যগুলি নজরে পড়ে।

এক নিষ্ঠাবান আদর্শ গৃহত্বের ঘরে ব্রান্ধণের কুলে তাঁর জনা। তাঁর জননী গিরিবালা দেবীর মমতাময় ভক্তিনিষ্ঠ অথচ তেজ্বী অভাব তাঁর চারিদিকে একটি উন্নত জীবনের উপযোগী পরিবেশ রচনা করেছিল। অভি অন্ন বয়সে বোধ হয় তথন তাঁর বন্ধন দশেরও কম — মিশনারী স্কুলের শিক্ষয়িত্রী কুমারী মিলম্যানের সহিত ধর্মবিষয়ে তাঁর মতানৈক্য এবং প্রতিবাদে বিস্থালয় ত্যাগ থেকেই বোঝা যায় যে তাঁর মনে ইতিমধ্যেই পারিবারিক আদর্শান্থযায়ী স্বধ্যনিষ্ঠ আত্যবিশাসের উদ্বোধন ঘটেছে।

দশ বৎসর বয়সে হঠাৎ অপ্রত্যাশিতভাবে রামক্ষণদেবের সহিত সাক্ষাৎ এবং তাঁহার আশীর্বাদ 'ক্রফে ভক্তি হউক'-- তাঁহার হাণরে মহৎ জীবনের বীজ বপন করে। এক অনুভা মহাভাবের বাঁধনে শুরু শিয়ার হাণরকে বাঁধলেন। তাই এক অলক্ষ্য আকর্ষণে তিনি করেকদিন পরে নিমতে ঘোলার উপস্থিত হয়ে ভাব-সমাধিষ্ট শ্রীরামক্ষণদেবকে আবার দেখলেন এবং তাঁর কাছে পরদিন দীক্ষা গ্রহণ করলেন। সেই দিন থেকেই ভিনি মহৎ জীবনের অস্ত চিহ্নিত হলেন।

তের বৎসর বয়সে বিবাহে অসম্মত হয়ে বিবাহের দিনেই মাতার সাহায়ে তাঁহার গৃহত্যাগ থেকেই প্রমাণিত হয় মাতা তাঁর ধর্মজীবন-প্রতিষ্ঠা বিষয়ে কত বড় সহায় ছিলেন।

তার কিছুদিন পরেই আবার গলাসাগর-তীর্থ থেকে যে ভাবে তিনি আত্মীয়ম্বজনের দৃষ্টি এড়িয়ে নিঃসম্বল ও নিঃসঙ্গ অবস্থায় হঃসাৎসিক তীর্থ পরিক্রমায় বেরিয়ে পড়লেন—ভা থেকেই বোঝা যায় ইতিমধ্যেই কৈশোর ও যৌবনের সন্ধিক্ষণে—তাঁরে মন্তার ইম্পাতকঠোর সাহস নিষ্ঠা ও আত্মবিশ্বাসে ফার্সিড ও স্থরক্ষিত হয়ে গেছে। হুর্গম পথের অসংনীয় হঃবক্ষা, অনাহার, বিপদ প্রভৃতি কিছুই তাঁকে তাঁর সংক্রচাত করতে পারে নি।

এর পর থেকে অদংখ্য বাধা অতিক্রম করে তপস্থার হারা আত্মনিদি লাভ এবং দীর্ঘলাল পরে গঙ্গাতীরে দক্ষিণেখরে আবার গুরুনিস্থার অভাবিত মিলন সে এক বিম্নয়কর অলৌকিক কাহিনী। এর পর ভিনি ক্রমে ক্রমে কিভাবে গুরুর নির্দেশ অহুদারে বর্তথান যুগে আমাদের সমাজে প্রাচীন ধর্মান্তপ্রাণিত আদর্শের ভিত্তির উপরে নারীশিক্ষার যুগোপ্যোগী ইমারত প্রতিষ্ঠার কাজে আত্মনিয়োগ করলেন, সে অপর্যাপ জীবনকথা ঘরে ঘরে যদি আলোচিত

हत्र, छाहरण आभारतत्र आस्य कन्हां हरत तरनहें भरत कत्रि।

আমরা বিজ্ঞানের বুগে বাস করি বলে আমাদের মনে একটি মৃঢ় বাস্তববোধের পাহংকার জেগেছে। আমাদের ইন্তিয়গ্রাহ্ম জগতের বাহিরে কোনও স্ত্যকেই আমরা সহজে স্বীকার করি না। কিন্ত বারা প্রকৃত বিজ্ঞানী আইন্টাইন, জগদীণ বস্থ. সি. ভি. রামন প্রভৃতি সকলেই স্বপ্নদুষ্টা। যে সত্য তাঁরা প্রতিষ্ঠা করবেন, প্রথমে তাঁর একটি জ্যোতির্ময় প্রতিভাগ, জাগে তাঁদের অন্তরে। তাঁরা আহার নিদ্রা ভূলে, কঠোর সাধনা করে দেই অপ্পষ্ট নীহারিকা-মণ্ডলী থেকে উজ্জন জ্যোতিকের আবিদার করেন। গোৱী-মার অন্তরে গুরুর আদেশে নারীশিকার যে স্বপ্লাদর্শ জেগেছিল, একক নিঃস্থল স্বস্থায় নিদারুণ ত্র:খ-দারিদ্রোর সঙ্গে নীরবে লড়াই করে সেই স্বপ্লকে তিনি বান্তবে প্রতিষ্ঠা করেন; শ্রীশীসারদেশ্বরী আশ্রম সেই মহাজীবন স্বপ্লের ভাসর মূর্ত বিগ্রহ। যুগার্ভার রামকৃষ্ণ এবং যুগমাতা সারদামণির দিব্যাশিদ্দীপ্ত প্রাতঃমরণীয়া পুতচরিতা মহাতপমিনী গোৱী-মাকে আৰু বাবে বাবে প্রণতি জানাই।

# গৌরী-মাতা

#### শ্রীগোরী সিংহ

এ ভারত তপোভ্মি; প্রতি ধ্লিকণা
প্রতি জনপদ বন করিছে ঘোষণা,
জ্মনর জ্ঞানন্দবাণী। গন্তীর উদার
প্রসন্ন ত্যাগের মত্র প্রেমে বারংবার
উচ্চারে জ্ঞাবন-যজে। ছাড়ি রাজ্যধন
তপন্নী সে বারবার করেছে ভ্রমণ
হর্গম প্রান্তরে বনে। ভ্রমানন্দ লাগি
পবে পথে ফিরিয়াছে, নিঃদঙ্গ বৈরাগী।
দক্ষিত তপত্যা তার রেখে গেছে দান,
গৃহে, পথে, কর্মমাঝে—অমৃত সন্ধান।

যে তপস্থা মৃতি ধরি এলো আরবার তোমার জাবন মাঝে। অনীম অপার কঠিন সাধনা তব। হুর্গম বনানা, নিঝর, প্রান্তর, গিরি, কহিছে কাহিনী; তোমার তপের কথা। তব প্ণাব্রত— অঞ্জিত তপস্থা তব, রেখে গেছ যত নারীর কল্যাণ তরে। হোমানল-শিখা আলিরাছে গৃহান্ধনে কল্যাণ্যতিকা। অমৃতের বার্তা লবে এসেছ জননী, গোরী তুমি, মাতা তুমি, মহা তপশ্বিনী।

### 'বিল্বমঙ্গলে' গিরিশ-পরিচিতি

শ্রীকাম্যেশ্বর মিশ্র

উচ্ছু জ্বল শিশু গিরিশ্চন্দ্রের হৃদয়ে গুরু
রামক্বফের প্রভাব ক্রমপরিণতি প্রাপ্ত হইয়া
ভক্তির উপ্ত বীলকে অঙ্কুরিত পল্লবিত ও পুশ্পিত
করিয়ছিল। গিরিশ-রচিত 'বিলমক্সলের' ক্ষতিনয়
ভক্তিসোরতে একদিন বাংলার আবালর্কবনিতাকে
মাতাইয়াছিল। 'বিলমক্সল' বাদ দিলে গিরিশচক্রের
জীবনীও ক্ষমম্পূর্ণ থাকিয়া ষাইবে।

জাবনাও অসম্পূণ থাকেয়া বাহবে।
পরমহংসদেব গাহিতেন—
'গ্রামের নাগাল পেলাম না লো সই
গ্রাম বাজালে বাঁলী আমার প্রাণ করে উদাসী।'
বিল্বমন্থলে গিরিশ্চল্রের পাগলিনী গাহিতেছে—
'যাইগো ঐ বাজায় বাঁলী প্রাণ কেমন করে
বত বাঁশারী বাজার, তত পথপানে চায়
পাগল বাঁলী ডাকে উভরায়
না গেলে সে কেঁলে কেঁলে চলে যাবে মান ভরে।'
পাঠকের ব্ঝিতে বাকী থাকে না এ পাগলিনী কাহার স্বরূপ। এই গান চিন্তামনিকে উদাসিনী করিয়াছিল; আর সেই চিন্তামনি বিল্বমন্থলকে বলিয়াছিল, 'আমার মত অপদার্থের প্রতি তোমার এই তীব্র প্রেম ক্ষেত্র অর্পণ করিলে তোমার সদ্গতি হইবে।' স্বহন্তে চক্ষু বিদ্ধ করিয়া বিল্বমন্থল অর্ক্র

'শ্বামি বৃন্দাবনে বনে বনে ধেন্ধ চরাব ধেলব কত ছুটোছুটি বাঁণী বাঞ্জাব।' বাঁণী বাঞ্জাইতে বাঞ্জাইতে পথ দেখাইয়া দে অন্ধকে বৃন্দাবনে পৌছাইয়া দিল। সেধানে স্করদাস সাধনা আরম্ভ করিলেন।

শ্ৰীক্ষা। বাথাল বালক বাঁশী বাজাইতে ৰাজাইতে

গাহিল-

সাধনার প্রতিবন্ধক বলিয়া পরনংংসদেব কামিনী-কাঞ্চন সর্বথা ত্যাগের উপদেশ দিতেন। গিরিশচন্দ্র

গুরুর প্রতীক উদাদীন সাধু দোমগিরিকে অবতরণ করাইয়া শিশুবর্গকে উপদেশ দেওয়াইতেছেন: 'কামিনী-কাঞ্চন—এক মায়া তুইরূপে করে অন্বেষণ विषम वकत्न तरह कीव मुक्त हरत । সেই মহাজন, এ বন্ধন যে করে ছেদন-অবহেলি কামিনী কাঞ্চন, নিবুঞ্জন করে আশ।।' শেষে এই সোমগিরির সহিত বিলমক্ষণের মিলন বুন্দাবনে সেই মিলনে অন্ধের দিবাচকু উদ্যাটিত হইল, গোলোকে ক্লফের দর্শন লাভ করিয়া সশিখ্য গুরুদের সোমগিরির সহিত স্তর মিলাইয়া বিল্বমকল গাহিতেছেন—নাটকের শেষ দুখে:--জয় বুন্দাবন, জয় নরলীলা, জয় গোবর্ধ ন চেতনশিলা নারায়ণ, নারায়ণ, নারারণ। চেতন যম্না, চেতন বেণু, গংন কুঞ্জবন ব্যাপিত ধেনু, नांद्रायण, नांद्रायण, नांद्रायण। বেলা বেলা, বেলা মেলা, নিত্য নিরঞ্জন ভাবুক ভেলা, नांत्रायम, नांत्रायम, नांत्रायम।

পূর্বে 'বিলমস্বল' নাটকের অভিনয় করিয়া ও রঙ্গমঞ্চে তাহা অভিনীত হইতে দেখিয়া সাধারণ ভাবেই তংকালে এই গানের ভাব গ্রহণ করিয়াছি।

বৃন্ধাবন-লীলা, গোবধন-পর্বত কনিষ্ঠাঙ্গুলিতে ধারণ, বনে ও কুঞ্জে রুফের মুরলী বা বেণু ধ্বনির ব্যাপ্তি, তাঁহার বালক সহচরগণের ও কিশোরী গোপিকাগণের সহিত নানারূপ চতুরালী খেলা যেন খেলারই মেলা। গানে এই সমস্ত বর্ণনা করিয়া শেবে, কবি বলিলেন, এ সমস্তই নারায়ণেরই খেলা—তিনিই নিত্য, অব্যক্ত, বিবেকী ভাব্কের ভবার্ণব ভরণের তরণী। এই গানটি ব্যর্থবাধক।

তত্ত্বজ্ঞ গুরুর প্রসাদে যখন দার্থবাধক এই গানটির অন্তর্নিহিত মর্ম উদ্ঘাটিত হয়, তথন গিরিশচক্রকে নৃতনরূপে দেখিতে পাওয়া যায়।

সর্বগুণায়িত কোন কোন মানব-শ্রেষ্ঠের বা কোন সমাটের জাগান গোকে করে, সেইরূপ বে অনাম কারণদত্তা বা আধার হইতে জাগতিক এই বিভিন্ন রূপের উদ্ভব হইবা সৃষ্টি উৎকর্ম লাভ क्रियाट्य — महे डे॰क्रेष्टे व्यञ्जियहे स्वागान क्रा रहेग्राह्म अरे मनोछ। कोबक्रग्रह्म मृत्र वा আধারকৈ নারামণ বলিমা সাধারণের বোধগম্য করানো হইরাছে। গ্রামে গৃহস্থদের বাড়ীতে বিগ্রহ প্রতিষ্ঠিত থাকে. সর্বত্র প্রথমে নারায়ণ বা শালগ্রাম শিলার স্থান। ভাহার পার্যে গোবিন্দ, স্থামস্রন্দর, রাধাবলভ, গোপাল ইত্যাদি নানা মূর্তিধারী বিগ্রহের मयादिन दिन्या यात्र । भूत किन्द्र दिन नातायनहे अदः তাঁহারই পূজা আরাধনা হয়। তিনিই চেতন সন্তা-রূপে অনস্ত ব্রহ্মাণ্ড ব্যাপিয়া আছেন; অস্তত্ত্ যাইবার অভিরিক্ত স্থান নাই, তাই অচল গোলাকার পাষাণ শিলা তাঁহার প্রতীক। এই অচল কারণ চেতনভাব হইতেই বিভিন্ন জাতীয় পদাৰ্থ উভূত হইগা উৎকৃষ্ট স্কটিতে পরিণতি লাভ করিগাছে। (वाप प्रवीक्ष्क वना व्हेशारक्—'मम शानिवर् चन्छः সমুদ্রে'—সমুক্তর দ্রবপদার্থে আমার গোনি—গেথান হইতে সমত্ত সৃষ্টি প্রথমে উদ্ভত হইয়াছে। প্রথমে बन उडिए ज्ञान आश्रं ७ वनव शानी रहे হইল। তারপর স্থল হইলে, তাবৎ স্থল কুদ্র তৃণ হইতে বৃহৎ বুক্ষে পরিপূর্ণ বনবুন্দে যে কারণদন্তা প্রকাশিত হইলেন, তিনিই কুদ্রাদিপি কুদ্র প্রাণী হইতে তাঁহারই সৃষ্টি নররূপে রূপায়িত হইলেন। তাই কবি বলিয়াছেন—'স্বার উপর মাতুষ স্তা।' নর জন্মেই রাম, ক্লফ্, বুদ্ধ প্রভৃতি অবভারদ্ধণে অভিহিত পুরুষোত্তমগণ পূর্ণ ব্রহ্মত্ব প্রাপ্ত হইরা-ছিলেন। গো অর্থে পৃ'থবী। পৃথিবীর মৃত্তিকা হইতেই ক্রমবর্ধনে পর্বতের উদ্ভব তাই গোবর্ধন অর্থাৎ পর্বভন্ত চেত্তন এবং শ্রেষ্ঠ। শ্ৰেষ্ঠ বন বুন্দাবন, শ্ৰেষ্ঠ পুৰুষ বা নৱ ক্লফণ্ড পুৰুষোত্তম। এই ভিনের পরগান করিয়া বলিলেন, এই ভিনই

নারারণের বিভিন্নরূপে বিকাশ। যমুনার সলিলও চেত্ৰন—কুলু কুলু শব্দে প্ৰবাহিত হইতেছে, আর **मिर क्या हरे (उरे को वस्त्र উद्धि प्रद क्या ।** जारांद्र পুলিনের রেণু বা মৃত্তিকার কণাও চেতন, যাহার পরম্পর সংহতিতে কত মৃতির আবির্ভাব হইয়াছে। कुरक्षत्र वैश्मी वा दवपुष्यिन द्यमन वृत्मावरनत्र शहनवरन ও তাহার উপবনের কুঞ্জে কুঞ্জে বাাপ্তা, তেমনি সমস্ত শক্ষের শেষ রেশ যে "ওঁ" রাগিণীতে পরিণত হয়, তাহাই সমস্ত স্থ পদার্থ হইতে উত্ত হইগা বিশে ব্যাপ্ত হইয়া আছে। যেমন সমস্ত বাতা যন্ত্ৰ হইতে ও কণ্ঠ হইতে উদ্ভূত শব্দ একতালে লয় প্রাপ্ত হইয়া স্তরজ্ঞের কর্ণে সঙ্গাত রূপে শ্রুত হয়, তেমনই সমস্ত উদ্ভিদ হইতে উত্থিত মর্মর-শন্দ সমস্ত প্রাণীর কণ্ঠ হইতে উদ্ভূত বিভিন্ন রূপ কোলাহল, সমুদ্রের कालान, नहीब कुन कुन ध्वनि সমস্ত मिनिया य नक তাহাই গহন বনে ও উপবনের কুঞ্জে ধ্বনিত হইয়া ব্যাপ্ত হইতেছে। আর—'মহাসিংহাসনে বসিয়া বিখের পিতা, নিজ ছন্দে রচনা করিয়া সেই মহান গীত ভনিতেছেন।'—তাহাই সাধক নিজের হাদ্ধ-কুলে বাজিতে ও শুনিতে পাইরা থাকেন। 'নাদ' রূপে সমস্ত দেহের শিরা ও ধমনীর রক্ত-প্রবাহ হইতে উত্থিত শব্দ জীবাত্মারূপে—দেহী আত্মারূপী নারায়ণ হইতেই উত্থিত।

বিরাজ্যান। পাঠক গিরিশচন্দ্রের 'ভ্রান্তি' গ্রন্থে দেখিবেন রক্তাল বলিতেছে—'অমন পাথুরে মাকে মানি, না মানি—ভাতে বড় আসে যায় না·····মামুষ আমার দেবতা—ভগবানের কংশ। আমার দেবতা প্রাণের মামুষ —ভাকে দেবা করলে প্রাণ ঠাণ্ডা হর,

যার সেবা করে মনকে বিজ্ঞাসা করতে হয় না, ভাল করেছি কি মন্দ করেছি।'

একাধারে ভক্তি ও পরমার্থ-তত্ত্বের সমাবেশে শ্রীরামকৃষ্ণ-শিষ্ম গিরিশচন্দ্র এই 'বিল্বমঙ্গল' গ্রন্থে তাঁহার নিজেরই প্রকৃত পরিচর রেখে গেছেন।

### উৎসবের তাৎপর্য

### শ্রীহারাধন রক্ষিত

'আনন্দাদ্ধ্যের পরিমানি ভূতানি আরুন্তে, আনন্দেন জাতানি জীবন্তি, আননং প্রহন্তাভিসং-বিশন্তি' আনন্দ হইতেই সমগ্র জীবজগতের উৎপত্তি. व्यानत्मरे विकि, व्यानत्मरे नद्र। ठारे व्यानम মায়ুখের সহজাত প্রবৃত্তি এবং মায়ুখ সর্বদা সর্বত্ত আনন্দ খু জিয়া বেড়ায়; সেইজন্তই তার গতামুগতিক জীবনের পথে বিভিন্ন উৎস্বামূর্চান। দিনটি বড় মধুর, কারণ ইহা অত্যন্ত নৃতনভাবে মামুবের কাচে আসে। জীবনের প্রতিদিনের ধার উৎসবের দিন ধারে না, এই দিনে মান্তবের জীবনে স্বার্থের হীন সংখাত থাকে না. উৎসবের দিন নবীনতা উপলব্ধির দিন। বাতমুখর একটানা জীবনের মাঝে মাতুষ সামার সময়ের জরু হইলেও চায় ছল্ছের বিরাম, চায় শান্তি। মানবমনই শুধু नव. পশুপকী সকলেই উৎসবের অন্নসন্ধান কবিষা থাকে।

দেশে দেশে উৎসবের অন্ত নাই। বাংলা দেশে বারো মানে তেরো পার্বণ'। শুরু তেরো নয়, আরও বেশী। এখানে বৎসরের প্রথম হইতে আরম্ভ করিয়া নববর্ষ, সানধাত্রা, রথধাত্রা, মনসাপূলা, জ্মান্টমী, ছর্গা লক্ষ্মী ও কালী পূলা, আতৃ-বিতীয়া, জগজাত্রা ও কার্তিক পূলা, নবায়, সরস্বত্তী পূলা, লিবরাত্রি, দোলধাত্রা, বাসন্তী পূলা ও চৈত্র-সংক্রান্তি —উংসবের পর উৎসব চলিতে থাকে। ইহা ছাড়া

শনি ও সভ্যনারারণ পূজা এবং মেরেদের বিভিন্ন ব্রত উপবাস তো লাগিরাই আছে। মুস্লমানদের ঈদ, সবেবরাত, সবেমেরাজ, মহরম, মিলাদ শরীফ প্রভৃতি উৎসব—মহাসমারোহে উদ্যাপিত হয়।

নববর্ধ পৃথিবীর অধিকাংশ দেশেই উদ্যাণিত হইরা থাকে। পারস্তে এই উৎসবটি অত্যন্ত অমকাল-ভাবে উদ্যাণিত হয়। পারসীকরা ইহাকে 'নওরোক্র' উৎসব বলেন। বাংলায় বর্ধ বিদার চৈত্র-সংক্রান্তি, পাশ্চান্ত্যে বড়দিন: খৃষ্টজন্ম ও নববর্ধকে ঘিরিয়া ভাহাদের উৎসব।

জন্ম, মৃত্যু ও বিবাহ—জীবনে এ তিনটিকে বিরিয়াও উৎসব। জন্মদিনের উৎসব আঞ্চলাল সমাজে একটা বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিতেছে। ব্যক্তিগত জন্মদিন ছাড়া, বিশেষ বিশেষ মহাপুক্ষদের জন্মদিন ছাড়া, বিশেষ বিশেষ মহাপুক্ষদের জন্মদিন ও মৃত্যুদিন আঞ্চলাল ব্যাষ্ট ও সমষ্টিভাবে উদ্যাপিত হয়। পুজনীয় প্রিয়জনের মৃত্যুর পর শ্রেজানিবেদনের আরোজন—যে শ্রাদ্ধ, সেও উৎসব। সকল দেশের সভ্য সমাজেই ইহা প্রকারভেদে বিজ্ঞমান। সমাজব্যবহার উন্নতির সক্ষে সঙ্গে মাছবের ক্ষতিবোধ মার্জিত হইয়া বিবাহ ব্যাপারটিও এখন উৎসবের মধ্য দিয়াই সম্পন্ন হয়। বাহারা পূজাপার্বণের উৎসব করেন না—বদস্ত, বর্ষা, শরতে ও শীতে উহারা অতু-উৎসবে যোগদান করিয়া থাকেন, কারণ প্রকৃতির উৎসবে সাড়া না

উৎসবের ভাৎপর্য

দিরা মান্ত্র পারে না। একদিক দিয়া সব উৎসবই ঋতু-উৎসব; প্রকৃতির রূপাস্তরের আনন্দ-উল্লাস।

উংস্বের ছড়াছড়ি ছনিয়া জোড়া। ইহার তাৎপর্য কি? মানুষ যুক্তিবাদী। তাৎপর্ঘবিহীন কোন কিছু যেন ভাহাদের মধ্যে নাই। উৎসবের তাৎপর্ষ অপূর্ব। উৎসবের দিনে মাহুষ আত্মপর ভেদশৃত হইরা বিশ্বস্থনকে আপনার করিয়া লইতে পারে। উৎসব মিলনের সেতু। অক্তদিন গৃহের দীমায় মাত্রৰ মাতা-পিতা, পত্নী-পুত্রকে আপন করিয়া বিশ্বের আর সকলকে পর করিয়া রাথে। কিন্তু উৎসবের দিনে বিখের সকল লোক মান্তবের আপন হইয়া যার। 'উৎদবের দিনে আমরা যে সত্যের নামে বছতর লোকে সম্মিলিত হই, তাহা আনন্দ, তাহা প্রেম।' উৎসবের দিনে মাসুষ প্রেমের অপরাক্ষের মহিমায় প্রোজ্জল হইরা উঠে। ধনী-দরিদ্র, ব্রাহ্মণ-শুদ্র, পণ্ডিত-মূর্থ, ছোট-বড় সকলে পরমপিতার প্রেমের দ্বারা বিশ্বত হইয়া আছে। প্রতিদিন মাহুষ ঠিক ঠিক তাহা অন্তুমান করিতে পারে না। মাত্রৰ স্বভারতঃ সঙ্কীর্ণ পরিবেশে পরিবর্ধিত; মান্তবের স্বাভাবিক দৃষ্টি থুবই সীমাবদ্ধ। উৎসবের দিনে মাহুষের দৃষ্টি প্রসারিত হইয়া **प्**राडिप्रत अनरखत शांत्न ठिलश यां । तमहे पिन ভাহারা সেই সত্য উপলব্ধি করিতে পারে, 'ভূমৈব সুথং নায়ে সুখমন্তি'; ব্রন্ধ হইতে তাম পর্যন্ত সর্বত্র **এह প্রেমের প্রবাহ।** তাই উৎসবের দিনে ধনী দরিদ্রকে সম্মান করিয়া দান করিয়া, পণ্ডিত মুৰ্থকে স্বীৰ আসন ছাড়িয়া দিয়া তৃপ্তি বোধ করে। 'প্রতিদিন মাহ্য কুদ্র, দীন, একাকী-কিন্ত উৎসবের দিনে মাহুধ বুহৎ—সেদিন সে সমস্ত माश्रु वत प्रक रहेबा वृह ९ — मिन मार्ड মহবাদের শক্তি অনুভব করিয়া মহং।' এই জন্ম মামুষ উৎসবের দিনে সমস্ত কার্পণোর অতীত হট্যা থাকে – দেদিন সে মিতব্যবিভাৱ কঠোর নির্মকে অভিক্রম করিয়া প্রাচুর্যের আয়োজন করিয়া থাকে। উৎসবের দিনে মাহ্য বাতমুখর দৈনন্দিন জীবনের ছংখ, বেদনা, দারিদ্রা, সহায়-সংলশ্ভূতা ভূলিয়া
— "আনন্দর্রপমমৃতং যদিভাতি" — তাঁহাকে প্রত্যক্ষ করিয়া থাকে। এই দিন মাহ্যেরে মহ্যুত্থের শক্তির সম্যকভাবে উপলব্ধির দিন। এই দিনে মাহ্য সকল ক্ষুত্রতা, অজ্ঞতা, অন্ধতা বিসর্জন দিয়া মহামহিমোজ্জন সত্য-শিব-স্থলরের অভিসারী হইয়া উঠে। তাই উৎসবের দিন মাহ্যেরে কাছে, চাতকের কাছে বৃষ্টির দিনের মত উৎসব অবসর জীবনে শক্তি সঞ্চার করিয়া প্রতিদিনের সঞ্চিত্ত মলিনতা থোত করিয়া মাহ্যবের করেয় ভূলি চিরা উদ্ভির বিকচ ক্ষামের মত। মাহ্যেরের ছোট ছোট জীবনের বিচ্ছির ধারাগুলি উৎসবের দিনে স্মিলিত হইয়া মহান্ মঞ্চলের ছবার গতি প্রাপ্ত হয়।

नववर्ष चार्यात्मव (एटन महामर्याद्वारहत मध्य উদ্যাপিত হইয়া থাকে। পাশ্চান্ত্যেও এই দিৰসটিতে উৎসবের মহানন্দে প্রাণচঞ্চল হইরা উঠে। পারস্ত দেশে এই উৎসবের আড়ম্বর খুব বেণী। এই দিনে মাত্র্য বিগত দিনের কালিমা হইতে মুক্ত হইয়া সৌন্দর্য ও পরিত্রভার পরস্পরকে আলিকন করিয়া লয়। এই দিবসে মাহুষের চিত্ত প্রধূল; হাদর পূর্ণ, পৰিত্র, স্থলর। মানুষের শক্রমিত্র আঞ্জকের দিনে লোক-পিতার প্রেমের আলোকে উদ্রাসিত। আঞ मान्य ममश्र कीवकगाउद करन वांक वांकारेया रमग्र, বক্ষ প্রসারিত করিয়া সকলকে আপন করিয়া লয়। ছোটরা বড়দের প্রণাম করে, বড়রা ছোটদের বেহসিঞ্চিত করিয়া উপহার দান করেন: তাহাদের উজ্জ্ব ভবিশ্বতের জন্ম মহাশক্তির তথারে জন্তরের শন্তত্তল হইতে প্রার্থনা জানান। এই দিনে মামুষ প্রতিজ্ঞা করে—শভাবে বিক্ষুর না হইয়া, দারিদ্রো কৃষ্টিভ না হইয়া, সরল ভাবের আড়মরশূরতার লজ্জিত না হইয়া জীৰ্ণকৃটিরে তৃণাসনে বসিয়া উত্তরীয় পরিধানে সহত্র স্থলরভাবে কর্ম করিবার। আত্রকে তাহারা প্রতিজ্ঞা করে "তিনশত-পর্যট্টিদল বর্ষপদ্মের"

প্রতিটি পাপড়িকে সার্থক করিয়া তুলিতে।

আক্রই তাহারা প্রস্তুত হর তাহাদের আশাকুমুদিনীকে প্রস্টুত করিয়া তুলিতে। বাংদা
দেশে নানাহানে এই দিনে উৎসবের অষ্ট্রান হয়।
ইহান্ডে ছোট বড়, সকলে এক হইয়া বায়।
এই দিনে তাহারা অষ্টুত্ব করিতে পারে যে, একই
অমৃতের তাহারা সহস্র সন্তান।

वर्ष-विषात्र উৎসবও আমরা উদ্যাপন করি। পুরাতন বৎসর আমাদের কাছে জীর্ণ; কিন্তু তাই বলিয়া কি ইছা মূল্যহীন ? মাতুষ সারাজীবন 🍇 🗱 🗷 করিয়া যৌবন হারাহ, বার্ধ ক্যে উপনীত হয়। ইহাই স্বভাবের নিরম। তাই বলিয়া মান্তবের জীবনের কর্মপন্থা ও প্রচেষ্টা বার্থ হয় না। পুরানো বছরের কর্মস্টীর দিকে তাকাইয়া দেখিবার মুহুর্ত— রাত্রি সাগামী দিনের বর্ষবিদায়-উৎসব-দিবস। প্রস্তী। অন্ধনার রাত্রির গর্ভনাত উধা কত সুন্দর— কত মনোরম ৷ তেমনি জীর্ণ বর্ষশেষের গর্ভ হইতেই नव वर्षत क्या हर। याहारक পाइया कामना शहे हहे —সেই নৃতনের মাতা এই পুরাতন বংগর। তাই সে সার্থক। বর্ধাবদান আমাদের আগামী বংসরের আশা-মুকুলকে লালন পালন করিয়া বিকশিত করিয়া তলে। এই দিবসে আমরা পতিয়ান করিয়া দেখি আমাদের বিগত বর্ষে জীবনের আন্ত-বান্ত্র, ভাল-মন্দ । এই উৎসবের দিনে আমরা অক্সায়কারীকে ক্ষমা কবি। কোন আশাকে যদি বিগত বৎসৱে উৎপাটিত করিয়া থাকি. তবে আবার ভগৰানে সৰ অর্পণ করিয়া সেই আশারক্ষের গোড়ার শত উন্তমে জল-সিঞ্চন দারা তাহাকে ফলবতী করিয়া তুলিব-এই প্রতিজ্ঞা আমরা বর্ষবিদায় উৎসবের দিনে করিয়া থাকি। বিধাবিহীনচিত্তে সকলে সমৰেত হই। বিভিন্ন উৎস্বকে অবলম্বন করিয়া বছ প্রাচীনকাল হইতে সাহিত্য গড়িরা উঠিরাছে। স্থতরাং সমাবের ক্ষেত্রে ধর্মের পরিপ্রেক্ষিতে সাহিত্যের ভূমিকার উৎসবের ভাৎপৰ অপরিমেয়।

च्ध्र व्यामारमञ्ज रमर्ग नय नकन रमर्ग्न জন্মোৎসবের রেওয়াজ চলিয়া আসিতেছে। জন্মদিন কতই যার আসে। কিন্তু ভাষা আমাদের জীবনে কোনও আলোক সম্পাত করে না, যদি না আমরা উৎসবের মধ্য দিয়া ভাহাকে বুঝিতে চেষ্টা করি। জন্মোৎদবের মধ্য দিয়া আমরা উপলব্ধি করিতে পারি আমাদের জন্মের মাহাত্মা, মহব। এই উৎসবের দিনে আত্মীয়-সঞ্জন-বন্ধু-বান্ধৰ পরিবেষ্টিত হইয়া মামুষ মনুষ্য জনোর একটি অপরিমের মূল্য অমুভব করিয়া থাকে। মানুষ বুঝিতে পারে—দে একা নয়, তাহার জন্ম সৌন্দর্যমণ্ডিত, সে নিজে महान। এই प्रित्न सीवतनत्र मिर्ट अनिर्मिश अनुष्ठ প্রত্যাশার মানবচিত্ত বিশেষভাবে জাগ্রত হইরা উঠে। জন্মোৎসবের দিনে মাহব স্বাইকে স্থাপন করিয়া লয়। 'তুমি আমার স্থাপন'--এই কথাটি মামুষ প্রতিদিনের স্থারে বলিতে পারে না—এতে সৌন্দর্যের স্তর ঢালিয়া দিতে হয়। সৌন্দর্যপ্রস্তী উৎসব। জ্বনোৎসবের দিনে বৃদ্ধ বার্ধ কা ভূলিয়া তাহার অনামূহতের তাকণো চঞ্ল হইরা উঠে। অনুমূহতের স্থানর দর্শন তাহার উপল্কিগমা হয় জন্মোৎসবের দিনে। 'সঙ্কীর্ণ পরিবেটন হইতে বছর সাথে মিলনে মামুষের পুনর্জন্ম; তেমনি স্বার্থের আচরণ থেকে মুক্ত হয়ে মঞ্চলের মধ্যে উত্তীর্ণ হওয়া মহুয়াত্বের সমাপ্তি।' ব্দন্মাৎসবের দিনে কবি বলিয়াছেন, 'দেশলাইবের কাঠির মূথে দে-আলো একটুৰানি দেখা দিয়েছিল, সেই আলো আৰ প্ৰদীপের ৰাতির মুখে গ্রুবতর হয়ে জলে উঠেছে। অন্মোৎসবের দিনে মাত্র্য ভাবিতে শিখে – কেন, কোথা হইতে এবং কি জন্তে তাহার জন্ম। चाक्रकंत्र पित्न मास्य উপलक्षि करत या. त्म निर्विण মানবের এবং নিখিল মানব তাহার। রবীজনাথ वर्णन, 'रम (वानक) यपि कन हरा, छात्र वाश-मा কেবল বৃত্তমাত্র। সমস্ত মানব-বৃক্ষের সঙ্গে একে-বাবে শিক্ত থেকে ভাল পর্যন্ত ভার মজ্জাগত বোগ।' উৎসৰ্বিহীন জন্মদিনে এই সব অহস্কৃতি আমাদের হয় না। তাই জন্মোৎসবের এত সার্থকতা।

মৃত্যুকে উপলক্ষ্য করিয়া হিন্দুদের মধ্যে শ্রদ্ধার করিয়া নিক্ষুত হয়। আপাতদৃষ্টিতে মনে হর প্রাদ্ধ উৎসব নয়, ইহা ছঃপের দিন; কিন্তু ইহা ঠিক নয়। উৎ—য় ধাতৃর ধোগে উৎসব: বাহাতে উধর্ব জন্মের বাহা তাহাই উৎসব। শ্রদ্ধা হইতে শ্রাদ্ধা করিতে বিদেন করে এবং ভাহাতে তাঁহার আত্মিক উয়তি হয়। আত্মা অবিনশ্বর—এই উপলব্ধি সার্থক ইয়া উঠে প্রাদ্ধের দিনে। প্রতিদিন ইহা আমরা উপলব্ধি করিতে পারি না। বাহ্ দৃষ্টিতে আমরা বাহাকে মৃত্ত বলিয়া বোধ করি, শ্রাদ্ধের দিনে আমরা তাহার অবিনশ্বরত্ব পরিপূর্ণভাবে উপলব্ধি করিতে পারি।

'মধু বাতা ঋতায়তে মধু ক্ষরন্তি সিদ্ধবং। মাধবীর্ন সংস্থাষবীং॥' ইত্যাদি মন্ত্র উদ্ধ ত করিয়া রবীক্রনাথ বলিয়াছেন, 'এই ক্ষানন্দ-মন্ত্রের ঘারা পৃথিবীর ধ্লি থেকে আকাশের সূর্য পর্যন্ত স্ব অমৃতে ক্ষভিষিক্ত ক'রে, মধুমর ক'রে দেথবার দিন এই প্রাদ্ধের দিন।' এই দিনে অন্তর্হিত ব্যক্তির গুণাবলী আলোচনা করিয়া আমরা উদার মহৎ হইরা উঠি। জীবনে যে মাহ্বকে আমরা আনন্দের মধ্যে দেখি না, মৃত্যুর পরে প্রাদ্ধের দিনে ভাহাকেই আমরা ক্ষমৃতের মধ্যে উপলব্ধি করিতে পারি। ভাই প্রাক্ষেত্র এত তাৎপর্যপূর্ণ।

বিবাহ-উৎসবের ব্যাপারটিতে স্বভাবের উদামতাই প্রবল বটে, কিন্তু সামাজিক বন্ধন সেই
উদামতাকে নিয়ন্ত্রিক করে। নারী-পুরুষ প্রকৃতির
চিরস্তন নিয়মান্ত্রসারে পরস্পরের প্রতি আরুই হয়।
কিন্তু সামাজিক বন্ধনের হারা বিবাহে উৎসবের নিয়ম
না থাকিলে নরনারীর মিলন পশুপক্ষীর মিলনের
চাইতে কিছুই নুতন হইত না, কিছুই উন্নত্তর

হইত না। সকল দেশের সকল লোকেদের মধ্যেই ভাৰ-সমৃদ্ধ নিয়ম-প্রণালীর মধ্য দিয়া বিবাধ-উৎসবটি উদ্যাপিত হয়। হিন্দুদের বিবাহ সহ্বন্ধে বলিতে পারা যায়, এই সমন্ত্র স্থামী-প্রী রাহ্মণ বিগ্রহ ও অগ্নিকে সাক্ষী করিয়া যে ভাবে পরম্পরের দায়িত্ব ও কর্তব্য সম্পর্কে প্রতিজ্ঞা করে তাহাতে নিশ্চরই তাহাদের ভাবী জীবন বহুলাংশে নির্ম্লিত হইয়া স্থান্য ও স্থাধ্য হয়।

ষাধীনতা দিবসে, খাঁচার বদ্ধ পাথী খাঁচা হইতে বহু চেষ্টার পর বাহির হইতে পারিয়া যে অনাবিদ আনন্দ বোধ করে, মান্ত্র সেই আনন্দে উদ্বেল হইয়া উঠে। এই দিনে জাতি তাহার দায়িত ও কর্ত্তব্য সম্পর্কে বিশেষভাবে সজাগ হর; দেশকে সমাজকে স্রষ্ঠু স্থলর করিয়া গড়িয়া তুলিবার ব্রত গ্রহণ করে। এই উৎসবের দিনে মান্ত্র্য ব্যঞ্জি-ষার্থ বিসর্জন দিয়া দেশের ও জাতির সমষ্টি-ষার্থবি ক্ষ্তু জীবন ও সর্বত্ব পণ করে। এই দিনে তাহারা সমবেতভাবে—চিস্কা করে, আনন্দ করে।

বিভিন্ন উৎসবের সম্পর্কে বলিতে গিন্না মিলনের কথাট বার বার বলিনাছি। উৎসবের দিনেই শুধু মাহ্ময একত্র মিলিত হয় তাহা নয়, বাজারেও মাহ্ময় মিলে। কিন্তু উৎসবের মিলন ও বাজারের মিলনের পার্থক্য দিবারাত্রির পার্থক্যের মত। বাজারের মিলনে অন্তরের মিলন হয় না, ইহা বাহিরের মিলন। এখানে প্রত্যেকেই ব্যক্তিগত স্বার্থের পদ্ধিল চিন্তার ময় থাকে। একত্র মিলিত হইন্নাও পরস্পর পরস্পরকে দেখিতে পায় না, স্বার্থ-চিন্তার প্রাচীর উহাদের দৃষ্টিকে ব্যাহত করে। কিন্তু উৎসবের মিলন অন্তপ্রকার। ইহাতে স্বার্থ-চিন্তার লোশমাত্র থাকে না, তাই সেই দিন মাহ্ময় নিজের সজে সকলকে এবং সকলের সজে নিজেকে উপলব্ধি করিয়া থাকে।

উৎসবের দিনের ইহাই বড় সার্থকতা যে, এই অস্ততঃ একদিনের অন্ত হইলেও মাহ্য নিজেকে বড় করিয়া স্থানর করিয়া জানিতে পারে। এইরূপে উৎসৰ মহন্য-জীবনকে স্থন্দর ও স্থগঠিত করিয়া তুলে। উৎসবের স্থানন্দে মাস্থবের জীবনীশক্তি বৃদ্ধি পায়। তাই মাসুষ উৎসবপ্রিয় বলিয়া গৌরবের জাগী। উৎসবের তাৎপর্যগুলি জীবনে সার্থক হইয়া উঠিলে মাহ্ব প্রতিদিনের চিস্তায় ভাবিতে শিবিবে যে, তাহারা সকলে "অমৃতস্থ পুতাঃ", একই শিতার মেহ-ছ্যায়াতলে তাহারা বর্ধিত ; তবেই মাহ্রষ হইবে পূর্ব, মাহ্রব হইবে বিরাট, মহান্।

### বলরাম-মন্দিরে শ্রীরামকৃষ্ণ\*

#### স্বামী গম্ভীরানন্দ

'ক্থামৃত'-কার পরম শ্রদ্ধাম্পদ শ্রীযুক্ত মাষ্টার মহাশ্র লিৰিয়াছেন, "ধক্ত বলরাম! তোমারই আলম আজ ঠাকুরের প্রধান কর্মক্ষেত্র হইয়াছে। কত নৃতন নৃতন ভক্তকে আকর্ষণ করিয়া প্রেমডোরে বাঁধিলেন, ভক্তসঙ্গে কত নাচিলেন, গাহিলেন। যেন শ্রীগোরাক শ্রীবাসমন্দিরে প্রেমের ৰসাচ্ছেন। দক্ষিণেশ্বরের কালীবাটীতে বসে বসে काँएन ; निष्यत अञ्जल एपथरन वल वाक्त। রাত্রে ঘুম নাই! মাকে বলেন, 'মা, ওর বড় ভক্তি, ওকে টেনে নাও; মা ওকে এখানে এনে দাও; যদি সে না আদতে পারে, তা হলে মা আমার সেখানে নিয়ে যাও, আমি দেখে আসি !' তাই বলরামের বাড়ি ছুটে ছুটে আদেন। লোকের कांट्ड त्कमन वर्णन, 'वलतारमत क्रशबारथंत रमवा আছে, शूर एक अन्न!' यथन आरमन अमनि নিমন্ত্রণ করিতে বলরামকে পাঠান। বলেন, 'বাও, নরেন্ত্রকে, ভবনাথকে, রাধালকে নিমন্ত্রণ করে এসো। এদের থাওয়ালে নারায়ণকে থাওয়ান হয়। এরা সামাস্থ নয়; এরা ঈশবাংশে অন্মেছে, এদের থাওয়ালে তোমার খুব ভাল হবে।' বলরামের খরেই শ্রীবৃক্ত গিরিশ খোষের সঙ্গে প্রথম বসে আলাপ। এখানেই রথের সমর কীর্তনানন্দ। খানেই কভবার প্রেমের দরবারে আনন্দের মেলা

হইগাছে!" ইহা ১১ই মার্চ, ১৮৮৫ খৃষ্টান্সের কথা। (কথামৃত ১ম ভাগ, ২৩ পৃঞ্চা)

পরম পৃশ্বনীর লাটু মহারাজের মতে ঠাকুর এই গৃহে শতাধিক বার আদিয়াছিলেন।

পরম পূজাপাদ 'লীলাপ্রসক্ষ'-কার লিখিয়াছেন, "এই ৫৭নং রামকান্ত বস্থ স্টী টম্থ ৰাটীতে ঠাকুরের যে কতবার শুভাগমন হইগাছে তাহা বলা যায় না। কত লোকই যে এখানে ঠাকুরকে দর্শন করিয়া হইয়াছে, তাহার ইয়তা কে করিবে? দক্ষিণেশ্বরের কালীবাড়ীকে ঠাকুর কথন কথন 'মা কালীর কেলা' বলিয়া নির্দেশ করিতেন। কলিকাতার বহু পাড়ার এই ৰাটাকে তাঁহার 'দিতীয় কেলা' विषय निर्देश कविता अञ्चालि बहेरव ना । शंकृत ৰলিতেন 'বলরামের পরিবার সব এক হলে বাঁধা।' ক্তা-গিন্নী হইতে বাটার ছোট ছোট মেয়েগুলি পর্যন্ত পকলেই ঠাকুরের ভক্ত; ভগবানের নাম না করিয়া ব্লপতাহণ করে না এবং পূজা, পাঠ, সাধুসেবা, স্থিবরে দান প্রভৃতিতে স্কলেরই স্মান অমুরাগ; কাজেই এই পরিবারবর্গই যে ঠাকুরের দিতীয় विट्य व्यानन शाहेरवन, हेश विष्ठित नरह"। ( अक्-ভাব, উত্তরাধ, ২৮৬ পৃ: )

'লীলাপ্রসজে' আরও আছে—"বস্থল মহাশরের

<sup>&</sup>quot; বলরাম-মন্দিরের গত ১৬.২.৫৭ তারিবের ধর্ম-সভার পঠিত।

কোঠারে জমিদারি ও গ্রামটাদ-বিগ্রহের আছে, শ্রীরন্দাবনে কুঞ্জ ও খ্রামহান্দরের সেবা আছে এবং কলিকাভার বাটাভেও ৮জগন্নাথদেবের বিগ্রহ ও দেবাদি আছে। ঠাকুর বলিতেন, 'বলরামের শুদ্ধ স্বন্ধ স্থামুক্রমে ঠাকুর-দেবা ও **অভিথি-ফকিরের সেবা—ওর বাপ সব ত্যাগ ক'রে** শ্রীবৃন্দাবনে বসে হরিনাম করে—ওর অন্ন আমি খুব খেতে পারি, মুখে দিলে বেন আপনা হতে নেমে যার। বান্তবিক ঠাকুরের এত ভক্তের ভিতর বলরামবাবুর অল্লই (ভাত) তাঁহাকে বিশেষ প্রীতির সহিত ভোজন করিতে দেখিয়াছি। কলিকাতায় ঠাকুর যেদিন প্রাতে আসিতেন, দেদিন মধ্যাহ্ন-ভোজন বলরামের বাটীতেই হইত। ব্রাহ্মণ-ভক্তদিগের বাটা ব্যতীত অপর কাহারওবাটাতে. অমগ্রহণ করিয়াছেন কিনা সন্দেহ—তবে অবশ্র নারায়ণ বা বিগ্রহাদির প্রসাদ হইলে অক্ত কথা"। ( बे, २৮४-৮२ प्रः )

শতঃপর শ্রীরামরুষ্ণ-পুঁণিতে আমরা ভক্ত-প্রবর বলরাম এবং তাঁহার গৃহ, যাহা পরে ভক্তমহলে বলরাম-মন্দির নামে পরিচর লাভ করিয়াছে এবং তীর্থরূপে পৃঞ্জিত হইতেছে, ঐ সম্বন্ধে এইরূপ উল্লেখ পাই—

ধীর নত্র বিনয়ী সংসারী ভক্তবর ।
বিভূষিত সর্বগুণে গুণের সাগর ॥
আস্থে মৃত্মন্দ হাস্ত থেলে শবিরাম ।
মিতব্যরী সন্তোব-শন্তর বলরাম ॥
গোপনে গোপনে শানে প্রভূ ভগবানে ।
মহাপুণ্যময় তীর্প নিজ নিকেতনে ॥
ভবনে মহিমা কিবা না ধার বর্ণন ।
গৌর-শবজারে ধেন শ্রীবাস-প্রাশণ ॥
শগরাণ-প্রতিমৃতি প্রতিষ্ঠিত ধরে ।
ভোগ-রাগ নিতি নিতি অতি প্রীতিভরে ॥
সেই মহাপ্রসাদে প্রভূর সেবা হয় ।
শ্রীপ্রভূর শরভিকা ধথা তথা নয় ॥

ভাগ্যধর বলরাম থার এই বাড়ি।
তিনি একজন গোটা প্রভুর ভাগ্যরী।
বলরাম জন্ম জন্ম ভক্ত অবতারে।
অন্ন-ভিক্ষা শ্রীপ্রভুর এই তাঁর ঘরে॥
প্রভুর গমনে বহু আড়ম্বর তথা।
অন্ন-ব্যঞ্জনাদি রাঁধে ভামিনীর মাতা॥
মহাভাগ্যবতী এই ব্রাহ্মণের মেয়ে।
বড় খুনী প্রভুদেব তাঁর রান্না বেয়ে॥
(৩০৬ পৃষ্ঠা)

পূর্বোক্ত করেকটি উদ্ধৃতি হইতেই বলরামমন্দিরের সহিত শ্রীশ্রীরামক্ষেত্র ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ বিষয়ে
একটা সম্প্রি ধারণা হয়। অতঃপর স্থামরা যথাসম্ভব বিস্তৃত উদ্ধৃতির সাহায্য-ব্যভিরেকে প্রধানতঃ
পূর্বোদ্ধৃত তিনথানি মহামূল্য গ্রন্থ অবলম্বনে এই
ভীর্যস্থলে সংঘটিত করেকটি লীলার আলোচনার
অগ্রসর হইতেছি।

শ্রীশ্রীরামক্ষ-কথামৃতে আমরা যে পনেরটি চিত্রের সন্ধান পাইরাছি, তাহার > থানি প্রথম ভাগে, > থানি বিতীর ভাগে, ৪ থানি তৃতীর ভাগে, ৩ থানি চতুর্য ভাগে, এবং ৬ থানি পঞ্চম ভাগে। ইহার মধ্যে সাতথানি আলেখ্য ১৮৮৫ খৃষ্টান্দের, একথানি ১৮৮৪ খৃষ্টান্দের, তিনথানি ১৮৮৩ খৃষ্টান্দের এবং একথানি ১৮৮২ খৃষ্টান্দের। সময়ের পরস্পরা হিসাবে ঐ ছবিগুলির রেথাচিত্র মাত্র অক্ষন করিতেছি।

শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ-কথামৃতের পঞ্চম থণ্ডের প্রথম পৃষ্ঠার আমরা বলরাম-মন্দিরে শ্রীরামকৃষ্ণচরণে প্রথম উপনীত হই ১৮৮২ খুষ্টাব্বের ১১ই মার্চ; সেদিন দোলপূর্ণিমা। রাত্রি আটটা-নয়টার শ্রীযুক্ত মাষ্টার মহাশয় বলরাম-মন্দিরে আসিয়া দেখিলেন রাম, মনোমোহন, রাখাল, নৃত্যগোপাল প্রভৃতি ভক্তগণ ঠাকুরকে ঘিরিয়া অবস্থান করিতেছেন, সকলেই হরিনাম সংকীর্তন করিতে করিতে মত্ত হইরাছেন। ক্রেকটি ভক্তের ভাবাবস্থা হইরাছে। নৃত্যগোপালের

ৰক্ষঃস্থল রক্তিমবর্ণ, রাখালের দেহ ভূমিতে অবলুষ্ঠিত —তিনি ভাবাবিষ্ট ও বাহু সংজ্ঞাহীন। ঠাকুর তাঁহার বুকে হাত দিয়া বলিতেছেন, "শান্ত হও, শাস্ত হও"। মাষ্টার মহাশয়ের মতে রাখালের এই প্রথম ভাবাবস্থা। পরে ভক্তেরা যথন বারান্দার প্রসাম পাইতে বদিলেন, তথন দাদের কার বলরাম করকোডে একপ্রান্তে দাঁড়াইয়া রহিলেন, দেখিলেমনে হর না যে, তিনি বাড়ির কর্তা; এমনি ছিল তাঁহার 'তৃণাদপি স্থনীচেন' দীনভাব। সেদিন শ্রীশীঠাকুর বলরামের আহ্বানেই ঐ গ্রহে পদার্পণ করিয়াছিলেন এবং ঠাকুরের নিকট পূর্বমূহুর্তে সংবাদ পাইয়া এবং তাঁহারই নির্দেশে মান্তার মহাশয় তথার উপস্থিত रहेबाहित्नन। हेश श्रापम निक्कांत्र कथा। ঠাকুর স্বত:প্রবৃত্ত হইয়া বছবার সেখানে আসিয়া-ছিলেন এবং ভক্তেরাও তথন মুখে মুখে সংবাদ পাইয়া খেচ্ছার অথবা বলরামের নিমন্ত্রণে সাগ্রহে সেখানে উপস্থিত হইতেন। শ্রীবৃক্ত 'কথামৃত'-কার উল্লেখ করিয়াছেন যে, এইভাবেই মহাকবি গিরিশ5ন্ত্র বলরাম-মন্দিরে বসিয়া শ্রীশ্রীঠাকুরের সহিত প্রথম আলাপ করেন। বস্তুত: ইহা প্রথম আলাপ হইলেও প্রথম সাক্ষাংকার নহে. ইহা বিতীয় দর্শন। তিনি ঠাকুরের প্রথম দর্শন পাইমাছিলেন প্রীবৃক্ত দীননাথ বম্বর বাড়িতে। দ্বিতীয় দর্শন সম্বন্ধে গিরিশচক্ত নিজে রামক্রফ মিশনের এক সভার যাহা পাঠ করিয়াছিলেন তাহার মর্মার্থ:

"ঠাকুরের শুভাগমন উপলক্ষ্যে ভক্তচ্ডামণি বলরাম পল্লীর অনেককে নিমন্ত্রণ করিয়াছিলেন। শ্রীযুক্ত গিরিশও নিমন্ত্রিত হইয়া তথার উপস্থিত হইলেন। তাঁহার ধারণা ছিল যে, যোগী ও পরম-হংসেরা কাহারও সহিত্ত কথা বলেন না; এবং কাহাকেও নমস্বার করেন না, ভবে কেহ সাধাসাধনা করিলে পদসেবা করিতে দেন মাত্র। এই পরমহংস কিছ ভাহার বিপরীত। ইনি সাগ্রহে বন্ধুভাবে কথা বলেন, আর দীনভাবে ভূমি স্পর্শ করিরা পুন:পুন: প্রণাম করেন। পৌরাণিক চিত্রান্ধনে
ব্যাপৃত নাট্যকার দেখিলেন, বাস্তবের নিকট
কাল্লনিক চিত্র যেন কেমন মলিন হইয়া গেল—তিনি
চমকিত হইলেন। কিন্তু সেই চকিত দর্শন পরিচয়ে
পরিণত হইল না! সেইদিন অমৃতবাজার পত্রিকার
সম্পাদক শিশিরকুমার ঘোষ মহাশয়ও উপস্থিত
ছিলেন।"

( শ্রীরামকৃষ্ণ-ভক্তমালিক। ২য় ভাগ—২৫৫ পৃঃ)
সমন্ত্র-পরায় কথামৃতে পরবর্তী উল্লেখ পঞ্চম
ভাগের ১৮ পৃষ্ঠায়, ১৮৮২ খৃষ্টাব্দে ১৫ই নবেম্বর।
ঠাকুর গড়ের মাঠে উইলসনের সারকাস দেখিতে
গিয়াছিলেন এবং আট আনার অর্থাৎ সর্বশেষ
শ্রেণীর বেঞ্চির উপরে বিসিয়া আনন্দে বলিয়াছিলেন,
"বাং, এখান থেকে বেশ দেখা যায়!" পরে গাড়িতে
চড়িয়া তিনি মাষ্টার মহাশ্ব প্রভৃতি ভক্তের সহিত
বলরাম-মন্দিরে উপস্থিত হইলেন। তথন স্ক্রা
হইয়া গিয়াছে।

ঠাকুর দোতলায় বৈঠকখানায় বসিয়া ভগবৎ-প্রসক্ষে বলিলেন, "এক উপায়ে জাতিভেদ উঠে যেতে পারে। সে উপায় ভক্তি। ভক্তের জাতি নাই। ভক্তি হলেই দেহ. মন, আত্মা সৰ শুদ্ধ হয়। গৌর-নিতাই হরিনাম দিতে লাগলেন, আচণ্ডালে কোল দিলেন। ভক্তি না থাকলে ব্রাহ্মণ বাহ্মণ নয়, ভক্তি थाकरम हथान हथान नग्र। बन्भुणकाणि छक्कि থাকলে পবিত্র হয়।" সেদিন তিনি সংসারীদের জীবনের কথাও বলিয়াছিলেন: "ভারা যেন গুটপোকা। মন করলে কেটে বেরিরে আসতে পারে; কিন্তু অনেক যত্ন করে গুট তৈয়ার করেছে, ছেড়ে আসতে পারে না। ভাতেই মৃত্যু হয়।" चात्र पृष्ठोख निवाहित्मन-- चुनित्र मर्था माह्दत्र, "रव পথ দিৰে ঢু:কছে সে পথ দিয়ে বেরিয়ে আসভে পারে, কিছ কলের মিষ্ট শব্দ আর অন্ত মাছের সংক क्लोफ़ा, जाहे जूल थारक; विविध्य जानवाब टाडी क्त्र ना । ... इ এक्টा सोड़ शानात्र ; छात्रत्र बतन

মুক্ত জীব।" মায়া ও সংসারের বর্ণনাত্মক ছইটি গানও তিনি গাহিয়াছিলেন; আর ভাবভক্তিহীন হইয়া সাধুদক করার প্রতি কটাক্ষ করিয়া বলিয়াছিলেন, "কেউ কেউ সাধুদক করে গাঁজা থাবার জক্ত। সাধুরা গাঁজা থার কিনা, তাই তাঁদের কাছে এসে গাঁজা সেক্তে দেয়, আর প্রসাদ পায়।"

ভারপর চতুর্থ ভাগের ১৬-১৮ পৃষ্ঠায় বর্ণিত ১৮৮৩ থৃষ্টাব্দের ৭ই এপ্রিলের ঘটনা। সেদিন সকালে আসিয়া ঠাকুর বলরাম-ভবনেই বিপ্রহরে প্রসাদ গ্রহণ করিয়াছেন। সেদিন ঠাকুরের স্বাগ্রহে ও বলরামের নিমন্ত্রণে নরেন্দ্র, ভবনাথ, রাধাল এবং স্থারও চুই একটি ভব্ত দেখানে স্থাহার করিয়াছেন। আহারান্তে বৈঠকখানায় উত্তরপূর্বের ঘরে বদিয়া ব্দালাপ হইতেছে। ঠাকুরের ব্দাদেশে শ্রীবৃক্ত নরেন্দ্রনাথ দেদিন অনেকগুলি গান গাহিয়াছিলেন, ভবনাথও গাহিয়াছিলেন। গানের পর নরেন্দ্রনাথ ষ্থন সহাত্যে বলিলেন ষে, ভ্রনাথ পান-মাছ ত্যাগ করিয়াছেন, তখন ঠাকুর সকৌতুকে বলিলেন, "সে কি রে! পান-মাছে কি হয়েছে! ওতে কিছু দোষ হয় না। কামিনী-কাঞ্চন ত্যাগই ত্যাগ।" ঠাকুরের শিক্ষাপ্রদ রসিকতায় একটি দৃষ্টাস্ত সেদিন পাওয়া গিয়াছিল। ভবনাথের সহিত কথা শেষ করিয়া তিনি তখন জিজ্ঞাদা করিলেন, "রাধাল কোথায় ?" তথন উত্তর পাইলেন "আজ্ঞা, রাথাল যুণুচ্ছেন।" ইহাতে ঠাকুর সহাত্যে বলিলেন, "একজন মাহর বগলে করে যাত্রা শুনতে বসেছিল। যাত্রার দেরি দেখে মাহরটি পেতে ঘুমিয়ে পড়লো। যথন উঠলো उथन मद ८ व हरत्र ८ श ए ।"

বিকালে চারিটার সময় ঠাকুর বৈঠকথানায় ভক্তসক্ষে আসিরা বসিলে ক্ষেকজন ব্রাক্ষভক্ত উপস্থিত হইলেন। একজন ব্রাক্ষভক্ত প্রশ্ন করিলেন, "মহাশরের 'পঞ্চদনী' দেখা আছে?" ঠাকুর উত্তর দিলেন 'ওসব একবার প্রথম প্রথম শুনতে হয়—প্রথম প্রথম একবার বিচার করে নিতে হয়। তারপর

"যতনে হৃদয়ে রেখো আদরিনী ভাষা মাকে। মন তুই দেখ্ আর আমি দেখি,

আর যেন কেউ না দেখে।"
তিনি আরও বলিলেন—"শাত্র শুধু পড়লে হয় না।
কামিনী-কাঞ্চন থাকলে শাত্রের মর্ম ব্রতে দেয় না।
সংসারের আাসক্তিতে জ্ঞান লোপ হয়ে যায়।

"সাধ করে শিখেছিলাম কাব্যরস যত। কালার পীরিতে পড়ে সব হইল হত।" (সকলের হাস্ত)।

১৮৮০ খুষ্টাব্দের ২রা জুন আমরা আর একবার বলরাম-ভবনে শ্রীশ্রীঠাকুরের পুণ্যদর্শন পাই। সেদিন শ্রীযুক্ত অধর সেনের বাড়িতে তিনি মনোহর সাঁই কীর্তন ভনিতে যাইবেন এবং পরে শ্রীবৃক্ত রামচন্দ্র দত্তের গৃহে কথকতা শুনিবেন। অধর-ভবনে যাইবার আগে তিনি বলরাম-গৃহে শুভাগমন করিলেন এবং গেখানে ভাবাবেগে বলিতে লাগিলেন, 'মা, একি দেখাছে! থাম; আবার কত কি! রাথাল-টাথালকে দিয়ে কি দেখাত ? রূপ-টুপ সব উড়ে গেল। তামা, মান্ত্ৰ তো কেবল থোলটা বই তো নর ! চৈত্র তোমারই। মা, ইদানীং ব্রহ্মজানীরা মিষ্ট রস পার নাই। চৌধ শুক্নো, মুধ শুক্নো! প্রেমভক্তিনা হ'লে কিছু হ'লনা।" (ধে ভাগ, ৪৮ পৃষ্ঠা )। সেদিনকার লীলা অতি অল্লকাল-ব্যাপী; অতএব ক্পাস্তের চিত্রও কুন্তু, যদিও উহা ভাবগম্ভীর।

১৮৮৩ খৃষ্টাব্দের ২৫শে জ্নের ছবিধানিও অন্তর্মপ ক্ষুদ্রায়তন; কিন্তু ইহারও সৌন্দর্ম অন্তপম। ঠাকুর সেদিনও বলরামভবনে ভাবাবিষ্ট। পার্থে মাস্টার এবং রাথাল বিস্থা আছেন। ভাববিহ্নস ঠাকুর বলিতেছেন, "দেখ, আন্তরিক ডাকলে স্বস্থানকে দেখা যায়! কিন্তু যভটুকু বিষয়ভোগের বাসনা থাকে, তভটুকু কম পড়ে যায়।" কিছুক্ষণ চুপ করিয়া থাকিয়া ভিনি আবায় বলিলেন, "দেখ, সকলেরই আত্মর্দেনি হতে পারে।" ক্রেমে অবভার-

লীলার কথা উঠিল। ঠাকুর বলিতে লাগিলেন,
"'নিতা' দর্শনের পর নিতা থেকে লীলার এসে
থাকতে হয়—ভক্তি ভক্ত নিয়ে। এইটি পাকা
মত। তাঁর নানা রূপ, নানা লীলা—ঈশ্বরলীলা,
দেবলীলা, নরলীলা, জগং-লীলা। তিনি মামুষ
হয়ে, অবতার হয়ে য়ৢগে য়ুগে আসেন—প্রেমভক্তি
শিখাবার জয়া। দেখ না হৈতক্তদেব। অবতারের
ভিতরেই তাঁর প্রেমভক্তি আখাদন করা যায়।
তাঁর অনস্তলীলা। কিন্তু আমার দরকার প্রেম,
ভক্তি। আমার ক্ষীরটুকু দরকার। গাভীর বাঁট
দিয়েই ক্ষীর। অবতার গাভীর বাঁট।" (৫ম ভাগ
৬৪-৬৫ পৃষ্ঠা)

১৮৮০ খুষ্টাব্বের ১৮ই আগদেটর লীলাও সল্ল-কালম্বারী। সেদিনও ঠাকুর বলরামের বাটাতে আসিয়াছেন। সেথান হইতে অধরের বাটাতে কীর্তন শুনিতে যাইবেন। বলরামবাব্র গৃহে পদার্পণ করিয়া তিনি ভগবং-প্রসঙ্গে বলিলেন, "অবভার লোকশিক্ষার জন্ম ভক্তি-ভক্ত নিরে থাকেন। যেমন ছাদে উঠে সিঁড়িতে আনাগোনা করা।" কিছুক্ষণ পরে তিনি বলিলেন, "বাগানের মালিককে খোঁজা, আর তাঁর সঙ্গে আলাপ করা—এইটেই কাজ। ঈশ্বরদর্শনই জীবনের উদ্দেশ্য।" (৫ম ভাগ, ৬৯ পৃষ্ঠা)

১৮৮৪ খৃষ্টাব্দের তরা জুলাই, শ্রীশ্রন্থাথদেবের পুনর্ধাতার দিনে শ্রীবৃক্ত বলরামবাবুর বৈঠকথানার ভক্ত-পরিবেষ্টিত শানন্দমর্মৃতি শ্রীশ্রীঠাকুরের নরনাভিরাম পুনর্দর্শন শামরা পাই। রবের দিনে এবং পুনর্যাতার দিনে ছোট একখানি রথ দোতলার বহির্বাটীর চকমিলানো বারান্দার চারিদিকে খুরিয়া ঘুরিয়া টানা হইত এবং শ্রীশ্রীঠাকুর ও ভক্তরণ নৃত্য-গীতাদিসহকারে রবের শ্রপ্রশাভাতে চলিতেন। শামরা লীলাপ্রস্ক' হইতে এইরূপ একটি রথবাতার বিবরণ দিতেছি, "সকলই ভক্তির ব্যাপার। বাহিরের শাড়বর কিছুই নাই। বাড়ী সাঞ্চানো, বাহ্নভাত,

বাবে লোকের হডাহডি, গোলমাল, দৌডাদৌডি— এ সবের কিছুই নাই। ছোট একখানি রথ বাহির বাটীর দোতলায় চকমিলানো বারান্দার চারিদিকে ঘুরিয়া ঘুরিয়া টানা হইত, একদল কীর্তনিয়া আসিত, তাহারা সঙ্গে সঙ্গে কীর্তন করিত, আর ঠাকুর ও তাঁহার ভক্তগণ ঐ কীর্তনে যোগদান করিতেন। কিন্তু সে আনন্দ, সে ভগবড়জির ছড়াছড়ি, সে মাতোয়ারা ভাব, ঠাকুরের সে মধুর নৃত্য--্রে আর অক্তত্র কোথা পাওয়া যাইত ? সাত্ত্বিক পরিবারের বিশুদ্ধ ভব্তিতে প্রদন্ন হইয়া সাক্ষাৎ ৮ ছগরাথদেব রথের বিগ্রহে এবং শ্রীরামক্বফশরীরে মাবিভূতি---সে অপূর্ব দর্শন আর কোথার মিলিবে ? সে বিশুদ্ধ প্রেমস্রোতে পড়িলে পাষণ্ডের হাদয়ও দ্রবীভূত হইয়া নম্বনাশ্রুরপে বাহির হইত—ভক্তের আর কি কথা! এইরূপে করেক ঘন্টা কীর্তনের পরে প্রীশ্রীক্ষগমাথ-দেবের ভোগ দেওয়া হইত এবং ঠাকুরের সেবা হইলে ভক্তেরা সকলে প্রসাদ পাইভেন। এবং পরে খনেক রাত্রে এই আনন্দের হাট ভান্ধিত, এবং ভক্তেরা ছই চারিজন বাতীত যে যার বাটাতে চলিয়া যাইতেন।" (প্রুক্জাব—উত্তরাধ, ২৮৭ প:)

এইটকু ভূমিকার পর আমরা শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ-ক্থামতে বণিত (৪র্থ ভাগ, ১৮৮ পুঃ) ১৮৮৪ খুষ্টাব্দের উল্টারথের দিনেই ফিরিয়া যাই। সেদিন বৈঠকথানাম ঠাকুরের পার্যে বিদিয়া আছেন-রাম, মাস্টার, বলরাম, মনোমোহন, করেকটি ছোকরা-ভক্ত, বলরামের পিতা প্রভৃতি। বলরামের পিতা নিষ্ঠাবান বৈষ্ণব। আপনমনে আপনভাবেই থাকেন। পর্মত-সম্বন্ধে উদারতা প্রকাশের অবকাশ নাই। ঠাকুরকে দর্শন করাইবার জন্ত বলরাম নিজের পিতৃ-দেবকে পত্তের উপর পত্ত লিখিয়া বৃন্দাবন হইতে আনাইয়াছেন। বলরামের পিতাকেই প্রধানভঃ উদ্দেশ করিয়া ঠাকর বলিতে লাগিলেন, "সব মতের লোকেরা আপনার মভটাই বড় করে গেছে।…যে করেছে, (महे-हे लाक। व्यत्वह

একংবরে। আমি কিন্ত দেখি—সব এক। শাক্ত, বৈষ্ণব, বেদান্ত মত সবই সেই এককে লরে। বিনিই নিরাকার, তিনিই সাকার, তাঁরই নানা রূপ। · · · বেদে বার কথা আছে, ভল্লে তাঁরই কথা, প্রাবেও তাঁরই কথা। সেই এক সচ্চিদানন্দের কথা। তারই নিত্য, তাঁরই লীলা। · · · সেই এক সচ্চিদানন্দের কথাই বেদ পুরাণ তল্পে আছে। আর বৈষ্ণবশাস্ত্রেও আছে, ক্লফ্ট কালী হয়েছিলেন।" (ঐ ১১৯-২০ পুঠা)

ঠাকুর বারান্দার দিকে গিলা আবার ঘরে ফিরিলেন এবং শ্রীযুক্ত বিশ্বস্তরের ভাগ বৎসরের কন্সার সহিত রসিকতা করিয়া গান গাহিলেন, সকলেই হাসিতে লগেলেন। এই প্রসঙ্গে ভাতুপুত্র রামলালের ছেলেবেলার সরলতার উল্লেখ করিয়া ঠাকুর বলিলেন, "পরমহংস বালকের ক্যায়—আত্মপর নাই, ঐহিক সম্বন্ধেও আঁট নাই। রামলালের ভাইও (শিবু) একদিন বলেছিল, 'তুমি খুড়ো না পিলে গু' পরমহংসের বালকের ক্যায় গতিবিধির হিসাব নাই। সব ব্রহ্মমন্ত্র বেশ্ব। কোপায় যাছে, কোপার চলছে, হিসাব নাই।" (১২২ পু:)

ঠাকুরের নির্দেশমন্ত বলরাম ঐ দিন পণ্ডিত শশ্বর তর্কচ্ডামণিকে নিমন্ত্রণ করিয়াছিলেন। ঠাকুর অন্তঃপুরে গিরা ৺ন্ধগরাথ দর্শনান্তে আবার বৈঠক-খানার আগিরা বসিলে পণ্ডিত শশ্বর ছই একজন সদীর সহিত তাঁহাকে প্রণাম করিয়া বসিলেন। ঠাকুর পণ্ডিতকে বলিলেন, "জ্ঞানের চিক্—প্রথম শাস্ত অভাব, বিতীয় অভিমানশৃক্ত অভাব। ভোমার ছই লক্ষণই আছে। জ্ঞানীর আর কতকগুলি লক্ষণ আছে। সাধুর কাছে ভ্যাগী, কর্মন্তলে—বেমন লেক্চার দিবার সময় সিংহত্ল্য, স্ত্রীর কাছে রসরাজ, রসপণ্ডিত। বিজ্ঞানীর অভাব আলাদা—বেমন চৈতক্তদেবের অবস্থা। বালকবং, উন্মাদবং, অভবং, পিশাচবং।" (ঐ ১২৬-২৮)

পরে স্বয়ং গান গাহিলেন ও বৈঞ্চৰচরণের গান শুনিতে শুনিতে ভিনি সমাধিত হইলেন। সমাধি- ভঙ্গ হইলে আরও একটু কথাবার্তার পর ছোট রথথানি বারান্দার উপর মানা হইল। ঠাকুর রথের দড়ি ধরিয়া কিয়ংক্ষণ টানিলেন; একটু পরে গান ধরিলেন,

শ্বাদের হরি বলতে নয়ন ঝরে,
তারা, তারা ছভাই এসেছে রে।
গান গাহিতে গাহিতে ঠাকুর নৃত্য করিতেছেন।
ভক্তেরাও তাহাতে যোগ দিয়াছেন এবং বৈষ্ণবচরণও
নিজের সম্প্রদারের সহিত উহাতে মিলিত হইয়াছেন।
দেখিতে দেখিতে সমস্ত বারানা পূর্ণ হইয়া গেল।
মেয়েরাও নিকটয় ঘর হইতে এই প্রেমানন্দ
দেখিতেছেন।

সন্ধ্যার প্রাক্কালে ঠাকুর সকলের সহিত বৈঠকথানায় গিরা আবার ভগবৎপ্রসঙ্গ করিতে লাগিলেন। ঠাকুর সেই রাত্রেই দক্ষিণেশরে ফিরিবেন, তাই তাঁহাকে অন্তঃপুরে লইয়া গিয়া জ্বলযোগ করানো হইল। জ্বলযোগান্তে বৈঠকথানার ফিরিয়া আদিয়া তিনি পুনর্বার কীর্তনে যোগ দিলেন ও পরে দক্ষিণেশ্বর যাত্রা করিলেন। (ঐ ১২৯-৩১ পৃষ্ঠা)।

এই প্রসঙ্গে লীলাপ্রসঙ্গের একটি বিবরণের প্রতি দৃষ্টি আরুন্ত হয়। ঐ গ্রন্থের শুরুভাব-উত্তরার্ধের ২৩০ পৃষ্ঠার উল্লিখিত আছে যে, ১৮৮৫ খুষ্টান্বের ৮জগরাধদেবের রথযাত্রার দিনে শ্রীশ্রীগারুর প্রাতে ঠন্ঠনিয়ার ঈশান মুখোপাধ্যায়ের বাড়িতে নিমন্ত্রণ রক্ষা করিয়া অপরাহে পণ্ডিত শশধরকে দেখিতে যান। সন্ধ্যার পরে শ্রীযুক্ত বলরামবাব্র বাটাতে রথোৎসবে যোগদান করেন এবং ঐ রাত্রি সেখানে কাটাইয়া পরদিন প্রাতে কয়েকটি ভক্ত-সঙ্গে নৌকা করিয়া দক্ষিণেশ্বরে ফিরেন।

কথামৃতের বর্ণনামুসারে কিন্ত ইহা ১৮৮৪ খুষ্টাব্বের পুনর্ধাত্রার ঘটনা। এই বিষয়ে ৪র্থ ভাগ ১১৮ পৃষ্ঠা দ্রষ্টব্য। ভবে পার্থক্য এই ষে, কথামৃতের মতে ঠাকুর ঐ রাত্রেই দক্ষিণেখরে ফিরিয়াছিলেন, লীলাপ্রসক্ষ-মতে পরদিন। ইহা ১৮৮৪ অথবা ১৮৮৫ খুষ্টাব্দের ঘটনা হউক বা উভন্ন বৎসরের বিভিন্ন
ঘটনার একত্র মিলনের ফলেই হউক 'লীলা প্রসক্তে'
উল্লিখিত আছে যে, শ্রীশ্রীঠাকুর রথযাত্রার পরদিবস নৌকাযোগে দক্ষিণেশরে যাইবার কালে ছুইট স্ত্রী-ভক্তও তাঁহার সহিত গিরাছিলেন। স্ত্রীভক্ত ছুইজনের নামোলেশ নাই। তথাপি বর্ণনার ভক্তি হুইডে স্বতই মনে হর ইহারা শ্রীশুক্তা যোগীন-মা ও গোলাপ-মা।

নৌকা প্রস্তুত আছে জানিয়া ঠাকুর অস্তঃপুরে শ্রীশ্রীজগন্নাথদেবকে প্রণাম করিতে গেলেন এবং স্বয়ং পুরনারীদের প্রণাম গ্রহণ করিয়া গোঁ-ভরে বাহিরে আসিলেন। অগর স্বীভক্তেরা অব্দরমহলে থাকিয়া গেলেও একজন যেন আত্মহারা হইরা ঠাকুরের সহিত বাহির মহলে আসিয়া পড়িলেন। ঠাকুরের দৃষ্টি হঠাৎ ঐ দিকে আক্রই হওয়ার তিনি দাড়াইলেন এবং "মা আনন্দময়ী, মা আনন্দময়ী" বলিয়া বারংবার প্রণাম করিতে লাগিলেন। স্বীভক্তাট তাঁহার চরণে প্রতি-প্রণাম করিলে ঠাকুর বলিলেন "চ না গো চ।" সেই আকর্ষণে যোগীন-মা অব্দরমহলে থবর দিয়াই ক্রত দক্ষিণেশ্বরে চলিলেন। তিনি যাইতেছেন দেখিয়া গোলাপ-মাও তাঁহার সঙ্গ লইলেন।

# স্বামীন্সীর কবিতার পটভূমি

অধ্যাপক শ্রীপ্রণব ঘোষ, এম্-এ

শ্রীভগবানের বিশ্বরূপ-দর্শন করে মহাবিস্ময়ে স্বর্জুন বলেছিলেন—

অনাদিমধ্যান্তমনন্তর্বাধ্যনন্তরাহং শশিহর্থনেত্রম্।
পশামি বাং দীপ্তর্তাশবক্তং মতেরসা বিব্যানিং তপন্তম্।
শামি দেখছি তোমার আদি-মধ্য-অন্তরীন রূপ,
অনস্তরীর্থ তৃমি, অনস্ত তোমার বান্ত, চন্দ্রক্ষ্
ভোমার হই নেত্র, মুখমগুলে প্রদীপ্ত অগ্রির
জ্যোতিঃ, আপন তেকে তৃমি নিখিল জগৎ সন্তপ্ত
করে তৃলেছ। হে বিষ্ণু, নজস্পানী অনেকবর্ণ
তেলোমর তোমার ব্যারত মুখমগুল আর দীপ্ত
বিশাল নেত্র দেখে আমার হাদর ব্যথিত, দূরে গেছে
আমার থৈর্ঘ ও শাস্তি। মরণের আহ্বানে যেমন
করে পতকেরা মহাবেগে ছুটে চলে প্রদীপ্ত অগ্রির
অভিমুখে, তেমনি এই সকল প্রাণী মৃত্যুর জন্মই
ভোমার মুখগহবরে প্রবেশ করতে চলেছে।" (গীতা
১১)১৯,২৪,২৯)

জগং-কারণের এই মহাকালমূর্তির ভয়ত্বর সৌন্দর্য অর্জুনের মনকে অভিভৃত করে প্রশ্ন তুলেছিল—"আধ্যাহি মে কো ভবায়গ্ররপোঁঁ (উগ্রম্তি—কে আপনি আমার বল্ন)। উত্তর এল—"কালোহস্মি লোককরক্রং—আমি লোকক্ষরকারী কাল! তুমি যদি বৃদ্ধ নাও কর, তবু বিপক্ষদলে যে বীরেরা আছেন তাঁরা কেউ বেঁচে থাকবেন না।" "তত্মান্তমূভিঠ যশো লভন্ন, জিআ শক্রন্ ভূজ্জ রাজ্যং সমৃদ্ধম্।"— অতএব, তুমি বৃদ্ধার্থে উথিত হও, যশোলাভ কর এবং শক্রবর্গকে পরাজিত করে নিছণ্টক হয়ে রাজ্যভোগ কর।

বৃন্দাৰন ও কুফফেঅ—এ হ'রের পটভূমিতে শীক্ষণ-জাবন পূর্ণাল। মনে হয়, চিরায়তসাহিত্যেরও এই লক্ষণ; জীবন ও মৃত্যু, প্রেম ও বৈরাগ্য, কুফ্ম ও বজ্ঞ সেথানে পালাপালি দেখা দেয়। তা না হলে জীবনের পরিপূর্ণ সত্যকে উপলব্ধি করা বার না। অবশ্র—"ফুডমুখে স্বাই ডরার, কেহ নাহি চায়, মৃত্যুরূপা এলোকেশী।" কিছ ক্রেরে তো বামমুখণ্ড আছে। মলল ও অমলল—এ হ্রের মধ্য দিয়েই ভগবান আত্মপ্রকাশ

করেন। হঃথ থেকে পালিয়ে গিয়ে নর, হঃথের মুঝেমুখি হরেই তার অন্তরালে হঃথমূর্তি ভগবানকে চিনে নিতে হবে।\* তাই জীবনের বেদনা, ব্যর্থতা, সংগ্রামের উপরে মানবাত্মার জয়-ঘোষণাই স্বামীজীর কবিতার ব্যঞ্জনা। "তত্মাৎ ত্বমূত্তিষ্ঠ"—"জাগো বীর"—এই তাঁর কবিতার মূল ত্বর, এর ছন্দ "প্রাণ" এবং দেবতা "মহাকালী।"

বাংলার ঐতিহে অর্জুনের বিশ্বরূপ-দর্শনের মতো ব্যাপ্ত সমগ্রাহ্মভৃতি দেখা দিরেছিল তল্পের ধ্যানে। বাংলা সাহিত্যের শ্রীকৃষ্ণ উনিশ শন্তকের স্থানে র্নাবন লীলার বাইরে উজ্জল হরে উঠতে পারেন নি। বিদ্যমন্ত্র ও নবীনচন্দ্রই তাঁর জীবন কাহিনী প্নরালোচনা করে, সমগ্র শ্রীকৃষ্ণজীবনকে স্থামাদের মানসলোকে প্রতিষ্ঠিত করেন। কিন্তু প্রপ্রাচীন কাল থেকে তল্পের সাধনার মধ্য দিয়ে বাঙালী পরমাশক্তির ধ্যান করে এসেছে—

করালবদনাং ঘোরাং মুক্তকেশীং চতুর্ভ্ কাং। কালিকাং দক্ষিণাং দিব্যাং মুগুমালাবিভৃষিতাম॥ সম্মন্তির্মানরঃ ধ্জা-বামাধোধ্ব করামুকাম্। অভরং বরদক্ষৈব দক্ষিণোধ্ব ধিঃপাণিকাং॥ ২

হুৰ্গা, চণ্ডী ও কালিকাম্তির মধ্য দিরে প্রিষ্টি ও সংহাররপা জগজননীর পালনীশক্তির উদ্দেশে বাঙালী-হৃদ্য বৃগ ধ্ব ধরে প্রণাম জানিয়েছে। একদিকে বৈফ্যব সাধনা, অন্তদিকে শাক্ত সাধনার বুগা ধারায় বাঙালী-হৃদ্য অভিসিঞ্চিত।

অধ্যাত্ম-সাধনার মধ্য দিয়ে গাঁরা মানবকল্পনার ইতিহাস অক্ষ্য করে থাকেন, তাঁরাও বাঙালীর

\* ...God manifests through evil as well as through good.....the true attitude of mind and will that are not baffled by the personal self, was in fact that determination, in the stern words of the Swami Vivekananda, to seek death, not life, to hurl oneself upon the sword's point, to become one with the Terrible for evermore. (The Master as I saw Him—Sister Nivedita.)

এই কালিকাপ্জার মধ্য দিরে একটি ন্তন সত্যের ইন্ধিত পাবেন। মাধুর্যগুনের দিকে বাঙালী মনের সহজাত প্রবণতা রয়েছে সন্দেহ নেই, কিন্ধ হঃখ-দহনের মধ্য দিরে জীবনের পূর্ণতর সত্যকে উপলব্ধি করার চেষ্টাও তার জাতীয় ঐতিহা। হুর্গাপ্জায় চত্তীপাঠের মূলকারণটিও এইখানে। শীশীচতীর মধ্যেও আমরা জীবনামুভূতির সকল বিকাশে পরম সত্যের প্রকাশকেই অমুভব করতে চেরেছি। আমাদের কালিকামূর্তি একদিকে ধড়া-মূগুধরা বিভীষণা, আর একদিকে বরাভ্যকরা অপরূপা।

ভগবানের এই মাতৃরপ-বন্দনার পিছনে আমাদের অতীত ইতিহাসের মাততান্ত্রিক সমাজ-ব্যবস্থা অথবা পারিবারিক জীবনে মায়েদের প্রাধান্ত নিশ্চয় কাব্ৰ করেছে। তাই আমাদের কবি দেখতে পেয়েছেন—'ত্রিভুবন যে মান্তের মূর্তি !' এই মাতৃ-সাধনার অগ্রদুত কবি রামপ্রসাদ শ্রীরামক্ষের শাবিভাবকৈ স্থচিত করে গিয়েছেন আঠারো শতকের মাঝামাঝি সময়ে। জয়দেব, চণ্ডীদাস. বিস্থাপতি যেমন 'হৈত্ত্ব'-ভাবনার পরিমণ্ডল রচনা করে গিয়েছিলেন, রামপ্রসাদ কমলাকান্ত প্রভৃতির গানে তেমনি 'রামক্রফ'-ভাবনার পরিমণ্ডল গড়ে উঠেছিল। উনিশ শতকে এই সংগীতের ব্যাকুলতা সাধনার মন্ত্রবলে মূর্ত হ'ল এীরামক্ষফরপে। ভারপর একে একে সকল মতের পথ পরিক্রমা শেষ করে অবৈতজ্ঞানের সঙ্গে বৈতজ্ঞানের রাণীবন্ধন করলেন শ্রীরামক্লফদেব। উনিশ শতকের প্রথম ভাগে ভারতের অধ্যাত্ম-ঐতিহের একটি মাত্র দিক--নিরাকার-শাধনার দিক-শিক্ষিত-সমাজে স্বীকৃতি পেয়েছিল। অধৈতজ্ঞানের আলোকে সাকার থেকে নিরাকারে, আবার নিরাকার থেকে সাকারে-'ভাব থেকে রূপে অবিরাম যাওয়া আসা'-র পরিপূর্ণতা এনে দিলেন দক্ষিণেখরের কালীমন্দিরের পূৰারী। ভগবানের অনস্ত বৈচিত্রাকে বাঁরা বৃদ্ধির নিগডে বাঁধতে চেয়েছিলেন তাঁরাও অনন্তলীলাময়ের মাতৃসন্তাকে প্রণাম জানালেন শ্রীরামকৃষ্ণ-সারিখ্যে জাসবার পর বেকে।

এই প্রদক্ষে ব্রাহ্মদমাজে গীত শ্রীরামক্ষণেবের অতিপ্রিয় সঙ্গীতগুলি শ্বরণীর: থেমন—'জামার দে মা পাগল করে', 'চিদাকাশে হ'ল পূর্ণ প্রেমচন্দ্রোদর হে', 'নিবিড় আঁধারে মা তোর চমকে ও রূপরাশি', 'জন্তরে জাগিছ গো মা অন্তর্যামিনী'। সাকার নিরাকার বোঝাতে গিরে অপূর্বসুন্দর উপমায় শ্রীরামক্ষণেব ব্রিছে দিলেন—"আমি শুনেছি কোন কোন হানে সমুদ্রের জল জমে বরফ হয়। অনস্ত সমুদ্র পড়ে রয়েছে, এক জারগার কোন বিশেষ কারণে থানিকটা জল জমে গেল; ধরবার ছোঁবার মত হলো। অবতার যেন কতকটা সেইরূপ; অনস্ত শক্তি জগতে ব্যাপ্ত আছেন, কোন বিশেষ কারণে কোনও বিশেষ স্থানে থানিকটা প্রশী শক্তি মূর্তি ধারণ করণে, ধরবার ছোঁবার মত হ'ল।"

( আত্মচরিত—নিবনাথ শান্তী )

সাহিত্যের অনুরাগীমাত্রেই জানেন গভীর অহুভূতি বাক্যমনের অগোচর—'অবাঙ্মনসো-গোচরম।' আমরা তার আভাদ পাবার চেষ্টা করি মাত্র। স্থতরাং অমুভূতির কোন মোল সভাই সাহিত্যাহরাগীর কাছে উপেক্ষণীয় হ'তে পারে না; অধ্যাত্ম অমুভৃতি তেমনি একটি সাহিত্যিক উপাদান—শ্রেষ্ঠ এবং হপ্রাপ্য উপাদান। কেবল যে প্রাচীন কালের সাহিত্যেই এই উপাদান পাওয়া যায় তা নয়, সাম্প্রতিক বাংলা কবিতায়ও এর কম বেশি অমুর্ণন কান পাতলেই শোনা যায়। অধ্যাত্ম-চেতনাপূর্ণ কবিতার ক্ষেত্রে আধুনিক কালে রবীন্দ্রনাথই অগ্রগণ্য। তাঁর পরেও রজনীকান্ত সেন, অতুল श्राप, कानियात्र तांत्र, कक्रवानिधान, कूम्पत्रअन মল্লিক, নজকুল ইসলাম, দিলীপকুমার রায়, নিশিকান্ত এবং অমিয় চক্রবর্তীর নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। কিন্ত করনাগর সভ্যের সঙ্গে প্রভ্যক অমুভৃতির পাৰ্থক্য থাকবেই।

এই অধ্যাত্ম অহত্তি শ্রীরামকৃষ্ণদেবের অস্তরে কতথানি প্রত্যক্ষ সভ্য হরে ধরা দিয়েছিল, তার সাক্ষ্য রয়েছে শ্রীরামকৃষ্ণ-কণামৃতের পাঁচটি থণ্ডে। তা ছাড়া আরো বহু জনের স্থতিতে তাঁর বাণী চিরম্দ্রিত আছে। শ্রীকৃষ্ণকুমার মিত্রের আত্মচরিতে পাই—"একবার এই প্রসঙ্গ হইরাছিল, 'মাহুষ অনস্ত ঈর্বরকে জানিতে পারে কি না'। তিনি বলিয়াছিলেন, 'বাতাস যেমন গায়ে ঠেকে, ঈর্বরও তেমনি আমার গায়ে ঠেকেন'।" এই অহত্ত্রের গভীরে ডুব দিয়ে তিনি সমাধিমগ্ন হতেন, সমাধি থেকে অভ্যত্থানের সময় নানা উপমা ও কাহিনীর মধ্য দিয়ে অসীম-রাজ্যের সংবাদ পৌছে দিতে চাইতেন, সমীম-রাজ্যের কানে।

নবেন্দ্রনাথের সন্দিগ্ধ জীবনঞ্জিজাসার উত্তরে ভগৰত্বপদাৰির নিশ্চিম্ভ অভিজ্ঞান তুলে ধরতে পেরেছিলেন বলেই শ্রীরামক্রফের কাছে নরেন্দ্রনাথের শস্তরের বার চিরদিনের কন্ত উন্মুক্ত হয়ে গিয়েছিল। তবু পদে পদে সংশন্ধ, স্কট ও জিজ্ঞাসার ক্ষুরধার পথে নৱেম্বনাথকৈ বিচরণ করতে হরেছে। অবশেষে একদিন যথন তিনি মহাজীবনের মোহনায় এসে ভূমা-সমুদ্রে মিশে যেতে চাইলেন, তথন শ্রীরামক্বঞ্চই তাঁকে মনে করিয়ে দিলেন—"কোথায় কালে ৰটগাছের মত শত শত শোককে শাস্তির ছায়া দিবি, তা না, তুই নিজের মুক্তির জন্ত ব্যস্ত হয়ে উঠেছিদ; এত ছোট আদর্শ তোর!" কিন্তু তবু অমুভূতির স্পর্শ চাই—তা না হলে কল্যাণকর্মের পরিপূর্ণ প্রেরণা জাগে না। স্থতরাং নরেজনাথের ব্যাকুল অহুরোধে শেষ অবধি সম্মতি দিলেন वीदांमकृष्क —"बाष्ट्रा या, निर्विकत नमाधि हरव।"

'একদিন সন্ধ্যাবেলা ধ্যান করিতে করিতে নরেন্দ্রনাথ অপ্রত্যাশিতভাবে নির্বিকর সমাধিতে ভূবিরা গেলেন। ইন্দ্রিয়-প্রত্যক্ষ আপেক্ষিক জড়পুঞ্ল বেন মহাশৃত্তে মিলাইয়া গেল; দেশ-কাল-নিমিত্তের পরপারে অবস্থিত নিজবোধস্করণ আত্মা অ-মহিনায বিরাজ করিতে লাগিলেন। ·····বহুক্ষণ পরে তাঁহার সমাধিভঙ্গ হইল। জিনি অমুভব করিলেন, তাঁহার মন ঐ অবস্থার সম্পূর্ণরূপে কামশৃক্ত হইলেও একটা অলোকিক শক্তি তাঁহাকে ইচ্ছার বিরুদ্ধে জাের করিরা পঞ্চেক্রিয়-গ্রাহ্থ বাহুজগতে নামাইরা লইরা আসিতেছে। অমুভব করিলেন, "বহুজন-হিতার বহুজনমুধার কর্ম করিব, অপরোক্ষামুভূতিলর সত্য প্রচার করিব" এই মহতী কামনার স্ত্র ধরিয়া তাঁহার মন নির্বিক্স অবস্থা হইতে প্রত্যাবৃত্ত হইল।'\*

বন্ধকে নিবের মধ্যে উপলব্ধি করে তিনি সর্বজীবে ব্রহ্মদর্শন করলেন। উচ্চারিত হ'ল নববুগের ন্তন মন্ধ—"পড়েছ—'মাত্দেবো ভব',
'পিত্দেবো ভব': দরিদ্র, মুর্থ, জ্জানী, কাতর —
ইহারাই ভোমার দেবতা হউক, ইহাদের দেবাই
পর্মধর্ম জানিবে।' 'And may I be born again and again, and suffer thousands of miseries, so that I may worship the only God that exists, the only God I believe in, the sum-total of all souls.

অপরোক্ষান্তভ্তির গভীরতম গুহা থেকে মন্ত্রিক হ'ল 'প্রলম্ব বা গভীর সমাধি'র স্কর:
নাহি স্থা, নাহি জ্যোতিঃ, নাহি শশাল্প স্করন্তর।
ভাসে ব্যোমে ছান্না সম ছবি বিশ্ব চরাচর॥
অফুট মন-আকালে, জগতসংসার ভাসে,
ভঠে ভাসে ডোবে পুনঃ অংথপ্রোতে নিরন্তর॥
ধীরে ধীরে ছান্নাদল, মহালয়ে প্রবেশিল,
বহে মাত্র 'আমি' 'আমি' এই ধারা অম্কর্কণ॥
সে ধারাও বন্ধ হল, শ্তে শৃক্ত মিলাইল,
অবাঙ্মনসোগোচরম্, বোঝে—প্রাণ বোঝে বার॥
আপনাতে আপনি পরিত্তা না থেকে সে ধারা

\* বিবেকানন্দ চরিত—শ্রীসভ্যেন্ত্রনাথ মন্ত্রদার ( পু: ৭৭-৭৮)

নেমে এল বিশ্বজনের সেবামন্ত নিয়ে-

ব্রহ্ম হ'তে কীট পরমাণু, সর্বভূতে সেই প্রেমনয়,
মন প্রাণ শরীর অর্পন কর, সথে, এ সবার পায়।
বছরূপে সম্মুথে তোমার, ছাড়ি কোথা খুঁ জিছ ঈখর?
জীবে প্রেম করে ষেই জন, সেইজন সেবিছে ঈখর।
( স্থার প্রেভি)

বেদান্তের এই কর্মপরিণত রূপদানই মানবাত্মার উদ্দেশ্যে শ্রীরামক্বন্ধ-বিবেকানন্দের সর্বস্রেষ্ঠ অর্থা। সমাধিলোক থেকে নেমে এসে থারা মানবকল্যাণের জক্ত আত্মোৎসর্গ করবেন তাঁরা সংখ্যার দিক থেকে মৃষ্টিমেয়। সাধারণ মাছ্ময় সেই উচ্চত্য ক্ষধ্যাত্ম-সত্যকে উপলব্ধি করবার জক্তেই নিদ্ধাম সেবাত্রত গ্রহণ করতে পারে। এই সেবাধর্মের মধ্য দিয়ে পার্থিব সত্যের সঙ্গে অপার্থিব সত্যের যোগস্ত্র স্থাপন করা চলে। স্কতরাং নববুগের বেদান্ত-সাধনা ব্যক্তি-কেন্দ্রিক-তার গুঞা ছেড়ে সর্বমানবের কল্যাণব্রত গ্রহণ করলো। এই সাধনার ইতিহাসই স্বামীন্দ্রীর জীবনের পটভূমি।

স্বামীজীর কৰিতা আলোচনার আগে তাঁর মনন-ধারার উৎস স্থক্তে আলোচনাম এতকণ নিবিষ্ট ছিলাম। এবারে তাঁর সময়কার বাংলা কাব্য ও কবিতার প্রতি মনোযোগ প্রয়োজন।

মধুস্দনের আবির্ভাব যে বাংলা কবিতার ক্ষেত্রে কত বড় বৃগান্তর—সেকথা তাঁর সমসাময়িক শ্রেষ্ঠ মনীবী-মাত্রেই উপলব্ধি করেছিলেন। তাই 'মেঘনাদবধ-কাব্য'কে অভিনন্দন জানিরেছিলেন সেকালের সেরা মনীবিবৃদ্দ। রাজনারারণ বস্ত্ব, কালীপ্রসর সিংহ, বব্ধিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়, হেমচন্দ্র বন্দ্যোপাধ্যায়, রামগতি স্থায়রত্ব প্রভৃতি মহারথীদের নাম এ প্রসত্বে শ্বরণীর। কিন্তু একদিকে এই অভিনন্দনের সমারোহ থাকদেও গতামুগতিকতা-পরায়ণ পণ্ডিত-সমালে এ কাব্যের নিন্দারও অবধি ছিল না। "ছুছুন্দরী-বধ"—রচনা করে জগবন্ধ ভত্ত যে ব্যক্ত করতে চেরেছিলেন সেটি আসলে বাঙালী জাতির আত্মবাল । স্বচেরে আশ্চর্য এই, কিশোর রবীশ্র-

নাথও 'মেখনাদৰধকাব্যে'র চেয়ে 'বৃত্তসংহারকাব্য'কে বড় স্থান দিগেছিলেন। পরবর্তীকালে তিনি ষে মত বদলেছিলেন তাতে এই প্রমাণিত হয় ষে, মেখনাদবধকাব্যের রস উপলব্ধি করতে হলে পরিণত মনের প্রয়োজন। রবীন্দ্রনাথের ভাষায় — "কাঁচা আমের রসটা অমরস — কাঁচা সমালোচনাও গালি-গালাজ।" (জীবনশ্বতি)

পরবর্তী কালে রবীন্দ্র-দৃষ্টিতে মেঘনাদবধকাব্যের অভিনবত্ব ধরা পড়েছিল এইভাবে —"মেধনাদবধ-কাব্যে. কেবল ছন্দোবন্ধে ও রচনা-প্রণালীতে নহে, তাহার ভিতরকার ভাব ও রদের মধ্যে একটা অপূর্ব পরিবর্তন দেখিতে পাই। …তিনি (মধুস্কন) খত:'দূর্ত প্রচণ্ড লীলার মধ্যে আনন্দবোধ করিয়া-ছেন। …এই শক্তির চারিদিকে প্রভূত এশর্ষ; ইহার হ্মাচুড়া মেঘের পথ রোধ করিরাছে; ইহার রথ-রথি-অশ্ব-গঙ্গে পৃথিবী কম্পমান; যাহা চায় ভাহার জন্ত এই শক্তি শান্তের বা মত্তের কোন কিছুর বাধা মানিতে সম্মত নহে। · যে অটল শক্তি ভয়ন্বর সর্বনাশের মাঝধানে বসিয়াও কোন-মতেই হার মানিতে চাহিতেছে না-কবি সেই ধর্মবিদ্রোহী মহাদন্তের পরাভবে সমুদ্রতীরের শ্মশানে দীর্ঘশাস ফেলিয়া কাব্যের উপসংহার করিয়াছেন। যে শক্তি অতি সাবধানে সমগুই মানিয়া চলে. তাহাকে যেন মনে মনে অবজ্ঞা করিয়া, যে শক্তি স্পর্ধ ভিরে কিছুই মানিতে চার না, বিদারকালে কাব্যলন্ত্রী নিজের অশ্রুসিক্ত মালাথানি তাহারই গলায় পরাইয়। দিল।"

এখন মেঘনাদবধকাব্য সহদে স্থামীজীর মতামত স্বরণ করা যাক্। মধুস্থলন-প্রসঙ্গে তিনি বলেছিলেন—"ঐ একটা অভুত genius (মনস্বী ব্যক্তি) তোদের দেশে জন্মছিল। মেঘনাদবধের মত দিতীর কাব্য বাঙালা ভাষাতে ত নাই-ই; সমগ্র ইউরোপেও অমন একধানা কাব্য ইদানীং পাওরা হুল'ত।" ··· "তোদের দেশে কেউ একটা কিছু নৃতন

করলেই, ভোরা তাকে তাড়া করিস। আগে ভাল করে দেখ, লোকটা কি বলছে, তা না—যাই কিছু আগেকার মত না হ'ল, স্মনি দেশের লোকে তার পিছু লাগল। এই মেঘনাদবধকাব্য—যা তোদের বাদালা ভাষার মুকুটমণি—তাকে স্পাদস্থ করতে কি না ছুঁচোবধ কাব্য লেখা হ'ল! তা যত পারিস লেখ, না, তাতে কি ? কিন্তু তার খুঁত ধরতেই যারা ব্যস্ত ছিলেন, সে সব criticদের (সমালোচক-দিগের) মত ও লেখা কোথার ভেসে গেছে! মাইকেল নৃতন ছলে, ওঞ্জিনী ভাষার, যে কাব্য লিখে গেছেন—তা সাধারণে কি বুঝবে ?"

মেঘনাদবধকাব্যের কোন্ অংশটি আমীজীর সবচেয়ে প্রিয় ছিল, তাও এক্ষেত্রে অনুধাবনবোগ্য
— "যেখানে ইন্দ্রজিৎ যুদ্ধে নিহত হরেছে, মন্দোদরী লোকে মুক্তমানা হয়ে রাবপকে যুদ্ধে যেতে নিষেধ করছে, কিন্তু রাবণ পুত্রশোক মন থেকে জোর করে ঠেলে ফেলে মহাবীরের স্থায় যুদ্ধে ক্তসকল—প্রতিহিংসা ও জোধানলে স্থী-পুত্র সব ভূলে যুদ্ধের করুনা। 'যা হবার হোক গে; আমার কর্তব্য আমি ভূলবো না, এতে ছনিয়া থাক, আর যাক'—এই হচ্ছে মহাবীরের বাক্য। মাইকেল সেইভাবে অনুপ্রাণিত হয়ে কাব্যের প্রথম সার্থকি প্রত্য অনুদ্রি

মেঘনাদকাব্যের স্থেদ সূর্গের ওই অংশটি এক্ষেত্রে উদ্ভির যোগ্য—

রণমদে মত্ত, সাজে রক্ষক্লপতি;—
হেমক্ট-হেমশৃঙ্গ-সমোজ্জল তেজে
চৌদিকে রথীক্রবল! বাজিছে জানুরে
রণবাত্ত; রক্ষোধবজ উড়িছে আকাশে,
জ্ঞসংখ্য রাক্ষসর্ক নাদিছে হুকারে।
হেনকালে সভাতলে উতরিলা রাণী
মন্দোদরী, শিশুশৃত্য নীড় হেরি যথা
আকুলা কপোতী, হার! ধাইছে পশ্চাতে
স্থীদল। রাজপদে পড়িলা মহিনী।

আমা দোঁহা প্রতি বিধি ! তবে বে বাঁচিছি
এখনও, সে কেবল প্রতিবিধিৎ সিতে
মৃত্যু তার ! যাও ফিরি শৃত্য ঘরে তুমি ;—
রণক্ষেত্রযাত্রী আমি, কেন রোধ মোরে ?
বিলাপের কাল, দেবি, চিরকাল পাব !
র্থা রাজ্যস্থবে, সতি, জলাঞ্জলি দিয়া,
বিরলে বসিয়া দোঁহে স্মরিব তাহারে
অহরহ: । যাও ফিরি ; কেন নিবাইবে
এ রোষায়ি অঞ্চনীরে, রাণী মন্দোদরী ?
বাঙ্গালীর জাতীয় আদর্শে এমন একটি বলিষ্ঠ
প্রতিজ্ঞার সেদিন প্রয়োজন ছিল । আত্মবিশ্বাস—
বিবেকানন্দ-জীবনের ভিত্তিভূমি । সমগ্র জাতির
জীবনে তিনি এই আত্মবিশ্বাস সঞ্চারিত করতে
চেরেছিলেন।

যতনে সতীরে তুলি, কহিলা বিষাদে

রকোরাজ, "বাম এবে, রক্ষ:কুলেন্দ্রাণি,

বেদান্তের আত্মসত্যে প্রতিষ্ঠা খামীজীর মনে বে বিদিষ্ঠ আশাবাদ সঞ্চার করেছিল, তার সঙ্গে এদে মিশেছিল দেশপ্রেমের দীপ্তি। বস্তুত: যা কিছু চলস্ত ও জীবস্তু তার মধ্য দিবেই তিনি ব্রহ্মের প্রকাশ দেখতে পেতেন। পত্রাবলীতে তাই তিনি লিখেছেন"—যদি জন্মছ ত' একটা দাগ রেখে যাও।" "Avalanche-এর মন্ত ছনিয়ার উপর পড়—ছনিয়া ফেটে যাক চড়চড় করে…।" তাই মেখনাদবধকাব্য খামীজীকে গভীরভাবে অন্প্রপ্রাণিত করেছিল। তার পরিচয় আছে তাঁর কবিতার জাবে, ভাষার ও ছন্দে।

সমগ্রভাবে দেখতে গেলে বিবেকানন্দের তর্রণ-বরসে মধুস্বন, রঙ্গলাল, হেমচন্দ্র, নবীনচন্দ্র প্রভৃতি বিশিষ্ট কবিদের কাব্যে বীররসের প্রেরণাই বড় হরে দেখা দিয়েছিল। তথনকার নবজাগ্রত দেশাত্মবোধ কবিদের কাছে উৎসাহ ও প্রেরণার দাবি ক'রত। বঙ্কিমচন্দ্রের শেষ উপস্থাসত্ত্রহী (আনন্দমঠ, দেবীচৌধুরাণী ও সীভারাম) এবং

নবীনচন্দ্রের মহাকাব্যত্ত্রয়া (বৈবতক, কুরুক্ষেত্র ও প্রভাস ) জাতীর স্মাদর্শের প্নক্ষজীবনেরই সাহিত্যিক প্রকাশ। জোড়াসাঁকোর ঠাকুর পরি-বারে হিন্দুমেলার জাতীর ভাবের উদ্দীপনার স্প্রোভিরিক্রনাথ ঠাকুর তথন 'পুরুবিক্রম', 'রুশ্রমতী' 'সরোজিনী' প্রভৃতি নাটক লিখে চলেছেন। কাব্যে নাটকে উপস্থাসে—বাংলাসাহিত্যের পরি-মণ্ডলে সর্বত্র তথন পরাধীনজাতির নব-উৎসাহ-সঞ্জাত বীরস্ববোধই স্থায়ী ভাবের সঙ্গে এনে মিলেছে ভার দৃপ্ত-পৌরুষে সমুজ্জন ব্যক্তিত্ব।

মান্ন্য হিসাবে ব্যক্তিগত জীবনের গভীর বেদনা-বোধ এবং জাতিগত দিক থেকে অপরিমেয় দৈক্ত-গুর্দশার উপলব্ধি তাঁর অন্তভূতিকে স্পন্দিত করেছে। আবার আত্মস্বরূপে অচল প্রতিষ্ঠার ফলে সুর্ববন্ধন-মুক্ত আত্মার জয়ঘোষণা তাঁকে দেশকালের উধ্বে সর্বমানবের প্রতি প্রীতিসম্পন্ন করে তুলেছে। জীবনরহস্তের আলোছারাসম্পাতে বিবেকানন্দের মানস্তরক্ষ তাই এত স্থলর, এত মহনীয়।

তাঁর ব্যক্তিগত বেদনা বলতে জীবনের লাভ ক্ষতির স্থা অংশভাগের কথা বলছি না। সেই বেদনার কথাই বলছি যে বেদনার সকল ধূগের সব মহামানবই আলোড়িত হয়েছেন, যে বেদনার বলে স্বামীজী বলেছিলেন—"যতদিন এ দেশের একটি কুকুরও অভুক্ত থাকবে, ততদিন আমার মুক্তি চাই না। সেদিন অলক্ষ্যে থেকে শ্রীরামক্তক্ষের জ্যোতির্মন্ন হাসি বিবেকানন্দের হাদর-আকাশকে উজ্জ্বতর করে ত্লেছিল।

স্থামী বিবেকানন্দের স্থাগে রামমোহন, কেশবচক্র প্রম্থ মনীষীরা ইংলগু স্থামেরিকা প্রভৃতি
দেশে গিয়েছিলেন। কিন্তু প্রাচ্য ও পাশ্চান্ত্য
সভ্যতার তুলনামূলক স্থালোচনা করে ভবিষ্যৎ
ভারতকে এই গুই সভ্যভার মিলনকেন্দ্ররূপে গঠন
করবার করনা বোধ করি স্থামীজীরই প্রথম। এই

বিশ পরিক্রমার ফলে বিবেকানন্দের কবিতাও সর্ব দেশের সর্ব মানবের বাণী বহন করে এনেছে; সমগ্র মানবন্ধাতি তাঁর কবিতার উদ্দিট পাঠক।

(0)

ভাব, ভাষা ও ছন্দ—এ তিনটিই ভালো কবিতার ক্ষেত্রে "অপৃথগ্-যত্ম-সম্পাগ্য" অর্থাৎ আলাদা আলাদা ভাবে চেষ্টা করে এদের যুক্ত করতে হয় না। কবিমানস থেকে স্কটির ঘূর্ণাচক্রে এরা এক সক্ষেই আকার লাভ করে বেরিয়ে আসে। কিছু তার মধ্যেও ব্যক্তির নিজম্ব মানসভদী কাল করে বৈকি—তাছাড়া পূর্বপূক্ষাগত ঐতিহ্নও অনেকথানি প্রেরণা জোগায়।

খানী বিবেকানন্দের বাংলা কবিতার ভাষা ও ছন্দে তাঁর গভীর আবেগের সঙ্গে সঙ্গে অটল সংযমের পরিচয় রয়েছে। বিলম্বিভ পরার ছন্দে তিনি "স্থার প্রতি" ও "নাচুক তাহাতে শ্রামা" কবিতা ছটি লিখেছেন। এ ছটি কবিতার ভাষার তিনি সংস্কৃত শব্দের স্থাক প্রবাগ করেছেন। ঐ শব্দ স্প্রারের ধারা বক্তব্যের গভীর গান্তীইই ধ্বনিত হয়েছে। দেহ চায় স্থবের সঙ্গম, চিত্ত বিহঙ্গম, সঙ্গীত স্থার খার। মন চায় হাসির হিন্দোল, প্রাণ স্থা লোল, বাইতে ছঃবের পার॥

আংকাতে সেই বেবা হ'ৰ চার, হুংৰ চার উন্মান সে জান,—
মৃত্যু মাজে সেও যে পাগল, অমৃতত্ব বুথা অংকিকন।
(সেধার প্রতি)

উপরের এই ছটি উদাহরণেই তাঁর ভাষার একটি বৈশিষ্ট্য বুঝা যাবে। সংস্কৃত শব্দের স্থগন্তীর ব্যঞ্জনা ও সংস্কৃত ভাষাস্থলভ সংযমেই তাঁর বক্তব্য স্মারো জোরালো হয়ে উঠেছে। আর এই ছন্দের মধ্যে যে তরন্ধিত গতি দেখতে পাই,—তা' মধুস্থলনের স্মানিতান্ধরের ঘারা পরোক্ষভাবে প্রজাবিত। চরণের শেষে নিদিষ্ট যতি থাকা সংস্কৃত্ত আশ্বর্ধ চরণান্তিক যতি সক্ষারের চরণান্তিক যতি সক্ষারের তরণান্তিক বিভিল্না। ভাষার ক্ষেত্রেও সেকালে খুব বেশি ছিল্না। ভাষার ক্ষেত্রেও

খামীজী মধ্যদনের থারা জ্বাবিত্তর প্রভাবিত। যে পৌরুষদৃপ্ত জীবনাদর্শ তাঁর জ্বাকাজ্যিত ছিল মধ্যদনের কাব্যভাবার সেই আদর্শের প্রথম প্রকাশ—সে প্রকাশের ফলে বাংলা কবিতার ক্ষেত্রে যুগান্তর স্থচিত হয়েছিল। মধ্যদনের মহাকাব্যের কল্লোলংবনি খামীজীর কবিতার জ্বারও স্থগতীর মহিমার সঞ্চারিত হয়েছে। মিলের প্রতি খামীজী যে বেশী মনোযোগী হন নি—তার কারণও ওই অমিজাক্রর।

গিরিশচন্দ্র এই অমিত্রাক্ষরকে ভেঙে নিয়ে নাট্যরচনার ক্ষেত্রে যে নৃতন রূপ দিয়েছিলেন, সেই গৈরিশ ছন্দ 'গাই গীত শুনাতে তোমার' কবিভাটিতে প্রযুক্ত। এ কবিভার যে গীতি-কাব্যের স্পর্শ পাই—ছন্দ ও ভাষা ভারই অম্যায়ী। 'স্থার প্রতি' ও 'নাচুক ভাষাভে শ্রামা'-র মন্ত্রধনি চিরায়ত সাহিত্যেরই উপযুক্ত। 'স্ঠাই' এবং 'প্রদয়' মূলতঃ গান—কিন্তু এ ছটি গানের কাব্যসৌন্দর্যের তুলনা একমাত্র উপনিষ্যানই মেলে। স্থামীকীর ইংরেজি কবিতা "Peace" ( শান্তি ) ঐ গান ছটিরই সমগোত্র।

স্বামীজীর বাংলা কবিতার যে বলিষ্ঠ দৃপ্তভঙ্গীর পরিচয় পাই, তাঁর ইংরেজী কবিতারও সেই মনোভঙ্গীর পরিচয় মেলে। এ প্রবন্ধে বিশেষভাবে বাংলা কবিতার পটভূমিই স্মালোচিত হয়েছে। স্বামীজীর ইংরেজী কবিতার পটভূমি মূলতঃ এক হলেও সে সম্বন্ধে বিশ্বদ আলোচনার প্রয়োজন স্মাছে।

খাধীনতার শাকাজ্ঞা খামীজীর ব্যক্তি-চরিত্রের শহতম প্রধান বৈশিষ্টা। আমেরিকার খাধীনতা দিবস উপলক্ষ্যে রচিত "চৌঠা জুলাইরের প্রতি" (To the Fourth of July) কবিভায় তার প্রকাশ। রাজনৈতিক খাধীনতা ও ব্যক্তিগত খাধীন মনোবৃত্তির বিকাশসাধন তাঁর আন্তরিক আগ্রহের বস্তু ছিল। প্রাবলীতে তাই তিনি লিখেছেন— "শ্রাধীনভাই উন্নতির একমাত্র স্বায়ক্ক। খাধীনভা

হরণ করিয়া লও, তাহার ফল অবনতি ।" (পত্ৰাবলী, ১ম থণ্ড, ১২১ পূৰ্চা) To the Awakened India (প্রবৃদ্ধ ভারতের প্রতি), The Song of the Free ( ৰৌৰনা:জ্বৰ গীভি) প্রভৃতি কবিতায় ভারতবর্ষের ও নিশিল মানবাত্মার চিরস্বাধীন সভার জয়গান ধ্বনিত। কিন্তু মুক্তি পথের যাত্রীর হাতে স্বামীনী তুলে দিয়েছেন শীবন-মথিত বেদনাবিষের "পেশ্বালা" (The cup) এ কবিতার ঘননিবত্ব আঞ্চিক কারোৎকর্ষের দিক থেকেও লক্ষণীয়। "My play is done" ( থেলা মোর হলো শেষ) কবিতায় স্মষ্টির উৎসমূলে প্রত্যা-বর্তনরত জীবনতরকের বিলীয়মান ধ্বনিটুকু ফুটে উঠেছে। সমগ্র ইংরেজী ও বাংলাসাহিত্যে তুলনা-রহিত কবিতা- তাঁর "Kali the Mother" (জননী কালিকা-"মৃত্যুরপা মাতা")-নব্যুগের ঋষিকবির ধ্যাননেত্রে জগজননীর যে চিত্রচেতনাময় রূপ ফুটে উঠেছে তার অপার বিস্মার্স সাধক ও সাহিত্যিকমাত্রের কাছেই অমূল্য সম্পদ বলে মনে আগে আলোচনাপ্রসঙ্গে বলেছি. বিবেকানন্দের কবিতার দেবতা—"মহাকালী"।

হের বাক্য মন অপোচর, স্থপে ছংপে তিনি অধিষ্ঠান;
মহাশক্তি কালী মৃত্যুরপা, মাতৃভাবে তাঁরি আগমন।"
( স্থার প্রতি )

Kali the Mother কবিতার বিবেকানন্দের জীবনোপলব্ধির কেন্দ্রচেতনা রূপ পেয়েছে এ কয়টি চরণে—

Who dares misery love,
And hug the form of Death,
Dance in Destruction's dance
To him the Mother comes.
সাহদে যে হংথদৈত চায়, মৃত্যুৱে যে বাঁধে বাহুপাশে,

কাল-নৃত্য করে উপভোগ,

মাতৃরপা তারি কাছে আসে।
(মৃত্যুরপা মাতা— রম্প্রাদক সত্যেন্দ্রনাথ দত্ত )
এই স্থক্তথে সম-অধিষ্ঠাত্রী, জীবনমৃত্যুর লীলাবিভঙ্গে শাশ্বতরপিনী, মহাশক্তি কালী মৃত্যুরপা
বিবেকানন্দের কবিতার পটভূমিতে সংস্থিতা। তাই
বিবেকানন্দের কাব্যস্থি, বাংলা কবিতার জগতে
এক অভিনব সত্য ও সৌন্ধ্রের আদর্শ তুলে
ধরেছে,—এ আদর্শ সাহিত্যরসিক পাঠকমাত্রেরই
সশ্রম অভিনিবেশের অপেক্ষা রাধে।

# নিঃদংশয়

#### শান্তশীল দাশ

সকলের তরে উতলা আমার মন,
তথু চঞ্চল হই না তোমার তরে;
ত্মি কাছে নাই, পাই নাকো দরশন,
তবু বেদনার আঁখি-বারি নাহি ঝরে।
ত্মি তো আমার বড় আপনার জন,
তবু তো ভোমার পাই নাকো কাছে কাছে;
সকলের সাথে কী নিবিড় বন্ধন,

কত জন আপে—কত হাসি, কত গান;
ভালৰাসাবাসি, শেষ হয় নাকো তার।
তুমি আস নাকো, তবু কই অভিমান
জাগে নাতো মনে, ববে নাকো আঁথিধার।

সৰ শেষ হবে, থেমে যাবে কোলাহল,
নীরৰ রাভের নির্জন পরিবেশে
দেখা দেবে তুমি ভগো চির চঞ্চল,
বক্ষে আমার টেনে নেবে ভালবেসে।

## সমালোচনা

মায়াবভীর পথে—গ্রীমহেন্দ্রনাথ দত্ত প্রণীত। প্রকাশক—গ্রীপ্যারীমোহন মুখোপাধ্যার, মহেন্দ্র পাবলিশিং কমিটি—৩, গৌরমোহন মুখার্জি স্ট্রীট, কলিকাতা-৬। পৃষ্ঠা—৫৬; মূল্য—১১ টাকা

সম্প্রতি-পরলোকগত গ্রন্থকার বাংলা ১০২১ সালে হরিবার হইতে হিমালয়ন্থিত মারাবতী অবৈত আশ্রম দেখিতে যান। আলোচ্য পুশুকে তাঁহার ঐ ভ্রমণের মনোজ্ঞ বিবরণ বর্ণিত। প্রবীণ জ্ঞানভাপসের তত্ত্বদর্শী মন রচনার ভিতর একটি স্কুম্পষ্ট আধ্যাত্মিক ছাপ রাখিরা গিয়াছে।

মহিমবাবু—এদ্ধচারী প্রাণেশকুমার প্রণীত। লেখক কর্তৃক ৩১, দেব লেন, ইটালী, কলিকাতা -১৪ (শ্রীরামক্লফ্ড-ক্ষর্চনালয়) হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—১১৮; মূল্য—২১ টাকা

স্থামী বিবেকানন্দের মধ্যম অন্তর্জ বহু গ্রন্থপ্রণেডা বিশিষ্ট দার্শনিক শ্রীমহেন্দ্রনাথ দত্তের (মহিম বাবু) সহিত লেখকের বারো বৎসরের ঘনিষ্ঠ সাহচর্ষের স্থাতি বর্তমান পুস্তকে লিপিবদ্ধ। কলিকাডা, বুন্দাবন, হরিদ্বার, পাঞ্জাব, অযোধ্যা এবং আরও ক্ষেকটি স্থানে মহিমবাবুর সন্ধ করিবার স্থাগোগ লেখক লাভ করিয়াছিলেন। বর্ণনাগুলি স্থপাঠ্য। শেষের দশ পাতার শ্রীমহেন্দ্রনাথ দত্তের গ্রন্থানীর ও দার্শনিক মন্তবাদের আলোচনা আছে।

যুগবিপ্লবী বিবেকানন্দ — শ্রীমূণালকান্তি দাশগুণ প্রণীত, প্রকাশক — নবভারতী, ৬, রমানাথ মজ্মদার স্থীট; কলিকাতা-১। পূঠা (ডিমাই) — ৪৮৮; মূল্য — সাভটাকা আট আনা।

স্বামী বিবেকানন্দের ভার বহুমূখী প্রতিভাসম্পন্ন একটি বিরাট ব্যক্তিম্বের জীবন ও চরিত্র চিত্রণে যে মনোযোগ, ধৈর্য, স্বধারন, স্বস্তুদৃষ্টি ও মনীবার প্রয়োজন হর এই বৃহৎ পৃস্তকের দেশক তাহার কোনটিরই প্রমাণ দিতে পারেন নাই। সামীজীর উপর তাঁহার ব্যক্তিগত শ্রদ্ধাভক্তি নিঃসন্দির্য, কিন্তু
সাহিত্যকীতির মাধ্যমে উহার সার্থক রূপাঃ প শুভন্ত
কথা। সাময়িক কৌতৃহলোদ্দীপক উপস্থাসের
আকারে ঐ রূপায়ণের অপচেষ্টা এই বইটিতে
দেখিয়া আমরা মর্মপীড়া অমুভব করিলাম। শ্রাভিমধুর অনেক আধুনিক বাংলা শন্তের সহিত অর্থহীন
ব্যাকরণছট শন্তের অ্বগাথিচ্ড়ি লেথকের কাঁচাহাতের
পরিচয়কে সুস্পট করিয়া তুলিয়াছে।

—শ্রদানন্দ

- (১) কিং জ্যোতিঃ ? (২) অনাত্ম
  শ্রী-বিগর্হনম্ বা ভতঃ কিম্—আচার্য শঙ্ববিরচিতম্। অধ্যাপক শ্রীদেবকুমার দত্ত কতৃ ক

  শন্দিত। এ, আই, সি, প্রেদ্, কলিকাতা-১৪

  ইইতে প্রকাশিত। যথাক্রমে পৃষ্ঠা—২২ ও ১২
  এবং মুল্য ॥ ৩ ও। ত আনা।
- (১) শার্ল-বিক্রীভ়িত ছব্দে রচিত প্রাপাদ
  আচার্য শকরের "কিং জ্যোতিঃ?" নিরোনামে
  একটি মাত্র প্লোকে সংক্রেপে বেদান্তের মূল তর্ব
  প্রকাশিত। কি ভোমার জ্যোতি? অর্থাৎ কি
  ভোমার দৃষ্টির সহায়ক? দিবসে হর্য, রাত্রে
  চন্দ্র প্রদীপ প্রভৃতি। চক্ষুর সাহায়েই হর্যাদি
  দৃষ্ট হর; চক্ষু মৃত্রিত করিলে বা চক্ষু না থাকিলে
  বৃদ্ধির সহায়তায় বস্তুজ্ঞান হইয়া থাকে। বৃদ্ধি
  আত্মা হারাই প্রকাশিত। অভএব আত্মাই পরমস্যোতি। এই শ্লোকে প্রশ্লোতরুক্লে তত্ত্বজ্ঞ গুরু
  একান্ত অনুগত উপবৃক্ত শিশ্যকে অন্ত-নিরপেক
  সর্বপ্রকাশক স্বরংপ্রকাশ আত্মতত্ত্ব বুঝাইয়াছেন।
- (২) অনাত্ম-জ্রী-বিগর্ছনম্—মন স্বভাবতই চঞ্চল, চঞ্চল মনকে স্থির করিতে না পারিলে সাধন-পথে অগ্রসর হওয়া অত্যন্ত কঠিন। সাংসারিক ভোগত্মধ, বিষয়-বাসনা, মানবশ—এই অনাত্ম বস্তগুলি হইতে মন উঠাইতে পারিলে তবেই নিত্য

ৰম্ভ 'ৰাত্মা'র জন্ত ব্যাকুলতা আদে। **'অন**†ত্যু-শ্রী-বিগর্হনম্'—১৮টি শ্লোকের এই পুন্তিকাধানিতে আচার্য শঙ্কর আত্মা-ব্যতিরিক্ত সমস্ত বস্তুর ক্ষণ-স্থায়িত্ব প্রতিপাদন করিয়া সাধক-মনকে আত্মাভিমুখী করিতেছেন।

পুতিকা ছুইটির বাংলা কাব্যাহ্নবাদ প্রাঞ্চল ও আচার্য-শঙ্কর-ক্বত প্রকরণ-গ্রন্থ ভলি সহজ্ব অমুবাদের মাধ্যমে প্রচারিত হওয়ার বেদান্ত জনপ্রিষ হইতেছে-—এ বিষয়ে প্রকাশক-গ্রন্থাকারের সাধু প্রচেষ্টা প্রশংসনীয়।

পথের কথা (পরিবর্ধিত দ্বিতীয় সংস্করণ)— শ্রীবিজয়কান্ত রাম্ন চৌবুরী এন্-এ প্রণীত; প্রকাশক: মেসাস বি. কে. রার চৌধুরী এণ্ড সন্স, পোঃ মিহিজাম, জেলা সাওতাল পরগনা। পুঠা-১৭৯; মূল্য ছই টাকা।

ৰিবিধ সমস্ভাদকুল বাঙলার অর্থনৈতিক সমস্ভাই প্রধান। মাত্র্য যদি অমচিন্তার তঃসহ জালা হইতে পরিত্রাণ পায় তবে নব নব চিস্তায় অঞ্চান সমস্যাবক সমাধান করিতে যত্নীল হওয়া তাহার পক্ষে সম্ভব। বাঙাদী যুবকেরা কি উপায়ে স্বাধীনভাবে সম্মসমস্তার সমাধানে ব্রতী হইতে পারে আলোচ্য পুস্তকটিতে তাহাই বিশদভাবে আলোচিত হইন্নাছে। শহরমুখী মনোভাব ত্যাগ করিয়া পল্লীতে থাকিয়া পরিত্যক্ত জন্মলাকীৰ্ণ অনাবাদী জমিগুলিতে কিভাবে সোনা ফলানো যায়, পাঁক ও পানাম ভরা ধাল-বিল-করিয়া বৈজ্ঞানিক পুকুরগুলির সংস্থার-সাধন প্রণালীতে মংস্ত-চাব করিয়া কিরূপে লাভজনক ব্যবসা করা যায়—তাহার নানা তথা ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা হইতে লেখক এই পুস্তকথানিতে পরিবেশন এতঘাতীত হগ্মসমন্তা, গোপালন, করিয়াছেন। গরুর থাতা, ফলের আবাদ, রেশমশিল, স্বাস্থ্য ও পান্ত, কলকারধানা ও জগতের প্রগতি সম্বন্ধে অবশ্র জ্ঞাতব্য ও শিক্ষণীয় বহু কথা ইহাতে আছে। আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র রায় বইটির প্রথম সংস্করণের ভূমিকা লিখিয়া ইহার উচ্চ প্রশংসা করিয়াছিলেন।

-জীবানন্দ

### ন্ত্রীরামকৃষ্ণ মট ও মিশনের নৰ প্রকাশিত পুস্তক ও পত্রিকা

স্বামী বিবেকানদের বাণী—উদ্বোধন कार्यानय रहेएड क्षकानिछ। পृक्षी ७०१, मुना २।•

शामी विद्यकानत्मव भोतिक ब्रह्मा, भव. কথোপকথন, ৰক্তৃতা প্ৰভৃতি হইতে অনেকগুলি নির্বাচিত অমুচ্ছেদ পর পর নিবন্ধাকারে ছাব্বিশট বিষয়াত্রযায়ী অধ্যায়ে সংগৃহীত হইয়াছে। আধ্যা-আিক সামাঞ্জিক ব্যক্তিগত জাতিগত নানাপ্রশ্নের সমাধানের সহায়করপে পুস্তকথানি গ্রথিত।

ভগিনী নিবেদিতা—স্বামী তেলগানন। উলোধন कार्वामत्र रहेरल প্রকাশিত। পু: ১১৯, মূল্য ১।•

কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়ের আহ্বানে ১৯৫৬ थुष्टीत्य अपन अपन 'निर्वापन। लक्तात'। দিবসত্রয়ে পরিবেশিত বক্তৃতা পুস্তকাকারে মুদ্রিত। छिति निर्विष्ठात सीवत्नत मुथा चर्रेनावनी थात्रा- বাহিকভাবে সন্নিবেশিত, তৎসহ যথাস্থানে তাঁহার চিস্তাধারার নৃতনত্ব এবং ভারতের মৃক্তিসাধনায় তাঁহার দান সমাগ্ভাবে আলোচিত হইয়াছে।

এতিমা ও সপ্তসাধিকা—খামী তেৰগানল। প্রকাশক স্বামী বিমুক্তানন্দ, রামকৃষ্ণ মিশন, সারদা-পীঠ, বেলুড় মঠ, হাওড়া। পৃ: ১৬৮, মূল্য २ । শ্রীমৎ স্বামী শকরানন্দলী লিখিত ভূমিকা সম্বলিত।

শ্রীরামক্রফকে কেন্দ্র করিয়া যে কয়টি সাধিকার ভীবন গডিয়া উঠিয়াছিল—তাঁহাদের কেন্দ্রে শ্রীশ্রীমা সারদাদেবীকে রাখিয়া গ্রন্থখানি রচিত। বিভিন্ন अधारि अन्ने मदिलायि, बावी बामयि, सारित्रवेती ভৈরবী ব্রাহ্মণী, গোপালের মা, যোগীন-মা, গোলাপ-মা, গৌরী-মা ও লক্ষী-দিদির জীবন স্থন্দর ও তথ্যপূর্ণভাবে লিপিবদ্ধ।

জীবন বিকাষ — 'জীবন বিকাস' পত্রিকা—
নাগপুর শ্রীরামক্তক আশ্রম হইতে প্রকাশিত নৃত্রন
মারাঠী মাসিক পত্রিকা; প্রতিসংখ্যা॥০, বাধিক ে।
কীবনের উচ্চতর মূল্যমান নির্ণয়ের ক্তপ্ত
অসাম্প্রালয়িক ধর্মভাব বিকীরণের প্রয়োজন,
রামক্তক মিশনের এই ভাব মারাঠা-ভাষাভাষীদের
মধ্যে প্রচারকরে এই নব উন্তম। আয়ুজান ও
ও সেবার মাধ্যমে মানবের অন্তনিহিত শ্রেষ্ঠত্বকে
ফুটাইরা তুলিয়া ব্যক্তিগত ও জাতিগত সামগ্রিক

উন্নয়নই ইহার লক্ষা। ইহাতে খ্যাতনামা মারাটালেখক-লিখিত ধর্ম দর্শন শিক্ষা সমাজবিজ্ঞান, প্রাকৃতিক বিজ্ঞান, সাহিত্য ভ্রমণ ইতিহাস ও জীবনী বিষয়ক প্রবন্ধ প্রকাশিত হইবে। প্রথম সংখ্যার প্রছলপটে দক্ষিণেখরের জ্যোতির্ময় পঞ্চবটীর ছবি তাৎপর্যপূর্ব। সম্পাদকীয় সহ ১৭টা প্রবন্ধে কবিতার, সমালোচনার শ্রীরামকৃষ্ণ, গীতা, কবীর, রাজা রামমোহন রায়, সাহিত্য, সম্ভ্রীবন প্রভৃতি আলোচিত ইইয়াছে।

# শ্রীরামক্বন্ধ মঠ ও মিশন সংবাদ

বেলুড় মঠ ঃ জীরামকুষ্ণ-জন্মভিথি-উৎসব—গত ১৯শে ফাল্পন (৩.৩.৫৭) রবিবার শুক্রা দ্বিতীয়ার ভগবান শ্রীশ্রীরামক্রঞ্জেবের ১২২তম শুভ জন্মতিথি-উৎদব বিপুল আনন্দপূর্ণ ও শুচিমুন্দর অফুষ্ঠান-সহায়ে উদ্যাপিত হইয়াছে। ভোর ৪-৩০ মিঃ মঙ্গলারতি দ্বারা উৎসবের শুভ স্চনা हरेल भन्न এक এक উপনিষদপাঠ, চতীপাঠ, উচাকীর্তন, বিশেষ পূজা ও হোম এবং দশাবভারের পুলা, 'লীলা প্ৰদৰ' পাঠ ও ব্যাখ্যা, 'কথামৃত' পাঠ, কাল কীর্তন প্রভৃতির মাধ্যমে সারাদিন ভক্তস্থদয়ে শ্ৰীরামক্বঞ-লীলামাধুরী দিঞ্চিত হইতে থাকে। বৈকাল ৪ ঘটকায় স্বামী বোধাত্মানন্দের নেতৃত্বে এক সভান স্বামী প্ৰানন্দ বাংলায় ভাবপূৰ্ব ভাষায় ও ভবিতে শ্রীরামক্ষের জীবনকাহিনী বিবৃত करतन। यात्री लांक्यतानम हेश्राबोर्ड वर्णन, শ্রীরামক্বঞ্চ বর্তমান সভ্যতার সমূপে একটি 'চ্যালেঞ্জ' — জাঁহার শিক্ষার ঘারাই বর্তমান যুগব্যাধির প্রতীকার হইতে পারে। সভাপতি মহারাজ এই পুণ্য তিথির উদ্দেশে সম্রদ্ধ প্রণিপাত জানাইয়া ভারতীয় চিন্তাধারায় সর্বধর্মসমগ্রের তাৎপর্য ও প্রীরামক্রয়-জীবনে তাঁহার রূপায়ণ ব্যাখ্যা করেন। তিনি আরো বলেন, আধ্যাত্মিক সামাজিক ও সাংস্কৃতিক

ক্ষেত্রে নারীঙ্গাতির জাগরণ একান্ত প্রয়োজন—
তাহা শ্রীগ্রমহান্তরে গ্রীগুরুগ্রহণ দ্বারা প্রমাণিত।
সকাল হইতে প্রায় ৫০ হাজার নরনারী শ্রীরামক্রফের
চরণে ভক্তি-জর্ম্য নিবেদন করিতে জাদেন।
ভক্তবৃন্দ বিভিন্ন জন্মন্তানে যোগ দিয়া পবিত্র
ভাবধারায় বিশেষ জন্মপ্ররণা লাভ করেন। প্রায়
এগারো সহস্র নরনারী বিসারা প্রসাদ পান।
রাত্রে দশমহাবিস্তার পূজা, শ্রীশ্রীকালীপূজা ও হোমের
পর রাত্রিশেষে পূজাপাদ মঠাধ্যক্ষ শ্রীমৎ স্থামী
শঙ্করানন্দ্রী মহারাজ ২৯ জনকে সন্ন্যাসত্রতে এবং
২৪ জনকে ব্রশ্বচর্যব্রতে দীক্ষিত করেন।

পরবর্তী রবিবার ১০ই মার্চ সাধারণ উৎসব

অন্থান্তিত হয় এই দিন মন্দিরের পূর্বদিকে গঙ্গাতীরস্থ
প্রাঙ্গণে নির্মিত মগুণে ভগবান শ্রীরামক্রফদেবের

মর্হং তৈলচিত্র ও ওাঁহার ব্যবহৃত জিনিস্পত্র

সজ্জিত রাখা হয়। মগুণে ও মঠের অঙ্গনে বিভিন্ন
কীর্তনের দল সারা দিন ভঙ্গন-কীর্তনের দারা
উৎসব-ক্ষেত্র মুখরিত করেন। উধাকাল হইতেই

সারাদিন ধরিয়া বিভিন্ন ধর্মগ্রন্থ ইংতে পাঠ এবং
ইংরেজী, বাংলা, হিন্দী ভাষায় শ্রীরামক্রক্ষ-কথা বিত্যৎ
স্থারে সম্প্রাত হয়। প্রধান মন্দিরে শ্রীরামক্রক্ষ
মূর্তি দর্শনের বিশেষ ব্যবহা করা হইয়াছিল।

ৰিভিন্ন কাৰ্যে বছ স্বেচ্ছাসেবক নিযুক্ত থাকেন।
সন্ধ্যারতির পর বাজী পোড়ানো হইলে উৎসবের
সমাপ্তি হয়। সারাদিনে পঞ্চাশ হাজার নরনারী
হাতে হাতে প্রাসাদ পান, তিন লক্ষের উপর লোকের
সমাবেশ হইয়াছিল।

खुरत्मधन गर्ठः खणानम्म-खग्नसः — गढ ১৯ মাঘ (১লা ফেব্রুমারি) ভুবনেশ্বর শ্রীরামক্বয় মঠে মঠ ও মিশনের প্রথম অধ্যক্ষ শ্রীমৎ স্বামী ব্রহ্মানন্দ মহারাজের ৯৪তম জন্মোৎসব মহাসমারোহে উদ-যাপিত হইয়াছে। সকালে মঙ্গলারতি হইতে আরন্ত করিয়া পূজা, পাঠ, ভঞ্জন, কীর্তন, শ্রীরাম-নামসংকীর্তন, ছায়াচিত্রযোগে বক্তৃতা প্রভৃতি অধিক রাত্রি পর্যন্ত অমুষ্ঠিত হয়। সর্বায় ওডিয়ার মুখ্যমন্ত্রী ডাঃ হরেক্বফ মহতাবের পরিচালনায় ক্রমন্ত্রীত জনসভার স্বামী অসন্ধানদ-প্রমুধ বিভিন্ন বক্তা স্বামী ব্রহ্মানন্দ্রীর স্বপূর্ব ভাগবত জীবন ফুন্সরভাবে আলোচনা করেন। শ্রীমহতার তাঁহোর বালাছতি উদ্ঘাটিত করিয়া বলেন, ছাত্রাবস্থাতেই তিনি ব্রমানন মহারাজের পুত সালিখ্যে আসেন, সেই সমন্ত্রপাদ মহারাজ তাঁহাকে শরীর সুগঠিত ও শক্তিশালী করিছে উপদেশ দেন। উপদেশের তাৎপর্য তিনি তথন উপলব্ধি করিতে পারেন নাই. পরে তিনি উহা মর্মে মর্মে উপলব্ধি করিয়াছিলেন। শ্রীমহতাব তাঁহার আর একটি উপদেশের উল্লেখ করেন, জাতীয় জীবন গঠন করিতে গেলে নৈতিক চরিত্র ও আধ্যাত্মিকতা অপরিহার্য। বোদাইঃ আশ্রম-ভবনের দ্বারোদ্ঘাটন— গত ২৭শে জাতুমারি পার (বোঘাই) শ্রীরামকৃষ্ণ আশ্রমে বিপুদ জনসমাবেশের মধ্যে শ্রীরামক্বয় মঠ ও মিশনের সহাধ্যক শ্রীমৎ স্বামী বিশুদ্ধানন্দ মহারাজ শ্রীশীমায়ের শতবার্ষিকী স্মারক-ভবনের শুভ হারোদ্যাটন করেন। এতহপলক্ষ্যে শ্রীশ্রীমা সম্বন্ধে পূজাপাদ মহারাজনী বলেন; শ্রীরামক্বফের শক্তি-স্বরূপা ভারতীয় নারীকাতির শ্রেষ্ঠ আদর্শ শ্রীশ্রীয়া

সারদাদেবীই রামকৃষ্ণ মিশনের বিশ্বব্যাপী কল্যাণ-কর্মের বিহাদাধার। স্বামী বিবেকানন্দও তাঁহারই শুভানীর্বাদে সতত শক্তি ও উৎসাহ লাভ করিতেন।

#### স্বামীজীর জন্মোৎসব

দক্ষিণেশ্বর ঃ গত ১ই মাঘ শ্রীসারদামঠে স্বামী বিবেকানন্দের জন্মতিথি-উৎসব—বিশেষ পূজা, হোম, উপনিষদ্পাঠ, চত্তীপাঠ এবং ভল্পনাদি দারা উদ্যাপিত হয়। বৈকালে মঠপ্রাঙ্গণে আয়োজিত মহিলা-সভায় সভানেত্রী হইয়াছিলেন স্থলে থিকা শ্রীমতী আশাপূর্ণা দেবী। শ্রীযুক্তা জ্যোতিমন্ত্রী সরকার, অধ্যাপিকা বেলা দে এবং মঠের ব্রহারিশীগণ স্বামীজীর জীবনের বিভিন্ন দিক আলোচনা করেন। সভায় প্রায় চারি শত মহিলা উপস্থিত ছিলেন।

শিলচর (আসাম)ঃ শ্রীরামক্রঞ মিশন সেবাপ্রমে গত ২৭শে জামুআরি স্বামী বিবেকানন্দের জন্মোৎসব অমুষ্টিত হইনাছে। পণ্ডিত রসমর কাব্যতীর্থ মহাশরের সভাপতিত্বে একটি মহতী জনসভার স্বামীজীর জীবনী আলোচনা করেন স্বামী শিবরূপানন্দ প্রভৃতি।

বালিয়াটী ( ঢাকা ) ঃ শ্রীরামরুষ্ণ মঠে স্বামী বিবেকানন্দের জন্মোৎসৰ উপলক্ষ্যে পূজা পাঠ ও নারায়ণসেবা স্বষ্টু ভাবে সম্পন্ন হয়।

নিউইয়র্কঃ রামক্রক্ষ-বিবেকানন্দ সেণ্টার

স্বামী ঝতজানন্দ প্রতি মঙ্গলবার গীতা ও স্বামী নিম্বিলানন্দ প্রতি শুক্রবার উপনিষদ ব্যাখ্যা করেন, এবং রবিবারের বক্তৃতার নিম্নলিম্বিত বিষম্ভলি স্মালোচিত হইমাছিল।

নভেম্বর: শ্রীরামক্ষের আধ্যাত্মিক অভিজ্ঞতা, হিন্দ্ধর্মে আত্মার ধারণা, প্রকৃত স্থলাভের উপায়, ধ্যানের অভ্যাস।

ডিসেম্বর: ভক্তির সাধনা, ঈশ্বরকে থুঁলিও না: তাঁহাকে প্রত্যক্ষ কর, ঈশ্বর যথন দেবমানব- রূপে আসেন, শ্রীশ্রীমা: ভারতীর নারীর স্মাদর্শ, কর্ম ও ধ্যান।

জারজারি: নির্ভরে জীবনের সমুখীন হও, সাধু-সন্তের ভক্তি, অহঙার জয় কিভাবে হয়? বৃক্তি ও ধর্ম সম্বন্ধে বিবেকানন্দ।

এডদ্ব্যতীত ২৫শে ডিসেম্বর: 'খৃষ্ট ও বর্তমানে মান্তবের অবস্থা' সম্বন্ধে বক্তৃতার পর খৃষ্টম্যাস-সংগীত সমস্বরে গীত হয়।

### সান্ফ্রান্সিক্ষো ঃ উত্তর কালিফর্ণিয়ার বেদান্ত সোসাইটি

স্বামী স্পশোকানন্দ এবং স্বামী শান্তযরূপানন্দ প্রতি রবিবার (বেলা ১১টায়) এবং প্রতি ব্ধবার (রাত্রি ৮টায়) বক্তৃতাপ্রসঙ্গে বেদান্তের সাধারণ ভত্তগুলি বুঝাইয়া দেন। বিষয়স্চী:—

নভেম্বর: প্রাত্যহিক জীবনে ধর্মভাব, কর্মের নিয়ম, স্মারকে খুঁজিও না—তাঁহাকে দর্শন কর, আমাদের কে এরপ করিয়াছে, শক্তির সাধনা, আত্মার চারি অবস্থা, ঈর্খর আছেন—তার প্রমাণ, সমাধি বা অতীন্ত্রিয় অমুভূতির প্রকৃতি।

ডিদেখর: অনাসক্তি কিভাবে আচরণ করা যায়? অহং ও আত্মা, অস্তরে চেতনা ও তাহার জাগরণ, আমার দেখা মহাপুরুষ, মন পবিত্র করা যায় কিভাবে? সত্য ও মিথ্যা জগৎ, ঈশরাবতারের রহস্ত, যীশুর দিব্যজীবন।

জারুমারি: আগামী বংসর কতটা আগ্রসর হইবেন ? চিস্তা বনাম খ্যান, জীবন ও মৃত্যুর পারের জীবন, মনের রহস্তমর প্রকৃতি, ঈশরে ভব্তি কিভাবে বর্ধিত হয় ? ভাগবত ভক্ত ও ভগবান, বিশ্বমানব বিবেকানন্দ, শরণাগতি-ধর্ম।

প্রতি রবিবার স্কালে শিশুদের ক্লাস হয়, সেখানে তাহাদের সর্ব ধর্মকে সম্মান করিতে শেখানো হয় এবং বেদান্তের সাধারণ জ্ঞানের ও পৃথিবীর ধর্মগুরুদের জীবনের সহিত পরিচয় করানো হয়।

## বিবিধ সংবাদ

#### নানান্থানে উৎসব

সালেপুর (কটক): গত >লা জাম্মারি শ্রীরামকৃষ্ণ সেবাশ্রমে 'কল্পতক' উৎসব উদ্যাপিত হইরাছে। এতত্বলক্ষ্যে পূজা, গীতা ও চণ্ডীপাঠ, হোম, কীর্তন ও ধর্মদভা ক্ম্নষ্টিত হয়।

সুনামগঞ্জ ( প্রীহট্ট ): কলেজ হলে গত ১৮ই মাঘ স্থামী বিৰেকানন্দের জন্মোৎসৰ উপলক্ষ্যে মুস্কেফ মি: দি. এফ. করিমের সভাপতিত্বে একটি সভায় প্রীজতেক্সনাথ রার, প্রীফ্রেশচক্র শুপু, অধ্যাপক বিনয়ক্ষণ্ড দে এবং প্রিলিপ্যাল মো: দেওয়ান আজরফ্ যুগাচার্য স্থামীনীর জীবনী ও বাণী সম্বন্ধে আলোচনা করেন। কলিকাতা ঃ কিশোর-কল্যাণ-পরিষদ গত ১১ই হইতে ১৭ই ক্বেক্তমারি পর্যন্ত বিভিন্ন বিভালরে আলোচনা-সভার মধ্য দিরা আমীজীর সপ্তাহব্যাপী জন্মোৎসব উদ্যাপন করিয়াছেন। ১১ই কলিকাতা ট্রেণিং একাডেমিতে আমী লোকেশ্বরানন্দ, ১২ই কলিকাতা বিবেকানন্দ বালিকা বিভালয়ে আমী সাধনানন্দ,১৩ই কলিকাতা ওরিক্রেট্যাল সেমিনারিতে আমী জীবানন্দ এবং ১৪ই সাতরাগাছি কেদারনাথ ইন্ষ্টিটিউশনে ও আন্দূল ছাত্রাবাসে আমী নিরাম্যানন্দ এবং ১৫ই ভবানীপুরে মাজাজী আশানাল হাইস্কলে আমী অচিস্ত্যানন্দ আমীজীর জীবনী ও বালী সক্ষে আলোচনা করেন।



## কল্যাণ-ভাবনা

সক্রে সন্তা সক্রে পাণা সক্রে ভূতা চ কেবলা ! সক্রে ভদ্রাণি পস্মন্ত মা কঞ্চি পাপমাগমা॥

সর্বে ভবন্ত স্থানিঃ সর্বে সন্ত নিরাময়াঃ। সর্বে ভদ্রাণি পশ্যন্ত মা কশ্চিদ্ধঃখমাপু য়াং॥

একটি প্রাণীর প্রকৃত স্থা শান্তি কল্যাণ ও জানন্দ—সব কিছুই নির্ভর করে তাহার চারিপাশের প্রতিটি প্রাণীর স্থা শান্তি কল্যাণ ও জানন্দের উপর। এই সত্য ঘিনি যে পরিমাণে উপলব্ধি করেন তাঁহার হৃদর হইরে সঙ্কীর্ণতা ও স্বার্থবৃদ্ধি সেই পরিমাণে দূর হইরা যার; সেই মংৎ হৃদয়ে ক্ষুত্র বাসা বাঁধিতে পারে না, সেথানে শুধু একটি বাণীই জাহরহ ঝান্তুত হইয়া উঠে—যাহার মূল স্থার সকলের কল্যাণ।

সর্বদেশের সর্বকালের উপলব্ধিমান্ পুরুষের অমুভূতি একই সভ্য বস্ত অবলম্বন করিয়া; তাই একই প্রকার ভাষার প্রকাশ পার তাঁহাদের প্রাণের কথা:

কেহ যেন কোনও প্রকার হঃখ প্রাপ্ত না হয়, কাহাকেও যেন কোন পাপ স্পর্শ না করে। যে যেখানে আছে সকলে সুখী হউক, নীরোগ হউক। সকলে মঞ্চল দর্শন করুক; সভ্য উপলব্ধি করুক।

এই কল্যাণ-ভাবনা বৃগ-বৃগান্ত ধরিয়া ভারতের আকাশ ৰাতাস ধ্বনিত করিয়াছে, বর্তমান বৃগকেও ইহা অফুপ্রাণিত কয়ক।

## কথাপ্রসঙ্গে

### নৃতন 'বর্ষ' গণনা

গত ২২শে মার্চ ১৯৫৭ খৃষ্টাব্দ, পুরাতন ৮ই চৈত্র ১৩৬৩ বঙ্গাব্দ,—নৃতন ১লা চৈত্র ১৮৭৯ শকাব্দ হইতে সর্বভারতীয় ভিত্তিতে নৃতন 'বর্ধ' গণনা শুক্দ হইল।

>লা বৈশাথ তার পূর্বগোরৰ হইতে বিচ্যুত হইল—>লা চৈত্র আসিয়া তাহার স্থান অধিকার করিয়াছে। মনে হয়, অদুর ভবিয়তে নববর্ষের উৎসব হইবে >লা চৈত্র, এবং বর্ষশেষ অফুষ্ঠিত হইবে ৩০শে ফাল্কন। অনেকের কাছে এ পরিবর্তন অফ্রবিধাজনক; সাধারণের ধারণা এ পরিবর্তন নিস্প্রোজন।

ঠিক এই কারণেই আমাদের ব্ঝিতে হইবে—
কেন এই পরিবর্তন একান্ত প্রেলেনীয়, এবং
ব্ঝিতে হইবে—ইহার অন্তনিহিত বৈজ্ঞানিক রহন্ত,
জানিতে হইবে—ইহার পিছনের ইতিহাস।

ভারতের প্রসিদ্ধ জ্যোতিবিজ্ঞানী (astrophysicist) ডক্টর মেঘনাদ সাহা বহুদিন হইতেই বলিয়া আসিতেছিলেন—রাশিচক্রে সঞ্চরণশীল বিষুব-বিন্দু প্রায় ২০।২১ ডিগ্রি আগাইয়া আসার দক্ষন প্রথম অার ৩০ চৈত্র বিষ্ব সংক্রান্তি হয় না, ২০।২১ দিন পূর্বে ৯ই চৈত্র হয়; এই দিনই স্থাকে বিষ্বরেধা লজ্যন করিয়া দক্ষিণ হইতে উত্তরে আসিতে দেখা যায়। ৩৬০° ডিগ্রিতে ৩৬৫ দিন হওয়ায় কৌনিক মাপে দিন গণনায় প্রায় ১° ডিগ্রিতে ১ দিন হয়, অতএব সংক্রান্তিদিবস ২০।২১ দিন আগাইয়া আসিয়াচে।

পাশ্চান্ত্য জ্যোতিষে এইরূপ আগাইয়া স্থাসার নাম precession of equinoxes, ভারতে ইহাকে বিষ্ববিন্দ্র অয়ন বা গতি বলা যায়। ৩৬০ ডিগ্রি ঘুরিয়া আসিতে সময় লাগে প্রায় ২৬,০০০ বৎসর, অর্থাৎ আজ ১লা চৈত্র—যে নক্ষত্রে বিষ্ববিন্দু ধরা হইল—ইহা ক্রমণঃ সরিতে সরিতে ১৩, ••• বৎসর পরে ১৮•° বা ছয় মাস সরিবা ১লা আখিনে গিরা দাঁড়াইবে, আরো ১৩, ••• বৎসর পরে পূর্ব আবর্তন করিবা আবার ১লা চৈত্র ফিরিবা আসিবে।

এই বিরাট কাল গণনার কত ইতিহাস নিশ্চিত্র হয়, কত জাতি কত সভ্যতার আদি অন্ত হয়, অভএব আমাদের দৈনন্দিন বা শতাব্দ বা সহস্রাব্দ গণনায় ইহা কোন কাজে লাগে না। তার জন্ম বিষ্ববিশ্বর এই গতি খীকার করিয়া মাঝে মাঝে পঞ্জিকা-সংস্কার একান্ত প্রয়োজন। নতুবা ব্যবহারিক বর্ষগণনায় নানা ভুল আসিয়া যায়।

ইয়োরোপে পোপ গ্রেগরির সমন্ত্র যে সংস্কার হুইয়াছিল তাহাতে লীপ ইন্ধার সংশোধন শুক্ত হয়। ইহা গ্রেগরিন্ধান ক্যালেগুরি নামে পরিচিত। তারতেও নানা সংস্কার বহুবার হুইন্ধাছে। বহু পূর্বে তারতে অগ্রহান্ধণ হুইতে বর্ষ গণনা হুইত, লোকমান্য তিলক তাহার বিশ্যাত ORION পুস্তকে এতন্বারা প্রমাণ করিতে চাহিয়াছেন ভারতীয় সভ্যতা অতি প্রাচীন।

ইহা সর্বজন বিদিত, বেদের অঙ্গ হিসাবে বেদাপ জ্যোতিষ পূর্বকালে অবগ্য পাঠ্য ছিল, কারণ ইহারই সাহায্যে যাগ্যজ্ঞাদির কাল নির্ণন্ন করা হইত। বৈদিক জ্যোতিষ প্রাকৈতিহাসিক। বেদাপ জ্যোতিয়ে স্ক্রোকারে গণনার নিম্ন পাওয়া যায়: নক্ত্রের নামে তিথি বা দিনের পরিচয়, চাল্র মাস এবং সৌর বংসর। মকর-সংক্রাস্তি হইতেও বংসর গণনার নিম্নমের উল্লেখ পাওয়া যায়। ইয়োরোপ-থতে এখন যে বড়দিন—উহা যীতথ্টের জন্মদিন কি না— এ বিষয়ে আজকাল গবেষক-মহলে সন্দেহ উঠিয়াছে; উহা প্রক্রতপক্ষে উত্তরায়ণ উৎসব (winter solstice) স্থ দক্ষিণের যাত্রা শেষ করিয়া উত্তরে আসিতে আরম্ভ করিলে দিন ধীরে ধীরে বড় হইতে থাকে, শীত কমিয়া তাপ বাড়িতে থাকে, নবজীবনের ম্পন্দন অহভূত হয়—শীতপ্রধান দেশে নব-বর্ধ
আরন্তের ইহাই প্রকৃষ্ট কাল। পরবর্তীকালে নববর্ধের
এই জাতীয় উৎসবের সহিত যীশুর জন্মোৎসব
মিশিয়া গিয়াছে।

খুষ্টীর পঞ্চম শতাকী হইতে ভারতে সিদ্ধান্ত জ্যোতিষই সমধিক উন্নক হইরাছে—তন্মধ্যে স্থ-সিদ্ধান্তই ভারতে সর্বত্র গৃহীত। স্থ-সিদ্ধান্তীরা বাসন্তী বিবৃব সংক্রান্তি (উত্তরায়ণে যে দিন দিনরাত্রি সমান) হইতে বর্থ-গণনা প্রচলন করেন। ইহারাই লক্ষ্য করেন এক সোর বৎসরে ১২ চাক্র মাস ও ১১ দিন—অর্থাৎ তিন বৎসরে ৩৬ মাস না হইরা ৩৭ মাস হর, ভাই তিন বৎসর ক্ষন্তর মলমাস পরিত্যাগ বিধেয়; এইভাবে ভাহারা চাক্র ও সৌর মাসের সামঞ্জন্ম রাধিয়াছিলেন। যাহারা তাহা করে না তাহাদের চাক্র বৎসর সোর বৎসর ক্ষপেক্ষা গণনার ক্রমবর্থ মান।

ৰিষ্ববিন্দ্র অয়ন জক্ত প্রায় ৭০ বংদর অন্তর বিষ্ব-সংক্রান্তি (vernal equinox) এক ডিগ্রি বা একদিন করিষা আগাইয়। আদে—তাহা বিশেষ ধরা যায় না, কিন্তু এই পার্থক্য এক মাদ হইলে বেশ ধরা পড়ে। এক মাদ, এক রাশি বা ৩০ দিন সরিতে প্রায় ৩০°×৭০=২১০০ বংদর লাগে। এখন ২০° দরিতে ২০×৭০ মোটামুটি ১৪০০ বংদর লাগিয়াছে। অর্থাৎ মনে করা যাইতে পারে বঙ্গদেশে প্রচলিত বজান্দ ১০৬০ এইরূপ পঞ্জিকা-সংখারের ফলেই একসময় শুরু হইয়াছিল। কাহারও মতে আকবরের সময় চাক্ত হিজারি সাল অহুসারেই ইহার শুরু হুয়। চাক্ত সাল বাড়িয়া এখন ১০৬ হিজারতে পরিণত হইয়াছে।

বিষ্ব নক্ষত্র-বিন্দু আগাইয়া, আসার কারণ মান্ত্র অনেক দিন ধরিতে পারে নাই। বিষ্ব অঞ্চলে পৃথিবীর ক্ষীত অংশে সূর্য-চন্দ্র-গ্রহাদির আক্র্যণের ফলেই বিষ্ববিন্দু বৎসরে ৫০" আগাইয়া আসে।

ভারতে প্রথম লোকমান্ত বাল গলাধর তিলক

এই পঞ্জিকা-সংস্থারের কথা উত্থাপন করেন: কিন্তু বছ দিন কেহ কর্ণপাত করে নাই। ১৯৫২ থঃ কেন্দ্রীয় বিজ্ঞান ও শিক্ষা-গবেষণা-পরিষদ—ডক্টর মেঘনাদ সাহাকে পঞ্জিকা-সংস্থার কমিটির সভাপতি নিযুক্ত করেন। এই কমিটি সারা ভারতের প্রচলিত পঞ্জিকা ও অম্ব-গণনা বিশেষভাবে পরীকা করিয়া দেখেন, প্রায় ত্রিশ প্রকার পঞ্জিকা ও অন গণনা প্রচলিত আছে। সমগ্র ভারতের উপযোগী পঞ্জিকা, নববর্ষ ও অন্ধ-গণনা সম্বন্ধে এই কমিটি-১৯৫৫ খৃঃ ভারত সরকারকে এই সিদ্ধান্ত দেন—যে ৰসম্ভকালীন বিষুবদংক্ৰান্তি হইতে বৰ্ষ গণনা হউক, (উহা এখন ২২শে মার্চ ৮ই চৈত্র হয়) উহাকে )मा देशांच ना विनिधा )मा देवज वना हर्डेक. আর বিভিন্ন অব্দ-গণনা-মধ্যে শকাবাই বহুল প্রচলিত, মতএব তাহাই গৃহীত হউক। ভারত সরকার ১৯১৭ थुः २२८म মার্চ হইতে ইহা চালু করিয়াছেন। সরকারী ব্যাপারে এখন পাশ্চান্ত্য অস্ব মাসও চলিবে—আর ধর্ম কর্ম ব্যাপারে নিজ নিঙ্গ পঞ্জিক। কিছুদিন চলিবে। অদুর ভবিযাতে আশা করা যায় এই শোধিত পঞ্জিকা এবং সর্ব ভারতীর অন্ধ-গণনা সর্বত্র গৃহীত হইবে।

### অসঙ্গত সমালোচনা

পূর্বগামীদের সমালোচনা করার অধিকার লইয়াই
মাত্রৰ জন্মগ্রহণ করে—এই আলোচনা সমালোচনার
উপরই নির্ভন্ন করে পরবর্তী বুগের অগ্রগতি।
ইহার যথেষ্ট দৃষ্টান্ত আমরা দেখিয়াছি সেই সকল
দেশের ইতিহাসে—যেখানে চিন্তার, কথা বলার ও
লেখার স্বাধীনতা আছে।

বৌদ্ধর্ম বেদকে অস্বীকারও করিয়া ভারতে প্রচারিত হইরাছিল এবং বৃদ্ধ ও ধর্মকে কেন্দ্র করিয়া বিরাট সংঘ স্থাপিত হইরাছিল। পরবর্তী কালে আবার দেখিয়াছি আচার্য শংকর সেই বৌদ্ধ মন্তবাদ খণ্ডন করিয়া বেদাস্কমত ভারতে স্থপ্রতিষ্ঠিত করিয়াছেন, পরবর্তী আচার্য রামাস্থল আবার

শংকরের অবৈতমত থপ্তন করিয়া বিশিষ্টবৈত মত স্থাপন করেন, তাহাও আবার থপ্তিত হইরাছে মধ্বাচার্যের বৈতবাদ বারা। অবৈতবাদ আবার এই সকল মতের যথাযথ উত্তর দিয়া দার্শনিক ক্ষেত্রে নিজেকে স্প্রপ্রতিতি করিয়াছে। শংকরও এক স্থানে অতি স্থানরভাবে এই সকল বাদ-প্রতিবাদ নিরস্ত করিবার উদ্দেশ্যে বলিয়াছেন, প্রবলতর মৃক্তিস্হায়ে আমা-অপেকা তীক্ষবৃদ্ধিসম্পন্ন কোনও ব্যক্তি আমার মতবাদ উড়াইয়া দিতে পারে—কিন্তু অবৈত-তত্ত্ব সম্বন্ধে আমার অস্কৃতিকে পরিবর্তন করিতে পারে না।

কি ধর্মক্ষেত্রে, কি দার্শনিক ক্ষেত্রে এত কথা বঙ্গার উদ্দেশ্য এই যে—মড, মতবাদ, তাহার শগুন মগুন—এই ভারতে চিরদিন আছে ও থাকিবে, সেইজন্ম ঐ উভয় ক্ষেত্রে ভারতের এত বৈচিত্রা, জনমানসের এত সচেতনতা।

ধেধানে ইহার অভাব—সেধানে অগ্রগতি ন্তব্য;
সেধানে ধর্ম গোঁড়ামিতে পরিণত, দর্শন মতবাদে।
অতীত ভারতে এই ধণ্ডন মণ্ডন বা আলোচনা
সমালোচনা যথেষ্ট সম্রেদ্ধভাবে হইয়াছে। পূর্ব
পক্ষের মত সম্পূর্ণরূপে জানিয়া ব্রিয়া তবে ভাহাকে
ধণ্ডন করা চলে—বা ভাহার সমালোচনা করা চলে।

সম্প্রতি আমরা লক্ষ্য করিতেছি, স্বামী বিবেকানন্দকে পূর্ব পক্ষ করিয়া জনেকে সমালোচনা শুরু করিয়াছেন এবং নিজ নিজ সিদ্ধান্তও পেশ করিতেছেন। চিন্তাস্থাধীনতার বুগে ইহা শু ভলক্ষণ সন্দেহ নাই, তবে আমাদের মনে হয়—গাড়ী ধেন তাহার নির্ধারিত সমধের পূর্বেই ছাড়িরাছে। ত্থ-একটি সমালোচনা পড়িরা আমাদের এইরপই মনে হইরাছে, তাড়াতাড়িতে সমালোচক স্বামীজীর বক্তব্য ভাল করিয়া পড়িবার বা ব্বিবার সমর পান নাই, পত্রাবলীতে ব্যক্তি-বিশেষকে লেখাপত্র হইন্ডে বিভিন্ন বিষয়ে স্বামীজীর মত সঞ্চয়ন করা চলিতে পারে, ক্রিছ দার্শনিক বক্ততাবলীতেই তাঁহার মতবাদের

বথার্থ বিকাশ। যে কোন কারণেই হউক স্থামীজীর এই সকল সমালোচক তাঁহার মহছদার কল্যাণকর বিচিত্র ভাবরাশির মর্ম যেন ধরিতে পারেন নাই, স্থামীজীকে ব্রিবার জক্ত যে মানসিক প্রস্তুত্তি প্রয়োজন — তাহা তাঁহাদের নাই। স্থামীজী সম্বন্ধে বিরূপ সমালোচনা স্থামাদের চোপে পড়িলে তাহার সমালোচনা করা আমাদের অবশু কর্তব্য—শুধু সমালোচনার থাতিরেই নয়, স্থামীজীর ভাবরাশি যাহাতে সমালে যথার্থভাবে প্রকাশিত হয়—তাহার বিকৃতরূপ যাহাতে প্রচারিত না হইতে পারে—তাহার জক্তর বটে। বিখ্যাত ব্যক্তির বা উক্তির সমালোচনা করিয়া বিখ্যাত হইবার স্থলভ পত্বা ও সহজ্ব প্রবৃত্তি প্রশ্বর পাইলে কল্যাণ না হইয়া স্থকল্যাণই হইবে।

বে সকল সমালোচক স্বামীকী সম্বন্ধে লিখিতে বা বলিতে গিয়া সম্প্রতি এক প্রকার পল্লবগ্রাহিতার এবং গভীর চিন্তার অভাবের পরিচর
দিয়াছেন তাহার মধ্যে করেকটি বিশেষভাবে
অমুধাবনবোগ্য—সেগুলি একাধিক ক্ষেত্রেই একটি
সাধারণ ভূমির আশ্রের গ্রহণ করিরাছে। ইহার
বারা ইহাই প্রতিপন্ন হয় বে সমাক্রের এক স্তরে—
স্বামীকীর এই ভাব গ্রহণে অনিচ্ছা বা অক্ষমতা
রহিয়াছে। ইহার কারণ নিক্ত নিক্ত সমাক্র বা
ধর্মের দৃচ্বক সংস্কার।

শ্রীরামকৃষ্ণ কথিত 'যত মত ভত পথ'—কথার অর্থ, সর্ব ধর্মসতই ঈশ্বর লাভের এক একটি উপার—
এ-কথা তাঁহারা স্বীকার করিতে চাহেননা। তাঁহাদের মতে ইহা শ্রীরামকৃষ্ণের একটি শুভেছামাত্র, সাধনলব্ধ কোন সিদ্ধান্ত নম্ব; গরবর্তী কালে তাঁহার শিশ্বগণ—বিশেষতঃ তাঁহার প্রধান শিশ্ব স্থামী বিবেকানন্দ ঐ উজিকে স্বধর্মসমন্বয়ের মূলস্ত্রেরপে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাঁহাদের মতে শ্রীরামকৃষ্ণ সকল মতকেই সত্য ব্লিয়া স্মান গ্রাহ্য মনে করেন নাই।

धरे नकन क्षत्र मधरक छपु धरेहेक्रे बक्तवा,

সত্যের সন্ধানে শুধু মৃদ্রিভ পুস্তকের অক্ষর-সমষ্টির প্রতি দৃষ্টি নিবদ্ধ রাখিলে চলিবে না—এবং স্থবিধামত মনের মত ছ-একটি বাক্য উদ্ধৃত করিলেও চলিবে না। শান্তবচন অপেক্ষা শান্তের ভাৰই গ্রহণীয়। শ্রীরামকৃষ্ণ-কথিত সহজ কথার সরল অর্থ এই যে. আৰু পৰ্যন্ত মাতুৰ নানা দেশে নানা ভাবে সভ্যকে জানিবার জন্ম নানা পথে নানা উপায়ে যাতা করিয়াছে। কেহ ভক্তি-পথে, কেহ জ্ঞানবিচারের পথে, কেহ যোগধ্যানের পথে। একাগ্র সাধনাবলে বছ সাধকই সত্যকে উপলব্ধি করিয়াছেন নিজ নিজ ভাবে; যাত্রাকালের পথের বর্ণনা পৃথক হইলেও চরম লক্ষ্যে থাঁগারা পৌছিয়াছেন তাঁহাদের ভাষার ঐক্যও দেখা যায়, তাই শ্রীরামক্রফ ৰলিয়াছেন 'সেখানে সব শেয়ালের এক রা'-সর্বোপরি এরামক্লফ নিজ-জীবনে বিভিন্ন মতে ও বিভিন্ন পথে সাধনা করিয়া এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইরাছিলেন; এবং কত দৃষ্টাস্ত দিরা ইহা বুঝাইবার চেষ্টা করিয়াছেন: ছাদে উঠার নানা উপায়, কালীখাটে কভ প্রকারে যাওয়া যার, এক পুকুরের চারিটি ঘাটের বিভিন্ন ভাষাভাষী একই জলের বিভিন্ন প্রকার নাম এক বছরপীর নানা বর্ণ। 'অন্ধের হাতী দর্শন' গলটিভে বুঝাইয়াছেন আংশিক সভ্য উপলবি **इटे**एडरे येख विराम । अक्षा भाषत अहे वन्यविद्राध অতিক্রম করিয়া আমাদের কর্তব্য যে কোন একটি পথ অবলম্বন করিয়া সরল বিশ্বাসে এবং একাগ্র ভাৰে সাধনা করা; শেষ পর্যন্ত যাইলে সভ্যাত্মভৃতি বা क्षेत्रपर्मन रहेरवहे—मधाभाष भष भतिवर्जन कतिरम क्षनरे निषिनां रहेरा ना। पृष्ठीखः कृर्दा খুঁড়ে জল পেতে হলে এক জায়গার খুঁড়ে ষেভে হয়। আৰু এখানে, কাল ওখানে খুঁড়লে পরিশ্রমই मात्र हरा, यन कथन । शास्त्रा वार ना। निर्हा সহকারে যে কোন একটি ধর্ম আচরণ করিলেই ধর্মস্বরূপ ভগবান নিজেই ভক্তকে টানিয়া লন।

প্রত্যেক ধর্মই ঈশরস্ট, অভএব সভা; এই উদার ভাব হাদরক্ষম করিলে তবেই সর্বধর্মসমন্ত্র, 'যত মত তত পথ' প্রভৃতি কথার অর্থ ব্ঝা যায়। নতুবা ধর্মসম্প্রায় অশান্তিপূর্ণ পৃথিবীতে শান্তি বিতরণ না করিয়া ন্তন অশান্তির কারণ হয়। অনর্থক প্রতিযোগিতা ও বাদবিতগুর স্পষ্ট করে। যথার্থ সত্যধর্ম যথন কনসমাকে প্রচারিত হয় তথন উহা অপ্রতিদ্বনী স্থের মতই অদ্ধকার বিদ্রিত করিয়া মানব-মনকে জাগ্রত করে, আকর্ষণ করে।

আর একটি ভাবও এই জাতীয় সমালোচনার বিষয়বন্ধ, সন্মাসবাদ! সমালোচকদের ধারণা বৈরাগ্য জীবনবিমুখ, এবং স্বামীজী-প্রচারিত সন্মাসবাদ দেশের পক্ষে ক্ষতিকর। শিক্ষাভিমানী ব্যক্তির এই প্রকার ভাব দেখিয়া বিস্মন্ধ ছাড়া আর কি হইতে পারে? ইহাদের অজ্ঞতা শুধু ধর্ম সম্বন্ধেই নয়,
—ইভিহাস সম্বন্ধেও!

मानव कीवन (पर-मन-निषक्षिड; প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি এই উভা বৃত্তিই দেহ মনকে চালিত করে। একটানা ভোগ—অহভূত সতাও নয়, কাম্যও নয়। ভোগের তৃত্তি বা সমাপ্তির পর ভ্যাগ স্বাভাবিক ও স্বাহুভূত সভ্য। ফলটি পাকিলেই গাছ হইতে পড়িয়া যায়; ৰংসরাস্তে প্রাকৃতিক নিয়মবশতই গাছের পাতা ঝরিয়া যায়—গাছ ফল ও পাতাকে আটকাইয়া রাখে না, এবং ফল বা পাতাও প্রবোজনের অতিরিক্ত সময় গাছে সংলগ্ন থাকে না, বা থাকিতে পারে না। গ্রাম্য দৃষ্টাস্ত দারা শ্রীরামক্বফ বলিরাছেন-খাষের মামড়ি জোর করিয়া তুলিয়া দিলে আবার হয়, খা শুকাইয়া গেলে মামড়ি আপনি ধ সিরা যায়। সংসারবৃক্ষ হইতে স্থ- : ধ অভিজ্ঞতা সঞ্চর করিয়া বুগ ৰুগ ধরিয়া মানব-মন সংসার-বাসনা ভ্যাপ করিয়া শাস্তি ও জ্ঞান-লাভের জন্ম সন্ন্যাস গ্রহণ করিয়া অনন্তের পথে বাউল দরবেশ ভিথারী ফকিরের বেশে যাত্রী হইবাছে. ইহা ইভিহাস-প্রসিদ্ধ।

বৃদ্ধ, খুষ্ট ও বিবেকানন্দ মাহুষের এই সংসার-বিমূপ ভাবকে মানব-কল্যাণে নিয়োজিত করিয়াছেন। সন্মান সংসার-বিমূপ বলিয়া জীবন-বিমূপ নর—জীবনের উদ্দেশু সংসারে শুধু স্বার্থ-ভোগেই পর্যবসিত নয়, জীবনের উদ্দেশু নিজের মধ্যে সকলকে, সকলের মধ্যে নিজেকে উপলব্ধি করা, এবং তাহার শ্রেষ্ঠ উপায় ত্যাগ বা সন্মান।

#### বুদ্ধ ও শংকর

বৈশাথের পূণ্য মাসে স্থামরা স্থরণ করি বৃদ্ধকে,
স্থাবণ করি শংকরকে—ভারত-আকাশের ছই
জ্যোতির্মগুলকে; একজন পূর্ণিমার চল্লের মত
পূর্ণ ও স্লিয়—স্থার একজন মধ্যাক্ত ভাস্করের মত
উজ্জ্বল ও ডেজস্বী।

ভারতেতিহাসের বিভিন্ন সমরে জন্মগ্রহণ করিয়া তাঁহারা ভারত-ক্লাপ্তিকে বিশ-ক্লাপ্তিতে পরিণত করার পথে লইয়া গিয়াছেন—একজন হাদয়ের পথে, আর একজন মন্তিকের পথে।

যুগপ্রয়োজনে এক এক ভাব এক এক সময়
প্রবল হয়, এবং ধর্মে ও সমাজে সামঞ্জন্ত বিধান
করিবার জন্ত এক এক মহাপুরুষের আবির্ভাব—
অরণাতীতকাল হইতে আমরা প্রতাক্ষ করিয়া
আদিতেছি। আপাতদৃষ্টিতে মনে হয় পরবর্তী
মহাপুরুষ বৃঝি পূর্ববর্তীর বিপরীত, একজন বৃঝি আর
একজনের সব নিয়ম নীতি শিক্ষা ধ্বংস করিবার
জন্তই জনিয়াছেন; কিন্তু গভীরতর দৃষ্টি ছারা
ইতিহাস অধ্যয়ন করিলে স্পষ্টই প্রতীরমান হয়—
একজন আর একজনের পরিপুরুক।

শ্রুতি বা বেদে ঋষি-অন্নভৃতির পর ভারতে দর্শনের প্রথম প্রকাশ আমরা পাই কপিলমূনির সাংখ্যে; তাহাতে আছে জগৎ হঃথময়—এই হঃথ অতিক্রম করিতে হইবে—জ্ঞানের সহারে পুরুষ-প্রকৃতি বিবেক হারা, কড় ও চৈতক্ত পুথক করিরা।

জ্ঞতঃপর আসিলেন যোগদর্শনের পতঞ্জলি মুনি। তিনি চিত্তবৃত্তি নিরোধ-দারা মন স্থির করিবার সাধনপন্থা নির্ণয় করিলেন; বহু সাধক সেই পথেই কৈবল্য বা সিদ্ধিলাভ করিয়াছেন।

গীতাতেও লক্ষ্য করা ধায়, শ্রীকৃষ্ণ বলিতেছেন— সাংখ্য এবং যোগ পৃথক নয়—একই। সেখানে শ্রীকৃষ্ণ বেদের সকাম কর্মীকে নিদ্ধাম কর্মের পথে আনিয়া জ্ঞান ভক্তি কর্ম এবং যোগের মহাসম্ঘ্য় করিয়া গিয়াছেন।

কালক্রমে এই যোগধর্ম নাই হইয়া যায়,—কারণ মাহ্রম স্থাবত ভোগপ্রবণ, বেদের পূর্ব-মীমাংসার পথে যাগয়ক্ত করিয়া যথন স্থাবলাভে উচ্চবর্ণেরা 'যজার্থে পশবঃ স্থাই' এই বেদবাক্যকেই সার করিয়াছিল, তথন প্রকৃত ধর্ম কি—বুঝাইবার জন্ম আবিভূতি হইলেন শাক্যমূনি। জন্ম-জরা-ব্যাধি-মৃত্যুর প্রত্যক্ষ হুংথ দর্শন করিয়া তাহা হইতে স্বব্যাহতি লাভের উপার আবিদ্ধারের জন্ম তিনি বিচার-সহায়ে ধ্যানের সাধনার নির্বাণ লাভ করিয়া স্কাণিত মানবের জন্ম সদ্ধর্মের দার খুলিয়া দিলেন, ব্রাহ্মণ ক্ষত্রির বৈশ্ব শুদ্র, গ্রী-পুরুষ—সকলের জন্ম তাহার হৃদের উন্মুক্ত ।

অত্যধিক উদারতার জন্ম অভাবনীয় বিস্তারের সজে সজে বৌদ্ধ সংযে আর্থ জনার্য কৃষ্টি জনাধে জাসিয়া মিশিয়া একটা সমোচ্চদীমা প্রাপ্ত হইবার পর ধীরে ধীরে শুরু হইল জবনতি—দর্শনে, কৃষ্টিতে, নীতিতে। শক্ছনাদি ভারতবহিভূতি জাতিরও কৃষ্টি ভারতে আসিয়া বৌদ্ধভাবে প্রভাবিত হইল বটে, সজে সজে নিজ নিজ কদর্য রীতিনীতিও তাহারা ভারতের প্রবাহে ঢালিয়া দিল।

সর্ববিধ অবনতি রোধ করিবার জন্ত, ভারত কৃষ্টির শুদ্ধঅরপ রক্ষা করিবার জন্ত প্রবোদন হইল নৃতনতর এক শক্তির। আচার্থ শংকরই সেই মহাশক্তি—বিনি পুরাতনের বাহা কিছু ভাল গ্রহণ করিয়া—নবাগতের মন্দটুকু বর্জন করিয়া—ভারতকৃষ্টিকে এক নৃতন রূপ দিয়া গেলেন। বৃদ্ধের নীতি ও সাধনা ভাহার প্রবর্তিত সন্ন্যাসধর্মে গ্রহণ করিয়া, বৌদ্ধ দর্শনের বৃদ্ধিপ্রধান মন্তবাদকে থণ্ডন করিয়া,

ভিনি ভাঁহার অবিরোধী অবৈতবাদ স্থাপন করেন।
এই অবৈতভাব দার্শনিক চিন্তাধারার সর্বোচ্চশিধরে
অবস্থিত, সাধনচতুষ্টরসম্পন্ন ব্যক্তিই সেথানে বাইবার
অধিকারী —সকলে নহে। ইহা শংকরের সংকীর্ণতা
নহে—ইহা এই উচ্চতম দর্শনের শুদ্ধতা রক্ষা করিবার
উপায় নির্দেশ।

বুদ্ধের দৃষ্টিতে জগৎ হঃখময়, ইহা হইতে নির্বাণ লাভ করিতে হইবে—অষ্টান্দিক মার্গে। খুক্তি-নির্ভর বৌদদর্শন ক্রমশঃ অনাত্মবাদের মধ্য দিয়া শ্রুবাদে আখ্যে লইয়াছিল।

শংকরের দৃষ্টিতে জীবলগৎ ব্রহ্মময়, ব্রহ্ম আরুও আমরা বুঝি—বুদ্ধ ও শংকর।

আনন্দমর; অবৈততত্ত্ব শৃষ্ঠ নয়—পূর্ণ। বৌদ্ধর্মের ভিত্তির উপর শ্রুতির উপাদান-সহায়ে শংকর তাঁহার দর্শন-সৌধ নির্মাণ করিয়াছেন। তাই শংকরকে প্রচ্ছের বৌদ্ধ না বলিয়া বলিতে ইচ্ছা হয়—বুদ্ধেরই পরিপুরক। বৃদ্ধ দিয়া গেলেন নীতি—শংকর দিলেন দর্শন। এই হুই মহামানব ও মহামনীয়া—বেন ভারতবর্ষের হুইটি নেত্র; দক্ষিণামূতি গুরুর করণাদৃষ্টিতে তাঁহারা আমাদের দিকে শান্ধও চাহিয়া রহিয়াছেন; আমাদিগকে জ্ঞানে ও কর্মে উদ্বৃদ্ধ করিতেছেন। ভারতের ক্লাষ্ট ও দর্শন বলিতে আন্ধও আমরা ব্যা—বৃদ্ধ ও শংকর।

### স্বামী অরূপানন্দজীর দেহত্যাগ

শ্রীরামরুষ্ণ মঠের প্রবাণ সন্ন্যাসী স্বামী ক্ষরপানন্দ্রী (রাসবিহারী মহারাজ) গত ৫ই চৈত্র, (১৯শে মার্চ) মঙ্গলবার বেলা ৯টা ৩৫ মিনিটের সমন্ব রক্তের চাপজনিত (এপোপ্লেফ্সি) রোগে ৭০ বংসর বন্ধসে নশ্বর দেহ ত্যাগ করিরাছেন। ১৯০৮ খুস্টান্দে তিনি বেল্ড মঠে যোগদান করেন এবং ১৯১৯ খৃঃ পুজাপাদ শ্রীমৎ স্বামী ব্রহ্মানন্দ মহারাজের নিকট সন্ধ্যাস লাভ করেন। তিনি শ্রীশ্রীমাতা-ঠাকুরাণীর মন্ত্রশিল্প ভিলেন এবং দীর্ঘকাল তাঁহার সাক্ষাৎ সেবাধিকার পাইরাছিলেন। ১৯০৭ খুস্টান্দের সলা ফেকেমারি জন্মরামবাটাতে তিনি শ্রীশ্রীমান্ত্রের প্রথম পুণ্যদর্শন লাভ করেন—এ বিষয়ে তাঁহার মনোজ্ঞ বিবরণী এবং অন্তান্ত প্রসঙ্গ শ্রীশ্রীমান্ত্রের কথা"—২ন্ন থণ্ডে তিনি পরিবেশন করিয়াছেন, ঐ পুত্তকের ভূমিকায় শ্রীশ্রীমান্ত্রের সংক্ষিপ্ত জীবনকথাও তাঁহারই রচনা। শ্রীশ্রীমান্ত্রের তিরোধানের পরে শ্রীশ্রীমান্ত্রের কথা"—১ম থণ্ড তাঁহারই উৎসাহে উর্বোধন করিবাল হইতে প্রকাশিত হয়। মিশনে যোগদান করিবার পরেই কিছুকাল তিনি মিশনের বহাসেবাকার্য করেন; পরবর্তীকালে জন্মরাম বাটীতে শ্রীশ্রীমাতাঠাকুরাণীর নৃতন গৃহনির্মাণ কার্যে জ্বনার অধিকাংশ জ্বিবাহিত হয়। তাঁহার জ্বিনের পর কাশী ক্ষাইত আশ্রামই তাঁহার জ্বীবনের অধিকাংশ জ্বিবাহিত হয়। তাঁহার স্বন্ধর্ম করিয়াছিলেন। শ্রীশ্রীমান্তের জন্ত্রশান্ত কার্যা মাতৃ-জন্ধে পরা শান্তি লাভ করিরাছে।

### স্বামী সিদ্ধেশ্বরানন্দজীর দেহত্যাগ

গন্ধ ২রা এপ্রিল ৫৯ বৎসর বয়সে ফ্রান্সের গ্রেজ শহরে রামক্রফ বেদান্ত কেন্দ্রে হৃদ্ধল্লের ক্রিয়া বন্ধ হওরায় স্বামী সিদ্ধেশ্বরানন্দ্রী (গোপাল মহারাজ) দেহত্যাগ স্করিয়াছেন।

তিনি শ্রীমং স্বামী ব্রহ্মানন্দকী মহারাজের মন্ত্রশিশ্য ছিলেন। মান্ত্রাক্ত বিশ্ববিভালয়ের শিক্ষা সমাপ্ত করিয়া ১৯২০ খৃঃ ২২ বৎসর ব্যসে তিনি মান্তাক শ্রীরামকৃষ্ণ মঠে যোগদান করিয়া বেদাস্ত-কেশরীর সম্পাদকীর বিভাগে কাল করেন। ১৯২৪ খৃঃ তিনি শ্রীশ্রীমহারাজের নিকট সন্ত্র্যাসলাভ করেন। মহীশ্রে প্রেরিত হইয়া সেধানে তিনি স্বাশ্রম স্থাপন করেন, বাঙ্গালোর আশ্রমের স্বধ্যক্ষ থাকাকালে—১৯৩৭ খৃঃ বেলুড় মঠের কর্ত পক্ষের নির্দেশে বেদাস্ত-প্রচারের উদ্দেশ্যে তিনি ফ্রাম্পেরিত হন, তদবধি স্কর্যান্ত পরিশ্রম করিয়া সেধানকার কালকে একটি স্থানীরপ দিয়াছেন। ১৯৪৭ খৃঃ একবার তিনি দেশে ফিরিয়াছিলেন। তাঁহার স্বাত্মা চির-শান্তিলাভ কর্ক ।

# বোধি-পূর্ণিমা

#### শ্ৰীপ্ৰণব ঘোষ

আবার আসন পাতো বোধিক্রমতলে।
বলো দৃপ্তস্বরে:
'অস্থিমাংসময় দেহ হয় হোক লয়,
সুতুর্লভ বোধি যদি লব্ধ নাহি হয়,
এ আসন কোনদিন ছাড়িব না আমি।'
সবিস্ময়ে থামি
মুগ্ধচিত্তে বিশ্ববাসী জানাবে প্রণাম।
তোমার প্রশান্ত ধ্যানে আর বার দীপ্ত হবে
তব জন্মধাম।

এই পুণ্য বৈশাখের প্রাণের পূর্ণিমা
খুঁজে পেয়েছিল ধ্যানে জীবনের সীমা।
অবিহার রূপময় অন্ধকার হ'তে
রোগ শোক জরা মৃত্যু যে তৃষ্ণার স্রোতে
ভাসিতেছে চিরদিন,—তাহারি সন্ধান
এনে দিল চিত্তে তব পরম নির্বাণ।
আজ তাই মনে প্রাণে জানে বিশ্বলোক—
তুমি তো দিশারী নও, তুমিই আলোক।

ধ্যানমগ্ন বোধিজ্ঞম। পাশে কলম্বনা আজো বহি চলে ধীরে নদী নিরঞ্জনা। দেও তো তোমারি প্রেম নিত্য বহমান, শ্যামশোভাময় করি' রাথে মর্ভ্য প্রাণ। উদ্বে অধে পরিব্যাপ্ত সর্বচরাচরে জাগায় করুণামন্ত্র নিখিল-অন্তরে। সর্ব কোলাহল ভেদি' সে করুণা-গাথা— যখনি অন্তরে শুনি—সে মহা-বারতা প্রাণে প্রাণে বলে যায়ঃ শুভ জন্ম তব প্রেমরূপে প্রজ্ঞারূপে নিত্য নব নব। সে পরম-ক্ষণে তুমি বোধিদীপ জ্বালো, তুঃখ হয় প্রেম, আর প্রেম হয় আলো।

# রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ-দৃষ্টিতে তথাগত বুক্ক

স্বামী অচিন্তানন্দ

ই এপিল, ১৮৮৬ খৃ: রাত্রি কয়েক দণ্ড
হইয়াছে। অত্ত শ্রীরামক্ত কানীপুরের উন্থানবাটিকায় দিওলের বড় ঘরে শ্যায় উপবিষ্ট। নরেক্ত
মানিয়া বিদলেন, শনী রাঝাল এবং আরও ছ একটি
ভক্ত মানিয়া বিদলেন। শ্রীরামক্ত নরেক্তকে গামে
হাত বুলাইয়া দিতে বলিলেন। নরেক্রনাথ কয়েক
দিন পূর্বে কলী প্রদান (পরে স্বামী অভেনাননা)ও
ভারকনাথ (পরে স্বামী শিবাননা) সমভিব্যাহারে
বোধগয়া গিয়া তথায় বুদ্ধানেরে মন্দির, মৃতি ও
বোধিজ্য দর্শন করিয়াছিলেন। মৃতির সম্মুথে ও
বোধিজ্য দর্শন করিয়াছিলেন। মৃতির সম্মুথে ও
বোধিজ্য দর্শন করিয়াছিলেন। সেই প্রসক্তে কথা
হইতে তিনি সরে ফিরিয়াছেন। সেই প্রসক্তে কথা
উঠিল।

শ্রীবাদক্ষ্ণ—(মাষ্টারের# প্রতি সহাস্থে) ওখানে গিছ শো।

মাষ্টার - ( ন'রক্তের প্রতি ) বুদ্দেবের কি মত?
নরেন্দ্র-তিনি তপভার পরে য' পেলেন, তা মুধে
বলতে পারেন নি । তাই সকলে বলে নাভিক।

শ্রীরামরুফ — (ইঙ্গিত করিয়া) নাতি ক কেন । নাতিক নয়, মুখে বলতে পারেন নি! বৃদ্ধ কি জান । বোধস্বরূপকে চিন্তা ক'রে তাই হওয়া— বোধস্বরূপ হওয়া।

নংক্রে— ক্ষাজ্ঞে হাঁা; এদের ভিন শ্রেণী আছে, বুরু, অর্হং আর বোধিসভা।

শীরামক্ষ্ণ — এ ঠারই খেলা — নৃতন একটা দীলা। নাত্তিক কেন হতে যাবে । বেখানে স্কলকে বোধ হয়, দেখানে স্বস্থি নান্তির মধ্যের স্বস্থা।

নরেক্র—( মারীরের প্রতি )—যে অবস্থায় contradictions meet (বিপরীতের মিলন)।

+ कथामृड, अप्र कार्ग, २०१३

যে হাইড্রোজেন আর অক্সিজেন-এ শীতল জল তৈয়ার হয়, তা'তেই আবার oxy-hydrogen blowpipe (জ্বস্ত অত্যাফ্চ অ'য়িশিখা) উৎপন্ন ১য়। সে অবস্থায় কর্ম, কর্মত্যাগ অর্থাং নিদ্ধাম কর্ম গুইই সম্ভবে। শ্বারা সংসারী ইন্দ্রিয়ের বিষয় নিম্নে রয়েছে, তারা বলছে সব 'অন্তি'; আবার মাধা-বাদীরা বলছে 'নাতি', বুদ্ধের অবস্থা এই 'অন্তি' 'নাতি'ব পরে।

শ্রীরামকৃষ্ণ—এ অন্তি নান্তি প্রাকৃতির গুণ। যেখানে ঠিক ঠিক, দেখানে অন্তি নান্তি ছাড়া।

ভক্তেরা কিয়ংক্ষণ সকলে চুপ করিয়া আছে। ঠাকুর জাবার কথা কহিতেছেন।

শ্রীরামক্লঞ—( নরেক্রের প্রতি ) ওদের কি মত ?

নরেন্দ্র— ঈশ্বর আছেন কি—না আছেন, এ সব
কথা বৃদ্ধ বলতেন না। তবে দ্যা নিষে ছিলেন।...
কি বৈরাগা! রাজার ছেলে হয়ে সব ত্যাগ
করলেন।...যখন বৃদ্ধ হয়ে নির্বাণ লাভ করে
বাড়ীতে একবার এলেন, তখন শ্রীকে ছেলেকে রাজবংশের অনেককে বৈরাগ্য অবলগন করতে বললেন।
কি বৈরাগ্য। গাছ্তলায় তপতা করতে বসলেন
আর বললেন, 'ইহৈব ভ্যাতু মে শরীরম্' অর্থাৎ
যদি নির্বাণ লাভ না করি, তাক'লে আমার শরীর
এইখানে ভকিয়ে যাক, এই দৃঢ় প্রতিজ্ঞা!...

কিয়ংকণ পরে শীরামরুফ জাবার বুরুদেবের কথা ইলিত করিয়া জিজাদা করিতেছেন।

শ্রীরামক্ক শ্লে (নরেকের প্রতি) (বুরুলেবের) কি, মাথায় ঝুঁটি ?

নরেজ — আজে না; রুজাকের মালা আনেক জড় করলে সে রুকম হয়, সেই রুকম মাণায়। শ্রীরামকৃষ্ণ—(নরেন্দ্রের প্রতি) (বুদ্ধের) চকু(কি রকম) ?

नरत्रतः - ठक् नगिधिष्ट।

. . .

এই ঘটনার কতদিন পরে ভগিনী নিবেদিতা লিখিয়াছেন: বৃদ্ধের প্রতি ঘানান্তীর অগাধ ভক্তির পরিচয় পাওয়া যাইত। আড়াই হাজার বছর পূর্বেকার সেই বিশ্বমানবের জীবনের প্রসিদ্ধ ঘটনা-শুলির সহিত তাঁহার গুরুদেবের জীবনের ঘটনা পরম্পরার মধ্যে প্রায়ই তিনি মিল দেখিতে পাইতেন। বৃদ্ধের মধ্যে শ্রীরামক্রফ পরমহংসক্ষে এবং শ্রীরামক্রফের মধ্যে বৃদ্ধকে তিনি দেখিতেন। কথন কথন এই চিন্তাধারা চকিতের ন্তায় বাহিরে প্রকাশ পাইত।

একদিন বুদ্ধের মহাপরিনির্বাণ বর্ণনা করিতে গিয়া বলিলেন: শেষ সমন্ত্ৰ আগত দেখিয়া সেই বিশ্বমানবের শিষ্যেরা একটি বুক্ষতলে কমল বিছাইয়া দিলেন—তাহার উপর শহন করিয়া তিনি সিংহের ক্সায় দক্ষিণপার্শ্বে ফিরিয়া রহিলেন। চারিপার্শে শিষ্যেরা বিষয়বদনে অবনতমন্তকে বসিয়া আছেন। তাঁহারই ভাষায় কথিত 'নশ্বর দেহের' অবসানের অপেক্ষায় – হতাশ মনে ভগ্ন হাবে কেহ বা সাঞ্ৰ-নয়নে অপেক্ষমাণ। এমন সময়ে সহসা বছদর হইতে এক ব্যক্তি উপদেশপ্রার্থী হইয়া আসিলেন। শিষ্মেরা পথরোধ করিলেন, কিন্তু পুণাপুরুষের কাণে তাহার আকুল আবেদন পৌছিল। 'নানা। পথরোধ করিও না, আসিতে দাও—তথাগত সব সময় প্রস্তুত, কারণ এই কার্যের জন্তুই তিনি এ সংসারে আসিয়াছেন'—এই বলিয়া মন্তক উত্তোলন করিয়া. হত্তের উপর ভর দিয়া তিনি তাহাকে একবার তুইবার করিয়া চারবার উপদেশ দিলেন। এই কার্য শেষ করিবার পরই তাঁহার জীবনের অবসান হইল।

কাশীপুরেও এই ঘটনার পুনরাবৃত্তি হইয়াছিল। দে-বার শ্রীরামক্বফ পরমহংদের ক্ষেত্তে। সে পছুত ঘটনা আমি ঘচকে দেখিয়াছি। এদিনও শ্রীরামকৃষ্ণ দেহত্যাগ করিবার উপক্রম করিতেছেন এমন সময় একব্যক্তি একশত মাইল দূর হইতে আসিয়া উপন্থিত তাঁহার নিকট উপদেশ লইতে। সাশ্রুনরনে শিয়েরা তাঁহাকে ঘিরিয়া বিসয়া আছেন। কাহারও ইচ্ছা নয়—সে ব্যক্তি তাঁহার নিকট যায়। কিন্তু শ্রীরামকৃষ্ণ নিজে সেই নবাগতের পক্ষ লইলেন। তাহাকে নিকটে আসিতে দিবার জন্ম ও উপদেশ দিবার জন্ম জ্বেদ করিতে লাগিলেন। সে নিকটে আসিলে তিনি মন্তক উত্তোলন করিয়া হত্তের উপর রাখিলেন এবং তাহাকে শিক্ষা দিলেন।

\* \* \*

তথাগত বুজ-বিষয়ে খামী বিবেকানন্দের
অধ্যয়ন ও অহুভৃতি-লক জ্ঞান অপরিসীম। বুজ
ছিলেন তাঁহার চক্ষে—মানবতার প্রেষ্ঠ বিকাশ।
বুজসম্বন্ধে খামীজীর বাণী-সঞ্চয়ন এ বিষয় বুঝিতে
আমাদের সহায়তা করিবে। খামী বিবেকানন্দের
ৰিভিন্ন পত্র প্রবন্ধ ও বক্তৃতা হইতে নিন্নলিধিত
বাণীগুলি সংকলিত হইল:

গৌতম বৃদ্ধ ছিলেন ২৫তম বৃদ্ধ; তাঁহার পূবে ২৪ জন বৃদ্ধ স্থাসিয়াছিলেন।

ভিনি ছিলেন আদর্শ কর্মযোগী, তিনি বলিভেন, 'ঈশর বিষয়ে বিভিন্ন মতবাদ জানিবার প্রয়োজন নাই, অন্তে যাহা 'সং' বলে তাহা বিচার করিয়া দেখ, উহা যথার্থ ই 'সং' হইলে গ্রহণ কর, জীবনে প্রতিফলিভ কর, মুক্তি লাভ কর, পরে অন্তকে গ্রহণ করিতে বলিও।'

বৃদ্ধ ছিলেন সাম্যের প্রচারক, কাতিভেদভক্ষনী, অধিকারভেদ-ধ্বংসকারী, 'সকল জীবই
সমান' এই বার্তা প্রচারকারী; জনসাধারণের মধ্যে
একদ্বের প্রচার করিয়া ভারতবর্ষকে তিনি রক্ষা
করিয়াছিলেন। বৃদ্ধ তুর্বোধ্য ভাষার মাঝে ল্কামিভ
সভ্যকে সরল সহজবোধ্য ভাষার প্রচার করিয়া
জনসাধারণের ক্রত উরতির পথ সুগম করিয়াছিলেন।

বৃদ্ধ আদিয়াছিলেন ধর্মের পূর্বতা-সাধনের জন্ম, তাহাকে ধ্বংস করিবার জন্ম নহে। হিন্দুরা তাঁহাকে ভগৰানের অবতার বলিয়া পূজা করেন।

কাঙাল, গরীব, পতিত, চণ্ডাল সকলের প্রতিছিল তাঁহার করুণা; তাঁহার মহান চরিত্র, তাঁহার পবিত্রতা, তাঁহার উচ্চতম নৈতিক আদর্শ, তাঁহার নিত্য-সত্যের জ্ঞান—সকলের শৃদ্ধাল বন্ধন ও গণ্ডী ভালিয়া দিয়া চারিদিকে সহস্র-বর্ধব্যাপী প্রচণ্ড তরক প্রবাহিত করিয়াছিল।

সর্বত্যাগা বৃদ্ধ ত্যাগের মহিমা প্রচার করিয়াছিলেন। "জগতের মধ্যে বাঁধা পড়িও না, স্থার্থের
মূলোচ্ছেদ কর, তথনই তুমি যথার্থ মানবতার
সন্ধান পাইবে, প্রাক্তর মুক্তির নিশাস ফেলিতে
পারিবে" এই কথা তিনি উচ্চকণ্ঠে শোষণা
করিয়াছিলেন।

"কোন ধর্মই বলে না— ঈশ্বর কাহারও উপর কুন্ধ হন, কাহারও অনিষ্ঠ করেন; সব ধর্মই বলে— ভিনি মললমর, তিনি সংস্করপ, তিনি পরম কার্কণিক; এজন্ম সকলেরই উচিত—সং হওয়া, সকলের প্রতি কর্কণা প্রদর্শন করা; সকলের মলল করা, ভাহা করিলেই ঈশ্বরকে জানা সম্ভব" এই কথা বুদ্ধ পাঁচজন ব্রাহ্মণকে বলিয়াছিলেন।

বৃদ্ধ বলিতেন, "কেহ কাহারও সহায়তা করিতে পারে না, নিজের সহায়তা নিজে কর, নিজের মৃক্তির সাধন নিজে কর। আকাশের ন্সান্ধ অনস্ক জ্ঞানকে বোধ বলে, আমি গৌতম সেই বোধ লাভ করিরাছি, চেষ্টা করিলে তোমরা সকলেই সেই বোধ লাভ করিতে পার।" এ কথা তিনি সকলকে বলিতেন।

তিনি এমন কি একটি পশুর ব্দস্তও নিজের কীবন দিতে প্রস্তুত ছিলেন। রাজগৃহে রাজা বিখিদারকে বলিয়াছিলেন, "ছাগদম্ছ বলি দিলে যদি আপনার অর্থলাভ হয়, নরবলি দিলে আরও উৎক্রষ্ট গতি লাভ হইবে, অতএব উহাদের পরিবর্তে আমার বলি দিন।" রাজা শুনিরা মুগ্ন হইরা রাজ্যে পশুবলি বন্ধ করিয়া দিলেন।

বৃদ্ধ সেই সত্যে পৌছিরাছিলেন—যে সভ্যে অপরে ভক্তি, জ্ঞান, বা যোগপথ অনুসরণ করিয়া পৌছায়। ইহা ত্যাগের পথ, ফাদ্যের পথ, কর্মের পথ।

যাবতীয় বিধি-নিষেধমূলক ধর্মের পারে—ইন্দ্রিয়-সমষ্টি, পাঞ্চতৌতিক জগৎ, মন প্রাণ বৃদ্ধি স্মহঙ্কার চিত্ত ইত্যাদিরও পারে তাঁহার 'প্রজ্ঞাপারম্'—যাহা লাভ করিলে স্মজ্ঞানের নাশ হয়, মৃক্তি ও স্মানন্দ লাভ হয়।

আন্ত ধারণা হইতে মুক্তি লাভ কর, জ্বশরীরী দেবতাদির উপর নির্ভর করিও না। আত্মার জন্মনান কর, তাঁহারই উপর নির্ভর কর, ইহাই হইল যথার্থ মুক্তি, ইহাকেই বলে নির্বাণ—সকলে এই নির্বাণের দিকে জ্মগ্রসর হও—এই উপদেশ ভিনি সকলকেই দিতেন।

বুক বলিতেছেন, "আমার উপর নির্ভর করিও না, ইহাও এক প্রকারের বক্ষন; আমার এই নশ্বর দেহ চলিয়া যাইবে ইহাকে মহান মনে করিও না। বুজ ব্যক্তি-বিশেষ নহেন, অমুভৃত্তি-বিশেষ — নিজের মুক্তি সাধন নিজে কর।"

ছঃথের হাত হইতে পরিত্রাণের উপায়—আত্মার বন্ধনমুক্তির উপায়—তিনি জানিয়াছিলেন, জানিয়া ছোট বড় নির্বিশেষে সকলকে জানাইয়াছিলেন, জ্ঞান দ্র হইলে যে শান্তি লাভ হয়—তাহা ভাহাদিগকে জানাইয়াছিলেন।

সৰ মাকুষই সমান, সকলেরই ধর্মলাভে সমান অধিকার—ইহাই তিনি শিক্ষা দিতেন।

আমিত্বের স্বপ্ন হইতে স্বার্থের উৎপত্তি, স্বার্থ-ই হংথ আনমন করে। আমিত স্বার্থ ও হংধ—স্বপ্নের ফার আসে ও যায়, চিরস্বায়ী নয়। এই স্বপ্ন ভাঙিলে কটের স্ববসান হইবে। ইহাও তাঁহার শিক্ষা। তিনি আরও বলিতেন মেঘ্যুক্ত আকাশেই স্থের প্রকাশ দৃষ্ট হয়, মোহমুক্ত হাররেই সভ্যের প্রকাশ হয়। 'আমিঅ'রূপ, আর্থরূপ—মোহ দ্র কর, যথার্থ সভ্যের সন্ধান পাইবে।

দেবতাকে তুই করিবার জন্ম বা পুরস্কার লাভের জন্ম করিও না। আমিম্বকে নষ্ট করিয়া মুক্ত হইবার চেষ্টা কর।

সকলের প্রতি সেই ভালবাদা অর্জন কর যাহা উদারচরিত্র হৃদয়বান ব্যক্তিগণকেও বিশেষ-রূপে অভিভৃত করে এবং সকলের সেবার নিযুক্ত করে।

সত্যের প্রকাশ ক্ষ্ম থাকিতে দাও। কুদংস্বারের ক্ষ্মগ্রানের বা প্রতিপত্তির প্রভাবে ইংাকে কোমল করিও না, ক্ষথবা সুগ্ল করিও না।

ঈগরের বিষয়ে যে সকল ধারণা লোককে তুর্বল করে, কুদংস্কারাচ্ছন্ন করে, পরনির্ভঃশীল অবর্মণা ও অলস করে, সে সকল ধারণা তিনি পছন্দ করিতেন না।

মান্থবের মধ্যে জ্বসীম শক্তি নিহিত আছে, সে তাহা জ্বত্তব করিতে পারে। সে তাহার জ্বনস্ত-স্থারপ জানিতে পারে। ইগাই ছিল তাঁহার মত।

তিনি বলিতেন—স্বাধীনতা মাতেই স্থপ, অধীনতা মাত্ৰেই তুঃখ।

সকলকেই কঠোর পরিশ্রম করিতে হইবে।
ক্ষেত্রতম প্রদেশে সে শক্তি নিহিত আছে তাহার
সন্ধান লুইতে হইবে। কি ধনী, কি দরিত্র—সকলের
নধ্যেই এই শক্তি বর্তমান—ইহা তিনি মনে
করিতেন।

তিনি বলিতেন যে আমরা আমাদের শক্তি অপরের হাতে তুলিয়া দিয়া তাহার রুপাতিখারী হইরা ফিরিতেছি। তিনি চাহিতেন, আমরা যেন অপরের অমুগ্রহপ্রার্থী না হইয়া নিজের পায়ে নিজে দাঁড়াই।

বৃদ্ধ শিক্ষা দিয়াছেন—অজের সাহস, নিত্য-জভর, আর জীবের প্রতি জনমা প্রেম। লোককে সহায়তা করিবার জন্তই যেন একমাত্র চেষ্টা থাকে, ইহাই ছিল তাঁহার ভাব।

তিনি বলিতেন, "করণার ভরা হাদর লইরা জগতে বিচরণ কর। ফুদ্র জীবটির প্রতিও করণা প্রদর্শন কর।"

বুদ্ধ তাঁহার মতবাদ প্রচারের জন্ত নানা স্থানে প্রচারক পাঠাইয়াছিলেন।

খৃষ্টের আবির্ভাবের ছয়ণত বংসর পূর্বে ভারত তাঁহার ভাব লইয়াছিল। তথন এদেশের লোকেরা বিশেষরপে শিক্ষিত ও স্বাধীন-চিস্তা-সম্পন্ন ছিলেন। এ হেন লোকেরা—আপামর সাধারণ—কি রাজা, কি রানী, দলে দলে তাঁহার ধর্ম গ্রহণ করিয়াছিলেন। উন্মুক্ত উদারতা ছিল ইহার বৈশিষ্ট্য। ফলে এই ধর্ম স্বল্লকামধ্যেই তিব্বত, পারতা, মধ্যপ্রাচ্যে রুশ প্রভৃতি পাশ্চান্ত্যের অনেক দেশে এবং চীন, কোরিয়া, জাপান, ব্রহ্ম, শ্রাম ও দ্ব প্রাচ্যের বিভিন্ন দেশে ছড়াইয়া পড়িখাছিল।

ইহা বিশেষ গুরুত্বপূর্ব এবং ঐতিহাসিক ধর্ম।
কারণ জগতের মধ্যে ধর্মের অসাধারণ প্লাবন
আনিষাছিল এই ধর্ম। আবার এই ধর্ম হইতেই
আধ্যাত্মিকতার প্রচণ্ড তরক মন্ত্যাসমাজের উপর
প্রবল বেগে আঘাত করিয়াছিল। জগতে এমন
কোনও সভ্যতা নাই যাহার উপর ইহা প্রভাব
বিশ্বার করে নাই।

বুন ত্যাগ প্রচার করিলেন, ভারত শুনিল; আর ছয় শতাকী যাইতে না যাইতে সে তাহার সর্বোচ্চ গৌরব-শিখরে আরোহণ করিল।—ইহাই রহস্তা।

# শেষ কোথা কাল-আবত নৈ ?

## শ্রীঅপূর্বকৃষ্ণ ভট্টাচার্য

মঞ্জুল বাতাদে আজি নববর্ষ নিয়ে এলো বাণী, আনন্দের দোলা লাগে বনে বনে কুছমে পল্লবে : প্রাণের অঙ্গন-তলে বৈশাখের উনয়-উৎসবে, তোমারে প্রণাম করি ধ্যানে ধরি তব চিত্রখানি. পরমপুরুষ ! মহাকরুণার হে লীলাস্থুন্দর ! বিন্দুরে করেছ সিন্ধু পাষাণেরে প্রেমের নিঝ্র। একটি আয়ুর পাতা গেল ঝরে অনন্তপ্রবাহে, সন্ধ্যার কবরী-চ্যুত কুস্তুমের সম। নব আশা-আকিঞ্চন লয়ে জাগে অন্তরের শত ভাব ভাব৷ আশাবরী স্থরে স্থরে, স্তোত্র তব স্থরধুনী গাহে ভবতারিণীর দিব্য আয়তনে উল্লাসে কল্লোলে, উষার আলোকে আজি স্মৃতি তব নববর্ষে দোলে। তুর্গমের পথ বেয়ে চলিয়াছে ভীর্থযাত্রীদল, মানস-বলাকা-শ্রেণী উড়ে যায় মহাশৃত্যমাঝে, সীমা হোতে অসীমের পানে। তুমি এসো মোর কাছে, রাতুল চরণ তব ধুয়ে দেবো ঢেলে অঞ্জল। তোমার পরশে প্রভু! গুদ্ধ হোক চীনাংগুক মন, নিভূতে নির্জনে বসি করি আজ তব আবাহন। ভাববিপ্লবের যুগে যুক্তিবাদী নিখিলজনেরে দিলে মহাভাব। নানারূপে বিচিত্র আধারভেদে দাও দেখা। পরম প্রেমের পুরে হৃদিমাল্য গেঁথে . তোমারে পরাবো প্রভু! পদে তব সঁপিয়া মনেরে। সংখ্যাতীত প্রত্যুষের অভ্যুদয় তব উদ্বোধনে, বৰ্ষ আদে বৰ্ষ যায়,—শেষ কোথা কাল-আবৰ্তনে গ

## বুদ্ধের ধর্ম

### 'দীপঙ্কর'

চারিদিকে ত্থ-বেদনা হাহাকার, জরা-ব্যাধি শোক, হিংসা-দ্বে-লোভ প্রভ্যক্ষ করিয়া সিদ্ধার্থের কোমল প্রাণে ব্যথা লাগিয়াছিল; ত্থুখের নির্ত্তির জন্ম তিনি ইহার কারণ-সন্ধানে ব্রতী হইয়াছিলেন। কঠোর তপস্থার পর যে জ্ঞান ও ক্ষমৃত তিনি লাভ করিয়াছিলেন এবং লোককল্যাণের জন্ম অকাতরে বাহা বিভরণ করিয়া গিয়াছেন ভাহাই সদ্ধর্ম বা বুদ্দের ধর্ম।

এই ধর্মের মূলকথা হংখবান। বৃদ্ধ দেখিয়াছিলেন, জীবন হংখময়—জন্মগ্রহণে হংখ, জীবনধারণে হংখ, অপ্রিয়ের নিলনে হংখ, প্রিয়ের বিরুহে
হংখ। হংখকে অত্বীকার করিবার উপায় নাই—
হংথের জন্ম কাহারও উপর কোন অভিযোগ নিরুর্থক।
আমাদের যত কিছু হংখের পশ্চাতে রহিয়াছে
আমাদেরই রুতকর্ম। কিন্তু যত হংখই থাক, যত
হংখই আহ্মক—সমস্ত হংখের আত্যস্তিক নিরুত্তি
সম্ভব। হতাশ হইবার কারণ নাই—আমরা
নিজেদের কর্মদোবে বদ্ধ হই, আবার নিজেদের
প্রাচিষ্টাতেই মূক্ত হইতে পারি। নিজের শক্তির
উপর বিশাস রাখিয়া পুরুষকার-সহায়ে জীবনের
পরম শ্রের, পরম কাম্য লাভ করিতে পারি—ইহাই
বুদ্ধের আশ্বাস।

বৃদ্ধ তাঁহার শিক্ষা চারিটি স্মার্থ সত্যের মধ্যে প্রকাশ করিয়াছেন। প্রথম স্মার্থ সত্য, ছংথ আছে — দ্বিতীয় সত্য, ছংথের কারণ আছে—তৃতীর, ছংথের নিরোধ করা যায়, এবং চতুর্থ স্মার্থ সত্য— ছংথ নিরোধের উপায়।

হঃশব্দরপ এই সংসারের কারণ নির্দেশ করিতে গেলে অস্তরের গভীরে প্রবেশ করিতে হয়। বিভীয় আর্থ সভ্যে ১২টি কারণ বা বাদশ (প্রভীত্য- সম্ৎপাদ) নিদানের উল্লেখ পাওয়া যায়: জরা-মরণ, জাতি, ভব, উপাদান, তৃষ্ণা (তন্হা), বেদনা, স্পর্শ (ফদ্দো), যড়ায়তন (সলায়তন), নামরূপ, বিজ্ঞান (বিঞ্ঞান), সংস্থার (সঙ্খার), অবিজ্ঞা (অবিজ্ঞা)।

জীবন আমাদের কত না প্রির! এই অত্যন্ত প্রির জীবনকে ধরিরা রাখার সকল চেটা ব্যর্থ হয়, যথন জরা ও মরণ তাহাকে গ্রাস করে। জরা-মরণই ভোগস্থাধের প্রধান অন্তরায়, জীবনের প্রধান ছাখ।

জাতি বা জন্মই (যে জ্ববস্থার ব্যক্তিভাবাপর চৈতক্ত ক্রিরাশীল থাকে) জ্বরা-মরণ বা জাগতিক হংপদমূহের কারণ। জন্মগ্রহণ করিতে হয় বলিয়াই মৃত্যুর কবলিত হইতে হয়—সেই জ্বন্ত মরণের কারণ জন্ম।

তাহা হইলে জ্বন্মের কারণ কি? জ্বন্মের কারণ পুনর্জন্মের জন্ম প্রথম ইচ্ছা বা 'ভব'। ভবের কারণ পাথিব জীবনের প্রতি হর্বার আকর্ষণ বা 'উপাদান'। উপাদানের কারণ 'তৃষ্ণা'— ভোগ করিবার ইচ্ছা বা লালসা।

ত্ঞার উত্তব হয় কোথা হইতে? 'বেদনা' হইতে। দর্শন প্রবণ আঘাণ আখাদ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ঞ্জ অফুভবের নাম 'বেদনা'। ইন্দ্রিয়ের সহিত বহির্বস্তর সংযোগকে বলা হয় 'ম্পর্ল'—এই 'ম্পর্ল' হইতেই 'বেদনার' উৎপত্তি। ম্পর্লের কারণ বড়ায়তন—অর্থাৎ পঞ্চেন্দ্রিয় (চক্ষু, কর্ন, নাসিকা, জিহবা, ত্বক্) ও অস্তঃকরণ। বড়ায়তনের কারণ নামরূপ। নামরূপের কারণ 'বিজ্ঞান' অর্থাৎ প্রাণের ম্পান্ধন।

সং অসং সহজে ধারণা এবং বাক্য কর্ম ও চিন্তাপ্রস্থত কর্মকলকে বলা হয় সংস্থার। প্রাক্তন দকাম কর্ম বা সংস্থারই 'বিজ্ঞানের' কারণ।
অবিস্থা হইতেই সংস্থারের উদ্ভব। জ্ঞানের অভাব
বা অবিস্থা—আমাদের বন্ধাবস্থার এবং এই ছঃও ক্রেপপূর্ণ সংসারগতির মুখ্য কারণ। অবিস্থারণ্ড অজ্ঞানান্ধকারে সমাচ্ছন আমরা বারংবার জন্মসূত্যুর কবলে পড়িয়া কতই না ভূগিতেছি! তাই অবিস্থা-নির্তির জন্ম বৃদ্ধের সাদের আহ্বান:

'শভিচরেথ কল্যাণে পাণং চিন্তং নিবাররে।
দক্ষং হি করতো পুঞ্ ঞং পাশিমিং রমন্তী মনো॥'
কে কোথার আছে, তোমরা সকলে কল্যাণকর্মের
শুন্ত ছুটিরা এস। শীঘ্র ধাবমান হও। অসংকর্ম
হইতে নিবৃত্ত হইরা সংকর্মের অনুশীলন কর। যে
কর্মের ফলে বন্ধন হইরাছে তাহার বিপরীত কর্ম
করিলেই বন্ধাবহা হইতে মুক্তিলাভ হইবে।
আলম্মের সঙ্গে পুণা কর্ম করিলে চিন্ত পাপেই রত
থাকে, অত এব অনশসভাবে নিরন্তর সংকার্থে
শীবন অভিবাহিত কর।

'সক্ষণাপদ্দ অকরণং কুসলদ্দ উপসম্পদা।
সচিন্ত পরিয়োদনং এতং বুদ্ধানুশাদনং ॥'
সর্ব পাপ হইতে বিরক্তি, পুণাকর্ম ও চিত্তুদ্ধি—
ইহাই বুদ্ধের অফুশাদন। বুদ্ধবাণীতে হতাশার হুর
নাই। নিজের পাল্লের উপর দাঁড়াইতে—নিজের
শক্তিকে উদ্দ করিতে বুদ্ধের উপদেশ অপূর্ব।

তঃখ-নির্ত্তির উপায়ম্বরূপ—অতি কঠোর নয়, অথচ সহজও নয়—মধ্যপন্থা অবলম্বনীয়; ইহাই বুজোপদিট প্রসিদ্ধ অটাজিক আর্থমার্গ:

- ১। সম্যক্ দৃষ্টি ( সম্মা দিট্ঠি ),
- ২। সম্যক্ সকল ( সম্মাসকল ),
- ৩। সম্যক্ বাক্ ( সম্মা বাচা ),
- ৪। সমাক্ কর্মান্ত ( সম্মা কমান্ত ),
- ৫। সম্যক্ আজীব ( সন্মা আজীব ),
- ৬। সমাক্ ব্যাহাম (সন্মা ব্যায়াম),
- ৭। সম্যক্ শ্বতি (সন্মাসতি),
- ৮। नमाक् नमाधि ( नन्त्रा नमाधि ),

বে দৃষ্টি বা জ্ঞানবিচার সহায়ে হু:খ, হু:খের উৎপত্তি, হু:খের নিরোধ ও তাহার উপায় এই চতুরার্য সত্য সম্বন্ধে ধারণা হয় তাহাই সম্যক্ দৃষ্টি বা সদৃষ্টি। প্রকৃত দৃষ্টির অভাবই সকল বিভেদ, সংঘাত ও অনৈক্যের মৃলে। বেখানে সত্য দৃষ্টি প্রকাশিত, সেথানে জীবন ও জগতের মিথ্যা দৃষ্টি থাকিতে পারে না।

সম্যক্ দৃষ্টি বা জ্ঞান বিফল হইয়া যায়, য়দি

জীবনের বন্ধর পথ জ্ঞানের আলোকে উদ্ভাসিত না

হয়। সেই জয় প্রয়েজন সম্যক্ সয়য়। শুধ্
বিচার করিলে কী হইবে ?—চাই দৃঢ় সয়য়। সং
সয়য় মনে আনিয়া দেয় হর্জয় সাহস। 'মার'-য়পী
প্রলোভন বা পাপপুরুষ নিরস্তর আমাদের প্রলুর
করিয়া বিপথে টানিভেছে। সন্দেহ ভয় নৈরাশ্রে
চিত্ত ব্যাকুল হইভেছে,— মৃত্যু সর্বদা আয়ুকে গ্রাস
করিতে উল্পুধ! দৃঢ় সংসয়য় ব্যতীত ইহাদের
সল্মুঝীন হইতে পারা যায় না। কামনাশূরুতা,
অবিয়েয়, আহিংসা প্রভৃতি সংয়য়েয় নাম সম্যক্
সয়য়। এই অহিংসা ও অবিয়েষ বেয়ভিটারিত
লাভির ললিত বাণী:

'অক্কোধেন জিনে কোধং অসাধুং সাধুনা জিনে।
জিনে কলারিঙ্কং লানেন সচ্চেন অলিকবাদিনং।'
কোধকে অক্রোধ ছারা, অসাধুকে সাধুব ছারা
কুপণকে লানের ছারা এবং মিধ্যাকে সত্য ছারা জয়
করিতে হইবে।

দৃঢ় সকল কঠে ধ্বনিত করে স্থলর ভাষা

—সমা বাচা বা স্বাক্য। সংস্কলের প্রকাশ
স্বাক্যে। সম্যক্ বাক্যে প্রভিতিত হইলে পরনিন্দা,
মিথ্যা-কথন, প্রগল্ভতা চিস্তাকে কল্যিত করিতে
পারিবে না। সম্যক্ বাক্ অর্থে সত্য ও প্রিম
বাক্য বলা এবং অস্ত্য প্রক্ষ পিশুন ও প্রলাপবাক্য পরিহার।

कर्म विना अकत वा वांका दयन यनहीन द्राका।

সেই অন্ত সৎসকল ও সন্ধাক্যের সার্থক রূপারণে প্রয়োজন কর্মের। সমাক্-কর্মান্ত হইতে পারিলেই নব নব কর্মধারায় জীবন ও জগৎ স্থকরতর ও স্থকর হইয়া উঠিবে, চিত্ত নির্মল এবং সাধনা সাফল্যমণ্ডিত হইবে। প্রাণবিনাশ না করা, আদন্ত বস্তু না গ্রহণ করা, কামভোগ হইতে বিরক্ত থাকা—এইগুলি সম্যক্ কর্ম। সৎকর্ম জীবজ্বগতে হিংসার স্থানে স্থাপন করিবে কর্মণা, ছল্মের পরিবর্তে আন্মান করিবে মৈত্রী আ্বার দ্বেষের স্থানে বসাইবে প্রেম।

'ন হি বেরেন বেরানি সম্মন্তীধ কুলাচনং। অবেরেন চ সম্মন্তি এস ধম্মে: সমস্তনো।'

ঘুণার ধারা কথনও ঘুণার লোপ হয় না, প্রেমের ধারাই বিদেষ হয় শমিত—বৈর হয় পরাঞ্চিত। ইহাই স্নাতন ধর্ম।

জীবিকার সংস্থান জীবজগতের একটি বিশেষ
নিয়ম। মাহ্রম থান্তের জন্ত কত অসহপার
অবলম্বন করিয়া থাকে। নিষিদ্ধ কর্মের দ্বারা
জীবন-খারণ করিলে চিত্তে কল্ম-ভাব আাদে।
ভাই ব্রের অন্থশাসন, আদর্শের অন্তর্গ কর্মের দ্বারা
জীবিকা অর্জন—সম্মা আজীব। সম্যক্ আজীব
অর্থে অন্থায় উপায়ে উপার্জন না করিয়া নার্মার
সক্ষত ভাবে উপার্জনের দ্বারা সহজ্ব সরল অনাভ্যার
জীবন যাপন।

চিত্ত সদা চঞ্চল। অশান্ত অশ্ব বা মদমত্ত
মাতলের মত মন সদাই বিজেকে করে, বাধা মানিতে
চার না। মনের বিক্লিপ্ত বাসনাসমূহ মামুদ্দে
বিল্লান্ত ও লক্ষাল্রই করে। মনকে বনীভূত করিবার
কল্প আবগ্রক সম্মা ব্যাহাম। ব্যাহাম অর্থ—চেষ্টা বা
শ্রম। সমাক্ ব্যাহাম—সং চেষ্টা। সমাক্ প্রচেষ্টা
মনকে অসং চিন্তা হইতে মুক্ত রাখিরা ভাষাকে
সবল উচ্চ চিন্তার অধিকারী করিয়া তুলে ও প্রতার
দিকে আগাইয়া দের। শ্বভাবতঃ নিমাতিমুখী
মানব-মনে শুভই অসং ভাবের উদ্ধ হয়, অসং

কর্মে স্পৃহা জাগে—মনকে সদা জাগ্রত রাখিবার জন্ত, অন্তরে ধর্মভাব স্থায়ী করিবার জন্ত সম্যক্ ব্যায়ামের অফ্লাসন।

ইহার পরে আবশুক সম্যক্ শ্বৃতি। শারীরিক মানসিক—সর্ব বিষয়ে শ্বৃতি জাগ্রত রাখার নাম সংশ্বৃতি। মনে শ্বুণতাব আসিলেই বাসনার তরক ধেলিতে থাকিবে—কিন্তু 'সম্মা সতি'র অমুণীলনে মনকে পাপপুণ্যের চিন্তা হইতে মুক্ত রাখিতে পারিলে কোন ভর্মই থাকে না।

ভয়শৃত্য চিত্তই লাভ করে 'সম্মা সমাধি'—
স্কালিক মার্গের শেষ সোপান। সমাক্ সমাধির
জন্ম সাধককে পর পর চারটি রূপ-মূশক ধ্যানের
অভ্যাস করিতে হয়।

বিতর্ক ও বিচারের দারা ধীরে ধীরে সাধক-চিত্ত সত্যের সন্ধান পাইতে থাকে। ইংাই ধ্যানের প্রথম সোপান—যেথানে আছে নির্জনতামূলক ও অধক্ষজনিত আনন্দ—'মুদিতা' ভাবনা।

বিতর্ক ও বিচারের রাজ্য অতিক্রম করিয়া প্রীতি-স্থপূর্ণ ভাবে দিতীর ধ্যান—প্রীতির অতীত অবস্থার 'উপেক্ষা' অবলম্বনে শ্বতিমান্ ও সম্প্রক্র ইইয়া তৃতীর ধ্যান—ইহার পরে স্থত্ঃখকে অতিক্রম করিয়া চতুর্থ ধ্যান। বৌহশাস্ত্রে ধ্যানাবস্থার মৈত্রী-সাধনার কথা আছে। 'মৈত্রী' ভাবনার স্বরূপ:

> "মাতা যথা নিষং পুতং আয়ুদা একপুত্তমসূত্রক্ৰে। এবংপি স্বাভূতেৰু মানসং ভাবেরে এপরিমাণং ॥"

বেছমরী মা বেমন একমাত্র পুত্রকে নিজের জীবনের বিনিমরে রক্ষা করেন, সেইরূপ সকল প্রাণীর প্রতি ক্রমরে অপরিমিত ভালবাসা পোষণ করিতে হইবে। বিশের সকল প্রাণীর উপর প্রীভিন্ন ভাবই বিশ্বমিত্রী। উধেব নিমে চতুদিকে সমগ্র বিশের প্রতি বাধাহীন অপরিমের এই 'করুলা'ভাব। আরওঃ

'বনা সম পরেসং চ তুলামের ক্থং প্রিঃমৃ।
তলান্ধন: কো বিশেষো বেনারৈর ক্রেবান্ধম: ।"
সামার নিকট ক্রথ বেমন প্রিয়, অফ্রের ক্রথঞ্

তাহার কাছে তেমনি প্রিয়। অতএব অস্ত হইতে আমার পার্থক্য কোপায় ? কেন আমি কেবল নিজের স্থাবের জক্ত চেষ্টা করিব ? সত্যই অতুলনীর এই ভাব—এই সাধনা!

মুদিতা উপেক্ষা মৈত্রী ও করুণা-ভাবনা বৌদ্ধ-ধর্মের সাধন-পথায় বিশিষ্ট খান অধিকার করিয়া আছে।

এইবার পাঁচটি অরপ ধ্যানের প্রসক্ষ আসে। এইগুলি—পূর্বোক্ত রূপ-মূলক ধ্যান অপেক্ষা উচ্চতর। সাধক যথাক্রমে 'অনস্ত আকাশ', 'অনস্ত বিজ্ঞান' এবং 'অনস্ত শৃত্যের' জ্ঞানলাভ করিয়া সেই সেই আয়তনে বিহার করেন। সর্বশেষ অরপ ধ্যানে সর্বাবস্থাতেই তিনি নিশ্চিস্ত থাকেন।

বৌদ-শাস্ত্রাহ্যমোদিত এই সকল সাধন-প্রণাদী
যথাযথভাবে অফুন্টিত হইলে নির্বাণ লাভ হয়।
নির্বাণের অর্থ—সংসার-বাসনার নির্বাণ, ব্যবহারিক
সন্তা ও উপাধির নির্বাণ। তু:খ-নিবৃত্তির পর যে
অবস্থা হয় তাহাই নির্বাণ—তখন অনিত্য সংসারের
সব কিছু হইতেই নিবৃত্তি। নির্বাণই—নিত্যাবস্থা,
পরমাবস্থা। যিনি স্থাপ্তঃখে, নিন্দান্ততিতে, আসজ্জিবরাগে—সকল অবস্থায় সমভাবাপন্ন, তাঁহার ত্ষ্ণা
রাগ দ্বেব মোহ—সব ক্ষয় হইলা যায়। এই নির্বাণপ্রাপ্ত
পুরুষের শান্তি ও সম্যক্ জ্ঞান লাভ হইলা থাকে।
ইহাই বৌদ্ধ ধর্মের চর্ম লক্ষ্য।

জ্ঞানলাভ ও তৃষ্ণা-ক্ষম সম্বন্ধে বুদ্ধের স্বপ্রসিদ্ধ উক্তি স্ময়ণীয়:—

'অনেকলাতি সংসারং সন্ধাবিস্দং অনিবির্দং। গহকারকং গবেসতো তুক্থা জাতি পুনপ্পুনং। পাহকারক দিট্ঠোসি পুন গেহংন কাহনি। ভগ্গা তে ফাস্কা সবলা গহকুটং বিদংখিতং বিসংধারগতং চিত্তং তন্হানং ধ্যমজ্বাগ।।'

গৃহকারক (শরীররপ গৃহের নির্মাতা) কে খুঁ জিরা খুঁ জিয়া বার বার এই সংসারে জন্মলাভ করিলাম। হংথকর এই পুনং পুনং জন্মগ্রহণ! হে গৃহকারক, এইবার আমি ভোমাকে ধরিয়া ফেলিয়াছি—আর তুমি গৃহ-নির্মাণ করিতে পারিবে না, গৃহে সকল পঞ্চরান্থি ভাঙিয়া গিয়াছে, গৃহক্ট ধ্বংসপ্রাপ্ত। আমার চিত্ত বিগতসংস্কার হইয়াছে—আর কামনার মোহঘোরে বাঁধা পড়িবে না। আমার সকল তৃষ্ণা ক্ষরপ্রাপ্ত।

মানবপ্রেমিক ব্দের ত্যাগ তপস্থা সাধনা ও
সিদ্ধির সমৃদ্ধ ফল 'বহুজনহিতার বহুজনস্থার
লোকাস্কম্পার' নিয়েজিত ছিল। তাই তাঁহার
কঠ হইতে দিগ্দিগস্ত প্রতিধ্বনিত করিয়া নির্গত
হইয়াছিল: অনন্ত আকাশে যত জীবলোক আছে
— যতদিন সেই সব জীব মুক্তিলাভ না করে
ততদিন আমি তাহাদের সেবা করিব।

'এৰমাকাশনিইস্ত সন্ত্ৰাতোরনেকধা। ভবেরমুণজীব্যোহং যাবৎ সর্বে ন নিবৃ ভাঃ।'

## তুঃখের পারে

গ্রীযোগীন্দ্রনাথ মজুমদার

হংখের তরে বিধাতারে শুধু
মিছে হবিও না নিত্য;
দোব তাঁর নর, হরতো হরেছে
ভোমারি মদিন চিত্ত।

ত্ব-পারের হার খোলা আছে
সকলের তরে সতত;
সেই পারে শুধু প্রবেশ করিতে
বছ করে যে নিয়ত।

# বুদ্ধবাণী

### শ্রীশশাঙ্কশেখর চক্রবর্তী, কাব্যশ্রী

(5)

চিত্ত

চিত্ত যাহার মুক্ত বাসনা হতে—
নাহি হয় চঞ্চল,
পাপ ও পুণ্য করে সে অতিক্রম,
হয় চির নির্মল !
প্রশাস্তি আর আনন্দ-রসে ডুবে
রহে সে সকল ক্ষণ,
হংথ ভূলিয়া করে এ ভূবন মাঝে
নির্ভয়ে বিচরণ !
চিত্ত যখন বিপথের পানে ধায়,
হয় সে অতীব কুর,
শক্রুর চেয়ে হয় সে ভীষণতর—
নির্মম নিষ্ঠুর !

( 2 )

### নিৰ্বাণ

বে প্রদীপ নিভে যায়, তৈল যায় নি:শেষে ফুরায়ে,
আলোকের ছটা তার হয় লীন, আর নাহি জলে!
গভীর শাস্তির মাঝে আপনারে দেয় সে ডুবায়ে,
অভিত্ব থাকে না ভার কোন দিকে আকাশে ভূভলে!
সেইরূপ এ ভূবনে যে প্রাত্মা লভেছে নির্বাণ,
নাহি থাকে অভিত্বের কোন ঠাই—একটু ম্পন্সন।
কেশ ভার ধরণীতে ধীরে ধীরে হয় ক্ষীয়মাণ,
পরম-শাস্তির মাঝে ডুবে যায় তাহার পরাণ!
#

মহাকবি অবহোষ রচিত কাব্যাংশের ভাষাকুবাদ।

# বৌদ্ধধর্মে সাধনতত্ত্ব

শ্রীরাসমোহন চক্রবর্তী এম্-এ, বিষ্ঠাবিনোদ

ভগবান্ তথাগত রাজগৃহের বেণুবন বিহারে অবস্থানকালে একদা তাঁহোর ধর্মের সাধনমার্গ সম্বন্ধে সংক্ষেপে এইরূপ উপদেশ দিয়াছিলেন,—

বাচাকুরক্থা মনসা সুসংবৃত্তো
কারেন চ করুসলং ন করিরা,
এতে ভয়ে। কম্পথে বিসোধরে
আরাধরে মগ্রমিসিশ্পবেদিতং। (ধম্মপদ, ২৮১)
বাক্যে সংষম রক্ষা করিবে, মনে সংঘত থাকিবে
এবং কার্যবারা অকুশল কর্ম করিবে না। এই ত্রিবিধ
কর্মপথকে বিশুদ্ধ রাখিবে। এইক্সপে ঋ্বিগণ
প্রদানত মার্গে বিচরণ করিবে।

বাক্য, দেহ ও মন—এই তিনটি কর্মণথের স্মাক্ পরিভন্ধি সম্পাদিত হইলে ছ:থের আত্যস্তিক নিবৃত্তি বা নিবাণ লাভ হয়—ইঙাই বুদ্ধদেশিত ধর্মের সারতত্ত্ব। এই তিনটি কর্মপথের বিশুদ্ধিবিধানার্থ তিনি যে সাধনার স্থবিস্থত সোপান পরস্পরা প্রদর্শন করিয়াছেন তাহা "আর্য অষ্টাজিক মার্গ" নামে অভিহিত । বুদ্ধদেব বলিয়াছেন,—"মর্গান্টুঠজিকো সেট্ঠো"—নিবাণগামী যতগুলি পথ রহিয়াছে তর্মধ্যে অষ্টাজিক মার্গই স্বপ্রেষ্ঠ । এনো ব মগ্গো নপ্রপ্রেণ দিস্দন্দ্দ বিস্কৃদ্ধিন, এই হি তুম্ছে শটিশজ্জ্ব মার্স্ট্রেক মার্গই একমাত্র পথে, অষ্ট্র পথ নাই । ভোমরা এই মার্গই অক্ষাত্র পথে, অষ্ট্র পথ নাই । ভোমরা এই মার্গই অবলম্বন কর; ইহাই মার (পাপের অধিদেবতা)কে মৃছিত অর্থাৎ পরাভূত করিবার প্রেক্টে উপার।

সর্বশ্রেষ্ঠ বলিয়া এই মার্গকে "আর্থ" বলা হয়;
অথবা নির্বাণকামী শ্রেষ্ঠ পুরুষগণ কতৃকি নিষেবিত
বলিয়াও ইহার নাম "আর্থ"। আচার্থ বুদ্ধবোষ
বিশুদ্ধিমার্গ গ্রেছে (বিস্কৃদ্ধিমার্গো) 'আর্থ' শব্দের
উভন্ন প্রকার নির্বচনই নির্দেশ করিয়াছেন।

ভগবান্ তথাগত কত্ ক উপদিষ্ট শ্বষ্টাঙ্গ সাধন-মার্গ প্রজ্ঞা, শীল ও সমাধি বা চিত্ত—এই তিনটি বর্গ বা ক্ষরে বিভক্ত। সমাক্ সংক্র 'প্রজ্ঞা' স্বন্ধের অন্তর্ভুক্ত; সমাক্ বাক্, সমাক্ কর্মান্ত ও সমাক্ আজীব শীল' ক্ষর এবং সমাক্ ব্যাহাম, সমাক্ স্মৃতি ও সমাক্ সমাধি 'চিত্ত' (বা 'সমাধি') ক্ষরের শ্বস্তি ও

'প্রজা' স্থানের সাধনা ধারা সাধককে জাগতিক বিষয়ের প্রতি লৌকিক দৃষ্টিভলী পরিহার করিয়া নিত্যানিত্য কুশল অকুশল বিচারপূর্বক সতাদৃষ্টিভলী গ্রহণ করিতে হয়—ইহারই নাম 'সমাক্রুষ্টি' (সম্মা দিট্ঠি)। তৎপর জ্বনিতা ও অকুশলকে বর্জনকরত নিতা ও কুশলকে গ্রহণ করিবার নিমিত্ত স্বুন্চ্ সংকল্প গ্রহণ করিতে হয়—ইহাই'সমাক্ সংকল' (সম্মা সঙ্কলো)।

ভধু বিচার বা সংকল করিলেই হইল না, সাধককে তদম্বারী জীবন্যাপন করিতে হইবে, বিচারকে আচারে পরিণত করিতে হইবে,—ইলাই 'শীল'স্বন্ধের সাধনা। মিথ্যা কঠোর ও অনর্থক বাক্য পরিত্যাগ করিয়া সর্বদা সভ্য প্রিয় প্র সার্থক বাক্য পরিত্যাগ করিয়া সর্বদা সভ্য প্রিয় ও সার্থক বাক্যপ্রবােগ করিতে হইবে,—ইলার নাম 'সম্যক্ বাক্' (সম্মা বাচা)। প্রাণিহিংসাদি অভত কর্মত্যাগ ও সত্ত কুশল কর্মের অন্ত্রান,—ইলাই 'সম্যক্ কর্মান্ত' (সম্মা কন্মবাে) নামে অভিহিত। কাহাকেও প্রতারণা না করিয়া সাধু উপায়ে জীবিকার্জন করার নাম 'সম্যক্ আজীব' (সন্মা আজীবাে)। সম্যক্ বাক্, সম্যক্ কর্মান্ত ও সম্যক্ আজীব—এই তিনটি শীলক্ষমের সাধনা বারা সাধকের বাক্য ও দেহ-পরিভদ্ধি সংসাধিত হয়।

তৎপর 'চিত্ত বা সমাধি'স্করের অর্থাৎ চিত্তদর্পণ মার্জনের সাধনা আরম্ভ হয়। এই সাধনার তিনটি অঙ্গ যথা সমাক্ ব্যায়াম, সমাক্ শ্বৃতি ও সমাক্ मभाधि। সর্বদা অকুশল বিষয়ে চেষ্টা পরিহার করিয়া কুশল বিষয়ে দৃঢ় প্রচেষ্টা,—ইহার নাম 'সমাক্ ব্যায়াম' (সম্মা ব্যাথামো)। বৃহিম্বীন দৃষ্টিকে অন্তম্বীন করিয়া দেহ ও মনের স্বরূপ অবস্থা চিন্তা ও পর্যবেক্ষণ করার যে সাধনা ভাহাই 'সমাক্ শ্বৃতি' ( সম্মা সৃতি ) নামে অভিহিত। তৎপর 'সমাক্ সমাধি' (সম্মা সমাধি) বা ধ্যানযোগের সাধনা আরম্ভ হয়। সকল কামনা বাসনা এবং পাপ হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া সাধককে ক্রমশ: ধ্যানের উচ্চ হইতে উচ্চতর শিপরে আরোহণ করিতে হয়। ধ্যানের নম্বটি গুর। নবম ধ্যানে অধিরচ সাধকই নির্বাণের সাক্ষাৎকার (সচ্চিকিরিয়া) লাভে সমর্থ হন এবং ঐ অবস্থাতেই সাধকের অস্তরে বোধির দিব্য আলোক প্রকাশিত হয় এবং অবিন্তার (অবিজ্ঞা) অন্ধকার চিরতরে নিরাক্ত হইয়া যায়। নির্বাণপ্রাপ্ত অর্হৎ मश्यक वृक्षाप्य विश्वारह्म,

ছন্দরাগবিরজে। সোভিক্যু শঞ্ঞাণবা ইব, অল্থগা অনভং সন্তিং নিজনেশদসচচ তং। (হন্তনিপাত, ২০৪) তৃষ্ণা ও আসজিক বিবর্জিত প্রজ্ঞাবান্ ভিক্সু এই জগতেই অক্ষর নির্বাণের অমৃত শাস্তি প্রাপ্ত হন।

পূর্বোক্ত শীলম্বনের সাধনার সহিত (সমাধি বা )
চিক্তম্বনের সাধনার কিরুপ সম্পর্ক, নির্বাণের পথে
ইহারা সাধককে কিভাবে কতদ্র শুগ্রসর করিয়া
দের তাহা 'মিলিন্দপ্রশ্ন' (মিলিন্দ পঞ্হো) গ্রন্থে
ভিক্ নাগসেন শিশু ব্যনরাজ মিলিন্দকে
(Menander) একটি চমৎকার দৃষ্টান্ত সাহায়ে
এই ভাবে বুঝাইরাছেন,—

"ৰখা মহারাজ নগরবড্টকী নগরং মাপেতৃকামো পঠনং নগরট্ঠানং সোঠাপেতা থাপুক্টকং অপকড্টাপেতা ভূমিং সমং কারাপেতা ভড়ো অপরভাগে বীথিচডুক-সিজ্বটকাদি পরিচেছদেন বিভল্লিতা নগরং মাপোতি, এবমেব থো মহারাজ বোগাবচরো সীলং নিস্বার সীলে পতিট্ঠার পঞ্জিরাধি ভাবেতি সন্ধিলিরং বিরিমিলিয়ং, সভিলিরং, সমাধিলিরং পঞ্জিলিয়ং তি।" (মিলিন্স পঞ্ছো)

— অরণ্য কাটিয়া নগর পত্তন করিতে হইবে।
প্রথমতঃ নগরবর্ধ কী (ইঞ্জিনিয়ার) বৃক্ষাদি কর্তন
করিয়া স্থানটি পরিক্ষার করেন, তৎপর স্থাপু কটকাদি
উৎপাটন করিয়া জমিকে সমতল করিয়া প্রস্তুত্ত করেন। এই সকল কার্য শেষ হইয়া গেলে নয়া অস্থায়ী বীথি, চতুক, রাজপ্রাসাদ, নাগরিকদের বাসভবন ইত্যাদি নির্মাণ কার্য আরম্ভ হয়। শীল-স্করের সাধনা হইল চিভের বনভূমিকে পরিস্কৃত করিয়া তাহাকে বোধিচিভর্মপ নগর নির্মাণের উপসুক্ত করিয়া তোলা শীলস্করের সাধনা ধারা পরিস্কৃত ভূমির উপর সমাধি বা চিভস্ককের সাধনা অবলম্বনে বোধিচিভর্মপ নগর নির্মাণ করিতে হইবে।

সমাধি বা চিত্তক্ষের সাধনার প্রথম কথাই হইল, বৃহিম্'বীন চঞ্চল চিত্তকে বণীভূত করিয়া অন্তম্'বীন, একাগ্রা, স্থির ও প্রশাস্ত করা। বৃহদেব এই সম্বন্ধে উপদেশ দিয়াছেন.—

कम्मनः हशनः हिन्तः मूबद्यः छुन्निवादवः,

উজুং করোতি মেধানী উহকারোর তেজনং। (ধল্মপদ, ৩০)
বেমন তীর নির্মাণকারী তীরকে সোজা করিয়া প্রস্তুত
করে, তেমনি বৃদ্ধিমান্ ব্যক্তি স্পান্দনশীল, চপল,
দ্রক্ষণীর ও ছনিবার্থ চিত্তকে স্থল করেন অর্থাৎ
নিজবদে আন্ত্রন করেন।

চঞ্চল ও অবশীভূত চিত্ত যেমন পরম শক্রর ফ্লার স্বনাশ ঘটার, তেমনি সংযত ও বশীভূত চিত্ত পর্ম মিত্রের ফ্লার হিত্যাধন করিয়া থাকে:—

দিসোদিসং যং তং কয়িরা বেরী বা পন বেরিনং,

নিচ্ছাগণিহিতং চিন্তং পাণিরোনং ততে। করে। (ঐ -৪১)

একজন দোষকারী ব্যক্তি অপরের, কিংবা একজন

শক্র অপর শক্রর যতটা ক্ষতি করিতে পারে, বিপথগামী চিন্ত মনুযোর তদপেকা অধিক ক্ষতি করিয়া
থাকে। আবার,—

ন তং মাতা পিতা করিরা জঞ্ঞে বাপি চ ঞাতকা, সন্মাপণিছিতং চিন্তং সেয়াসো নং ডভো করে। (ঐ-৪৬) স্মাক্ নিয়ন্ত্রিত চিত্ত মহয়ের যেমন উপকার করে,
মাতাপিতা বা অস্ত কোন আত্রীরই তেমন করিতে
পারে না। বৃদ্ধদেবের উপদিষ্ট 'সমাক্ ব্যায়াম'
অভ্যাস-যোগেরই সাধনা, আর 'সম্যক্ স্থতি'
হইতেছে বৈরাগ্যের সাধনা। বৃদ্ধদেব অয়ং তাঁহার
সাধক-জীবনে কি প্রকারে "সম্যক্ ব্যায়ামের" সাধনা
করিণাছিলেন, অগ্নিবেশ নামক জনৈক ভিক্লুর নিকট
তাহা এই ভাবে প্রকাশ করিয়াছেন:—

দত্তে দত্তে সংলগ্ন করিয়া তালুতে ভিহ্না সংশিষ্ট করিয়া এমন ভাবে বলের সহিত চিত্তকে নিএহ করিতাম যে, আমার শরীর হইতে ঘর্ম বিগলিত হইত। (মজ্জিম নিকায়, মহাসচক স্থত্ত)

সমাক্ ব্যায়ামের সাধনাতে সাধককে সকল বাধাবিদ্ন অভিক্রম করিয়া দৃঢ় বীর্ষ সহকারে লক্ষ্যাভিমুখে অগ্রসর হইতে হয়। আলস্তা, অবসাদ, হীনমন্ততা
সর্বতোভাবে পরিবর্জন করিতে হয়। বোধিচর্যাবভার
গ্রছে আচার্য শান্তিদেব ইহাকেই 'বীর্ষপারমিভা' সাধনা
নামে অভিহিত করিয়াছেন। 'বীর্ষপারমিভাক বলে ?

কিং বীৰ্বং কুশলোৎসাহস্তদ্বিপক্ষ: ক উচাতে।
আলতঃ কুৎসিভাসজিবিবাদান্ত্ৰাবমস্তভা ॥
(বোধিচৰ্বাবভার—৭।২)

বীৰ্ষ কি ? কুশল বিষয়ে উৎসাহ। বীৰ্ষের প্রতি-বন্ধক কি ?—আলফা, কুৎসিত বিষয়ে আসজি, বিষাদ এবং আত্মাবমাননা।

সাধক কোন কিছুতেই মনকে ছুৰ্বল হইতে দিবেন না। মন ছুৰ্বল হইয়া গোলে সামাস্ত বাধা-বিমন্ত তাঁহাকে প্রাভূত করিবে।

মৃতং তুপুভমাসান্ত কাকোহলি গরুড়ায়তে।
আলদাবাধ্বেহরাশি মনো মে বদি প্রবিগন্ধ (এ—গাৰং)
আমার মন যদি প্রবিল হয় তবে সামান্ত আপদান্ত
আক্রমণ করে, যেমন মৃত ঢোঁড়া সাপকে পাইরা
কাকও গরুড়ের মত বিক্রম প্রকাশ করিরা থাকে।

নির্বাণের সাধককে দিখিক্সী বীরের সাহসি-কতা ও আত্মপ্রতার অবলখন করিয়া সাধন-সমরে অবতীর্ণ হইতে হইবে। তাঁহাকে অন্তরে এই আত্ম- প্রত্যায়ের বহিন উদ্দীপিত করিতে হইবে যে, আমি জিন ( বৃদ্ধ )-সিংহস্থত, আমিই সকলকে জয় করিব, আমাকে প্রতিহত করিতে পারে এমন কে আছে ?

ময়াহি দৰ্ব: জেভবামহং জেয়োন কন্তচিৎ।

মরৈর মানো বোঢ়বো জিনসিংহস্ত।ছহম্॥ (এ—৭।৪৫)
'আমাকেই সমস্ত জয় করিতে হইবে, আমি কাহারও
বারা জিত হইব না'—এই সম্মান আমাকে বহন
করিতেই হইবে—কারণ আমি যে সর্বজ্ঞরী বুররূপ
সিংহের সন্তান।

এই ভীষণ সাধনসমরে সাধককে বিশেষ সাবধানতা সহকারে কামক্রোধাদি রিপুর আক্রমণ হইতে আত্মরক্ষা করিতে হইবে এবং স্থযোগ বৃঝিয়া প্রতিপক্ষকে আ্বাভ হানিয়া নিপাত করিতে হইবে।

ক্লেশ-প্রহারান্ সংরক্ষেৎ ক্লেশংশ্চ প্রহরেদ্ দৃত্য।

থড়সাব্দ্ধনিবাপন্ন: শিক্ষিতেনারিশা সহ। ( ঐ—শংশ )

পুশিক্ষিত শক্রের সহিত থড়সাব্দ্দে প্রাবৃত্ত যোদ্ধার

ভার ক্লেশের প্রহার হইতে আগ্রক্ষা করিবে এবং

ক্লেশ সমূহকে দৃঢ় প্রহার করিবে। 'ক্লেশ' সাধন পথের কণ্টক; ইহা পঞ্চবিধ বথা—অবিদ্যা, অস্মিতা, রাগা, ধেষ ও অভিনিৰেশ।

আচার্য শান্তিদেব নির্বাণের সাধককে এই বলিরা উদ্দীপিত করিতেছেন যে, বুদ্ধদেব প্রতিশ্রুতি দিরাছেন যে কেন্ড আর্থ জ্ঞান্তিক মার্গের সাধনা গ্রহণ করিবে সে নিশ্চয়ই বোধিপ্রাপ্ত হইবে। ভাঁচার কথা কথনও মিথ্যা হইতে পারে না, অভএব অবসাদ পরিত্যাগ করিয়া অগ্রসর হও।

নৈবাবসাদ: কর্ত্তব্য ক্তো মে বোধিরিভাতং।

যন্মাৎ তথাগত: সভাং সভাবাদীদমুক্তবান্। (ঐ—৭12৭)

'আমার কিরুপে বোধিলাভ হইবে'— এইরূপ চিস্তা
করিয়া অবসম হওয়া কখনও উচিত নহে। তথাগত
সভাবাদী, তিনি যথন বলিয়াছেন—আর্থ অষ্টাজিক
মার্গের সাধনা হারা বোধিলাভ হয়, তথন অবশ্রই
ভাষা লাভ করা ঘাইবে।

## বলরাম-মন্দিরে শ্রীরামকৃষ্ণ

[ পূর্বামুর্ভি ]

### স্বামী গম্ভীরানন্দ

এবারে আমরা কথামৃত প্রথম ভাগে (২২৩—
২৩3 পৃ:) উল্লিখিত ১৮৮৫ খুটান্মের ১১ই মার্চের
ঘটনার ক্ষমনরণ করিব। ঐ দিন আন্দান্ধ বেলা
দশটার সময় দক্ষিণেশ্বর হইতে আসিরা শ্রীরামকৃষ্ণ
বলরাম-মন্দিরে প্রসাদ পাইমাছিলেন, আহারান্তে
বৈঠকখানার বিশ্রাম করিতেছেন, এমন সমর
বিভালরের অবসরকালে মান্তার মহাশর বিপ্রহরে
সেখানে উপস্থিত হইরা দেখিলেন, অরবরস্ক ভক্তেরা
ভাগের চারিদিকে ঘিরিয়া রহিয়াছেন। মান্তার
মহাশাকে দেখিরা শ্রীরামকৃষ্ণ বলিয়াছিলেন, "ইটাগা,
এটা আমার কদিন ধরে হচ্ছে কেন বল দেখি—
ধাতৃর কোন জিনিসে হাত্ত দেবার বো নাই।" কিছু
পরে মান্টার বিভালতে চলিয়া গেলেন।

বিকালে পুনবার আসিয়া তিনি দেখেন ঠাকুর
পূর্ববং বৈঠকখানার বসিয়া আছেন—পার্ধে
রহিয়াছেন শ্রীযুক্ত গিরিশ ঘোষ, স্থরেক্ত মিত্র,
বলরাম, লাটু, চুনিলাল প্রভৃতি ভক্তবৃন্ধ। শ্রীবৃক্ত
নরেক্তনাথের ধর্মভাব ও ভংকালীন সাংসারিক
হরবস্থা সম্বন্ধে কিছুক্ষণ আলোচনা হইল। অতঃপর
ঠাকুর গান শুনিভে চাহিলে শ্রীবৃক্ত তারাপদ
গাহিলেন, 'কেশব কুক্ত কর্মণা দীনে ক্থাকানন-চারী।'

পাণ্ডিত্য সহদ্ধে কথা উঠিলে ঠাকুর বলিলেন, 'শুধু পাণ্ডিত্যে কি হবে ? · · · যার সংসারে আগন্তিং আছে, তার শাস্ত্র ধারণা হয় নাই—মিছে পড়া।' পরে ঠাকুরও গান গাহিলেন। কথা কহিতে কহিতে

সন্ধ্যা হইল। জীরামকৃষ্ণ মধুর নাম করিতেছেন ও সকলে উদ্গ্রীব হইরা শুনিতেছেন। ঠাকুর লোক-শিক্ষার্থ প্রার্থনা করিলেন, "মা, আমি ভোমার শরণাগত, শরণাগত। দেহস্থ চাই না মা। লোকমান্ত চাই না ; ( অণিমাদি ) অষ্টসিদ্ধি চাই না। কেবল এই কোরো যেন তোমার শ্রীপাদপদ্মে **एका ७कि २व—** निष्ठाम व्यमना वर्रश्वकी ७कि। আর যেন মা, তোমার ভুবনমোহিনী মারার মুগ্ধ না হই: তোমার মায়ার সংগারের, কামিনী-কাঞ্চনের উপর ভালবাসা যেন কথন না হয়; মা, তোমা বই আমার আর কেউ নাই। আমি ভক্তনহীন, সাধন-হীন, জ্ঞানহীন, ভক্তিহীন-কুণা করে শ্রীপাদপল্মে আমায় ভক্তি দাও।" (ঐ ২৩৪ পূঠা)। পরে শ্রীৰুক্ত গিরিশের নিমন্ত্রণে সেই রাত্রেই তাঁহার বাটীতে গেলেন, পথে নরেন্দ্রনাথও তাঁহার সহিত মিলিত হইলেন। সেদিন গিরিশ হবনে অনেক রাত্রি পর্যন্ত ভগবছক্তি বিভরণ করিয়া ঠাকুর দক্ষিণেশরে ফিরিলেন।

ভই এপ্রিল, ১৮৮৫ খৃষ্টাব্দে ( ৩ব ভাগ, ১৫০ পৃ: ) ঠাকুর বলরাম-ভবনে আসিবাছেন। এবান হইতে ভক্তবর প্রীবৃক্ত দেবেক্সনাথ মজুমদারের গৃহে বাইবেন। তার আগে বস্থপাড়ার ভক্তমন্দিরের বৈঠকখানার বসিয়া ঠাকুর ভক্তদের সহিত কথা কহিতেছেন। বিশেষতঃ মাস্টার মহাশ্যের সঙ্গে ভিনি তাঁহার অন্তরক্ষদের সংক্ষে আলোচনা করিতেছেন। পূর্ণ, ছোট নরেন, বাব্রাম, রাখাল, পণ্টু, বিনোদ প্রভৃতির সম্বন্ধে অনেক কথা হইল। পরে ঠাকুর দেবেক্সনাথের গৃহে চলিলেন।

কথামৃতের ৩য় ভাগে সংরক্ষিত—১৮৮৫ খৃটাব্বের ১২ই এপ্রিল (১লা বৈশাখ)-এর বিবরণটি অপেক্ষাকৃত দীর্ঘ এবং মনোহর (১৬১—১৮৯ পৃষ্ঠা); ইহার বিষয়বস্তুও বিবিধ। সেদিন রবিবার এবং বংসবের প্রথম দিন। তাই ভক্ত-সমাগমও বেশ হইরাছে। সেধানে আছেন—গিরিশ, মান্টার, বলরাম, ছোট

নরেন, পণ্ট , दिञ्ज, পূর্ণ, মহেন্দ্র মৃথুযো প্রভৃতি; ব্যক্ষসমাজের তৈলোক্য সাম্যাল, জয়গোপাল সেন প্রভৃতি একে একে অনেকেই আসিয়াছেন। মেয়ে ভক্তেরা অনেকে চিকের আড়ালে বদিয়া ঠাকুরকে দর্শন করিতেছেন। ঠাকুর সেদিন নিজের সাধনা সম্বন্ধে অনেক কথা বলিলেন। খানের সময় তিনি দেখিতেন, শুল-হাতে একজন বসিয়া আছে এবং শাসাইতেছে, ঈশবের পাদপলে মন না রাখিলে বুকে শূল বদাইয়া দিবে। মন কথনও মায়ের ইচ্ছায় নিত্য হইতে লীলায় নামিয়া আসিত, আবার লীলা হইতে নিতো উঠিয়া যাইত। লীলার অবস্থান-কালে সীতারামের চিস্তা দিনরাত চলিত, আর দীতারামের রূপদর্শন হইত। রাম-লালা (গোপালকে) লইয়া স্বলা বেড়াইতেন, তাঁহাকে নাওয়াইতেন খাওয়াইতেন। আবার কথন রাধা-ক্লফের ভাবে থাকিতেন-পুরুষ ও প্রকৃতিভাবের এই মিলন অবস্থায় সর্বদ। শ্রীগোরাক্ষের দর্শন হইত। আবার বধন মন লীলা হইতে নিত্যে উঠিয়া গেল. তথন সম্পনে তুল্পী সমান বোধ হইত। যত ঈশ্বরীয় পট বা ছবি ছিল সব খুলিয়া ফেলিলেন-**क्विन (मेरे अथ्य मिक्किमानक, मिरे आफि शुक्रवरक** চিন্তা করিতে লাগিলেন। তিনি ষ্টুপল্লের উন্মালন দেৰিয়াছিলেন-মূলাধার ২ইতে সহস্রার পর্যন্ত সমস্ত পথ কিরূপে উৎব মুখ হইরা উঠিল। ধ্যানকালে তিনি নিবাত দীপশিধার আরোপ করিতেন।

এই সৰ বহু অপূর্ব আত্মকথার পর সেদিন আরও বলিয়াছিলেন ( ১৬১—১৬৪ পৃ: ):
— দিছাই (অলৌকিক শক্তি)কে মা দেখাইয়াছিলেন বৃড়ি বেখ্যার মলত্যাগরূপে। পাপপুরুষ লড়ারে গোরার রূপে আদিয়া টাকা, মান, খ্রীসজ্যোগ ও নানা শক্তি দিতে চাহিয়াছিল। ঠাকুর জগদখার নিকট প্রার্থনা করিয়াছিলেন, "মা ওকে কেটে ফেল।" মারের ভ্বনমোহন রূপ তিনি দেখিয়াছিলেন। ভক্তদিগকে উহা বলিতেও

চাহিলেন; কিন্তু মা বলিতে দিলেন না। বটতলায় ধ্যানকালে তিনি দেখিয়াছিলেন একজন মুসলমান সানকিতে ভাত লইয়া সামনে আসিলেন। তিনি সানকি হইতে শ্লেছদের খাওয়াইয়া ঠাকুরকেও ছইটি দিয়া গোলেন। জগদখা তাঁহাকে দেখাইলেন, "এক বই ছই নয়। সচিদানকাই নানাক্লপ ধারণ করিয়া রহিয়াছেন।" এই সব দর্শন ও অফুভৃতির কথা বলিতে বলিতে ঠাকুর ভাবস্থ হইলেন। ভাবসংবর্গ হইলে তিনি পূর্ণকে দেখিতে চাহিলেন। তাই পূর্ণকে আনিতে লোক গেল। (১৬৮ পঃ:)

ইংার পরে ঠাকুর নিজের মহাভাবের কথা বর্ণনা করিলেন: "কামি এই ক্ষরস্থায় তিন দিন ক্ষজান হয়ে ছিলাম। নড়তে চড়তে পারতাম না—এক জারগার পড়েছিলাম। তুঁল হলে বামনী ক্ষামার ধরে স্থান করাতে নিয়ে গেল। কিন্তু হাত দিয়ে গা ছোঁবার যো ছিল না। গা মোটা চাদর দিয়ে ঢাকা। বামনী সেই চাদরের উপর হাত দিয়ে আমার ধরে নিমে গিছল। গামে যেসব মাটি লেগেছিল পুড়ে গিছল। যথন সেই অবস্থা আসত শিরদাড়ার ভিতর দিয়ে যেন ফলে চালিয়ে দিত। প্রাণ যার, প্রাণ যার' এই করতাম। কিন্তু তারপর খুব ক্ষানন্দ। ততদুর ভোমাদের দরকার নাই। ক্ষামার অবস্থা নজিরের কলা।"

এইরপ নানা কথাবার্তার পর তৈলোক্য আসিয়া উপস্থিত হইলেন এবং তাঁহার গান আরম্ভ হইল। গান ভানতে ভানতে ঠাকুর সমাধিত্ব হইলেন। সন্ধ্যা আগতপ্রার—এমন সময় গান থামিল। ত্রৈলোক্য আসার পূর্বে তাঁহার রচিত 'কেশব-চরিত' পড়া হইতেছিল। ত্রৈলোক্য লিম্মিয়াছেন—কেশবের সংস্পর্দে আসিয়া সংসার-সম্বন্ধ ঠাকুরের মত পরিবর্তিত হইয়াছিল। এখন স্থযোগ ব্রিয়া গিরিশ ত্রৈলোক্যকে বলিলেন, "আপনি যা লিখেছেন—বে সংসার-সম্বন্ধ এর মত পরিবর্তন হয়েছে, তা ব্রুতাঃ হয় নাই।" ত্রৈলোক্য সংসারের নিক্স

সার্থকতা দেখাইতে লাগিলেন, কিন্তু ঠাকুর তাঁহার মত ছিন্ন ভিন্ন করিয়া বলিলেন যে, সংসার এবং ভগবান তুই একসন্দে থাকা অসন্তব। "ঈশুরের আনন্দ পেলে ভার কিছু ভাল লাগে না। … তথন ঈশুরের জন্ম পাগল হন্ন, টাকা ফাকা কিছুই ভাল লাগে না।" (১৮৩ পঃ)

গিরিশ আবার বিচার তুলিলেন অবভারবাদ সম্বন্ধে। তৈলোক্য ইহা মানেন না। একটু পরে বলরাম ত্রৈলোক্য প্রভৃতিকে মিষ্টিমুখ করাইবার জক্ত কক্ষান্তরে লইয়া গেলে ঠাকুর গিরিশকে বলিলেন, "ওদের সঙ্গে বকচো কেন? ওরা হুইই নিষে আছে। ভগবানের আনন্দের আখাদ না পেলে সে আনন্দের কথা বুঝতে পারে না।" অবভারতত্ত্ লইয়াই সে রাত্রির প্রদক্ষ শেষ হইল। ঠাকুর বলিলেন, "সংসারী লোক ফেন খরের ভিতর বন্দী হরে আছে। অবতারাদি ঈশ্বরকোট। ফাঁকা আয়গার বেড়াচে। তারা কথনও সংসারে वक इय ना-वनी इय ना। जाएमत 'कामि' माछा 'আমি নহ'—সংসারী লোকদের মত। লোকদের অংকার, সংসারী লোকদের 'আমি'— যেন চতুনিকে পাঁচিল, মাথার উপর ছাদ। বাহিরে 'কোন জিনিস দেখা যায় না। অবভারাদির আমি পাতলা আমি। এ আমির ভেতর দিয়ে ঈশ্বরকে সর্বদা দেখা যায়। যেমন একজন লোক পাঁচিলের এক পাশে দাড়িয়ে আছে-পাঁচিলের তইদিকে অনম্ভ মাঠ। সেই পাঁচিলের গায়ে যদি ফোকর থাকে, পাঁচিলের ওধারে সব দেখা যায়। বড় ফোকর হলে আনাগোনাও হয়। অবতারাদির আমি ঐ ফোকর-ওয়ালা পাঁচিল। পাঁচিলের এধারে থাকলেও অনন্ত মাঠ দেখা যায়- এর মানে দেহধারণ করলেও ভারা সর্বদা বোগেতেই থাকে। সাবার ইচ্ছা হলে বড় ফোকরের ওধারে গিবে সমাধিত হয়। স্মাবার বড় ফোকর হলে আনাগোনা করতে পারে—সমাধিত্ব হলেও আবার নেমে আসতে পারে"। (১৮৮-১৮৯ পু:)

১৮৮৫ খৃষ্টাব্দের ২৪শে এপ্রিল গিরিশ-ख्वत्म खेरम्ब हरेता। वर डेननाका श्रीश्रीशंकृत কলিকাভার বলরাম-মন্দিরে আসিয়া বিপ্রকরে বিশ্রাম করিতেছেন। মাষ্টার মহাশয় আসিলে তাঁহাকে তিনি নিজের গলরোগের স্পারম্ভের কথা জানাইয়া বলিলেন। "কে জানে বাপু, আমার গলাৰ বিচি হয়েছে। শেষ রাত্রে বড় কট হয়। কিনে ভাল হয় বাপু ?" ( তৃতীয় ভাগ, ৩৮ পু: )। দেদিন দেখানে প্রীযুক্ত যোগীক্ত, বাবুরামও ছিলেন। পরে নরেন্দ্র, ছোট নরেন, রামবাবু প্রভৃতিও আসিয়াছিলেন। বেলা পড়িলে ঠাকুর ভক্তসঙ্গে গিরিশ-ভবনের দিকে অগ্রসর হইলেন। পাডার গলিভে প্রবেশ করিতে করিতে মাস্টার विनाटिक्न, "दांगि, कि वर्त ? 'পরমহংসের ফৌজ আসছে ?' শালারা বলে কি ?" ( সকলের হাস্ত )

ই মে, ১৮৮৫ খৃষ্টাক আজও ঠাকুর ভক্তসক্ষে বিতলের বৈঠকথানার বিসিরা আছেন। সেথানে আছেন—নরেন্দ্র, মান্টার, ভবনাথ, পূর্ণ, পণ্ট,, ছোট নরেন, গিরিশ, রামবাব্, বিজ, বিনোদ প্রভৃতি। কিন্তু বলরাম নাই। তিনি বায়ুণপরিবর্তনের জন্তু মুক্তেরে গিয়াছেন। তাঁহার জ্যেষ্ঠা কন্তা ঠাকুর ও ভক্তদিগকে নিমন্ত্রণ করিয়া আনিয়া মহোৎসব করিয়াছেন। উপদেশ প্রসক্ষে ঠাকুর বলিলেন, "কি জান, একটি কামনা থাকলে ভগবানকে পাওয়া যায় না। ধর্মের সক্ষণতি। ছুঁচে স্তা পরাছে, কিন্তু স্থতার ভিতর একট্ আঁশ থাকলে ছুঁচের ভিতর প্রবেশ করবে না। বিশে বছর মালা জপে; তবু কেন কিছু হয় না ?"

কথায় কথার অবতারতত্ত্ব সহক্ষে গিরিশের সহিত নরেন্দ্রের বিচার আরম্ভ হইল। মধ্যে মধ্যে গণ্টু, ভবনাথ ও অয়ং ঠাকুর যোগ দিতে লাগিলেন। পরে নরেন্দ্র কয়েকথানি গান গাহিলেন; শুনিতে শুনিতে ঠাকুর সমাধিস্থ হইলেন। সমাধি ভক হইলে ব্রহ্মজ্ঞানের ব্যাখ্যাপ্রসঙ্গে ঠাকুর বলিলেন, "ব্রহ্মজ্ঞানের অবস্থা! মনের নাশ হলেই হয়। মনের নাশ হলেই অহংনাশ—ষেটা 'আমি' 'আমি' করছে। এটা ভক্তিপথেও হয়; আবার জ্ঞানপথে, বিচারপথেও হয়। …সমাধিত্ব ব্যক্তি নেমে এলে কি দেখেছে বলতে পারে না"।

সন্ধার পরে ভাবাবস্থার প্রীশ্রীঠাকুর বলিলেন,
"আন্তরিক ঈশ্বরকে যে জানতে চাইবে ভারই হবে—
হবেই হবে। যে ব্যাকুল, ঈশ্বর বই আর কিছু
চার না, ভারই হবে। এখানকার যারা লোক তারা
সব জুটে গেছে। আর সব এখন যারা যাবে, ভারা
বাহিরের লোক। ভারাও এখন মাঝে মাঝে
যাবে। (মা) ভালের বলে দেবে, 'এই কোরো,
এই রকম করে ঈশ্বরকে ভাকো।"

১৮৮৪ খুটান্দে শ্রীশ্রীজগন্নাথদেবের পুনর্গান্তা দিবদে বলরাম-ভবনে যে ক্ষুদ্র অথচ হলকপর্নী আনন্দোৎসব হইয়াছিল, তাহার পরিচর আমরা পূর্বে পাইরাছি। এবারে আমরা ১৮৮৫-এর ১৪ই জুলাই-এ অমুন্তিত রথোৎসবের অমুসরণ করিব। বলরামের আমন্ত্রণে শ্রীশ্রীঠাকুর পূর্বদিন ১৩ই জুলাই বলরাম-মন্দিরে শুভাগমন করিয়া সকালে ৯টার ভক্তসঙ্গে বৈঠকধানার বিদিয়া আছেন। মাস্টার মহাশয়ের সহিত অরবহন্ত ভক্তদের সম্বান্ধ কথা কহিতেছেন—নরেন্দ্র, ছোট নরেন, পূর্ণ, ভবনাথের বিষয়ে। বলিলেন, "ভপস্থার জোরে নারারণ সন্তান হয়ে জন্মহল করেন। শরণজিৎ রায়ের ঘরে ভগবতী কন্তা হয়ে জন্মছিলেন।"

সন্ধ্যা ছবটার দিকে অতুগ ও তেজচন্দ্রের প্রাতা আসিরাছেন। ক্রফধন নামক এক রসিক ব্রাহ্মণকে ঠাকুর বলিতেছেন, "কি সামান্ত ঐতিক বিষয় নিয়ে তুমি দিনরাত ফটিনটি করে সময় কাটাছে। ঐটি কররের দিকে মোড় ফিরিবে দাও। যে জনের তিসাব করতে পারে, সে মিশ্রির হিসাবও করতে পারে।" ক্রফধন (সহাত্যে)—"আপনি টেনে নিন্দু"

ঠাকুর "আমি কি করব ? তোমার চেটার উপর সব নির্ভর করছে। 'এ মন্ত্র নয়—এখন মন তোর'।" পাশের পশ্চিমের ঘরে ঠাকুর দে রাত্রি যাপন করিবেন; তাই সাড়ে দশ্টার শ্যা গ্রহণ করিলেন।

পরদিন, ১৪ই জুলাই রথধাতা। সকালে 
শীবৃক্ত হরিনাথ (পরে স্বামী তুরীবানন্দ) স্বাসিবাছেন। 
ঠাকুর বলিভেছেন, "কি গো, তুমি অনেক দিন 
ম্বাস নাই। ···ভিনি একরপে নিত্য, একরপে 
লীলা। বেদান্তে কি স্বাছে ? ব্রহ্ম সত্য, জগং মিথাা। 
কিন্তু যতক্ষণ 'ভক্তের সামি' রেখে দিয়েছেন, 
ততক্ষণ লীলাও সত্য। 'আমি' যথন ভিনি পুঁছে 
ফেলবেন, তথন যা আছে তাই স্বাছে। মুখে বলা 
যার না। যতক্ষণ 'আমি' রেখে দিয়েছেন ততক্ষণ 
সবই নিতে হবে।" হরি মহারাজ তথন একলা ঘরে 
বির্বা বেদান্ত চর্চা করিতে ভালবাসিতেন।

বেলা দশটায় কাশীর মণিকর্ণিকার শিবদর্শনের কথার ঠাকুর বলিলেন, "সেজ বাবুর সলে যথন কাশী গিরাছিলান, মণিকর্ণিকার ঘাটের কাছ দিরে আমাদের নৌকা যাছিল। হঠাং শিবদর্শন। আমি নৌকার ধারে দাঁড়িয়ে সমাধিস্থ। মাঝিরা হাদেকে বলতে লাগল, 'ধর ধর'—পাছে পড়ে যাই। যেন জগতের যত 'গন্তীর' নিয়ে সেই ঘাটে দাঁড়িয়ে আছেন। প্রথমে দেখলাম দ্রে দাঁড়িয়ে, তারপর কাছে আসতে দেখলাম, তারপর আমার ভেতরে মিলিরে গেলেন।……ভাবে দেখলাম, সন্মাসী হাত ধরে নিয়ে যাছে। একটি ঠাকুর বাড়িতে চুকলাম—সোনার অন্নপূর্ণা দর্শন হ'ল।" শাল্যাম প্রার কথা বলিতে বলিতে ঠাকুর ভারসমাধিস্থ হইলেন। সমাধি-ভলে বলিলেন, "কি দেখছিলাম, ব্রহ্মাণ্ড একটা শাল্যাম।"

ক্রমে নরেন্দ্র আদিলেন, কামারহাটির বামনী (গোপালের মা)ও আদিলেন। ঠাকুর বলরামকে লোক পাঠাইরা বামনীকে আনিতে বলিয়াছিলেন। (গু: ২৫৮) বেলা একটা হুইরাছে। ঠাকুরের কথায় নরেন্দ্র গান আরম্ভ করিলেন। পরে বৈশ্ববচরণের সম্প্রবার কীর্তন গাহিলেন। গান শুনিতে
শুনিতে ঠাকুর সমাধিস্থ হইলেন। সমাধি-ভঙ্গে
ঠাকুর আসন গ্রহণ করিলেন। কীর্তন চলিছে
লাগিল। পরে বনোয়ারীর কীর্তনও হইল।
ইতিমধ্যে রথ বাহির হওরার ঠাকুর কীর্তন ছাড়িয়া
বাহিরে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। তথ্ন
অপরাত্ন। দোতলার বারান্দার রথ টানা হইল।
ঠাকুর রথের রজ্জু ধরিষা নৃত্য ও গীত আরম্ভ
করিলে ভক্তেরাও ভাহাতে যোগ দিলেন। ইহার
পর তিনি ঘরে আসিয়া বসিলে নহেন্দ্র গান
ধরিলেন। রাত্রি নরটার আবার বৈশ্ববচরনের গান
হইল এবং দশটা এগরটার সমন্ব ভক্তেরা একে
একে বিদার লইলেন।

পরদিন ১৫ই জুলাই। প্রভাতে ঠাকুর নাম করিতেছেন, "কৃষ্ণ কৃষ্ণ, গোপীকৃষ্ণ; গোপী গোপী, রাখাল-জীবন কৃষ্ণ, নন্দ-নন্দন কৃষ্ণ গোবিন্দ গোবিন্দ গোবিন্দ", তারপর নারায়ণের নাম কীর্তন করিয়া নাচিতেছেন। অবশেষে ভক্ত সঙ্গে ছোট ঘরটিতে আসিয়া বসিলেন। বসিয়া বলিতেছেন, অতি গুহুকথা: কেন পূর্ণ, নরেক্স এদের সব এত ভালবাসি। জগয়াথের সঙ্গে মধ্রভাবে আলিঙ্কন করতে গিয়ে হাত ভেজে গেল। জানিরে দিলে "তুমি শরীর ধারণ করেছ—এখন নররূপের সঙ্গে সধ্য বাৎসল্য এই সব ভাব লয়ে থাক।" (২৬৬ পঃ)

এইরপে বেলা আটটা নয়টা বাজিয়া গেলে ঠাকুর
দক্ষিণেয়রে যাইতে উন্তত হইলেন। বাগবাজারে
৮ মরপূর্ণার খাটে নৌকা আছে। ঠাকুর হুই
একটি ভক্তের সঙ্গে নৌকায় গিয়া বসিলেন।
গোপালের মাও ঐ নৌকায় উঠিলেন, দক্ষিণেয়রে
কিঞ্চিৎ বিপ্রাম করিয়া বৈকালে তিনি ইটিয়া
কামারহাটি ষাইবেন।

এখানে ৰলিয়া রাখা আৰ্শ্রক মে, কথায়ত ৫ম

ভাগে ১৭৭ পৃঠায় এই রথবাঞ্জায় পরদিবদের একটু সংক্ষিপ্ত বিবরণ আছে। উহাতে শ্রীমুখকণিত নরেক্রের শুণাবলী স্মরণে মাষ্টার মহাশ্ব তাঁহার স্বব্ধে এক স্থণীর্ঘ আলোচনার অবভারণা করিয়াছেন।

কথাসূতের স্বশেষ বর্ণনার তারিখ ১৮৮৫ খুষ্টাব্বের ২৮শে জুলাই (তয় ভাগ, ৮ম খণ্ড ২৩৫-২৫৫ পৃ: )। সেদিন পূর্বাহে বলরাম-ভবনে আসিয়া শ্রীশ্রীঠাকুর ভক্তদের সহিত ৮জগন্নাথদেবের প্রসাদ গ্রহণ করিয়াছেন। বিকালে তাঁহার আহবানে অনেক যুবক ভক্ত বলরাম-ভবনে আসিয়াছেন। একট পরেই ভিনি পালকি করিয়া নন্দ বন্ধর বাড়িতে গেলেন। সেধান হইতে সদলবলে শোকাতুরা ব্রাহ্মণী অর্থাৎ গোলাপ-মার গৃছে পদার্পণ করিলেন। ঐ বাড়ী হইতে তিনি স্মাবার গমুর মার বাড়ীতে গেলেন এবং রাত্রি প্রায় পৌনে এগারটায় বলরাম-গৃহে ফিরিয়া বৈঠকখানার পশ্চিম পার্শ্বের বরে বসিয়া ভক্তদের সহিত আলাপ করিতে লাগিলেন। মাস্টার মহাশয় বলিলেন, "বীভগুষ্ঠ, চৈতত্তদেব আর আপনি এক ব্যক্তি।" ঠাকুর সমর্থন করিয়া विगालन, "এक এक। এक वहें कि।"

ইহার পর আমরা লীলাপ্রসংকর ছই একটির ঘটনার উল্লেখ করিব। পূর্বেও ছই একটির প্রাসক্রিক অবভারণা করিয়াছি। ১৮৮৫ খৃস্টাব্দের পূর্বাজার ঘটনাটি এখানে বিশেব উল্লেখবাগা। সেদিন প্রাতেই ঠাকুর বলরামবাব্র বাটাতে আদিয়াছেন। সংবাদ পাইয়া ভত্তেরাও কেহ কেহ উপস্থিত হইয়াছেন। অন্দর মহলে অলবোগের সমর তিনি গোপালের মার বিশেব প্রশংসা করিলেন। বলরাম বাবু তাঁহাকে আনাইতে কামারহাটিতে লোক পাঠাইলেন। প্রার সন্ধ্যা হয়, এমন সময় বলরামগৃহের বৈঠকখানার উপস্থিত ভক্তগণ দেখিলেন, ঠাকুর অক্স্মাৎ বাল-গোপাল-মূর্তি ধারণ করিলেন। গুই আয়ু ও এক

হাত ভূমিতে হামা দেওবার ভাবে রাখিয়া ও এক হাত তুলিহা উধ্ব মুখে যেন কাহারও মুখপানে সাহলাদে সতৃষ্ণ নয়নে চাহিয়া রহিয়াছে ও কি চাহিতেছে ৷ .... ঠাকুরের এই ভাবাবস্থা আরম্ভ হুইবার একটু পরেই গোপালের মার গাড়ী আদিয়া ৰলবামৰাবুর বাটার দরজার দিড়োইল এবং গোপালের মা উপরে আসিয়া ঠাকুরকে আপনার ইষ্টরূপে দর্শন করিলেন। উপস্থিত সকলে—গোপালের মার ভক্তির জোরেই ঠাকুরের সংসা এইরূপ গোপাস ভাষাবেশ হইয়াছে জানিয়া তাঁহাকে বহু ভাগ্যবতী-জ্ঞানে সন্মান ও বন্দনা করিলেন। গোপালের মা সসংকোচে বলিলেন, "আমি কিন্তু বাপু, ভাবে অমন কাঠ হয়ে যাওয়া ভালবাসি না। আমার গোপাল হাদৰে, থেলবে, বেড়াবে, দৌড়ুবে—ওমা ও কি! একেবারে যেন কাঠ। আমার অমন গোপাল দেখে কাল নেই।" সে-বারে শ্রীশ্রীঠাকুর বলরাম-গৃহে ভক্তসঙ্গে সানন্দে হই দিন হই রাত কাটাইরা তৃতীর দিন সকালে আটটা নয়টার সময় নোকা করিয়া দক্ষিণেশ্বরে ফিরিলেন: গোপালের মাও তাঁহার সহিত একই নৌকায় গেলেন। এতথ্যতীত গোলাপ-মাও ছিলেন, আর সম্ভবত: শ্রীবৃক্ত কালী ( বা স্বামী অভেদানন )ও ছিলেন। গোপালের মার সেবার জন্ম এদিন বলরামবাবুর বাটী হইতে তাঁহাকে অনেক জিনিসপত্র দেওয়া হইয়াছিল-হাতা, বেডি, কাপড় ইত্যাদি।

শ্রীশ্রীঠাকুরের গলরোগ বৃদ্ধি হইলে ভক্তগণ তাঁহাকে চিকিৎসার্থ কলিকাতার লইরা আসেন। কিন্ত তাঁহার বাসের জন্ত তুর্গাচরণ মুধার্জি স্ট্রীটে বে ক্ষুদ্র বাড়িধানি ভাড়া লগুরা হইরাছিল উহা দেখিরা ঠাকুর উহাতে বাস করিতে অখীকার করেন এবং তথনই পদত্রজে বলরাম মন্দিরে চলিরা আসেন। 'লীলাপ্রসঙ্গের মতে স্থাহকালের মধ্যেই শ্রামপুক্র স্ট্রীটে অবস্থিত গোকুলচক্ত ভট্টাচার্যের বাটী ঠাকুরের জন্ত ভাড়া লগুৱা হর এবং ঠাকুর সেখানে চলিয়া বান। স্থভরাং এই
মতে ঠাকুর সে-বার এক সপ্তাহের কিছু কম সময়
বলরাম-মন্দিরে ছিলেন। (দিব্য ভাব ও নরেন্দ্র
নাথ—-২৫৩ পৃ:)। শ্রীরামচন্দ্র দত্ত কিছু তাঁহার
রচিত শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেবের জীবনবৃত্তান্ত
গ্রহে লিখিয়াছেন, "বমরামবাবুর বাটাতে এক
পক্ষের অধিক বাস করিবার স্থবিধা হইল না।"
(১৬৬ পৃ:)। শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ-পূঁথিতেও লিখিত
আছে, "এক পক্ষ হৈল গত ৰম্বর ভবনে"
(৫৭৭ পৃ:)।

यांश रुडेक, आमन्ना नीना श्रमत्क निभिवक उ এই সময়ে বলরামভবনে সংঘটিত একটি লীলার ৰিবরণই পরিবেশন করিতে উগত হইয়াছি। ঠাকুর কলিকাতার অবস্থান করিতেছেন জানিয়া চারিদিক হইতে পরিচিত ও অপরিচিত বছ ভক্ত **সেখানে আ**সিতে লাগিলেন এবং ঠাকুরের অমুখের কথা ভূলিয়া ঐ ৰাটীকে উৎসবক্ষেত্ৰে পরিণত করিলেন। ডাক্তারের নিষেধ এবং ভক্তদের সকরণ প্রার্থনাম ঠাকুর যথাসম্ভব নীরব থাকিলেও আগভদের আতি তাঁহাকে বারংবার বিচলিত করিত এবং করুণায় বিগলিত হইয়া তিনি অকাতরে জ্ঞান, ভক্তি ও কুপা বিভরণ করিতেন। ঐ সমন্ত্র একদিন भूषाभाष मोनाश्चमकात्र वनत्रामवावृत देवक्रकवानाव উপস্থিত হইয়া দেখিলেন, বরধানি লোকে পরিপূর্ব। পূর্ণ, গিরিশ ও কালীপদ মহোৎসাহে গান ধরিয়াছেন-

আমার ধর নিতাই।
আমার প্রাণ খেন আবু করে রে কেমন।
(নিতাই) জীবকে হরিনাম বিলাতে
উঠল যে টেউ প্রেমনদীতে
সেই ভরকে এখন আমি ভেসে যাই।
(নিতাই) খত লিখেছি আপন হাতে
অই সখী দাক্ষী তাতে
(এখন) কৈ দিয়ে শুধিৰ আমি প্রেমের মহাকন।

( আমার ) সঞ্চিত ধন ফুরাইল
তবু ঋণের শোধ না হ'ল,
প্রেমের দায়ে এখন আমি বিকাইরে যাই।

ঠাকুর ঐ খরের পশ্চিমাংশে পূর্বান্তে বনিয়া
আছেন—মূথে প্রসন্নতা ও আনন্দের অপূর্ব ছটা।
তাঁহার দক্ষিণ চরণ উথিত ও সম্মূথে প্রসারিত।
একব্যক্তি পরম প্রেমের সহিত সম্বর্গণে উহা বক্ষে
ধারণ করিয়া অশ্রুজলে বক্ষ ভাসাইতেছেন। গাঁত
সাক্ষ হইলে অধ্বাহ্য দশা প্রাপ্ত হইয়া ঠাকুর
সম্মুখ্য ব্যক্তিকে বলিলেন, 'বল শ্রীক্রফটেতক্ত, বল শ্রীকৃষ্ণটৈতক্ত, বল শ্রীক্রফটেতক্ত।' তিনবার নাম
গ্রহণ করাইয়া তিনি প্রকৃতিত্ব হইয়া পুনরার
খাভাবিকভাবে কথামৃত বিলাইতে লাগিলেন।
সেদিনের ক্রপাপ্রাপ্ত ব্যক্তি শ্রীযুক্ত নৃত্যগোপাল
গোষামী। ইনি ঢাকার কোন কলেজে অধ্যাপনা
করিতেন। ঠাকুরের অম্ব্রতার সংবাদে তাঁহাকে
দর্শন করিতে আসিয়া এই অভাবনীয় ক্রপালাভ
করেন।

এই সময় লোকসমাগম দেখিয়া ঠাকুর একদিন ভাবাবস্থায় বলিয়াছিলেন—'এত লোক কি আনতে হয় ? একেবারে ভিড় লাগিয়ে দিয়েছিল। লোকের ভিড়ে নাইবার ধাবার সময় পাই না। একটা ভো এই ফুটো ঢাক। রাভদিন এটাকে বাজালে আর ক্রমিন টকবে।'

শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ পুঁথিতেও বলরাম-মন্দিরে শ্রীপ্রভুর লীলার স্বদ্বগ্রাহী বর্ণনা রহিয়াছে, উহা এখানে সবিস্তারে উপহার দেওয়া সম্ভব নহে। তবু ছই চারি পঙ্ক্তি তুলিয়া ধরিবার লোভ সম্বরণ করিতে পারিলাম না।

> বস্থর ভাগ্যের কথা নাহি হয় ইতি। বাঁহার ভবনে এত প্রভুর পীরিতি॥ শ্রীপ্রভুর আগমন বস্থর ভবনে। সাধারণে রাষ্ট্র কথা হৈল কানে কানে॥

লোকারণ্য হৈল লোকে ভবন-ভিতরে।
অগণন সাধ্য কার সংখ্যা তার করে ॥
মঙ্গল-উৎসব-ধ্বনি উঠে দিবারাত্র।
বস্তর ভবন ঠিক জ্বগন্নাথ-ক্ষেত্র॥ (৫৭৬ পৃ:)
পুঁথি হইতে আরও ছই একটি বিচ্ছিন্ন ঘটনার উল্লেখ
করিতেছি। বলরামবাবৃকে ঠাকুর বলিয়াছিলেন,

"অত্যে দিতে দ্রব্য যদি আনে কোন জন।
সেই দ্রব্য দের যদি থাইতে আমারে।
তথন না পারি তাহা স্পর্শ করিবারে॥"
পরীক্ষার জন্ত বলরাম একদিন ঠাকুরের জন্ত আনীত
মিষ্টারের সহিত নিজ হাতে অপরের নামীর মিষ্টার
মিশাইয়া দিলেন। কিন্তু আহারকালে দেখিলেন,
শ্রীপ্রভু অপথের উদ্দেশ্যে আনীত মিষ্টারে মোটে হস্তক্ষেপ, করিলেন না—

যে ভোজ্য নিজের তাঁর, তাঁর নামে আনা।
প্রত্যেকের লয়ে প্রায় হই এক দানা।
থাইলেন প্রভুদেব ভরিল উদর।
বৃদ্ধিহারা বলরাম দেখিয়া রগড় ॥ (৩০৭ পৃঃ)
পুঁথির আর একটি বর্ণনা শ্রীযুক্ত গিরিশচক্রকে
লইয়া। সেদিন শ্রীশ্রীগাকুর নন্দ বম্বর বাটী হইতে
বলরাম-ভবনে যাইতেছেন। সঙ্গে আছেন নারাণচক্র,
প্রভু তাঁহার হাত ধরিয়া চলিয়াছেন। গিরিশ স্বগৃহের
সম্মুথেই এক রকে বসিয়াছিলেন, গ্রাকুর তাঁহার
প্রতি কটাক্ষ নিক্ষেপ করিয়া আগাইয়া চলিলেন।
গিরিশের ইচ্ছা হইল, সঙ্গে যাব। কিন্তু অভিমান
বাধা দিল। তথনও প্রভুর সহিত তাঁহার ঘনিঠতা
হয় নাই। তিনি বিধাগ্রন্ত আছেন, এমন সময়
নারাণচক্র সহাতে আদিল।

"অমৃতবর্থী ভাবে কহিল তাঁহায়।
দেখিতে তাঁহারে ডাকিলেন প্রভু রার॥
ভিল নহে দেরি তেঁহ চলিল অমনি।
মহামল্লে বিমোহিত যেইরূপ ফণী॥
বস্থ-ভবনে উপস্থিত গিরিশের মনে এক সমস্তা

ছিল "শুরু কে?" ঠাকুর তাঁহার প্রশ্নের উত্তরে বলিলেন, "গুরু কি, কেমন জান ? যেমন কোটনা।
মিলাইয়া ইউ—গুরু নাহি রহে আর।
তোমার হয়েছে গুরু, কি চিন্তা তোমার॥"
গিরিশের আর এক চিন্তা ছিল—তাঁহার মনের
বাঁক যাইবে কবে ? ঠাকুর অভয় দিয়া বলিলেন—

"ছাচিরে হইবে দ্র চিন্তা কিছু নাই।" পুঁথির আর একটি আলেখ্য সমধিক চিন্তাকর্ষক। সেদিন নীলকঠের যাত্রা শুনিতে ঠাকুর হাটথোলায় গিয়াছিলেন। সেখানে উপস্থিত হইলে যাত্রা-দর্শনে আগত ব্যক্তিরা যাত্রা ছাড়িয়া তাঁহাকে দেখিতেই ব্যস্ত হইয়া পড়িল। যাত্রার পরিবর্তে তথন হরিনাম কীর্তন আরম্ভ হইল এবং শ্রীপ্রভু আসন হইতে উঠিয়া সমাধিস্থ হইলেন।

দেখিবারে গোলযোগে যাত্রা যার প্রায় ভেন্সে,
ভক্তিমান গায়ক প্রধান।
আপনার দলে দলে সহ ধোল করতালে
গায় বুগা রাধারুষ্ণ নাম।

শুনিরা যুগল নাম নির্মাণেশে ভগবান নামিতে লাগিলা ক্রমে ক্রমে। তথন ভক্তগণ তাঁহাকে পুনঃ আসনে বসাইলে যাত্রা আরম্ভ হইল। কিন্তু ভাবাবেশে তিনি আবার ক্রফপ্রেমে গাঢ়তর নিমগ্র এবং বিকলাক হইলেন।

সেহেতু লইরা তাঁর সত্তর বাহিরে যার

ভক্তগণে ভীত অভিশর।

সেবাভ্জাযার পরে স্থান্থ করি প্রভ্বরে

পলাইল শকটারোহণে।

বাগবালারেতে ধাম ভক্ত বহু বলরাম

ভাগ্যবান্ তাঁহার ভবনে॥

এই পর্যন্ত আমরা তিনখানি প্রধান গ্রন্থ অবলম্বনে বলরাম-মন্দিরে শ্রীপ্রভূর লীলা কিঞ্চিন্মাত্র আমাদন করিয়াছি। অন্তান্ত গ্রন্থেও আরো কিছু ঘটনার উল্লেখ পাওয়া যায়।

## শৃঙ্খলমুক্তি

### কবিশেখর শ্রীকালিদাস রায়

নব নব বন্ধনে
নিজেরে বাঁধিতে ভব সংসার সনে
ভূষা কামনায় শৃঙ্খল শুধু পরিয়াছি নিশিদিন
শতেকের কাছে খাতক হইয়া করিয়া কত না ঋণ।

শৃঙ্খলে আমি ভাবিত্ব অলঙ্কার
দিনে দিনে এ শৃঙ্খলই মোর হ'ল তুর্বহ ভার।
ভূষণ বলিয়া পরেছিত্ব যাহা হরিল তা মোর বল,
জীবনের পথে আগাতে দিল না পায়ে বাঁধা শৃঙ্খল।

আসিতেছে আজ স্থদ্রের আহ্বান,
ছেড়ে যেতে চাই ছিঁড়ে যেতে চাই পঞ্জরে পড়ে টান।
জানি তুমি দেবে কঠোর আঘাত হানি
সব বন্ধন করিবে ছেদন হে প্রভু বজ্রপাণি।
শিথিল করিয়া দাও বন্ধন, দূর কর মায়া মোহ
করিতে শিখাও বন্দীরে বিজ্রোহ।

সব শৃঙ্খল আপনার হাতে ছিঁড়ে
সম্মুথে ভব-বৈতরণীর তীরে
দাঁড়াইতে যেন পারি
হে আমার কাণ্ডারী—
সেই বল মাগি জুড়ি মোর ছটি পাণি,
বিনা সাধনায় মিলে নাকো তাহা জ্বানি।
তবে যে শুনেছি তোমার কুপায় সবি সম্ভব হয়,
সেই কুপা আমি—পাব না করুণাময় ?

# পথ কই ?

### শ্ৰীমতী অন্নপূৰ্ণা দেবী

সহস্র বাধা বিদ্ন ও প্রয়োজনের জটিলতার মধ্যে পড়িয়া আমাদের জীবন্যাত্রার পথ আব্দে সফীর্ণ হইয়া পড়িয়াছে। দিনের পর দিন নৃতন সমস্থায় পড়িয়া
—আদর্শ কি ভাবিয়া দেখিবার সময়ও পাইতেছি
না। সর্বদা শুনিতে পাই আগাইতে হইবে।
কিন্তু কোণায় যাইব ৫ পথ কই ৫

পাশ্চান্ত্য রীতি-নীতির সহিত ভারতের সামাজিক জীবন মিলাইবার সার্থকতা কোথার? তাহাদের নিকট হইতে গ্রহণ করিবার বহু জিনিস আছে জানি, কিন্তু সামাজিক জীবনে নিজের ঐতিহ্ন বজার রাজিয়াও ভাহা লইতে পারা যায়। তাহাদের সাহস, স্বাধীনতা ও স্বদেশপ্রিয়তা, তাহাদের আস্থানিভ্রতাও নারীজাতির প্রতি সম্মান, তাহাদের একতা ও উচ্চাকাজ্র্যা এ সমন্তই অমুকরণীর; তাই বলিয়া—যথেচ্ছ বিবাহ, বিবাহবিচ্ছেদ ও আমুষক্ষিক সামাজিক জীবনধাত্রা গ্রহণ করিলে আমরা আমাদের ঐতিহ্
ও জাতীর গৌরব হারাইব।

তাহাদের সদ্গুণরালি আয়ত করিয়া আমাদেরই
পথে আমাদের আগাইতে হইবে। চরিত্র গঠিত
হইলে মনোবল দৃঢ় হয়, মনোবল দৃঢ় হইলেই পথ
চলিবার—অগ্রসর হইবার সামর্থ্য আদে। এ সকলের
মূল হইতেছে সত্য ও মার্থ ত্যাগ। সত্যাশ্রমী না
হইলে কি চরিত্রবল দৃঢ় হয়? শত শত বৎসরের
পরাধীনতার চাপে ও অমুকরণের ফলে আতির
ঐক্যবোধ আজ শিথিল হইয়া পড়িয়ছে, শত্তরভাবও বিল্পু। ভাহাকে মধর্মে ফিরাইতে হইলে
বিবেকানন্দের মত নিঃমার্থ, নিভীক কর্মবীর চাই।
সত্যানিষ্ঠ ব্রহ্মচারীই সকলকে আপন আদর্শে

সমাজ-জীবন স্থসংস্কৃত না হইলে জনসাধারণের চলার পথ স্থগম হইবে না, পদে পদে তাহারা বিভাস্ত হইবে। ভারতের সমান্ত চিরদিন ধর্মের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত, দেখানে রাজচক্রবর্তীরও হন্তক্ষেপ করিবার ক্ষমতা নাই। প্রজামরঞ্জক লোকপ্রিন্ন রাজাধিরাজ রামচন্দ্রকেও ধর্মের ক্ষমশাসন মানিয়া চলিতে হইরাছে; অপাপবিদ্ধা লক্ষীত্বরূপিণী সীতাদেবীকেও সমাজনীতির শাসনে বনবাসিনী হইতে হইরাছে।

মহাপুরুষের প্রদর্শিত পথে শিক্ষাপ্রাপ্ত বিধ্যাগুলীর হারা সমাজ পরিচালিত হওয়া প্রশ্নোজন। ধনীর হাতে নয়, ব্যবসায়ীর হাতে নয়, রাজনীতি-বৃত্তিপরায়ণের হাতেও কোন ক্ষমতা থাকা উচিত নয়,—কারণ তাহাদের স্বার্থপূর্ণ একদেশী দৃষ্টির ইন্সিতে সকল মানব মিলিত হইতে পারে না। বাঁহারা জ্বনতম্পত্তকে সমাজনীতি মানিয়া চলিবেন—তাঁহাদেরই শাসনপ্রণালী জ্বনসাধারণ মানিয়া চলে। এমন দৃষ্টাস্ত স্থামাদের রামায়ণ-মহাভারতের প্রতি পাতায় লিখিত আছে।

আমাদের গীতা, ভাগবত, রামারণ, মহাভারতের বহুল প্রচার ও আলোচনা আজ বড়ই প্রয়োজন। শ্রেষ্ঠ আদর্শ ও তাহার প্রতি আহুগত্য, সত্যপালন ও স্থাম্যক্রা-বিষয়ক অসংখ্য দৃষ্টান্ত সেখানেই আছে। প্রতি পল্লীর মধ্যে ১০।২টি গৃহকে কেন্দ্র করিয়া সপ্তাহে অন্ততঃ একদিন সমবেত পাঠে বা আলোচনার সকলের উপস্থিতি চাই, পল্লীর আস্থা-ভাজন শ্রুমাপদ ব্যক্তিই পাঠ ও ব্যাখ্যা করিবেন। সর্বের আলোচনার সর্বাল সর্বল সন্তব নর। আদর্শ চরিত্র আলোচনার ঘারা ব্রিবৃত্তি ও প্রতি চিন্তার খোরাক জ্টিবে, মানসিক শক্তি সঞ্চিত হইরা চরিত্রবল স্থান করিবে।

ধুব-সমাজ স্বার্থভোগের পরেই দিন দিন ডুবিয়া যাইতেছে। জীবিকার জন্ম স্থল-কলেজের পরীকা পাশ করাই ছাত্রদের একমাত্র উদ্দেশ্য। মুধ্ধ করিরাই হউক, নকল করিরাই হউক বা যে কোন উপায়ে হউক ক্লাস প্রমোশন ও ডিগ্রি লাভ করিয়া যেন তেন প্রকারে একটি চাকরি সংগ্রহ করিতে পারিলেই সর্বসিদ্ধি লাভ হইল, তারপর গতাম-গতিকতার স্রোতে ভাসিয়া চলা।

শিক্ষা প্রতিষ্ঠানে তর্পণেরা জনস্বোর শিক্ষা না পাইলে জাতির জাগরণ কেমন করিয়া সন্তব ? ধনী, বিবান ও বলিঠ সকলে হয় না; কিন্ত ইচ্ছা করিলে সচ্চরিত্র সেবক সকলেই হইতে পারে। সংসারে স্বার্থের তাড়নায় কতই ঘুরিয়া মরিতেছি। পদ্দিল চিন্তার অবিরত মানসিক কালিমায় মলিনতর হইতেছি। ক্ষণিক জ্বসরে একটু চিন্তাধারা যদি কোনও নিঃস্বার্থ মহৎ প্রচেটায় বায় করিতে পারি, তাহা হইলে সারাদিনের সমস্ত ক্লান্তি নিঃশেষে মুছিয়া যাইবে, এবং শান্তি ও আনল্বলাভ হইবে।

আমরাভাবিরা দেখি না—জীবনের শেষ পরিণতি কোথার? সমন্ত দিনের মধ্যে সচ্চিন্তা ও সৎপ্রসক্ষ কন্টুকু করিলাম? সংসার ও সমাজের সমন্ত দারিত্ব প্রত্যেকের উপর নির্ভর করিতেছে। আদর্শ পিতা মাতা না হইলে অসন্তান কেমন করিয়া জন্মিবে? অসন্তানের সমষ্টিই তো উন্নত জাতি। তাই আব্দ শৃত্যালম্ক্র স্বাধীন দেশের পুণ্যভূমিতে দাঁড়াইয়া আমাদের আত্মবিচার ও আত্মবিশ্লেষণের ঘারা নিজেদের সংশোধন করিয়া চরিত্র উন্নত করিতে হইবে। সর্ব স্বার্থ ত্যাগ করিয়া সন্তানদের জীবনগঠন করিতে হইবে, তাহারাই দেশের ভবিয়্যৎ ও আমাদের গোরব।

ইংরেজের শাসনে ও অম্পরণে অভ্যন্ত হইয়া নিজেদের ঐতিহ্ন ভূলিয়া শতিত হইতে হইতে আমরা অতি কুত্র হইরা পড়িয়াছি। পারিপার্থিক পরিস্থিতি সম্বন্ধে উদাসীন হইয়াছি, কুত্র গতীর মধ্যে আবদ্ধ হইয়া সঞ্চীর্ণ হইয়া পড়িয়াছি। কাহাকেও সাহায্য করিবার মত প্রার্থিত নাই, কাহারও সাহায্য পাইবার উপার নাই। উদার অভিথিবৎসল ভারতের সাধারণ মানবসমান্ত আত্মকেন্দ্রিক হইরা আবাক আচ্ছন্ন হইরা পড়িয়াছে।

আরু জামরা পর শ্রীকাতর ও শ্রমবিমুখ, তাই আমাদের উত্তরাধিকারী সন্তানগণ উচ্চুজ্জন। আমরা আত্মবিশ্বত, তাই তাহারা বিপথগানী। নির্দ্ধেদের জীবন গঠন করিতে পারি নাই, তাই ইচ্ছাসত্তেও সন্তানদের স্থনিষত ও চরিত্রবান করিতে পারি না। স্পৃষ্টি করিয়া পশু-পক্ষীও সন্তান পালন করিয়া থাকে, ইহা স্বাভাবিক। সন্তানকে জ্ঞান, বিশেক ও মহুস্থাত্বের সন্ধান দিয়া উন্নতজীবনের অধিকারী না করিলে জীবজগতে মাহুষের শ্রেষ্ঠত্বের দাবি করিবার অর্থ কি?

গীতা, ভাগবত, রামায়ণ ও মহাভারতের আদর্শ জীবন ও চরিত্রের আলোচনার হারা আত্মবিচার করিয়া ধ্বংসোল্প ব্যক্তিকে ও জাতিকে টানিয়া তুলিতে হইবে। আমাদের অতীত জ্ঞানগরিমায় সমুজ্জল, সেবা ও পরোপকারের দৃষ্টাস্তে পরিপূর্ণ। কত বলিব ? কি নাই ? দ্বীচির অন্থিদান, ভীল্লের প্রতিজ্ঞা, হরিশ্চন্দ্রের রাজ্যদান, রামচন্দ্রের সত্যপালন ও সীভার পবিত্রতা, কর্ণের কবচ কুণ্ডল দান, পাওবের ভ্রাত্ত্য, এ সকল মহারত্বের অধিকারী আমাদের সন্তানগণ। স্চিত্রা কোনও প্রতিষ্ঠানে সংবৃক্ত না হইলে আদর্শ কেমন করিয়া শক্তি সঞ্চয় করিবে ? তাই সংঘবদ্ধ আলোচনা প্রয়োজন।

বহু বিলম্ব কইয়া গেলেও এখনও সময় আছে।
জীবনের সায়াছে উপনীত ইইয়াও আমরা যদি
মার্থে ও ভোগে ডুবিয়া থাকি, তবে আমাদের
সন্তানগণ মাহ্র্য কইবে কেমন করিয়া? শিতামাতার
আদর্শ—তাহাদের জ্মগত সংস্কার ও অধিকার; তাহা
হইতে তাহাদের বঞ্চিত করিলে আমরা কর্তবাচাত
হইব, তাহারা আদর্শন্তই হইবে। চরিত্র মাহ্র্যের শ্রেষ্ঠ
সম্পদ। উন্নত চরিত্র গঠিত হইলে আর পতনের
ভন্ম নাই। অভএব আমাদের প্রত্যেক পিতামাতার
কর্তব্য হইতেছে মহাজন-সেবিত উপারে নিজেদের

জীবন গঠিত করিয়া সন্তানের চরিত্র গঠন করা। শুধু বিষয়-সম্পত্তির উত্তরাধিকারী নয়, আদর্শের উত্তরাধিকারী করিতে পারিলেই সন্তানধারণ সার্থক। তাহাদেরও জন্ম এবং জীবন সার্থক।

মহাজন-প্রদর্শিত পথই পথ: সম্ভানদের সেই পথ ধরাইয়া দিতে পারিলেই আমাদের কর্তব্য সমাপ্ত.

## তারাই তো মানব মহান

বেগম স্বফিয়া কামাল

যাহারা সাম্যের গানে আনে প্রাণে চেতনার বাণী, সত্যের সেবায় যারা মুছে দেয় তুচ্ছতার গ্লানি তারাই ত মানব মহান— তাহাদের পুণা নামে এ পৃথিবী হয় তীর্থস্থান। ভঙ্গুর মৃত্তিকা-পাত্রে হয় যবে অমৃত-সঞ্চয় সে অমৃত-বিন্দু পানে যাহারা হইল মৃত্যুঞ্জয়— তুচ্ছ করি দেহের বিলাস, আত্মার এশ্বর্যরাশি পুষ্পসম করিয়। বিকাশ সুন্দরে সঁপিল যারা সে প্রেম-সুরভি, তারাই তো কালজয়ী আনন্দ-অমূত-স্বাদ লভি। কালচক্র আবর্তিয়া কত যে কীর্তিরে করি লয় বহিয়া চলিয়া গেছে, হেরিয়াছে অপূর্ব বিশ্বয়। সংসারের সিন্ধু হতে হংস নভোচারী উধ্বে আরে। উধ্বে ওঠে অলৌকিক আনন্দ বিথারি। তবু ও মর্ত্যের মায়া আর্ত ক্লিষ্ট ব্যথিতের লাগি স্নেহার্তা জননী সম অহরহ রহিয়াছে জাগি.— 'সেবা-ধর্ম' বাণী করি দান অযুত ভক্তেরে দেয় কর্মনয় পথের সন্ধান। বিগত শতাকী তবু আজও সেই মৃত্যুহীন প্ৰাণ অযুত ভক্তের কণ্ঠে উঠিতেছে সেই নাম-গান।

### আচার্য শঙ্করের শিক্ষাপদ্ধতি

অধ্যাপক শ্রীরঘুনাথ ভট্টাচার্য, এম্-এ, বি-টি

প্রাচীন ভারত শ্রেকাভরে বেদের স্নাতনত্ব ও
অপৌক্ষেম্বত্ব স্থীকার করিয়াছে। আরণ্যক
যুগে উপনিয়দের মন্ত্রগুলি বিভিন্ন ঋষি-কতৃকি
বিভিন্নভাবে ব্যাখ্যাত হইয়াছে। মহর্ষি বাদরামপ
শ্রুতিসিদ্ধান্ত বুক্তি অসুযান্ত্রী সকলন করিন্না
ব্রহ্মস্ত্র রচনা করেন। তিনি পূর্ববর্তী শ্বিগণের
মত সম্রদ্ধভাবে গ্রহণ করিনাছেন। ব্রহ্মস্ত্রে
বিভিন্ন মতের একটি স্থদীর্ঘ ঘাত-প্রতিবাতমন্ন
ইতিহাস রহিনাছে। বৌদ্ধোত্তর যুগে ভগবান্
শক্ষরাচার্য বেদের শ্রেষ্ঠত্ব প্নঃপ্রতিষ্ঠিত করেন।
তাঁহার ব্রহ্মস্ত্র-ভাষ্য এক নবজীবন-দর্শনের স্ক্রনা
করে।

নীতিপ্রধান বৌদ্ধর্ম-প্লাবনের পরে জ্ঞানপ্রধান বেদান্তের ভিত্তিতে ভারতে বৈদিক ধর্মের নব-জাগরণ হয়। আচার্য শহর এই আন্দোলনের পুরোভাগে থাকিয়া অথও ভারত গঠন করিবার মহতী প্রচেষ্টা করেন। মৌলিক দার্শনিক দৃষ্টিভন্নী ও প্রস্থানত্ত্রের তাৎপর্যপূর্ণ ব্যাখ্যা হারা ভারতের ইভিহাসে তথা নিৰিলমানব-সংস্কৃতিতে ভিনি বুগাস্তর আনরন করেন। স্বাচার্য যুক্তি ও শ্রুতির প্রামাণ্য গ্রহণ করিয়া স্থির করিলেন যে একমাত্র ব্রহ্মই পারমাণিক সভা এবং জীব ভক্ত: ব্রহ্মই। জীব ও জগৎ ব্যবহারিক দৃষ্টিতে সভ্য বলিয়া প্রতীয়মান হইলেও পারমাথিক দৃষ্টিতে সত্য নহে। ব্রহ্ম সং-চিৎ-স্থানন্দ স্বরূপ এবং স্ব্বিধ দৈত্ত-রহিত বিভূ বস্তা। ভিন্ন ভিন্ন ইষ্টদেবকৈ আশ্রহ করিয়া উপাসনা করিলে বা নিষামভাবে কর্ম করিলে চিত্ত ভদ্ধ হয়, তথনই শুদ্ধ চিত্ত সাধক তাঁহার ব্রহ্মস্বরূপ উপলব্ধি করেন। সতত পরিবর্তনশীল সংসারের ধন-জন-যৌবনের ভোগবাসনা ভ্যাগ করিলে নিভাবন্তর ধ্যানেই আত্ম-खत्रभ माछ रव, এই जापर्भ श्रातंत्र कतिवा जाठार्य শংকর মানবঞ্জীবনকে আধ্যাত্মিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করেন। আচার্য সর্ব জীবের ঐক্য উপলব্ধি করিলেন, জীবমাত্রের ব্রহ্মরূপতা ও একত্ব-বাদের নীতির ভিতরেই নিহিত রহিয়াছে—সাম্যবাদ ও গণতক্ষের সত্যতা। আমরা ব্যবহারিক ক্ষেত্রে কোন ঘুইটি প্রাণীর মধ্যে স্বাঙ্গীণ ঐক্য কথনও দেখিতে পাই না; অথচ আমরা রাষ্ট্রনীতির ক্ষেত্রে প্রত্যেক মানবের সমানাধিকারের কথা শুনিতে পাই। আচার্য শঙ্করের পারমার্থিক ঐক্যানৃষ্টির প্রতি বিশেষ প্রাবহারিক ক্ষেত্রে সমানাধিকারের দাবির মধ্যে একটা যোগস্ত্রে পাওয়া যায়।

দাক্ষিণাগত শক্ষ বৌদ্ধর্মপ্লাবিত উত্তরাপথে বৈদিক ধর্মপ্রচারে বিশেষ সক্রিয় পদা প্রহণ করেন। শক্ষর দক্ষিণাপথে ভারতের সনাতন প্রথায় শিক্ষালাভ করেন। তিনি হিন্দু, বৌদ্ধ ও জৈনদর্শনে সমধিক বাংপত্তি লাভ করেন। অতঃপর তিনি নৃতনভাবে ভারতবর্ধের প্রাচীন ধর্মপ্রচারে সচেষ্ট হন। শক্ষরের হর্জেয় প্রতিভাশক্তি ও তাঁহার বিভিন্নমতের প্রতি উদার ও সহায়ভ্তিশীল দৃষ্টিভন্দী, ভারতীয় মনে এক নব-ভাবের উদ্বোধন করিয়া নৃতন এক জাতীয়তাবাধের স্চনা করিল। শক্ষরের প্রবর্তিত আন্দোলনে তাহার পূর্ববর্তী দর্শন ও ধর্মমতগুলির এক অপূর্ব সমন্বয় সাধিত হইল।

শঙ্করাচার্ধের প্রবর্তিত নবধর্মের জাগরণের সহিত প্রাগ্বৌধবুগের শিক্ষা-পদ্ধতিও সমাজে পুন:প্রতিষ্ঠিত হইল। বৌধবুগে বৈদিক শিক্ষানীতি ও বর্ণাশ্রমধর্ম গ্রামাঞ্চলে কোনরূপে টিকিরা ছিল, শক্করাচার্ধ কর্তৃ ক বৈদান্তিক ধর্ম প্রতিষ্ঠার সাথে সাথে বৈদিক শিক্ষানীতিও সমাজে পুন:প্রতিষ্ঠিত হইল। প্রাগ্বৌধবুগের শিক্ষাপদ্ধতির সহিত বৌদ্ধোতর বুগের

শিক্ষানীতির মূল কাঠামো একরূপ হইলেও কালের প্রভাব বৌদ্ধোন্তর যুগের শিক্ষানীতির বিশেষভাবে পড়িয়াছে। বলা বাহুল্য পরবর্তী যুগের শিক্ষানীভিতে প্রাচীন শিক্ষানীভি ও বৌদ্ধ শিক্ষানীভির একটি সমন্বয়-প্রচেষ্টা স্থচিত হইয়াছে। শঙ্কর তাঁহার অদীম পাণ্ডিত্য-প্রভার ও বাগ্দক্ষতায় সমস্ত ভারতে বৈদান্তিক ধর্ম প্রবর্তন করিয়া ভারতের চতুঃদীমার চারিটি মঠ প্রতিষ্ঠা করিলেন। তাঁহার চারজন সন্মাদী শিষ্যের উপর মঠগুলির পরিচালনা-ভার অপিত হয়। তিনি দক্ষিণ ভারতে বুহত্তম 'শুলেরী' মঠ, উত্তর ভারতে হিমালয়ে 'যোণী' মঠ, পশ্চিম ভারতে 'দারদা' মঠ এবং পূর্ব ভারতে 'গোবধ'ন' মঠ প্রতিষ্ঠা করেন। এই সময় ভারতে বৌদ্ধমত ছাড়া শৈৰ বৈষ্ণৰ এবং ভাস্ত্ৰিক মতও প্রচলিত ছিল। এই বিভিন্ন বৈদিক মতগুলিকে ভিনি একটি অটুট বন্ধনে আবদ্ধ করিতে চৈষ্টা করেন। প্রত্যেকটি উপাসক সম্প্রদায় যে সম-মর্যাদা-সম্পন্ন এবং পর্মতত্ত্বাতে উপাসনামতেরই যে প্রয়োজনীয়তা আছে, একথা टेनव देवछव भाक করিয়া তিনি প্রচার সৌর প্রভৃতি পঞ্চেবতা-উপাসক গাণপত্য সম্প্রবাষের মিশন প্রচেষ্টা করেন। এতহদেশ্রে বিভিন্ন সম্প্রদাবের উপাস্ত-দেবতাসমূহ বে একই পরব্রহ্মের বিভিন্ন প্রকাশনাত্র, শঙ্কর তাহাই প্রমাণ করেন। প্রতিটি উপাসক-সম্প্রদারই যে সম-মর্যালা-সম্পন্ন শহর তাহাও স্বীকার করেন। শহরাচার্বের এই সমন্বৰ-দৃষ্টি বিভিন্ন ধর্মগোষ্টিতে বিভক্ত ভারত-ভূমিতে একটি মহান ভারতীয় বোধ ও ঐক্যের স্চনা করে। শংকরই বর্তমান প্রচলিত হিন্দুধর্মের ভিভি রচনা করিয়া যান। এই উদার সর্বভারতীয় দৃষ্টি অমুসরণ না করিলে মধ্যযুগের ইতিহাসের ধারা অক্তরূপ হইত। হিন্দু ভারত হয়তো ইসলামের আক্রমণে পারস্থ প্রভৃতি দেশের মতো সম্পূর্ণরূপে স্বধর্ম হারাইয়া ফেলিত।

শঙ্করাচার্য বর্ণার্শ্রম-ধর্ম পুনঃ প্রতিষ্ঠিত করিলেন। শুদ্রের বেদপাঠের অধিকার, সাধারণভাবে স্বীকৃত না হইলেও 'মোক্ষধর্মে' শৃদ্রের অধিকার তিনি খীকার করিয়াছেন। রামায়ণ মহাভারত প্রভৃতি অপেকাকত সহজবোধ্য ও স্থললিত শাম্বের মাধ্যমে শুদ্র আধ্যাত্মিক জ্ঞানলাভ করিতে শঙ্করাচার্য মহুর দিতীয় অধ্যায়ের ৮৭ স্ত্র উল্লেখ করিয়া দেখাইয়াছেন যে শৃদ্রের ভদ্রনা উপবাস পূজার্চনাদি ঘারা শ্রেষ্ঠ জ্ঞানলাভ হয়। এই উপায় ওলির সাথে বর্ণাভামধর্মের কোন প্রকার সংস্রব নাই, মাতু্য মাত্রেই এই স্কল সাধনা করিয়া আত্মোন্নতি করিতে পারে। মধাভারত পুরাণ প্রভৃতির অন্তর্গত আদর্শ-চরিত্র-বহল আখ্যানগুলি, শুদ্রের জ্ঞানভক্তিলাভের সহারক। পরবর্তী যুগে রামাত্রজাচার্য শুদ্রের মোক্ষধর্মে অধিকার আরও ব্যাপকভাবে স্বীকার করিয়াছেন।

শকরাচার্যের প্রতিষ্ঠিত চারিটি মঠে অফুসন্ধান করিলে শঙ্করের প্রবর্তিত শিক্ষানীতি সংস্কে নৃতন জ্ঞানলাভ করা যায়। এই যুগের শিক্ষাপদ্ধতির সম্বন্ধে জ্ঞান—কালিদাস ভবভৃতি প্রভৃতি কবিগণের কাব্য হইতেও সংগ্রহ করা যাইতে পারে। আচার্য শঙ্কর জাঁহার প্রচার-কার্য সংস্কৃত ভাষার মাধ্যমেই করিয়াছেন। ইহাতে সংস্কৃত ভাষা বিশেষ সমৃদ্ধিলাভ করিয়াছে এবং নিখিল ভারতীয় একত্ব-বোধ বিশেষ-ভাবে বিস্তার লাভ করে। কিন্তু আঞ্চলিক ভাষায় দর্শনের চরমতত্ত প্রকাশিত না হওয়ায় ঐ ভাষাগুলি विकाम '७ ममुक्तित्र क्या कावा '७ भूतात्वत भथ শঙ্করবিজ্ঞরের সঙ্গে সঙ্গে সমাজজীবনে ধরিয়াছে। বর্ণাশ্রমধর্ম পুন:প্রতিষ্ঠিত হয়। উচ্চবর্ণ দ্বিজ-শ্রেণীসমূহের বন্ধচর্য ও গার্হহ্য আশ্রমে শিক্ষা— ধর্মের অক্সক্রপে গৃহীত হয়। প্রাচীন মূগের যজ্ঞ-व्यथा, तोक ७ विनश्दर्भन्न व्यविकारत नुश्च बहेना यात्र । শঙ্কর-পরবর্তী ধুগে ত্রাহ্মণগণ শিক্ষাদান-বৃত্তি গ্রহণ করেন; অধ্যয়ন ও অধ্যাপন পরবর্তী যুগের

ব্রাহ্মণগণের দৈনন্দিন এবং স্মাবশ্রক কর্মের মধ্যে নির্ধারিত হয়।

বর্ণাপ্রমের উধের আচার্য শকর মোক্ষধর্ম ও সম্নাসধর্মের বিশেষ প্রচার করেন। বর্তমান বুগের শিক্ষা-ব্যবস্থা লক (Locke) এর ভাবপ্রভাবে সম্মোহিত। "মন পরিকার শ্লেট" এই ভাব গ্রহণ করিয়া বর্তমান ঘূরের শিক্ষাব্যবস্থায় জ্ঞানদান-বিধির প্রাধাক্ত হইয়াছে। তাই দিনের পর দিন পাঠ্য ভালিকার ছাএের মন ভারাক্রান্ত হইয়া পড়িভেছে। মনীয়ী কাণ্ট (Kant) মনের স্প্রিমূলক স্বভাব স্বীকার করিয়াছেন। শিক্ষাস্থচী (Curriculum)-এর প্রতি লক্ষ্য করিলে একথা মনে হওয়া স্বাভাবিক যে শিক্ষাবিদের অবচেতন মনে এখনও সেই লক্-এর 'ভূভ' বাসা বাঁধিয়া রহিয়াছে। আচার শঙ্কর জ্ঞানের পরিসমাপ্তি যে "মোক্ষে," তাহা অগ্রাপ্ত বস্তুর প্রাপ্তি নহে-পরস্ক প্রাপ্ত বস্তর উপদ্ধি, তাহা জানিতেন বলিয়াই ভিনি তথ্যের জন্ম বান্ত না হইয়া চতুরাশ্রমের অন্তর্গত ব্ৰশ্নচথা প্ৰমে দেহ মনের সংবম শৃল্পলা ও চরিত্র

গঠনের প্রতি দৃষ্টি দিয়াছেন। অনেকে ব্রহ্মচর্থাপ্রমকে বর্তমান বুগের ছাত্রাবস্থার সহিত এক বলিয়া মনে করেন। কিন্তু বর্তমান যুগের ন্তাম ছাত্রদিগকে তথ্য প্রদান অপেক্ষা তথন ভাহাদের চরিত্র ও মানদিক গঠনের দিকে অধিক দৃষ্টি দেওয়া হইত, যাহাতে শিক্ষার্থী তাহার অন্তনিহিত জ্ঞানকে উপলব্ধি করে। শঙ্করের মতে চরম জ্ঞান ভিতরে—বাহিরে নহে. এ জন্ম জ্ঞানোপদেশের পূর্বে শিক্ষার্থীর চরিত্র সংগঠন করা হইত-যাহাতে সে তাহার অন্তরেই আত্মজান লাভ করিতে পারে। বহি জ্ঞানের ব্যবহারিক সত্যতা স্বীকার করিয়া আত্মজানের পারমার্থিক নিত্যতা স্বীকৃত হইয়াছে —এই শিক্ষা ব্যবস্থার মূলনীতিতে। শঙ্কর-প্রবৃতিত শিক্ষা-পদ্ধতি পরবর্তী ভারতের শিক্ষাধারা নিয়ন্ত্রিত ক্রিছাছে। হিন্দু ভারত ধর্মকে জীবনের প্রবতারা বলিয়া মানিয়া লইয়াছে—তাই শঙ্কর-প্রবর্তিত শিক্ষাধারাই হিন্দু ভারতকে বহুদিন স্বধ্মনিষ্ঠ রাখিয়া ভাহার জাতীয় জীবন ক্লষ্টি ও ধর্ম রক্ষা করিয়াছে।

# ওই স্বন্দর আদে!

শ্রীমুক্তিপদ বন্দ্যোপাধ্যায়, কাব্যভারতী

শালবনে কার আগমনে মন পুলকিত অহরোগে, হুদর-বীগার ভারে ভারে কোন্ মীড়-মুর্ছনা জাগে।

পিয়াল-কুঞ্জে, মধ্যার বনে
ও কে স্থলর আাদে ?
প্রাণের মধ্র গন্ধ ছড়ায়ে
বন-কুস্থমের বাসে।

ভষার উদার গগন-ললাটে

স্কল-কিরণ-রাগ—

স্কলে, পলাশে, শিম্লে,

স্পোকে ছড়ায় ফাগ।

ধরণীর এই প্রাণ-প্রাচ্র্বে রূপ-রস-মধ্-গঙ্কে, উলসিছে প্রাণ মধ্র লথে ভাষা-ছন্দের ছন্দে।

# রবীক্রকাব্যে তুঃখতত্ত্ব

#### শ্রীসুশীলকৃষ্ণ দাশগুপ্ত

রবীন্দ্রনাথের কাব্যে হঃখতত্ত্ব একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়াছে। কবিমানসের আনন্দ-বৈচিত্যের অন্তরালে রহিয়াছে বিরাট ও গভীর হ:থের অফুভতি, যাহা তাঁহার কাব্যে ফল্পারার মত প্রবাহিত। এই হঃশবোধের উৎস-তাঁহার ব্যক্তি-গত জীবন ও অভিজ্ঞতা। রবীক্সনাথের মত ভাগ্যবান পুরুষ পৃথিবীতে কমই জানিয়াছেন; আবার তাঁহার মত ভাগ্যহত ব্যক্তিও অতিশর वित्रल। वर्षाक इटेट्डे जिनि जांगावान, किन्ह স্থাপীর্য জীবনে ভিনি যে কত কঠোর ছ:খদাহন পাইয়াছেন তাহারও ইয়তা নাই। তাহার বিখ-বিশ্ৰুত বিপুল খ্যাতি, তথাপি তাঁহাকে কত গঞ্জনা বেদনা পাইতে হইয়াছিল। মর্মান্তিক মৃত্যুশোক তাঁহাকে বারংবার সহিছে হইয়াছে, স্ত্রী, পুত্র, কন্তা, নিকটভম আত্মীগম্বজন বন্ধ-একে একে তিনি হারাইয়াছেন। তারপর আসে নানা ব্যর্থতা. মাহুষের কত রকমের কপটভা, কুভন্নভা, নির্মম নিন্দা, গ্লানি, সৰ রকমের হু:খই তিনি পাইরা-ছিলেন। কোন ছ: এই তাঁহার জীবনে বাদ যায় নাই।

রবীন্দ্রনাথ সর্বদাই হঃখকে দেখিরাছেন স্থাইর
মূলে। শিশুকাল হুইতেই উপনিষদের মন্ত্র
নানাভাবে তাঁহার চিত্তকে অফুরণিত করে।
তিনি বিশ্বাস করিতেন বিশ্বস্ত্রী আনন্দমর। বিশ্ব
জগং সেই স্রষ্টার আনন্দেরই প্রকাশ। জীব-জগতে,
প্রকৃতির ফুলে ফলে পদ্ধরে সর্বত্রই সেই অমৃভধারা
প্রবাহিত। বছর নধ্যে সেই আনন্দময় নিজেকে
প্রকাশ করিয়াছেন। রবীন্দ্রনাথ আনন্দভত্তকে
শ্বীকার করিয়াও হঃথকে দেখিয়াছেন স্থাইর মূলে।
তিনি বলেন "হুংথের তত্ত্ব আরু স্থাইতত্ত্ব একেবারে
এক সজে বাঁধা। কারণ অপুর্ণভাই ত হঃথ এবং

ষ্ঠাই যে অপূর্ণ।" তারণর তিনি হ:খতত্ত্ব সম্বন্ধে विश्वारह्न-'अश्र्रांत्र मधा निश्वा ना व्हेरल श्र्रांत প্রকাশ হইবে কেমন করিয়া ? জগৎ অপূর্ণ বলিয়া তাহা চঞ্চল, মানব সমাক অপূর্ণ বলিয়াই তাহা সচেষ্ট এবং আমাদের আত্মবোধ অপূর্ণ বলিরাই আমরা আত্মাকে এবং মন্ত সমন্তকে বিভিন্ন করিয়াই জানি। কিন্তু সেই চাঞ্লোর মধ্যেই শাস্তি, চেষ্টার মধ্যেই স্ফলতা এবং বিভেদের মধ্যেই প্রেম। অতএব মনে রাধিতে হইবে পূর্ণতার বিপরীত শৃক্তা, কিন্তু অপূর্ণতা পূর্ণতার বিপব্নীত নহে, বিরুদ্ধ নহে। ···সেই জন্তেই এই অপূর্ণ জনং শুক্ত নহে, মিধ্যা নহে। সেই জ্বস্তেই এ জগতে রূপের মধ্যে অপরূপ, শব্দের মধ্যে বেদনা, ভাণের মধ্যে ব্যাকুলতা আমাদিগকে কোন অনিব্চনীগভায় নিমগ্ন করিয়া দিতেছে।' স্বভরাং হঃৰ মাগ্রা বা বিকার নয়। হঃধ স্ষ্টির অপূর্ণভারই অপরিহার্য অঞ্চ, স্ক্টির অন্তর্নিহিত অর্থকে প্রকাশ করিবার জন্তু, পূর্ণের অর্থকে প্রকাশ করিবার জন্ম এ ছ:খের প্রয়োজন। স্টি-শীলার সার্থকতাকে প্রকাশ করিতে এ তঃথের প্রয়োজন।

বিশ্বস্থার আনন্দের প্রকাশ হংথের মধ্য দিয়া।
মানবলীবনেও আনন্দের অভিব্যক্তি হংথের
অভিবাতে। মাহবের প্রাণের মধ্যে আনন্দকে গোচর
করিয়া ধরিয়াছে হংশই। তাই রবীক্রনাথ বার
বার এই সহল সত্যের কথা ব্যক্ত করিয়া বলিয়াছেন,
'মিলনের আনন্দ অর্থহীন হ'ত যদি বিরহের হংশ
না থাকত; মুক্তির আনন্দ নিপ্রভ হ'ত যদি বন্ধনের
বেদনা না থাকত; অরপের বার্তা ও অসীমের
আাকৃতি ব্যর্থ হ'ত যদি রপের ও সীমার বেদনার
মধ্যে তারা ধরা না দিত।'

কবির হঃথতত্তকে অসামাক্ত সৌন্দর্যমণ্ডিত

করিষাছে হংশের কল্যাণতম মহিনা। বহুরূপে ও বহুভাবে হংশের এই কল্যাণরূপ রবীক্সকাব্যে মূর্ত হইয়া উঠিয়াছে। বার বার ভিনি বলিয়াছেন, 'মাম্ন্যের আ্লা চিন্ময়, বৃগে বৃগে তার অভিসার অনন্তের পানে সত্য শিব ও অবৈতের পানে। সে হর্গম পথে মাম্ন্যের শ্রেষ্ঠ পাথেয়—তার হংখ।' কবি আরও বলিয়াছেন আ্লাকে উপলব্ধি করবার, ভূমাকে ম্পর্শ করবার বন্ধর পথ—হংশের মধ্যে, ত্যাগের মধ্যে, তপস্থার মধ্যে। বলাকার একটি কবিতার তিনি এই তপস্থার অপূর্ব প্রকাশ দেখাইয়াছেন—

> কৈত লক্ষ বরধের তপগুরে ফলে ধরণীর তলে ফুটিয়াছে আজি এ মাধবী। এ আননক্তবি

বুগে বুগে ঢাকা ছিল অলক্ষার বক্ষের আঁচলে।'
'মাহবের এই বে হ:ৰ ইহা কেবল কোমল
ক্ষরাম্পে আচ্ছন্ন নহে, ইহা ক্ষরতেকে উদ্দীপ্ত,
বিশ্বজগতে তেজ:পদার্থ বেমন, মাহবের চিত্তে হ:থ
সেইরূপ। তাহাই আলোক, তাহাই তাপ, তাহাই
গতি, তাহাই প্রাণ। তহাইই কগতে একমাত্র
সকল পদার্থের মূল্য। মাহব বাহা কিছু নির্মাণ
করিবাছে তাহা হ:ধ দিয়াই করিয়াছে। সেইক্ষ্প্র
ত্যাগের ঘারা, দানের ঘারা, তপস্থার ঘারা, হ:বের
ঘারাই আমরা আপন ক্ষাত্মাকে গভীররূপে লাভ
করি, স্বথের ঘারা আরামের ঘারা নয়।' হ:বের
এই কল্যাণ্ডম রূপের প্রকাশ কবি করিয়াছেন
তাহার গীতাঞ্জলির গানে, 'বজ্রে তোমার বাক্ষে বাঁশি,
সে কি সহক্ষ গান!'

'এই করেছ ভালো নিঠুর, এই করেছ ভালো।

এমনি করে হাদরে মোর তীব্র দাহন আলো।'

—এইরপ বছ কবিতায় ও গানে।

শার একটি শহভৃতি কবির কাব্যে মূর্ত হইয়া উঠিয়াছে, কবির ভাষাতেই বলা যাক: 'মাহ্রষ সত্য পদার্থ যাহা কিছু পায় ভাষা হৃঃধের ছারাই পায় বলিয়া তাহার মহন্তব। তাহার ক্ষমতা অল্ল বটে, কিন্তু সমার তাহাকে ভিক্ষুক করেন নাই। দে শুধু চাহিয়াই কিছু পায় না, ছঃথ করিয়া পায়। আর যত কিছু ধন, দে ত তাহার নহে—দে সমশ্র বিশ্বেশ্বরের। কিন্তু ছঃথ যে তাহার নিতান্তই আপনার। আমাদের পক্ষ হইতে ঈশ্বরকে যদি কিছু দিতে হয়, তবে কি দিব, কি দিতে পারি? তাঁহারই ধন তাঁহাকে দিয়া তো ছপ্তি নাই— আমাদের একটি মাঞ্জ যে আপনার ধন—ছঃথ ধন আছে, তাহাই তাঁহাকে সমর্পণ করিতে হয়।'

হুংখের এই কল্যাণ্ডম মহন্তর রূপ যেমন ফুটিয়া উঠিয়াছে কবির কল্পনায়, ভাহা ঝল্লত হইয়া উঠিয়াছে— হুঃধের অহুভৃতিপূর্ণ রবীক্রকাব্যে, তেমনই স্বাবার মূর্ত হইয়া উঠিয়াছে রুদ্ররূপ কল্পনায়, মানব ও বিশ্বজীবনের বিরাট রক্সভূমির মাঝখানে। কবি দেশিয়াছেন হঃখকে 'যেখানে সে আপনার বহ্নির তাপে, বজ্রের আঘাতে কত জাতি, কত রাজ্য, কত সমাজ গড়িয়া তুলিতেছে— যেখানে বৃদ্ধবিগ্ৰহ, ছভিক্ষ মারী, অন্থায় অত্যাচার তাহার স্হায় ....। কিন্ত এথানেও দেখি হঃখের কল্যাণরূপ, পাপ-কলনা এখনও হংখতত্ত্বে স্থান পার নাই ৷ হংখ ও পাপের ৰান্তৰ রূপ স্বস্পষ্ট আমরা দেখিতে পাই বিগত মহাবুদ্ধের প্রারম্ভে লিখিত "পাপের মার্জনা" বিশ্বব্যাপী হিংদা ও রক্তপ্লাবনের নিবন্ধটিতে। গভীর বেদনা এই প্রবন্ধের প্রতি ছত্তে ছত্তে। পাপের মানি ও কল্য আজ প্রথম স্তিমিত করিয়াছে ছংথের দীপ্ত মৃতি। সমগ্র মানবের করুণ প্রার্থনার मधा निया कवित्र श्रीन कानिया छेति। इ: ४ ७ পাপের চিত্র আঁকিলেন:

ছপেরে দেখেছি নিত্য, পাপেরে দেখেছি নানা ছলে;
অশান্তির ঘূর্ণি দেখি জীবনের স্রোতে পলে পলে। 
ভীকর ভীকতাপুঞ্জ, প্রবলের উদ্ধৃত অক্সায়,
লোভীর নিষ্ঠুর লোভ, বঞ্চিতের নিত্য চিত্ত-ক্ষোভ

জাতি-অভিমান।

(मदार्भ :

মানবের অধিষ্ঠাত্রী দেবতার বহু অসম্মান—
বিধাতার বক্ষ আন্দি বিদারিয়া
ঝটিকার দীর্ঘঝানে জলে স্থলে বেড়ায় ফিরিয়া।
আবার "পরিশেষের" "প্রম্ন" কবিতাটিতেও ভীকর
ভীক্তা, প্রবলের উদ্ধৃত অন্থায় আচরণ, লোভীর
নিষ্ঠুর লোভ, মানবের দেবতার বহু অসম্মানের কথা
উল্লেখ করিয়া বলিলেন:

শামি বে দেখেছি গোপন হিংসা কপট রাত্রি ছায়ে
হেনেছে নিঃসহারে—
আমি যে দেখেছি প্রতিকারহীন শক্তের অপরাধে
বিচারের বাণী নীরবে নিভূতে কাঁদে।
আমি যে দেখিত্ব তরুণ বালক উন্মাদ হয়ে ছুটে
কি যন্ত্রণার মরেছে পাথরে নিজ্ল মাথা কুটে।
স্নেজুতি-কাব্যে "প্রশ্নোত্তর" কবিতাগও পাই:
মান্তবের প্রাণে বিষ মিশারেছে মান্তব আপন হাতে
ঘটেতে তা বারে বারে।……

প্রথম জীবনে রবীক্রনাথ হংশকে মাহুষের শ্রেষ্ঠ আত্মিক সম্পদ ও ঐশ্ব বলিয়া মানিয়াছেন, হংশের কল্যাণরূপ দেখিয়াছেন। তারপর ধীরে ধীরে হংশের নগ্র কদর্য রূপ, পাপের কুংগিত রূপ তাঁহার সন্মুখে প্রতিভাত হইল। কিন্তু পাপকে স্বীকার করিয়াও সত্যের পূর্ণতা ছিল তাঁহার কামনা, পূর্ণতর সত্যের ও ক্ষ্তের দিকে তাঁহার দৃষ্টি চির নিব্দ।

মৃত্যুর অন্তরে ৰিসি অমৃত না পাই যদি খুঁজে
সত্য যদি নাহি মেলে ছ:খ সাথে যুঝে,
পাপ যদি নাহি মরে যায়, আপনার প্রকাশ লজ্জার,
অহকার ভেলে নাহি পড়ে আপনার অসহ্ সজ্জায়,
তবে ঘরছাড়া সবে, অন্তরের কি আথাদ রবে,
মরিতে ছুটিছে শত শত
প্রভাত আলোর পানে লক্ষ লক্ষ নক্ষত্রের মত ?
কবির শেষ জীবনের আখাদ বাণী—
.....তবুও প্রবণ বধির করিনি কভু,

বেস্কর ছাপায়ে কে দিয়াছে স্কর জ্মানি;
পরুষ কলুষ ঝঞ্চায় শুনি তবু,
চির দিবসের শাস্ত শিবের বাণী।
কবির শেষ বাণী, অস্তিম জীবন-দর্শনের বিরাট
অভিব্যক্তি—নবজাতক-কাব্যে 'জয়ধ্বনি' কবিতার

অপূর্ণ শক্তির এই বিক্কতির সংস্র লক্ষণ,
দেখিলছি চারিদিকে সারাক্ষণ,
চিরস্তন মানবের মহিমারে তবু
উপহাস করি নাই কতু,
প্রভাক্ষ দেখেছি যথা—
দৃষ্টির সমুখে মোর হিমাদিরান্তের সমগ্রতা,
গুহা-গহবরের ভাঙা-চোরা রেখাগুলো ভারে
পারেনি বিজ্ঞাপ করিবারে,
যত কিছু খণ্ড নিয়ে অখণ্ডেরে দেখেছি তেমনি,
ভীবনের শেষ কাবো আঞ্জ ভারে দিব অন্ধবনি।

ত্থ হবে মোর মাথার মানিক সাথে যদি দাও ভকতি।

—রবীম্রনাথ।

### বেদান্তে কাহার অধিকার?

শরচ্চন্দ্র চক্রবর্তী[স্বামি-শিয়্য-সংবাদ-রচয়িতা]

শ্রীরামক্রঞ্চদেরের আবির্ভাবে নিধিল ধর্মমতের সমঘ্য পুন:প্রকটিত হইথাছে, বঙ্গদেশে বৈদান্তিক সন্ত্যাসিগণের অভ্যথান হইয়াছে, সনাতন ধর্মে নবজাগরণের প্রাণপ্শনন অস্কুভ্ত হইতেছে; বিবেক-বৈরাগ্যবান্ মেধাবী প্রচারকগণ বেদান্তবিজ্ঞান-বিন্তারকরে সর্বত্র পরিভ্রমণ করিতেছেন। এই শুভ মূহুর্তে বঙ্গদেশও বেদান্তের ধর্ম ব্বিভে অবশ্রই যত্ম করিবে। এই বঙ্গভূমি পবিত্র করিতে—বঙ্গবাদীর মোহনিদ্রার অবসান করিতে—ভগবান্ শক্র যেন বেদান্তের মহিমা পুন: প্রচার করিতে নরশরীরে স্থামী বিবেকানন্দরূপে আবার আমাদের সন্মুধ্বে উপস্থিত হইরাছিলেন।

ষদি এই শুভদুহুর্তে আমরা শ্রীমামীকী-প্রচারিত বেদান্ত-ধর্মের নবীনত্ব উপলব্ধি করিতে না পারি-তবে ব্যক্তিগত, সমাজগত ও স্ববিধ অকল্যাণ আসন্ন। ব্যবহারিক জীবনে বেদাস্তের সার্মর্ম আত্ম-ৰিখাস। আতাুসংবিংহারা ভারতবাসী—আমরা আমাদের স্বাভাবিক আত্মশ্রনা হারাইয়া বহুকাল যাবৎ জগতে বিকৃত ও ম্বশিতপ্রায় দাস্থীবন অতিবাহিত করিয়াছি। দাসফুলভ হিংসা-ছেব সমাজের মেরু-মক্ষর প্রবেশ করিয়াছে। আত্মপ্রভায়ী পাশ্চান্ত্য দেশ আমাদের উপর অতুল আধিপত্য বিস্তার করিয়াছে। আত্মপ্রত্যাের প্রত্যক্ষ বিজ্ঞান বেদান্ত-**माञ्च रय रमरम व्यवम अठातिङ रहेग्राह्नि, रम रमरम** ক্লীবতা গৃহে গৃহে প্রবেশ করিমাছে। এই মহামোহ ও ক্লীবভার নিধনসাধনে বেদাস্তমূর্তি ভগবান আবার নরদেহে আবিভূতি হইয়াছেন। আত্মপ্রত্যবের পুন:-প্রতিষ্ঠা— অড়ভা ও ক্লীবভা দুরীকরণ—সভ্য সংযম ও তপস্তা-সাধন—ইহাই নৰযুগযজ্ঞের বিধি-বিধান। জীবন ক্ষণস্থায়ী—মহাকালের তুলনায় এক নিমেবঙ

নহে। ব্যক্তিগত, সমাজগত, দেশগত ও জগদ্ব্যাপী ওল্পাক্তিসঞ্চারে বেদান্তপাত্রের ন্যার শক্তিসম্পন্ন আর কোন শাস্ত দেখিতে পাওরা যার না। জীবের বিবেক বৈরাগ্য উৎপাদন দারা—স্বার্থে যে ব্রহ্ম-জিজ্ঞাসা ও পরার্থে যে নিক্ষাম কর্মপ্রবণতা উৎপন্ন হয়—তাহা জীবহিত-চিকীর্ধায় অমৃত-নিশুলিনী গঙ্গার প্রবাহের ল্যার কেবলি পরার্থে প্রবাহিতা। জ্ঞামরা শুদ্ধাবৈ হবাদের পক্ষপাতী হইলেও আমুষ্টিক যোগকর্ম-ভক্তি-তত্ত্বের সামঞ্জন্ত বিধানে যত্ত্বীল।

বেদান্ত ব্ঝিবার পূর্বে অহান্ত দার্শনিক মতেরও কিঞ্চিৎ জ্ঞানসংগ্রহ আবস্থাক। এই অন্ত উপক্রমণিকার আমরা এই মূলতত্বগুলির কিঞ্চিৎ আলোচনা ক্রিব।

শ্বগাদি ভেদে বিধা এবং যজ্ঞার্থে চতুর্ধা সংকলিত বেদ আবার হই প্রস্থানে প্রবিভক্ত। সংহিতা-ভাগে ভোত্রমন্ত্রাদি, ব্রাহ্মণভাগে তাহাদেরই প্রয়োগ ও ব্যাখ্যা দৃষ্ট হয়। উভয় ভাগের শেষ অধ্যায়গুলি যাহা শারণাক বা উপনিষদ্ বলিয়া কথিত হয় তাহাতে ব্রহ্মজ্ঞানের ও উপাসনার উপদেশাদি বণিত শাছে। প্রতি বেদের শস্তভাগে ব্রহ্মজ্ঞানমূলক উপদেশ থাকায় উহা বেদান্ত শাস্ত্র বলিয়া কথিত। উপনিষদ্ই বেদান্ত।

ব্রহ্ম ও আত্মা এতত্ত্যের ঐক্য-সাক্ষাৎকারবিষয়ক প্রমাণাত্মক শাস্ত্রের নাম 'উপনিষদ'।
বাহার ক্মনীলন হারা ক্ষনাদি ক্ষজ্ঞান বিনষ্ট হুইরা
অতি নিকটন্থ ক্ষন্তরাত্মাই স্বরপ্রক্ষ বলিরা
নির্নাপিত হয়—তাদৃশ ব্রহ্মবিস্থাই উপনিষদ্।
উল্লিখিত প্রমাণের ক্মকুল বলিরা শারীরক্স্ঞাদিও
বেদান্ত বলিরা কীর্তিত।

ষে সকল উপনিষদ্ অবলম্বনে ব্রহ্মস্ত্র রচিড

हरेग्राट्ड जनार्या मर्लाशनियम्हे अधान। মুক্তি-কোপনিবদে ১০৮ থানি উপনিবদের উল্লেখ থাকিলেও নিয়লিখিত দুৰ্থানি উপনিষদই প্ৰধান বলিয়া অবলম্বিত হয়: (১) ঈশ (২) কেন (৩) কঠ (৪) প্রশ্ন (৫) মৃগুক (৬) মাণ্ডুক্য (৭) তৈতিরীয় (৮) ঐতরেয় (৯) ছান্দোগ্য এবং (১**০**) বুগদারণ্যক -এই দশোপনিষদের উপর প্রধানত: ভিত্তিস্থাপন করিয়াই মহযি ক্লফহৈপারন বেশান্ত-স্থতের পরিপাটি উত্ত কটালিকা নির্মাণ করিয়াছেন, শঙ্করভাষা পড়িলে ইহাই বোধ হয়। এই বেপাস্ত-স্ত্ৰে উপনিষদ-উপবনে সংগৃহীত ফুটস্ত কুম্বমের মালিকা —মহষি বেদব্যাস যেন অতি সম্ভর্পণে গাঁথিয়া রাঝিয়া গিয়াছেন। বিভিন্ন ভাষ্য, টীকা, বুত্তি, ৰাৰ্তিক টিপ্ননাতে ইহা সমাবৃত হইলেও, ব্ৰহ্ম-প্রমাশায় চমৎকার রচনানৈপুণা ও অর্চু সিদ্ধান্তগুলি অন্তাপি অকুগ্ন রহিরাছে।

শঙ্করাচার্ষের পূর্বেও উপবর্ষ ও বোধায়ন মুনি ব্ৰহ্মপ্ৰব্ৰেৰ ভাষ্য বুচনা কবেন ৰলিয়া অবগত হওয়া রামান্তলাচার ভাঁহার শ্রীভাষ্যে বোধায়ন মুনির মত উদ্ধ ত করিয়া তৎকথিত বিশিষ্টাবৈতবাদ সমর্থন করিয়াছেন। উপবর্থ মুনি পাণিনির গুরু বলিয়া কথিত হন; এবং তিনিও বৈতাবৈত-মতের সমর্থক বলিয়া অবগত হওয়া যায়। শ্রীমদভাষ্য-কার শঙ্করাচার্যের পরবর্তী রামাত্রজ, মধ্বাচার্য বল্লভাচার্য, নিম্বার্ক এবং প্রীচৈতক্রদেবের সমসাময়িক শ্রীবলদের বিপ্তাভূষণও এই ব্রহ্মসূত্রের ভাষ্য প্রণয়ন করেন। শুনা যায় ইদানীস্তন কালে রাজা রাম-মোহন রায়ও ব্রহ্মহত্তের একখানি ভাষ্য লিথিয়া-সন্ন্যাসী সম্প্রদায়ের ৰুক ও প্রবর্তক শ্রীশঙ্করাচার্য এই ব্রহ্মস্থতের যে ভাষ্য রচনা করেন তাহা 'শারীরক' ভাষ্য বলিষা প্রাসিদ্ধ। শরীর শব্দ 'শু' ধাতু হইতে উৎপন্ন হইন্নাছে। 'শু' ধাতুর অর্থ শীৰ্ব হওয়া। যাহা ত্ৰিতাপ-জালায় জলিয়া পুড়িয়া অন্তে শীর্ণ হইয়া বাম ভাহার নাম শরীর। তত্ত্তর

তুছার্থে 'ক' প্রত্যর যোগে 'শরীরক' শব্দ দিছ হইরাছে। 'তত্র ভব' ইভ্যর্থে 'শারীরক' ইহাদারা ভাষ্যকার এই ইন্ধিত করিভেছেন যে, হে জীব! যে দেহ অবলঘনে তুমি 'আমি আমি' করিয়া বেড়াইভেছ—ইহা আধ্যান্মিক, আধিভোতিক ও আধিদৈবিক এই ত্রিতাপ-জালার প্রতিনিয়ত দগ্ধ হইভেছে; এইজন্য এই শরীর অভি তুচ্ছ পদার্থ। এই মানব-শরীর লাভ করিয়া তুমি আত্মজ্ঞানলাজে কৃতপ্রয়ত্ব হও; নতুবা জন্মসূত্যুর তুঃখন্য পথে ভোমাকে বারংবার পরিভ্রমণ করিতে হইবে।

ভারতীর প্রতি দর্শনেই চারিটি অন্থবন্ধ দৃষ্ট হয়।
সে অন্থবন্ধ গুলির নাম (১) অধিকারী (২) বিষর
(৩) সম্বন্ধ (৪) এবং প্রয়োজন। কঠোপনিবদ্ ভাষ্যে
ভাষ্যকার বলিরাছেন:—"এবমুপনিষল্লিবচনেনৈব
বিশিষ্টোহধিকারী বিভাষামুক্তঃ। বিষয়শ্চ বিশিষ্ট
উক্তো বিভাষাঃ পরং বন্ধ প্রভাগাত্মভূতম্। প্রয়োজনকান্তা উপনিষদ আতান্তিকী সংসারনিবৃত্তির্ব্ধা
প্রাধিলক্ষণা। সম্বন্ধশৈচবন্ত্তপ্রয়োজনেনোক্তঃ।"
অর্থাৎ মুমুকুই এই বন্ধবিভার অধিকারী। সর্বভূতের আত্মন্ধরূপ পরব্রন্ধই উপনিষদের বিষয়।
অত্যন্ত সংসার-নিবৃত্তি এবং বন্ধ্যপ্রাপ্তিই ইহার
প্রয়োজন; আর ঐ প্রয়োজনের সহিত উপনিষদের
প্রতিপাত্ম-প্রতিপাদকত্বই সম্বন্ধ।

অতি-ত্রবগাহ্ ব্রহ্মতত্ত্ব যে সে লোক প্রবেশ করিতে পারে না। ঐ ব্রহ্মতত্ত্বে প্রবেশ করিতে হইলে নিত্যনৈমিতিকাদি কর্মপুরঃসর সাধন-চতুইয়-সম্পন্ন হওয়া চাই; মুক্তির তীব্র ইচ্ছা-সম্পন্ন ব্যক্তিই বেদাস্ত-সাধনার অধিকারী। সে—্যে আতি, যে সমাল, যে শাব্রাহশাসন ও যে বিভিন্ন আচারাদি-সম্পন্ন বর্ণাশ্রমে জন্মগ্রহণ করিয়াছে, তদহামী অহশাসন মানিয়া নিকামভাবে কর্ম করিয়া চলিলে প্রত্যেকেই সাধন-চতুইয়-সম্পন্ন হইতে পারেন; এবং তার পরেই ব্রহ্মজ্জাসাহয়। বেদাস্তে দেখা যায় বাহ্মণাদি বৈবর্ণিকেরই বেদবিভাধিকার আছে।

সমান্ত্র ও শ্বতিশাসন কালচক্রে ক্রমণঃ পরিবর্তিত হইয়া যায়—ইতিহাসই তাহার প্রমাণ।

গীভামুথে শ্রীভগবান বলিয়াছেন, "প্রিয়ো বৈগ্রাতথা শ্রাতেংপি যান্তি পরাং গতিং"। পরাগতি
অর্থে ব্রহ্মক্ততা। ভায়কারের অভ্যান্যকালে সমাজে
শ্রাদির জনধিকারিত স্চিত ১ইলেও তাহা
ইলানীন্তন সমাজে প্রেয়ান্তা কি না বিবেচনার বিষয়।
ইতিহাস পুরাণ ও জনশ্রতি এরূপ সাক্ষ্য দেয় যে,
সকল ভাতির মধ্যেই মহা মহা ধর্মবীর ব্রহ্মক্ত পুরুষের
অভ্যান্য হইয়াছে। যদি এরূপই হয়, তবে বলিতে

হইবে—গণ্ডীবন্ধ অধিকারবাদ সর্বকালে সমানভাবে প্রযোজ্য হইতে পারে না। বেদান্তশাস্ত্রেও দৃষ্ট হয় নিভান্ত নির্মলস্কাব হইলেই ভাগার ব্রহ্মবিবিদিয়া জন্ম। নির্মলস্কাবস্থলাভ নানাপথে জন্মাইতে পারে। একদিন স্বামীকী আমাদিগকে বলিয়া-ছিলেন, "অধিকারীবাদের বিতপ্তার অনর্থকশাক্তিক্ষম না করে এই পরম ব্রহ্মতন্ত্র আচপ্তাল ব্রাহ্মণকে শুনাতে লেগে থা। দেখবি, হয়তো সমাজের অতি নিমন্তর থেকেও মহা মহা হীরের অভ্যুথান হবে।"

# শংকরাচার্য-জীবন-পরিক্রমা

'আনন্দ'

সহস্র বৎসর অতীত ইইয়াছে—কর্মণাবতার ভগবান অমিতাভ বৃদ্ধ তাহার সদ্ধর্ম প্রচার ও প্রতিষ্ঠা করিয়া মহাপরিনির্বাণ লাভ করিয়াছেন। ভিক্ ভিক্ষা সংঘ আরামে দেশ ভরিয়া গিয়াছে; মহারাজ অশোক আদিয়া প্রচারক ও শিলালিপি সহায়ে ভগবান তথাগতের বাণী চতুর্দিকে বিকীরণ করিয়াছেন। তাহার পরও কত্দিন কাটিয়া গেল। কাল-প্রভাবে অমিতাভের অমিত আভাও দ্ব দিগস্তে নান হইতে লাগিল; ত্যাগ ও অহিংসার উচ্চ আদর্শ ধরিতেনা পারিয়া জনসাধারণ বৃদ্ধবাণীর বিক্রত অর্থ করিতে লাগিল। সারা দেশ—বৈদিক ও বৌদ্ধ, উভন্ন ধর্ম ইইতে বিচ্নতে হইয়া—যেন 'ইতো নইস্তভো ভ্রষ্টা' হইয়া—কিন্তৃত্বিমাকার কদাচার অনাচারের আবর্জনাস্ত্রেপ পরিণত হইল!

তথনও ভারতের দক্ষিণ-পশ্চিম প্রাক্তে ব্রাহ্মণ্য ধর্মের একটি স্তিমিত প্রানীপ-নিথা জ্বলিতেছিল! মালাবর প্রদেশের কালাডি গ্রামে নমুদ্রি ব্রাহ্মণ-বংলে শিবগুরু নামে এক তপন্থী ব্রাহ্মণ বাস ক্রিতেন; এই বংশে প্রাচীন বেদাচার স্বত্নে রক্ষিত

ছিল। শিবগুরু-পত্নী বিশিষ্টামেবীও স্বামীর সহিত জপতপেই দিন কাটাইতেন। সন্তানসন্ততি না হওয়ার এই দিব্যদম্পতী পুত্রলান্ডের জন্ত শিবের আরাধনা করেন। আশুতোষ সন্তুষ্ট হইয়া জিজাসা করেন, 'কিরূপ পুত্র চাও ?' পিতা জ্ঞানী পুত্র চাহিলেন, মাতা পুত্রের দীর্ঘায়ু কামনা করেন। निव वलन, 'इहे आर्थना এकमक्ष भूर्ग इहेरव ना।' মুর্গ দীর্ঘায় পুত্র অপেকা জ্ঞানী অল্লায় পুত্রই সর্বাংশে শ্রেম-পত্নীকে বুঝাইয়া শিবগুরু তাহাই প্রার্থনা করিলেন। ৬০৮ শকাব (৬৮৬ খৃঃ) ১২ই বৈশাথ শুক্লা পঞ্চমী তিথিতে সেই আকাজ্মিত পুত্র জন্মগ্রহণ করিল। শিব-বরে পুত্র হইয়াছে, তাই পিভামাতা নাম রাখিলেন শংকর। শৈশব হইতেই শংকরের অলোকিক প্রতিভা সকলকে মুগ্ধ করিত। অতি অল বয়সেই বালক কথাবার্তা তো শিখিলই, উপরছ—পিতামাতার মুখে পুরাণের গল্ল শুনিয়া অধিকল পুনরাবৃত্তি করিতে পারিত। শ্রতিধরত ছিল তাহার জনগত ওপ।

শিবশুরু শুধু এইটুকু দেখিয়াই চলিয়া গেলেন। পিতৃহীন বালককে বিশিষ্টাদেবী যথাসাধ্য মান্ত্র করিতে লাগিলেন। বংশের রীতি অমুসারে পঞ্চম
বর্ষে উপনয়নের পর বালক বেদপাঠের জক্ত গুরুগৃহে
প্রেরিত হইল। গুরু বাল-শংকরের অসামান্ত মেধা
ও শ্বতিশক্তি দেখিয়া চমকিত হইলেন, অতি অল্ল
সময়ে শংকর বেদবেদাঙ্গ পাঠ সমাপ্ত করিয়া গৃহে
ফিরিলেন। চারিদিকে রটিয়া গিয়াছে, সাত বংসরের
বালক অসাধারণ পণ্ডিত হইয়াছে—দেখিবার জক্ত
দলে দলে লোক আসিতে লাগিল—কেহ কোতৃহলী
হইয়া, কেহ বিত্তা পরীক্ষা করিতে, কেহ বা ভক্তির
অর্ঘা লইয়া বালকের কাছে শাস্তার্থ লিখিতে।

কিন্ধ একদিন হৃঃধের তমসাচ্ছন্ন ছারা আসিয়া বিশিষ্টাদেবীর জ্যোতির্মিষ কৃটিরখানি ছাইয়া ফেলিল। শংকরের অপূর্ব প্রতিভার কথা শুনিয়া কয়েকজন জ্যোতির্বিদ্ আসিয়া বালকের কোটা দেখিতে চাহিলেন, মাতাও এরূপ পুরের ভবিন্তং জানিবার আগ্রহে জন্মপত্রিকা বাহির করিয়া দিলেন। জ্যোতির্বিদ্গণ মহা উৎসাহে গণনা করিভেছেন, বলিতেছেন, এমন রাশি-নক্ষত্রের যোগাযোগ মাম্বরের ভাগো ঘটে না। মাতাও উৎকুলা। সহসা পণ্ডিতগণ বিমর্ব ও গন্তীর হইয়া পরম্পরের দিকে চাহিতে লাগিলেন। মাত্রদের ভয়ে ভাবনার কাঁপিয়া উঠিল। অনেক অন্ধরোধ উপরোধের পর জ্যোতিনীরা ভবিতব্য প্রকাশ করিলেন—শংকরের আয়ু মাত্র আটে বৎসর, তবে তপভায় আরো আট বৎসর বাড়িতে পারে।

যাহার মৃত্যু এত সন্ধিকট—তাহার ও তাহার মাতার মনের অবস্থা সহজেই অহুমের। শংকরও শাস্তাদিপাঠে জানিয়াছেন, আত্মজ্ঞান লাভ না করিয়া দেহত্যাগ—অশেষ হৃংধের হেতু, এরূপ জীবন র্থা—বিভ্রমা। অভএব সন্ত্যাসের সংসংকল্প লইয়া বাকী জীবনটুকু তপস্থায় কাটাইতে পারিলেই সর্ববিধ কল্যাণ! একদিকে মৃত্যু, অপরদিকে সন্ত্যাস—আর মধ্যে দারুণ উল্লেগে মাতাপুত্রের দিন কাটিতে শাপিল।

এমন সময়—শংকর একদিন স্থানার্থে নদীতে
নামিয়াছেন—এক কুন্তীর স্থাসিয়া তাঁহার পা
কামড়াইয় ধরিল, তিনি চীৎকার করিয়া উঠিলেন,
—কিন্তু সাহস করিয়া কেহই তাঁহাকে রক্ষা করিছে
আগাইয়া স্থানল না, বিম্ঢ়া জননী আসিয়া নিমজ্জমান
মুম্ম্ পুত্রকে দেখিয়া ভাবিলেন—এইভাবেই বৃঝি
জ্যোতিবীদের গণনার ফল ফলিবে। শংকর তথনও
হাত তুলিয়া চীৎকার করিতেছেন—'মা সয়্যাসের
অন্ত্রমতি দাও, অন্ত্রমতি দাও!' আর ভাবিবার
সময় ও সামর্থ্য নাই, মাতা অন্ত্রমতি দিয়া মূছ্ণিলা
হইয়া পড়িয়া গোলেন!

এদিকে শংকর মনে মনে সন্ধাস গ্রহণ করিবামাত্র কৃতীর তাঁহাকে ছাড়িয়া গেল। এ যেন সংসার-মারা—সন্ধাসমন্ত্র অরণমাত্র বিদ্রিত হইল! কৃতীরগ্রাসমৃক্ত শংকর তীরে উঠিয় সেবাভশ্রার করিয়া জননীর মৃত্যভিন্ন করিয়েন। বিশিষ্টা দেবী পুনরার পুত্রমুখ দেখিয়া নবজীবন ফিরিয়া পাইলেন, ও শংকরকে লইয়া গৃহে ফিরিতে চাহিলেন। বালসয়্যাসী বলিলেন—'না মা, তা আর হয় না, জীবন ফিরিয়াছে, কিন্তু সংকল ফিরিয়ে না।' বিশিষ্টা দেবীর মন কিছুতেই প্রেবোধ মানে না, শংকর জনেক ব্রাইলেন, শেষে প্রতিশ্রুত হইলেন,

- (১) মৃত্যুকালে মারের কাছে থাকিবেন,
- (২) তথন তাঁহাকে ইষ্টদর্শন করাইরেন,
- (৩) স্বয়ং তাঁহার সংকার করিবেন। বৃদ্ধা কিছু পরিমাণে শান্ত হইলেন। শংকরও মাতাকে সাষ্টাক প্রণাম করিয়া জীবনের সর্বোচ্চ আদর্শলাভের জন্ত কঠিনতম পথে যাত্রা করিলেন।

শুকুগৃহে পাঠকালে শংকর শুনিরাছিলেন—
নর্মদাতীরে যোগীদের সাধনার স্থান, এখনও সেধানে
বহু সাধক সাধনা করিয়া সিদ্ধিলাভ করেন। যোগী
গোবিন্দপাদ নামে এক সিদ্ধপুরুষ বহু বর্ধ যাবৎ
সেধানে এক শুহার ধ্যানময়, তিনিই সহবি

পতঞ্জলি—এইরূপ কিংবদন্তী ! জগৎকল্যানে তাঁহার সাধনা ও জ্ঞানরাশি উপযুক্ত আধারে অর্পণ করিবার অপেক্ষাতেই তিনি সমাধিত। সেই অলোকিক আধাররূপী দেবপ্রতিম শিয়ের স্তবগানেই নাকি তাঁহার সমাধিভক্ত হইবে।

শংকর গোবিলপাদকেই মনে মনে গুরুত্রপে বরণ করিয়া চলিয়াছেন—নদনদী গিরি কান্তার অতিক্রম করিয়া দক্ষিণভারতের এক প্রান্ত হইতে মধ্যভারতের হৃদয়গুহায়! কত অনিদ্রা জনাহার বিপদ বাধা সহ্য করিয়া শংকর শেষে উপনীত হইলেন তাঁহার বাস্তিত ভূমি নর্মদানদীতটে! দেখিলেন, অনেক সাধক—যোগীর সমাধিভঙ্গের আশার অপেক্ষা করিতেছেন, সমাধিত যোগীর গুহাপ্রদক্ষিণ করতঃ ভিতরে প্রবেশ করিয়া শংকর অনিমেষ নম্বনে দেখিতে লাগিলেন, 'নিবাতনিক্সপামিব প্রদীপম্'—হিরজ্যোতির মত যোগিরাজ ধ্যানম্য—দেখিয়া দেখিয়া ভৃপ্তি হইল না, উদ্বেলিত হৃদয় ছলোবেগে আকুল হইরা গাধিয়া উঠিল—

শরীরং হরপং সদা রোগমূক্তং

যশশ্চাক্ষতিরং ধনং মেক্তুলাম্।

শুরোরজিব্ পলে মনশ্চের লগ্নং

ততঃ কিম্ ততঃ কিম্ ততঃ কিম্ ততঃ কিম্ ?

যড়কাদিবেদা মুখে শাস্ত্রবিদ্যা

কবিখাদি গতং হপতং করোতি

শুরোরজিব্ পলে মনশ্চের লগ্নং

ভঙঃ কিম্ ততঃ কিম্ ততঃ কিম্ ততঃ কিম্ ?

অনাহতধ্বনিসদৃশ স্থলতিত তব ভনিতে ভনিতে
গোবিন্দপাদ ব্যুথিত হইলেন, শাস্তনেত্রে দেখিলেন,
ব্ঝিলেন—'এই সেই, যার জক্ত আমি বুগ বুগ
ধ্যানমর্থ'; শংকরও আননেদ আত্মহারা হইয়া গুরুচরণে তহুমনপ্রাণ—সব সমর্পণ করিলেন। সমবেত
সকলে এই দিব্যদৃশ্য দেখিয়া নিজেদের ভাগ্যবান
মনে করিতে লাগিল।

লোকলোচনের অন্তরালে গুরু ও শিয়ের কি

আদান প্রদান হইল কে তাহা জানিতে পারে? বাহির হইতে শুরু দেখা গেল—নিয় গুরু-সেবায় প্রাণ পণ করিরাছেন, জার গুরু ও শিয়কে জাধাত্ম বিভার অমৃত্যুধা স্বত্নে পান করাইতেছেন। পরিশেষে একদিন দেখা গেল গুরু উপদেশ প্রবণমাত্র শুরুতির শিয় স্মাধির সামাধির সামাধির গালীর হইতে গভীরতর সমাধির সোপান-পরস্পরা অতিক্রম করিয়া শংকর আজন্ম পিপাসার বারি নির্বিক্র সমাধিরধে নিমজ্জিত। কি দেখিলেন, কি ব্ঝিলেন—কে তাহার সংবাদ রাধে? এই আ্রানন্দের আ্রিশ্বাই ঝুরুত হইয়াছে তাঁহার জীবন বীণার তারে তারে—

আহং নিবিকলো নিরাকাররূপো
বিভূবাপা সর্বত্ত সবৈজিলাগান্।
ন বন্ধনং নৈব মুক্তি ন ভাঁতিশ্চিদানন্দর্ধাঃ শিবোহহং শিবোহহন্॥
এই অবৈত অন্তভূতি, 'আনাদিমধ্যান্তম্' 'একমেৰাদিতীয়ম্' ভাব শংকরকে বিভোর করিয়া তুলিল,
ভিনি গাহিতে লাগিলেন,—

ন পুণাং ন পাপং ন গৌধাং ন ছঃধং
ন মন্ত্রো ন তীর্থং ন বেদা ন যজা।
অহং ভোজনং নৈব ভোজাং ন ভোজা
চিদানন্দর্রপঃ শিবোহহং শিবোহহম্॥

সমাধি-সাগরে অনন্ত আনন্দ-রসে নিমজ্জিত
শংকরের মনকে গুরু গোবিন্দপাদ আবার টানিয়া
আনিলেন এই শোকছঃখময় জগৎপ্রপঞ্চে কি এক
ন্তন লীলা বিকাশের আশায়। শংকর বোধে বোধ
ক্রিতে লাগিলেন—

'ব্রহ্মসত্যং জগনিখ্যা জীবো বলৈব নাপরং'
শতএব কে কাহাকে জ্ঞান দিবে? শজ্ঞান বা
বন্ধন কাহার ? ধীরে ধীরে গুরু তাহাকে ব্যাইলেন—
কি উদ্দেশ্যে তাঁহার শরীর ধারণ, বলিলেন, 'স্বৃতি বৃদ্ধি
ও ধারণাশক্তির অভাবে উপনিষদের ব্রন্ধবিত্যা লোপ
পাইলে ব্যাসদেব বেশবেদান্তের মর্মকণা ব্রন্ধহত্তে
দিশিবদ্ধ করিয়া শিষ্যদের শিক্ষা দেন—শামি

শুরুপরম্পরা সেই ব্রহ্মবিতা লাভ করিয়াছি। বৌদ বিপ্লবের পর বেদ উকারের ফান্ত তুমি আবিভূতি! তুমি ব্যাস্থ্রের ভাষা রচনা করিয়া শিষ্যমধ্যে শিক্ষাদাও, ও ন্তন ধর্মভাবে ভারতকে প্লাবিত কর। আমার জীবনোদেগু শেষ হইল, তোমার জীবন জয়যুক্ত হউক।

\* \* \*

শুকর মহাসমাধি-লাভের পর তাঁহারই আদেশে শংকর কানীধামে উপনীত হইলেন। বালসম্যাসী শংকর বৃন্ধপ্রোচ্যুবা-শিশ্য-পারিবৃত হইয়া বেরাস্তব্যাথা করিতেছেন—এই অপুর অপার্থিব দৃশু দেখিয়া কানীবাসীরা আশ্চর্যাধিত হইল। বৌন্ধপ্রভাবে বৈদিক ধর্ম ল্পু, তার্থ পরিত্যক্ত হইয়াছিল; সহসা এ দৃশু তাহাদের প্রাণে এক নৃত্ন আশার সঞ্চার করিল। মুখে মুখে এই কথা ঢারিদিকে ছড়াইয়া পড়িল। শংকরকে দেখিবার জন্ত দেশ দেশান্তর হইতে দলে দলে লোক আসিতে লাগিল।

কাশীগামে যে ছইটে ঘটনা শংকরের জীবনে
জ্ঞানের সম্পূর্ণতা স্থানয়ন করে, তাহা যেমনই মধুর
তেমনই মানবিক্তার পরিপূর্ণ। শংকর ভাবিতেন,—
নিগুণি ব্রন্ধই একমাত্র সত্য, আর সব কিছু মিথ্যা,
এই যে স্থান্টিইতিলয়কারিশী শক্তি উহাও মাহামাত্র!

এক দ্বতী থানীর মৃতদেহ কোলে করিয়া বদিয়া আছে,
শায়িত শবদেহে সকললির যাতারাতের পথটুকু জ্বোড়া।
শংকর যুবতীকে বলিলেন 'ওটাকে সরতে বলনা'
—শংকর বুঝিলেন, খামিবিয়োগ-বিধুরার বৃদ্ধিও
বিস্পু; বলিলেন 'ওর কি শক্তি আছে !'—তখন
মুবতী বলিলেন, 'শক্তি না হলে কি একটুও নড়াচড়া
যায়না?' শংকর হাসিয়া উঠিলেন, 'কেন অসম্ভব ?
শক্তি আবার যুবতীও হাসিয়া উঠিলেন, 'কেন অসম্ভব ?
শক্তি আবার বি ? শক্তি তো মায়া মিথা।'—

শংকর নিজেরই চিম্ভার প্রতিধ্বনি শুনিয়া

চমকিত হইলেন, তাঁহার জ্ঞানচক্ষ্ উন্মীলিত হইল;
বৃঞ্জিলন—শক্তি মিথ্যানয়, মান্বানয় নহামান্বা ব্রহ্মান
ভিন্না শক্তি অনিবঁচনীয়া! আশ্চর্য এই জ্ঞানোন্মেযের
পর পথিমধ্যে সেই শব বা যুবতী কাহাকেও
দেখিতে পাইলেন না! জ্ঞানী শংকর ভক্তিতে
বিহুবল হইয়া চলিলেন অন্নপূর্ণার মন্দিরে, মাকে দর্শন
করিতে, মান্বের কাছে জ্ঞান ভক্তি ভিক্ষা করিতে:

নিত্যানন্দকরী বরাভয়করী কাশীপুরাধীশ্বরী ভিক্ষাং দেহি ক্লপাবলম্বনকরী মাতান্নপূর্ণেশ্বরী।

দিব্যভাবে বিভোর হইয়া অহৈত জ্ঞানগুরু শংকর কাশীধামে বিচরণ করিতেছেন – গঙ্গাতীরে একদিন এক চণ্ডাল তাহার কয়েকটি কুকুর লইয়া আসিতেছে, স্পর্শভয়ে সংকৃচিত শংকর বলিলেন, 'দূরমপ্রার রে চণ্ডাল।'—চণ্ডাল হাসিতে হাসিতে বলিতে লাগিল, আত্মা ত 'অথওমম্পর্শমরূপমব্যহম্'—কে কাগকে স্পর্শ করে—কে কাহাকে অশুচি করে? শংকর লজ্জিত হতবাক হইরা ভাবিতে লাগিলেন—সভাই ভো তাঁহার অবৈত্রোধ ও বৈত্ত-ব্যবহার অত্যন্ত অসমত। গুরুজ্ঞানে চণ্ডালকে প্রণাম করিতে গিয়া দেখেন, সেইখানে দাঁড়াইয়া রহিয়াছেন রজতগািরনিভ মহেশ্বর! শংকর দেখিলেন, নিখিল জগৎ শিবময় চৈতক্তময় প্রক্ষময় 'দর্বং খলু ইদং ব্রন্ধ'—এই ব্রন্ধ ভত এবং প্রোতভাবে —সৰ কিছু ব্যাপ্ত করিয়া, সৰ কিছু অতিক্রম করিরা—তরক্ষের তলে সমূদ্রের মত, মৃদ্জাত পদার্থের ভিতর মৃত্তিকার মত ! এই নৃতন ক্ষ্মভবে শংকর স্মাবার আত্মহারা হইলেন। ভাব একটু সংবৃত হইলে মহাদেব শংকরকে আশীবাদ করিলেন এবং নিভূত হিমালৱে ভাষ্য রচনা করিতে আদেশ पिया अवर्धिक स्टेलन।

কিন্ত বিভিন্ন ভাবাবেগে কাশীধামে আরো কিছু কাটিয়া গেল, শংকর কথন বালকের মত 'মা' 'মা' বলিয়া ডাকেন—কথন অধৈতব্রহ্মবোধে নিশুক থাকেন।

শংকরের আর কোন বাসনা নাই, উদ্দেশ্য নাই—

কোন কার্যে অন্তরাগ নাই, বিরাগও নাই—ন্টাধর-ইচ্ছার তিনি থেন ভাগিরা চলিরাছেন,—তাঁহারই হাতের পুতৃল হইয়া, যত্র হইয়া। কত শিশু কত ভক্ত আগিয়া জুটতেছে তাহাতেও জক্ষেপ নাই—মবিরাম তাঁহার কথামতপানে তাহারা মৃয় — তাঁহাকে ছাড়িয়া কোথাও যাইতে চাহে না। চিৎস্থেধ মানন্দগিরি, সনন্দন বা পল্লপাদ তাঁহার চরণে আল্লসমর্পণ করিয়া তাঁহাকে গুকতে বরণ করিল। কত পণ্ডিত আগিল তাঁহার পাণ্ডিত্য কেথিতে, তাহারা বালকের মাধুর্যেও গাভার্যে মৃয় হইয়া বৃদ্দিল—এ বালকের কঠে সরস্বতী, মন্তকে সদাশিব, ছার্মের সাক্ষাং জগজননী মহামায়া! দেখিতে দেখিতে তাঁহাকে আর মায়্ম্য বিদ্যা মনে হইত না। ব্যাদের পার্থক্য ভূলিয়া আবালবুজবনিতা—সকলেই তাহার চরণে প্রণত হইত।

\* \*

শুরু ও মহাদেবের শাদেশ শিরোধার্য করিয়া কাশীর কোলাংল ছাড়িব। সশিয় শংকর চলিলেন তপে।ভূনি বিমালয়ের নিভৃত মণিকোঠা বদরিকা-শ্রমে! কিঞ্ছিন্ন পঞ্চর্যকাল জোশীমঠ ও বদরিকাশ্রমাঞ্চলে থাকিয়া ব্রহ্মত্ত্র, গীতা ও দশ্ধানি উপনিবদের ভাষা রচনা করিয়া শিয়াদিগকে শিক্ষা দিতে লাগিলেন।

এদিকে ষোড়শবর্ষ সমাগত, আয়ুকাল নিঃশেষ। কাণীধামে শরীরত্যাগের উদ্দেশ্তে শংকর বদরিকাশ্রম হইতে ফিরিয়া আসিলেন। আবার লোকজন, আবার তর্ক বিচার আলাপ আলোচনা।

একদিন এক বৃদ্ধ ব্ৰাহ্মণ আসিয়া ব্ৰহ্মংত্ৰের ভাষ্য লইয়া তাহার সহিত তর্ক করিতে লাগিল। বালক ও বৃদ্ধের তর্ক ক্রমণ: ক্রমিয়া উঠিতেছে—উভয়েরই বৃদ্ধি কুণাগ্র-তীক্ষ। নিত্যকর্মের সময় ব্যতীত আট দিন এইজাবে চলিভেছে, সকলে ভনিতেছে, ক্রমে তর্ক এমন হক্ষ হইয়া উঠিল যে—আর কেহই কিছু বৃদ্ধিভেছে না।

পদ্মপাদ বুঝিলেন, এ ব্রাহ্মণ সামায় নহেন-

धानियांक स्नितितन हेनि गांत्राप्तर, भश्कद्र ७ ७४न ব্রাহ্মণের পরিচর জিজাসা করিলেন। ব্যাসদেব আর আহুগোপন না করিরা তাঁহার আগমনের প্রকৃত উদ্দেশ্য ব্যক্ত করিলেন—শংকরকে মেহরদে শভিষিক্ত করিয়া বহু আশীর্বাদ করিলেন, এবং আরো ১৬ বংসর আয়ুরু দ্বি করিয়া বলিয়া গেলেন, 'এইবার তোমার নতন ভাবধারা ভাষ্যনহাত্তে প্রচার কর। বৌদ্ধপ্রভাবে বেদমার্গ লুপ্ত, বেদান্তার্থ অপ-ব্যাখ্যাত। কুমারিল ভট্ট বেদের কর্মকাও দারা বৌদ্ধমতবাদ কিঞ্চিং খণ্ডন ক্রিয়াছেন সত্য—তুমি জ্ঞানকাণ্ড হারা সকল মত খণ্ডন করিয়া শুদ্ধ বেদান্ত-মত স্থাপন করিয়া জগতের অশেষ কল্যাণ সাধন কর! শুধু ভর্কের ছারা ইং। সম্ভব নয়, ইং। অরুভৃতির জন্ত যে মহাশক্তি প্রয়োজন তুমিই তাহা সকলের প্রাণে প্রাণে সঞ্চারিত করিবে। অতএব ব্রহ্মবিতা প্রচার ও প্রদানের জক্ত তুমি আরো किছूकांन मानवरम्रह थाक ७ मर्वज विश्वशी इ. !' কর্মবিধয়ে শংকরের কোন প্রবৃত্তিও ছিল না, অপ্রবৃত্তিও ছিল না। তিনি দেহত্যাগের জক্ত যেমন প্রস্তুত ছিলেন-মাবার ব্রহ্মবিভা বিভরণের জন্ত তেমনি উজোগী হইলেন।

কুমারিলের সঙ্গে বিচার করিবার জন্ম প্রশ্নারে পালের দেবেন—তর্ক-প্রতিশ্রুতির জন্ম গুরুহত্যা-পাপের প্রায়শ্চিত্ত করিতে কুমারিল ভট্ট তুষানলে প্রাণ বিদর্জন করিতে কুতসংকল্প। তিনি শংকরের কথা শুনিয়া বলিয়া দিলেন—তাহার মেধারী শিশ্য মশুনমিশ্রকে পরাঞ্জিত করিতে পারিলেই ভাহার মত শশুত হইবে।

ঐ নির্দেশ-অন্থসারে আচার্য শংকর মাধিয়তী নগরে মণ্ডনগৃহে আসিয়া দেখেন দাসদাসী শুক-পাঝীও বেদবিষর আলোচনা করিতেছে। মণ্ডন শিতৃস্পান্ধে ব্যন্ত, সন্ন্যাসী দেখিয়া একটু বিরক্ত হইলেন। যাহাই হউক মণ্ডনপত্নী উভয়ভারতীর মধ্যস্থতার তর্ক হইবে, হির হইল। বেদের ভাৎপর্য কর্মকাণ্ডনা জ্ঞানকাণ্ড-ইহাই ছিল বিচারের বিষয়। মণ্ডনমতে বৈদিক মন্ত্রে যাগ্যজ্ঞ করিয়া স্বর্গপ্রাপ্তিই জীবের মুক্তি, জীবনের উদ্দেশ্য। শংকরমতে ব্রহ্ম ব্যক্তীত দ্বিতীয় কিছু নাই—মান্বার নানা প্রতীয়মান; 'অয়মাত্মা ব্ৰহ্ম'—এবং 'আত্মা বা অরে শ্রোতব্যো মস্তব্যোনিদিধ্যাসিতব্য:'--এই জীবব্রহ্ম অভেদজ্ঞানেই मुक्ति, हेशहे कीवत्नत्र डेल्कण-हेशहे ममश्र विषयिषां ख উপনিষদের মর্মকথা। সপ্তাদশ দিবস ধরিষা তর্ক চলিল, অবশেষে মণ্ডনের যুক্তি ক্রমশঃ ফুরাইয়া আসিতেছে—লজ্জায় ক্ষোভে তাহার মুখ শীর্ণ বিবর্ণ হইল, গলার মালা শুকাইয়া গেল। অতঃপর উভয়-ভারতী শংকরকে বলিলেন, আপনার জয় সম্পূর্ণ করিতে হইলে আমাকেও তর্কে পরান্ত করিতে হইবে। তিনি স্টাচরিত্র সম্বন্ধে করেকটি প্রশ্ন করিলেন। শংকর এ বিষয়ে একেবারে অনভিজ, তাছাড়া সন্ন্যাপী বলিয়া এ বিষয়ে আলোচনাও তাঁহার পক্ষে নিষিত। যাহাই হউক পরকায়-প্রবেশ ছারা তিনি এ প্রাশ্লেরও সমাধান করিয়া এক মাসের মধ্যে উভয়-ভারতীর হতে লিখিত উত্তর দিলেন।

তর্ক-প্রতিশ্রতি-শহরারী শামীর সন্মাস নিশ্চিত জানিয়া উভরভারতী দেহত্যাগ করিলেন, সন্মাসের পর মণ্ডনের নাম হইল হারেখর।

মগুনের স্থার মহাপণ্ডিত এক বাশক সন্ন্যাসীর
নিকট পরাজিত এবং তাহার শিশুত গ্রহণ করিরা
তাহারই সঙ্গে সঙ্গে ফিরিতেছেন, এই ক্ষতুত সংবাদ
ভারতের সর্বত্র ক্রমে ক্রমে ছড়াইরা পড়িল। শংকরও
চারিদিকে ভ্রমণ করিরা সকল মত থগুনপূর্বক ক্ষরৈত
মত স্থাপনে তৎপর হইলেন। শংকর যেখানেই
যাইতেন সেখানেই ক্ষানন্দের হিল্লোল খেলিয়া যাইত,
বেদপ্রথা উজ্জীবিত হইত, পুরাতন তীর্থ নৃতনভাবে
জাগিয়া উঠিত। অধিকারী ভেদে চরম জ্ঞানের
সক্ষোও প্রচলিত করিলেন—হিন্দুধর্ম এক নৃতন ধারায়

প্রবাহিত হইল। কেহ তাঁহার স্পর্শে অবৈততত্ত্বের আন্বাদ পাইল, কেহ 'তত্ত্বমসি' গুনিয়া ইহা বোধে-বোধ করিল, কেহ তর্ক বিচার করিয়া উহা বঝিবার एडे। कतिल, क्ट वा **डाँ**हांद्र पूर्नेत्ने टेएडेंद्र मुद्धान পাইল। বছ জিজাত্মর জন্ম শংকর বছভাবে বিভিন্ন দিক দিয়া সরল করিয়া বেদান্তের ব্যাখ্যা করিতেন —কথনও বা ভক্তিরস-পরিপূর্ণ স্তবস্ততি ভাহার স্থললিতকঠে বাজিয়া উঠিত—ভক্তেরা সেগুলিও লিখিয়া লইতেন। এইভাবে মধ্যাক্ত ভাস্বরের মন্ত আচার্যদেব ভারতের জাকাশে বিরাজ করিতে লাগিলেন। আজনা জানী হস্তামলক, গুরুগতপ্রাণ তোটক প্রভৃতি শিয়গণও তাহার আগ্রয়ে মিলিভ হইল। আবার উগ্রভৈরৰ প্রভৃতি হুর্মতি কাপালিকও তাঁহার শিশুত গ্রহণ করিয়া ত্রীয় সিদ্ধাই-সাধনে তাঁহাকেই নিধন করিতে উত্তত। আচার্য নিবিকার, স্বেচ্ছাম ঐ হুৰ্যভিব শুজাগাতে মন্তক বলি দিতে যাইতেছেন—এমন সময় পত্রপাদ নুসিংহমুতি ধরিমা বাধা দিল এবং উগ্রভৈরবেরই মন্তক ছিল্ল করে।

তুক্ষভন্তাতীরে শৃক্ষণিরি বা শৃক্ষেরিতে মঠহাপন করিয়া জাচার্য শিয়গণ সহ শাহ্রচর্চায় ময়;
এমন সময় একদিন মুখে মাতৃহয়ের জালাদ
পাইয়া ব্ঝিলেন, মৃত্যুকালে জননী তাঁহাকে য়য়ণ
করিতেছেন। যোগবলে জাকাশমার্গে তিনি মাতার
নিকট উপন্থিত হইয়া দেখিলেন, তাঁহার অন্তিমকাল
উপন্থিত। মাতাও দশ বার বৎসর পরে পুত্রমুখ
দেখিয়া জ্বপরিসীম জানন্দলাভ করিলেন—শংকর
ভগবতীজ্ঞানে তাঁহার সেবা যত্ন করিতে লাগিলেন।
মারের সকল হাখ দ্র হইল। পূর্ব প্রতিজ্ঞা জ্বয়্সারে
শংকর তাঁহাকে তাঁহার ইইমুতি দেখাইলেন এবং
তাহা দর্শন করিতে করিতে বিশিষ্টাদেবী ইউলোকে
গমন করিলেন।

জ্ঞাভিদের কাহারও সাহায্য না পাওরায় তিনি একাই মারের সংকার করিলেন। ভাহাদের ব্যবহারে অভ্যন্ত হঃথিত মনাহত হইরা ভাহাদের দণ্ড দিবার জন্ম অভিশাপ দিয়া গেলেন—গৃহপ্রাক্ত তোমাদের মৃতদেহ সংকার করিতে হইবে। কোনও সন্মাসী কোনদিন তোমাদের অন্নগ্রহণ করিবে না। তোমরা বেদবহিভূতি হইবে। জ্ঞাতিরা প্রথম ভাবিয়াছিল বালকের কথার কি মূল্য। কিন্তু শংকরাগমন-বার্তা শুনিয়া দলে দলে লোক আসিতে লাগিল, দেশের রাজাও আসিলেন শংকরের অব্যানের কথা শুনিয়া তিনি লজ্জিত হইলেন-এবং শংকরাদেশ শিরোধার্য করিয়া তিনি ঐ জ্ঞাতিদের সাবধান করিয়া দিলেন। মোচনের জন্ম তথন তাহারা আদিয়া শংকরের পাদমূলে পতিত হইল। করুণারসের বরুণালয় শংকর তৃতীয় অভিশাপটি মোচন করিয়া তাহাদের रबमाधिकात निया शिलन, किस वाकी छाँछ मध এখনও বলবং। কেরলদেশে নানা সম্বাচার প্রবর্তন করিয়া, প্রচারকাম শেষ করিয়া শংকর শিশ্যগণের সঠিত মিলিত হইলেন।

সেতৃবন্ধের নিকট নধ্যাজুনের এক প্রসিদ্ধ শিবমন্দির ছিল। স্শিয় শংকর সেথানে আসিরা খীয় মত ব্যাখ্যা করিতে লাগিলেন. সকলে শুনিয়া মুগ্ধ ও প্রদায়িত হইতে লাগিল। व्यकाछायुक्तियल भःकत मकलत मन कर्दवछ-पूथी ক্রিতেছেন, ক্য়েক্জন বুদ্ধ কিছু মানিতেছেন व्यवस्थि धक्कन वर्णन, धरे मिन्द्रित অধিষ্ঠাত্রী দেবতা যদি বলেন অবৈতমতই সত্য, উহাই বেদের তাংপর্য-তবে আমাদের সন্দেহ দূর হয়। শংকর বলিলেন—বিশ্বেশবেরই ইচ্ছায় আমি এই মড প্রচারে উত্যোগী, যদি আপনাদিগকেও ঐ মতে চালিত করা তাঁহার ইচ্ছা হয়—অবশুই তিনি আমার ৰাক্য সমর্থন করিবেন। এই বলিয়া তিনি মুখে-মুখেই ন্তব রচনা করিয়া মধুরকঠে গাহিতে লাগিলেন, ভাহার! প্রতিধ্বনিতে মন্দির কাঁপিতে লাগিল, সকলের শরীর রোমাঞ্চিত হইয়া উঠিল, মন্দির উজ্জ্বল ক্রিয়া মহাদেব আবিভূতি হট্যা জিনবার, 'অবৈত

সভ্য, অবৈত সভ্য, অবৈত সভ্য' বলিয়া অন্তহিত হইলেন। সকলে গুলিত, শংকরের মতের সভ্যতা প্রাণেপ্রাণে উপলব্ধি করিয়া সকলে তাঁহার জয়ধ্বনি করিতে করিতে চরণে পতিত হইল।

কর্ণাটরাজ্যে এক কাপালিকনলের নেভাক্রকচের বিশেষ প্রভাব, জাচার্যদেব বিদর্ভ বিজয় করিয়া সেখানে যাইতে চাহিলে সকলে নিষেধ করে। কর্ণাট-রাজ স্থাঘা পূর্বেই শংকরের শিশুত্ব গ্রহণ করিয়াছেন। তিনি গুরুদেবের ইচ্ছা বৃথিয়া অগ্রদর হইয়া তাঁহাকে নিজরাজ্যে লইয়া জাদিলেন। ক্রকচণ্ড দলবলসহ আক্রমণ করিলে পণ্ডযুদ্ধের পর উন্মন্ত তৈরবের মত ঐ কাপালিক নিহত হয় এবং তাহার দলবল ছিয়ভিয় হইয়া পলায়ন করে।

উত্তরভারতের পর দক্ষিণভারত বিজয় করিয়া
শংকর শুনিলেন, ভারতের পূর্ণপ্রান্তে ভন্তরত
বিশেষ প্রবল। কামরূপে ক্ষভিনব গুণ্ড বেদান্তর এক
শাক্ত-ভাষ্য রচনা করিয়াছেন। শংকর সেখানে
কাসিয়া ভাহার সহিত বিচারে প্রবৃত্ত হন। অভিনব
পরাজিত হইয়া কপটভাবে শংকরের শিষ্যত্ত গ্রহণ
করে এবং ক্ষভিচারক্রিয়া ছারা আচার্যের নিপ্পাপ
শরুরে ভগলর প্রবেশ করায়। ভোটক প্রাণপণ
সেবার নিযুক্ত, পদ্মপাদ যোগশক্তিবলে জানিতে
পারিলেন রোগের কারণ কি। তিনিও মন্তর্জপ ছারা
ক্ষভিচারকারীর দেহে রোগ ফিরাইয়া দিলেন।
ক্ষভিনব রোগ্যাতনার ছটফট করিয়া মৃত্যুমুধে
পতিত হইল। আচার্য স্তন্থ হইলেন, কিন্তু পদ্মপাদের
কাণ্ড জানিয়া ভাহাকে তিরস্কার করিলেন।

অতংপর কাশ্মীরে সারদাপীঠের মন্দির-রক্ষক পণ্ডিতমণ্ডলীর প্রশ্নের সস্তোষজনক উত্তর দিয়া তিনি উক্ত পীঠে আরোহণ করিলেন এবং 'সর্বজ্ঞ' বলিয়া গণ্য হইলেন, সঙ্গে সক্ষে সমগ্র কাশ্মীরে তাঁহার মত গৃহীত হইল। এবার ভারতের উত্তর দক্ষিণ পূর্ব পশ্চিম স্বর্গতিষ্ঠিত, চারিজেন দিয়া উহাদের ভার প্রাধ্য। ধামে গিয়া মহাসমাধিয়োগে শিবস্বরূপে বিলীন যুগ হইতে যুগান্তরে।

বৃত্তিশ বংসর বয়সে সমাগত আচাধ গীলাবসান হইলেন। আসমুদ্র হিমাচল—নদনদী গিরিপান্তর স্নিকট বুঝিয়া শিহাদের স্কলকে সঙ্গে লইয়া কিছু- অনপদ অরণ্য — স্বত্র ধ্বনিত হইল—'শংকরঃ কাল কোর্থানে কাট্ট্লেন। সেথান হইতে শংকরঃ সাক্ষাং'; সে ধ্বনির শেষ নাই, বিরাম শিয়াগণকে চারিটি মঠে প্রেরণ করিয়া স্বরং কৈলাস- নাই—উচা ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত ইইয়া চলিয়াছে

# মুক্ষাত্রী

শ্রীস্করত মুখোপাধার

সংসার-মুকুর যাত্রী! দীর্ঘ রাত্রি হও পার. হও পার দীপ্ত সরীচিকা। খুলে ফেলো আবরণ, স্তরে স্তরে টুটে যাক তিমিরের ঘন যবনিকা।

পিছনেতে পড়ে থাক স্বপ্ন-সম এ সংসার ছুটে চলো অন্ধকার চিরি. মায়া-মূগ-রূপে ভুলি ছুটিও না বৃথা আর, ছুটে চলো মোহজাল ছি ভি।

ধরিত্রীর রূপ-জালে কেন আর মিছামিছি আপনারে আপনি জড়াও,

মিথ্যারে পাইবে বলে সত্যেরে ঠেলিয়া দুরে বারে বারে নিজেরে ঠকাও।

বাসনায় লালসায় দগ্ধ হয়ে যাবে দেহ. অবশেষ থাকিবে যে ছাই,

মিটিবে না কোন ক্ষুধা, হৃদয়ের যত আশা চিত্তে শুধু জ্বলিবে সদাই।

মুক্যাত্রী—হে পথিক! কেন অবসন্ন মন ? সংশয়ের নীহারিকা টুটি---ওই দেখো অবিদূরে উদয়ের মহাক্ষণ ধীরে ধীরে উঠিতেছে ফুটি।

### সমালোচনা

The Philosophy of Truth or Tattwagnana—By V. Subrahmania Iyer. Published by Rukmani Kuppanna, 'Sudha,' Rajagopalachari Road Extension, Salem. Pp—460; Price—Rs. 9/-.

মহীশ্রের স্থপরিচিত প্রবীণ দার্শনিক পণ্ডিত শ্রী ভি. স্থ্রকণ্য আরারের (৮১ বংসর ব্রুসে মৃত্যু, ২৫শে ডিদেঘর, ১৯৪৯) বক্তৃতামালা ও প্রবিধাবলীর এই সঞ্চলন-গ্রন্থ অবৈত বেদান্তের অহরাগী পাঠকর্কের সমাদর লাভ করিবে। প্রকটির সম্পাদনা করিবাছেন মাদ্রাক্ত বিশ্ব-বিস্থালয়ের দর্শন-বিভাগের অধ্যাপক ডক্টর টি. এম্-পি. মহাদেবন্। শ্রীমারারের ঘনিষ্ঠ বন্ধু ভারতের উপরাষ্ট্রপতি ডক্টর এস্. রাধাক্ষণ্যুন্ গ্রন্থের ভূমিকা লিখিয়াছেন।

'Truth' শীষ্ক প্রব্রে লেখক 'তত্ত্ব' ও 'মতবাদের' পার্থকা বিশ্লেষণ করিয়াছেন। মান্ত্র ব্রিবৃত্তি ও কল্পনা দিল্লা অসংখ্য মত স্কৃষ্টি করিতে পারে, এক মত অন্ত মতকে খণ্ডন করে, মতবাদের অরণ্যে মান্ত্রষ পথ খুঁজিয়া পাল্পনা।

তত্ত্ব কিন্ত সম্পূর্ণ পৃথক বস্তা। ইহা মান্থবের কলনার অপেক্ষা করে না। উহা 'পুরুষতন্ত্র' নম—বস্তুতন্ত্র। উহা দেশ, কাল, কার্যকারণেরও অধীন নম। আত্মবস্তুই তত্ত্ব। আত্ম-ব্যতিরিক্ত আর বাহা কিছু তাহা দৃশু, মান্থবের কলনার এলাকার মধ্যে। আত্মা 'অকল্লাম্'। আত্মাই জীব ও জগতের আশ্রম—সংশ্যাতীত সত্যা। এই সত্য কিন্ত একটি 'আকাল কৃত্যম' নম, প্রাত্যহিক জীবনে নিত্য অমুভবযোগ্য। ঐ সত্যকে উপলব্ধি করিতে পারিলে মান্থবের আশা, আকাজ্ঞা, চিন্তা ও কর্মে একটি বিপুল পরিষ্ঠিন উপন্থিত হয়—যাহার মর্মকথা প্রমা শান্তি ও বিশ্ব-কল্যাণ।

'Religion and Philosophy'—প্রবাদ লেপক পাশ্চান্ত্যে ঐ হাট শন্দ কি অর্থে প্রয়োগ করা হয় তাহার বিচার করিয়া উহা হইতে ভারতীয় দৃষ্টির বৈশিষ্ট্য নির্ণয় করিয়াছেন। 'Man's interest in Philosophy', 'What is philosophy', 'The Latest and the oldest philosophy' এবং আরও করেকটি প্ৰৰন্ধে বেৰাস্ত-নিৰ্ণীত 'ভত্তজ্ঞানে'র মৌলিকতা ও শক্তি কোথায় তাহা পরিদারভাবে লেখক বুঝাইয়া দিয়াছেন। ধর্ম ও দর্শন সম্বন্ধে ভারতবর্ষেও বত 'মতবাদ' আছে। উহাদের প্রত্যেকটিরই স্বকীর সার্থকতা অনুষ্ঠাকার্য, কিন্তু অবৈত্ত-বেদার-নির্ণীত তব-गहा ভারতবর্ষেই প্রথম আবিজ্ঞ, উহা ঐ সকল মতবাদের অন্তর্ভুক্ত নয়। উহার মর্যাদা সম্পূর্ণ স্বভন্ত। বৈদান্তিক সত্য পৃথিবীর যাবতীয় ধর্ম ও দর্শনে প্রযুক্ত হইতে পারে, কেননা উহা একটি বিশ্বজনীন 'বিজ্ঞান' ( Science ), বেলায়ের আত্ বিজ্ঞানই সকল মানবজাতির জন্ম ভারতের মহত্তম দান। 'Reason and Intuition' এবং 'On Causality' প্রবন্ধে বৈদাম্বিক তত্ত্তানের প্রণালী বিলেষিত হইয়াছে। বুংশারণ্যক, ঐতরেম এবং মাও ক্য উপনিষদে উপক্তত 'অবস্থাত্ত্রের' বিশ্লেষণ ও বিচার 'Avasthatraya' নামক প্রবর্গে লেখক অতি সক্ষমভাবে উপস্থাপিত করিয়াছেন। আমরা সাধারণতঃ স্বাগ্রত স্ববহাতেই সামাদের সারা দৃষ্টি निवक दाबि। উहाद कला এই खनश्य आमन **ভতি-বান্তব মনে করি এবং সংসারের নিতা** পরিবর্তনশীলভার দিকে আমাদের হ'শ থাকে না। **ভাগ্রতের ভার স্ব**প্ন এবং স্বয়ুপ্তিও মানুষের একটি সার্বজনীন অভিজ্ঞতা। এই অভিজ্ঞতাকে যথাযথ ৰিশ্লেষণ করিতে পারিলে বৈদান্তিক সত্যলাভে অনেক সহায়তা হইতে পারে। বাগ্রৎ-স্বপ্ন-সুষ্প্তি তিন ব্দবস্থার যিনি দ্রষ্টা নিত্যসাক্ষী সেই সনাতন আত্মাকে জানাই তত্তজানের লক্ষ্য।

সাতটি প্রবদ্ধে ('Shankara's Philosophy'. 'Shankara and his view of life', 'Shankara: from the modern standpoint of Philosophy', 'Shankara and our times', Shankara and his modern critics', 'Shankara's Philosophy and Action', 'Shankara: Reason Revelation') লেখক অবৈত-বেদান্তের ব্যাখ্যান ও প্রসারে আচার্য শহরের মহতী কীতির বিষয় খালোচনা করিয়াছেন। ঐ কীর্তি পরাতনের প্রকোষ্ঠে রাখিবার জন্ম নয়, বর্তদানকালের যুক্তিবাদ ও বৈজ্ঞানিক চিন্তাধারার সর্বজয়ী বিপ্লবের বিশৃভালা ও অসামঞ্জতকে সংহত ও স্থামঞ্জা করিবার জন্ম ৰ্যাপকভাবে প্রচারযোগ্য। গ্রন্থের শেষ প্রবন্ধ Sri Ramakrishna and the modern outlook' ভূয়োদলী দার্শনিক-প্রবরের অবৈত-বেদান্তের আলোকে শ্রীরামক্রফের জীবন ও বাণীর একটি চমৎকার বিশ্লেষণ।

—শ্রহানন্দ

পঞ্চনী-প্রদিপ (প্রথম আরতি)—খামী সভ্যানন্দ প্রণীত; প্রকাশক—শ্রীনিগমানন্দ সার্থত আশ্রম, হালিসহর (২৪ প্রগণা)। পৃষ্ঠা—১৬৭; মৃদ্য ১॥• টাকা।

খানী বিভারণ্য প্রণীত 'পঞ্চদশী' বেদান্তশাস্ত্রের
অপূর্ব প্রকরণগ্রন্থ। আলোচ্য পুতকে মূল পঞ্চদশী
হইতে কতকগুলি শ্লোক নির্বাচন করিয়া অধ্যায়ক্রমে
সাজাইয়া ব্যাথ্যা করা হইরাছে। বেদান্তের
তত্ত্বসম্বন্ধে নিজের চিন্তাধারা গ্রন্থকার সরলভাবে
বুঝাইতে চেটা করিয়াছেন। পঞ্চদশীর নিজ্প
বিভাগ অন্তস্ত না হওয়ার বৃক্তি ও বিচার-শৃথলা
ছর্বল হইরাছে মনে হয়।

জ্বনগণের উপনিষৎ (বিতীয় থও)— শ্রীষোগেশচন্দ্র দত্ত প্রণীত এবং গোরাবাজার (বহরমপুর) হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—৮৮; মূল্য এক টাকা।

খেতাখতর মৃক্তিকা ও কৈবল্য এই তিনধানি উপনিষদের পতামবাদ আলোচ্য পুস্তকে স্থান পাইরাছে। অমুবাদ অধিকাংশ স্থলেই প্রাঞ্জল ও স্থপাঠ্য; মৃদ উপনিষদের ভাব ও তাৎপর্ম রক্ষার উত্তম অনেকাংশে সফল হইয়াছে।

শ্রীরামকৃষ্ণ শিক্ষালয় পত্রিকা—দশম বর্ধ, ১৩৬০। সম্পাদক শ্রীষ্ণবিক্ষ চক্রবর্তী ১০৬, নরসিংহ দত্ত রোড, হাওড়া ১ইতে প্রকাশিত।

শীরামক্ষ্ণ-নামাঞ্চিত এই শিক্ষালয়ের বাষিক পত্রিকাট গল্পে ভ্রমণে প্রবন্ধে কবিতায় ও চিত্রসম্ভারে তাহার পূর্ব মান ক্ষক্ষ্ণ রাধিয়াছে। রসরচনার 'মশকস্থতি' বেশ উপভোগ্য হইয়াছে। পরিশেষে বিভিন্ন বিবরণী হইতে প্রতিষ্ঠানটির বহুমুখী বিকাশের পরিচয় পাওয়া যায়। ক্ষামরা এই শিক্ষালয়ের ও পত্রিকাটির উত্তরে।ভর উন্নতি কামনা করি।

গীতি-অর্থ—শ্রীশ্রীমং যোগজীবনানক স্বামী —সত্যায়তন-প্রচারক-সংঘ, কলিকাতা-৪•, পৃ: ১২৪; মূল্য দেড় টাকা।

সাধক-কবি গ্রন্থপ্রকাশে উদাসীন। ভক্তবৃন্দের
চেষ্টায় গীতি-অর্থ প্রকাশিত। ১৫১টি গান গ্রন্থে
সন্নিবিষ্ট। ভাব-সাধনা, দেশপ্রেম ও শাস্ত্রজানের
পরিচয় অনেকগুলিতেই বিভ্যমান। লেথক প্রাচীন
কবিদের সাধন-সন্দীতের অন্তর্নাগী এবং তাঁর চিত্ত
পরিপূর্ণ রবীক্রনাথের স্মরেন। উভ্যের সন্ধতে
বাজিয়া উঠিয়াছে এই গীতি-অর্থ।

সাধন-পদ্ধ (প্রথম বলী)— শ্রীশ্রীনং স্থামী যোগনীবনানন্দ, প্রকাশক—সভ্যায়তন-প্রচায়ক-সংঘ পো: সভ্যায়তন, বাঁকুড়া। পু: ১৯৭; মূল্য ৩ ।

সত্যাশ্রয়ী মানবগণকে শাস্তির পথে সাহায্য করিবার উদ্দেশ্রে পুত্তকথানি রচিত। শাশ্রের অরণ্যে যাহাতে মানব পথহারা না হইরা বার—
তাই লেশক স্থীয় অভিজ্ঞতা হইতে সহজ সরল
পথের ইন্দিত দিয়াছেন। ব্রহ্মচর্য গার্হস্থা ধর্ম সম্বন্ধে
বিস্তারিত কর্তব্য সংগৃহীত হইরাছে। সাধন সম্বন্ধে
লিপিবদ্ধ স্মনেক কথা শিশুসম্প্রালারের জন্তই সীমাবদ্ধ
থাকা সমীচীন; জনসাধারণের জন্ত সাধারণতবই
যথেষ্ট।

সদ্ধর্ম রত্ত্বমালা— এথর্মপাল ভিন্দু সফলিত; প্রকাশক: ধর্মাঙ্কুর বৃক এজেন্সী, ১নং বৃদ্ধিষ্ট টেম্পাল লেন, কলিকাতা-১২; পৃষ্ঠা—২২৯; মূল্য—৩১ টাকা।

বৌরধর্মের প্রাথমিক সকল প্রকার নিয়মপদ্ধতি-বিষয়ক বহু তথ্য যথা — বন্দানা, পুজা, দান, ত্রিশরণ, শীল, প্রার্থনা বৌরধর্মালম্বীর অবশ্য করণীয় দৈনন্দিন এই ক্বতাসকল স্থযোগ্যতার সহিত পরিচ্ছেদক্রমে সাজাইয়া আলোচ্য গুল্তকথানি সংকলন করা

#### মঠ ও সিশনের নব প্রকাশিত পুস্তক

The Cultural Heritage of India—Vol IV—The Religions. শ্রীহরিদাস ভট্টার্চার্য দর্শনসাগর সম্পাদিত —ডক্টর শ্রীভগবান দাস 'ভারতরত্ব'-লিখিত ভূমিকা সহ। প্রকাশক স্থামী নিভাস্থরপানন্দ, রামক্তফ মিশন ইন্ষ্টিষ্ট্যুট্ অব্ কালচার; ১১১ রসা রোড, কলিকাতা-২৬। পৃষ্ঠা ৭৭৫ +১৯, মূল্য ৩৫১।

শীরামকৃষ্ণ-শতবার্ষিকীর অব্যবহিত পরেই ১৯৩৭ খুষ্টান্দে এই মহাগ্রন্থ (ভারত-কৃষ্টির উদ্ভরাধিকার) তিনপতে প্রকাশিত হয়। বর্তমানে উহারই পরিবর্ধিত ও সংশোধিত সংস্করণ বাহির হইতেছে। প্রভিটি থণ্ড স্বরংসম্পূর্ণ। বর্তমান থণ্ডে ব্যাপক্ষাের ধর্মের কথাই আলোচিত হইয়ছে; প্রভিটি অধ্যায় বিশেষজ্ঞ দ্বারা লিখিত। এই থণ্ড ছ্য়াট ভাগে বিভক্ত। প্রথম ভাগে—ধর্মের সম্প্রদায় ও কৃষ্টিরূপ; ভেইশটি স্থনিবাচিত প্রবন্ধে সমূদ্ধ। দ্বিতীয় ভাগে—সাধু মহাপুক্রগণ ও তাঁহাদের শিক্ষা—ছ্রাট প্রবন্ধ। তৃতীয় ভাগে—ব্যবহারিক জীবনে

হইরাছে। প্রভ্যেক বৌদ্ধ গৃহস্থের নিত্যপাঠ্য স্থান্তসমূহ ও তাহাদের স্থাপাঠ্য বৃদার্থনাক পুত্রকটির ক্ষান্তম বৈশিষ্ট্য। আমরা ইহার বহুল প্রচার কামনাকরি।

দাও ত্রিশরণ (কবিতা পুন্তক)—শ্রীশশাক-মোহন বড়ুয়া প্রণীত প্রকাশক—ধর্মান্থর বুক এজেলি, ১নং বৃদ্ধিষ্ট টেম্পাল দ্রীট, কলিকাতা-১২। পৃষ্ঠা—২৩, মুগ্য—ছন্ন জানা।

তথাগত ভগবান বৃদ্ধের সাধ দিসহস্র জনাজরতী উপলক্ষ্যে ভক্তস্থাবের জাক্তিসখলিত কাব্য; পরারের ছন্দে ৯০টি চার-পঙ্কি অবকে পরিসমাপ্ত। হংখপূর্ণ পৃথিবীতে বৈরাগাপূর্ণ দৃষ্টি লইয়া লেখক ভারতের ইতিহাস পরিক্রমা করিয়া অবশেষে বৃদ্ধ-বাণীতে আশ্রম গ্রহণ করিতেছেন, তাঁহারই নিকট 'অপ্রমেষ শান্তিস্থাভরা' ত্রিশরণ মন্ত্র প্রার্থনা করিয়াছেন।

ধর্ম — নয়ট প্রবন্ধ। চতুর্থ ভাগে — ভারত-সীমার বাহিরের ধর্ম — ছয়টি প্রবন্ধ। পঞ্চম ভাগে — আধুনিক কয়েকটি ধর্মানোলন — তিনটি প্রবন্ধ। ষষ্ঠ ভাগে — শ্রীরামক্রফ ও আধ্যাত্মিক নবজাগরণ — স্বামী নির্বেদানন্দ লিখিত একটি দীর্ঘ প্রবন্ধ।

এতৎসহ ১০ পৃষ্ঠা পুস্তকস্টী ও ৩৫ পৃষ্ঠা বিষয়-স্ফী পুস্তকখানিকে নিত্যব্যবহার্য এছে পরিণক্ত করিষাছে। ধর্ম ও ক্লিষ্টি ব্যাপারে ইহা একটি তথ্যমূলক প্রামাণ্য গ্রন্থ।

Maha-narayanopanisad — স্বামী বিমলানন্দ প্রণীত। মাদ্রাক্ত শীরামকৃষ্ণ মঠ হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা ৪০২, মূল্য — ৫ টাকা।

মাদ্রাজ মঠ হইতে ইংরেজীতে প্রকাশিত উপনিষদ গ্রন্থমালার পূর্বতন ১১থানি সর্বত্র বছল প্রচারিত। বর্তমান মহানারায়ণোগনিষদ্ধানি অভ্য রীভিত্তে সম্পাদিত। ইহাতে হ্রন্থ দীর্ঘ-পাঠের মাত্রা, ভূমিকা, অমুবাদ, সংস্কৃত ভাষ্য রহিয়াছে। ইংরেজী ব্যাধ্যায় ধর্মজীবনের উপযোগী জ্ঞানভক্তির নানা প্রয়োজনীয় কথা আলোচিত হইয়াছে।

# শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

#### স্বামীজীর জয়োৎসব

কালিম্পঙ: গত ৩রা ফেব্রু মারি কালিম্পঙ্ শ্রীরামকৃষ্ণ আশ্রমের উদ্মোগে স্থানীয় টাউন হলে একটি জনসভায় স্বামী বিবেকানন্দের জন্মবার্ষিকী चर्ला है उस । देश्तर की, वाश्मा हिन्सी ७ तन्नामी প্রভৃতি ভাষায় বক্তাগণ স্বামীজীর জীবন ও আদর্শ সম্বন্ধে আলোচনা করেন। রাশিয়ার খ্যাতনামা পণ্ডিত ডক্টর ভর্জ রোরিক (Roerich) সভাপতির ভাষণে—রাশিয়ার জনগণ স্বামীজীর লেখা পডিয়া এই ভারতীয় সন্নাসীর বাক্তিছের প্রতি দিন দিন কিভাবে আক্রষ্ট হইজেছে ভাহা বর্ণনা করেন। ডক্টব রোরিক সর্বপ্রথম স্বামীজীর কথা ভনেন দক্ষিণ সাইবেরিয়ার অন্তর্গত স্থার আলতাই উপত্যকার একটি প্রদেশে। তিনি বলেন, বিখ্যাত রুশীয় সাহিত্যিক ইল্যা ইহারুন্বার্গ (Ilya Eherunburg) তাঁচার লেখার মধ্যে বিবেকানন্দের গভীর মানবভার উপর বিশেষ জোর দিয়াছেন, ইহাই রোমা রঁল্যাকে মুগ্ধ করিয়াছিল। সভাপতি আরও বলেন, যদিও খামী বিবেকানন সক্রিয় রাজনীতি হইতে দুরে ছিলেন, তথাপি তিনি ভারতের যুগান্তরকারী একজন মহান নেতা। তিনি মানসচক্ষে গভীর দূরদৃষ্টি-সহায়ে জগতের ঘটনাচক্রের ভবিষ্যৎ পরিণতি এবং শক্তির হন্তান্তর প্রত্যক্ষ করিয়াছিলেন। গৌতম-বুদ্ধের মত স্বামীজী স্বলকে জীবনের প্রতিকর্মে আত্মবিশ্বাসী ও নির্ভীক হইতে উপদেশ দিতেন।

রহড়া (২৪ পরগনা): গত ১১ই হইতে
১৭ মার্চ সপ্তাহব্যাপী বিস্তারিত কর্মস্টী সহায়ে
রামকৃষ্ণ মিশন বালকাশ্রমে স্বামী বিবেকানন্দের
জন্মোৎসব পরিপালিত হয়। শিক্ষা-প্রদর্শনী,
শিক্ষক-ছাত্র-সম্মেলন, সন্ধীত ও ক্রীড়াছগ্রান,
শিক্ষামূলক চলচ্চিত্র প্রদর্শন, পুরস্কার বিভরণ ও
ছাত্রদের নাট্যাভিনয় এই উৎসবের বৈশিষ্টা ছিল।

প্রথম দিন পূজা পাঠ হোম অম্বর্টিত হয়।
ছাত্রদের উত্যোগে আবোজিত শিক্ষা-প্রদর্শনীর
উবোধন সভায় বহু সাহিত্যিক ও শিক্ষাব্রতী উপস্থিত
ছিলেন তাঁহারা পরিকল্পনাটির মৌলিকতা দেখিয়া
সম্বর্ট হন। বৈকালের সভায় প্রধান বক্তা প্রীক্তামস্বর্জন রায় বর্তমান শিক্ষার ধারা বিশ্লেষণ করেন।

দিতীয় দিন সকালে আশ্রম বিভানরসমূহের সম্মিলিত সভার ছাত্রবক্তাগণ স্বামীজার 'জীবন ও বাণী'র বিভিন্ন দিক আলোচনা করে। বৈকালে অধ্যাপক শ্রীত্রিপুরারি চক্রবর্তী 'রামারণে ভরত' সম্বন্ধে ভাষণ দেন।

পর দিন শিশু দিবসে প্রাতে ক্রীড়া-প্রতি-যোগিতা হয় ও বৈকালে 'স্বপন বুড়ো'র সভাপতিত্বে শিশু সাহিত্যিকদের এক বৈঠকে শিশুগণ 'রাধাল রাজা' অভিনয় করিয়া সকলকে আমোদিত করে।

১৪ই—কর্মী-সন্মিলনে স্কল বিভাগের কর্মী
নিজ নিজ পরিকল্লনা পেশ করেন এবং আশ্রম
সম্পাদক স্বামী পুণ্যানন্দ কর্মীদের দায়িত ব্ঝাইয়া
দেন।

১৫ই প্রাতে বেতার-কথক শ্রীস্থরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তীর কথকতা ও বৈকালে সাংবাদিক শ্রীবিবেকানন্দ মুখোপাধ্যারের সভাপতিত্বে ছাত্র সম্মেলন অমুষ্ঠিত হয়।

১৬ই প্রাতে হোলির আনন্দোৎসব এবং নগর সংকীর্তনে সকলে মাতোয়ারা হয়। বৈকালে ধর্মসভায় স্বামী বোধাত্মানন্দ ও সাহিত্যিক শ্রীস্বামীকান্ত দাস—শ্রীয়ামক্ষঞ্জের স্মাবির্ভাব ও সাধনার তথ্যপূর্ব স্মালোচনা করেন।

শেষ দিন রবিবার মাননীয় শ্রীতুষারকান্তি ঘোষ মহাশয়ের সভাপতিত্বে প্রস্কার-বিতরণী সভার পর জাশ্রম-বালকগণ 'চক্রী' যাত্রাভিনয় করিয়া সপ্তাহব্যাপী জানন্দোৎসর সমাপ্ত করে।

#### জীরামকুষ্ণ-জন্মেৎসব

কাশীঃ শ্রীরামকৃষ্ণ অবৈতাশ্রমে গত ওরা মার্চ হইতে ১১ই মার্চ পর্যন্ত নর্মদিন-ব্যাপী বিভিন্ন গান্তীর্যপূর্ণ অন্তর্ভানের মধ্যে শ্রীরামকৃষ্ণদেবের ১২২তম জন্মোৎসব অন্তর্ভিত হয়।

তিথিপুলার দিন অতি প্রত্যুবে মললারাত্রিক, গুরাদি গান ও ভলন-সলীতাদির পরে প্রীশীঠাকুরের বিশেষ পূলা আরম্ভ হয়। আশ্রম-মওপে পঞ্চবটী-চিত্রিত পটভূমিকায় শ্রীরামক্রফদেবের স্ববৃহৎ প্রতিক্ততি পত্র পূপা ও মাল্যাদি দ্বারা স্থাজ্জিত করা হয়। আশ্রম-প্রাহ্ণণ ভলন কীর্তন ও বেদ-গানে মুখরিত হইয়া উঠে। শ্রীরামক্রফ-কথামৃত পাঠ এবং পরে শ্রীশীঠাকুরের জীবনা পাঠ ও আলোচনা হয়। দ্বিপ্রহরে প্রায় ২৫০০ শত নরনারী প্রসাদ পান। রাত্রে কালীকীর্তন সকলকে আনক্ষ

৪ঠা মার্চ হইতে প্রতিদিন বৈকালে ও রাত্রে গন্তীর পরিবেশের মধ্যে 'রামপ্রসাদের' গান, উচ্চাব্দের সংগীত, বাংলা ও হিন্দীতে শ্রীরামক্বফ-কথামৃত পাঠ ও মালোচনা, তুলসীদাসী রামায়ণ-ব্যাধ্যান, রামায়ণ কাঠন, শ্রীমন্তাগবত ব্যাধ্যা এবং শ্রীরামচন্দ্র, শ্রীকৃষ্ণ ও শ্রীচৈততের দ্বীবনী মালো-চনা, কালীকীর্তন, শ্রীরামকৃষ্ণদেবের সংগ্রান্তর শতনামনীর্তন প্রভৃতি বিভিন্ন মনোরম কার্যস্কুটী মহসারে উৎসব উদ্যাপিত হইরাছিল।

১•ই মার্চ বৈকালে সাধারণ অধিবেশনে বারাণনী হিন্দুবিশ্ববিশ্বালয়ের অধ্যাপকগণ হিন্দী ও ইংরেজী ভাষার এবং স্বামী ভৃতেশানন্দ বাংলায় শ্রীরামক্বফণ্ডীবনের আলোচনা করেন, শেষ দিন বৈকালে পণ্ডিত শ্রীনিরিধর শর্মার গভীর পাণ্ডিত্যপূর্ণ শ্রীরামচরিতব্যাখ্যান সকলকে মুগ্ধ করে। রাত্রে 'বাউল কীর্তনের' পরে উৎসবের পরিস্থাপ্তি হয়।

ঐ স্কৃত্য অফুষ্ঠানে প্রতিদিন গড়ে প্রায় ৭ শত লোক যোগদান করিয়া উৎসব সাফল্যমণ্ডিত করে। ঢাকাঃ শ্রীরামক্ত মঠ ও নিশন কেল্রে সপ্তাহবাাপী কর্মস্ত্রী লইরা স্বামী বিবেকানন্দের ৯৫তম ও শ্রীরামক্ষের ১২২তম জ্বনোৎসব ক্ষ্টিত হয়।

প্রথম দিন পূজা পাঠ ও প্রার্থনার পর গ্রীরাম-কৃষ্ণ-বিবেকানন্দের জীবনী ও বাণী জ্বালোচিত হয়, স্বামী প্রণবাদ্মানন্দজী আলোকচিত্র সহায়ে ঐ বিষয়ে বক্তভা দেন, ছাত্রদের 'দিরাজের স্বপ্ন' নাটক এবং সধের দলের যাত্রাভিনয় সকলকে আনন্দ দেয়।

গই—ছাত্রসভার অর্থমন্ত্রী শ্রীমনোরঞ্জন ধর
'শিক্ষা ও সেবা' বিষয়ের অবতারণা করেন।
ড: হুদেন, অধ্যাপক শুহ, ছাত্র শ্রীঅমিতাভ মগুল
ও স্বামী সত্যকামানন্দ আলোচনায় বোগ দেন।
পরিশেষে সভাপতি—তাঁহার ছাত্রজীবনে রামকৃষ্ণবিবেকানন্দ আদর্শের অন্তপ্রেরণার কথা উল্লেশ্ব

bē - €००० नद्रनादांद्रण श्रमाम शान ।

৯ই—মিশন স্থালের পুরস্থার বিভরণী সভার পর পূর্বপাকিন্তান বিধানপরিষদের সভাপতি জনাব আবহুল হাকিমের সভাপতিত্বে একটি জনসভাষ ডঃ গোবিলচন্দ্র দেব, শ্রীষ্কা আশালতা সেন প্রভৃতি 'বিশ্বকৃষ্টিতে শ্রীরামকৃষ্ণ-বিবেকানলের দান' বিষয়ে বক্তৃতা করেন। সভাপতি তাঁহার ভাষণে বলেন, শ্রীরামকৃষ্ণ চিরশিশু, শিশুর সরলতা হারাই তিনি বিশ্বের জটিল রহস্থ ব্রিতে পারিয়াছেন।

নারায়ণগঞ্জ ঃ গত ২০শে ফাল্পন, ব্ধবার হইতে ওরা চৈত্র রবিবার পর্যন্ত (১৬ই মার্চ — ১৭ই ১৯৫৭ ইং) পঞ্চ-দিবস-ব্যাপী নারাহণগঞ্জ শ্রীরামকৃষ্ণ শাশ্রমে শ্রীরামকৃষ্ণ দেবের স্বন্মোৎসব সমারোহের সহিত স্থসম্পন্ন হইন্নাছে।

প্রত্যহ প্রাতে মঙ্গলারাত্রিক বৈদিক ভোত্র পাঠ, ভঙ্গন, বিশেষ ও নিত্যপূজা, হোম এবং শাস্তাদি পাঠ হয়। অপরাত্রে "শ্রীরামক্রফ কথামৃত" পাঠ, শ্রীগীতা আলোচনা এবং সন্ধ্যায় রামায়ণ গানের

ব্যবস্থা করা হইরাছিল। ১৪ই মার্চ শ্রীবুক্তা আশালতা সেন মহাশহার নেত্রীত্বে এক মহিলা-সভায় সহস্রাধিক শ্রোতার উপস্থিতিতে শ্রীশ্রীমায়ের পবিত্র জীবন বিভিন্ন দিক দিয়া আনোচিত হয়। ১৫ই মার্চ ৮ ঘটকার 'বালক-সম্মেলনে' শ্রীরামক্বঞ মিশন বিভার্থি-ভবনের বালক শ্রীপ্রীতিময় কর সভাপতিত্ব করে; শেষে ৫ শত বালক বালিকার মধ্যে মিষ্টান্ন বিতরণ হয়। বৈকাল ৪॥• ঘটকায় এক ধর্মসভায় हिन्तू, हेमलाम, शृहीन ७ व्यक्ति প্রতিনিধিগণ স্কল ধর্মের মূলবাণী সম্বন্ধে আলোচনা করেন। সভাপতিত্ব করেন 'আলহাজ মৌলানা' ফললুল করিম এম, এ. বি, এল। সভায় প্রায় চারি হাজার लारकत ममारवन इहेबाছिन। ১७ই मार्চ देवकान ৪॥ ঘটকার তীবুক্ত ক্যোৎসামর বস্থ এম, এ (সহ অধ্যক্ষ, ভিক্টোরিয়া কলেজ, কুমিলা) মহাশয়ের পোরোহিত্যে ছাত্র-সভার চট্টগ্রামের শ্রীদেবেক্স দাস চৌধুরী ও কুমিল্লার পণ্ডিতপ্রবর শ্রীবৃক্ত রাসমোহন চক্রবর্তী শান্ত্রী মহাশব্ধ স্বামী বিবেকানলের জীবনের বিভিন্ন ঘটনার উল্লেখ করিয়া সারগর্ভ বক্ততা প্রদান করেন।

সন্ধ্যারাত্তিকের পরে বেলুড় মঠের খামী প্রণবাত্মানন্দকী আশ্রমে ভিনদিবস ছায়াচিত্রযোগে প্রীরামক্রফ, খামী বিবেকানন্দ ও শ্রীশ্রীমারের জীবন সম্বন্ধে বলেন। প্রতিদিন প্রায় চারি হাজার শ্রোতা সমবেত হইত। উৎসবের শেষ দিবস ওরা চৈত্র রবিবার (১৭ই মার্চ) প্রায় ছব হাজার নয়নারী বিসিয়া এবং হাতে হাতে প্রসাদ পান। সারাদিন সঙ্গীত, ভজন, গীতা-কথামৃত প্রভৃতি পাঠ ও কীর্তনাদি হয়।

ঢাকা, মন্নমনসিংহ, বরিশাল, কুমিলা, সোনারগাঁ প্রভৃতি মিশনকেন্দ্রের সাধ্গণ উপস্থিত থাকিরা আনন্দ ও উৎসাহ বর্ধ ন করেন।

ময়মনসিংহ ঃ গত ২৫শে হইতে ২৯শে মার্চ শ্রীরামকৃষ্ণ আগ্রমে শ্রীরামকৃষ্ণ জন্মোৎসব স্বষ্ঠ্ ভাবে অনুষ্ঠিত ইইয়াছে। প্রথম দিবসত্রয় সন্ধ্যানরতির পর ছায়াচিত্রযোগে শ্রীরামকৃষ্ণ, শ্রীশ্রীমাতা-ঠাকুরাণী ও স্বামীঞ্জীর পূণ্য জীবনী আলোচনা উৎসবের বিশেষ অক ছিল।

#### সেবাকার্য ও বিবরণী

মাতৃভ্বন ঃ ৭এ, শ্রীমোহন লেন (কলিকাতা-২৬)-এ অবস্থিত প্রস্থতি-সেবাসদনের ৭ম বার্ষিকী কার্যবিবরণী (১৯৫৬) আমরা সম্প্রতি পাইয়াছি। আলোচ্য বর্ষে বহিবিভাগে চিকিৎসিত্তের সংখ্যা: নৃত্তন—১৮১২, পুরাতন—৫৬১৫; অন্তর্বিভাগের সংখ্যা: ১১০১। বর্তমানে মাতৃভ্বনে ১৬টি শ্যা (Bed) আছে, ইহার মধ্যে ৮টি ক্রি—দরিদ্র রোগিণীগণের জন্ম সংরক্ষিত।

মাজাজ জীরামক্লফ মিশন: বাড্যা-তুর্গভদের সেবা—মাদ্রাঞ্কের সাম্প্রতিক ঘূর্ণি-বাত্যায় নিরাশ্রয় ২০০ ছঃস্থ পরিবারের পুনর্বাসনের জ্ঞ মাড্রাজ রামকৃষ্ণ মিশন বেদারণ্যমে রামকৃষ্ণপুরম্ নামে একটি উপনিবেশ স্থাপন করিয়াছেন। এখানে প্রার্থনাগার, মন্দির ও শিশু-উত্থান নির্মিত হইয়াছে। গত ১০ ফেব্রুমারি মান্তান্তের রাজ্যপাল ত্রী এ. ক্লে. ন্ধন উপনিবেশের ২০০টি পাকা বাডীর মধ্যে ১২৮টির উদ্বোধন করেন। এই উপলক্ষ্যে বেদপাঠ, বাস্তপুজা, নবগ্ৰহ-হোম, শ্ৰীশ্ৰীচণ্ডীপাঠ, প্ৰসাদ-বিতরণ, হরিকথা, পুতুলনাচ, শোভাযাত্রা প্রভৃতি স্বৰ্গুভাবে অমুষ্ঠিত হইয়াছিল। নৃতন গৃহে প্ৰভিষ্ঠিত পরিবারগুলিকে বন্ধ ও মাহর প্রভৃতি প্রাণত হয়। এই পুনর্বাদন-কার্যের জন্ম মান্তাক সরকার কত্ক > লক্ষ্ ৭৫ হাজার. টাকা এবং মিশনের तिनिक कां ७ व्हेर्ड > नक २ e हास्रात होका बाब করা হইতেছে।

চিলেলপুট (মাজাজ) শাখাকেন্দ্র: বার্ষিক কার্যবিবরণী—আমরা এই প্রতিষ্ঠানের প্রথম মুক্তিত বার্ষিক কার্যবিবরণী (১৯৫৬) পাইরা আনন্দিত হইরাছি। শ্রীরামক্লফ-বিভালয় প্রতিষ্ঠার মধ্য দিয়া চিকেলপুটে সর্বপ্রথম মিশনের কার্য শুরু হয় ১৯৩৬ খৃষ্টান্দে এবং ১৯৪০ খৃং শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানটিকে প্রীরামকৃষ্ণ মিশনের অন্তর্ভুক্ত করা হয়। বর্তমানে এই কেন্দ্রে হটি উচ্চ বিভালয় (১টি বালিকাদের জন্ম), ২টি প্রাথমিক বিভালয় (১টি সম্প্রসারিত প্রাথমিক বালিকা-বিভালয়), ১টি ছাত্রাবাস, ১টি গ্রন্থানার ও ১টি ছাপাধানা নিয়মিতভাবে পরিচালিত হইতেছে। আলোচ্য বর্ষে (১৯৫৬) বিভালয়গুলিতে মোট ১০৬০ (বালিকা ৪৪১)—ছাত্র-ছাত্রী অধ্যয়নের স্বযোগ লাভ করিয়াছে। বিভাগিভবনে ৩৫ জন ছাত্র ছিল।

বলরাম-মন্দির (কলিকাতা): সাপ্তাহিক ধর্মপতা: নিমলিখিত বিষয়গুলি আলোচিত হয়— জাহামারি—'৫৭: ভাগবত ও প্রেমধর্ম, শিবানন্দ-বাণী, শ্রীরামকৃষ্ণ-পূ<sup>\*</sup>থি, জাতীয় জীবনে ধর্মের প্রয়োজনীয়তা ও বুগাচার্য বিবেকানন্দ (ছায়াচিত্র-বোগে), বিশ্বসভাতার শ্রীরামকৃষ্ণদেবের দান (ছাত্রচিত্রবোগে)।

ফেক্রমারি—'৫৭: ধর্মপ্রসঙ্গে স্বামী ব্রহ্মানন্দ, স্বামীজীর জীবনী ও বাণী, বলরামমন্দিরে শ্রীরামকৃষ্ণ।

মার্চ—'৫৭: ভক্তিতত্ত্ব, শ্রীরামক্কফের ব্মপরূপদীগা, শ্রীরামকৃষ্ণ-জীবনে মহাপ্রভুর মহাভাব। এতদ্বাতীত শ্রীশ্রীরামক্ক কণাস্ত, শ্রীরামক্ক বাণী, রামারণ, গীতা। বিভিন্ন দিনের বকা—
বামী গন্তীরানন্দ, স্বামী পুণ্যানন্দ, স্বামী প্রণবাত্মানন্দ, স্বামী সাধনানন্দ, স্বামী ক্ষচিন্ত্যানন্দ, স্বামী ক্ষীবানন্দ, অধ্যাপক ত্রিপুরারি চক্রবর্তী, শ্রীভিন্তপদ গোস্বামী, শ্রীস্করেক্রনাথ চক্রবর্তী, শ্রীয়ৃত্যুক্তর চক্রবর্তী, শ্রীগ্রারগোবিন্দ গুগু, শ্রীনন্দলাল দে, স্বামী দেবানন্দ।

#### স্বামী শ্রদ্ধানন্দের আমেরিকা যাত্রা

শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশনের কর্তৃ পক্ষের নির্দেশে স্বামী প্রদানন্দ গত ২৭শে মার্চ বেদান্ত-প্রচারকার্যে আমেরিকা থাত্রা করিরাছেন। রাত্রি সাড়ে দশটার বি. ও. এ. সি. বিমান দম দম ছাড়ে; তৎপূর্বে বিমানঘাটতে সাধ্দন্ত্যাসী ও ভক্ত নরনারীর সমাবেশে বিদার সংবর্ধ নার আনন্দ-বেদনামর দৃশ্ত—উপস্থিত সকলের হৃদ্ধে এক অপূর্ব ভাবের সঞ্চার করিয়াছিল। স্বামী প্রদানন্দ আমেরিকার প্যাসিফিক উপকূলে ভারতক্কিও ও বেদান্তপ্রচারের বিশিষ্ট কেন্দ্র—সান ফ্রান্সিম্বো বেদান্ত সোসাইটিতে স্বামী অলাকানন্দজীর সহারকরূপে থাইতেছেন। ন্তন দেশে নৃতন কর্ম-পরিবেশে 'উল্বোধনে'র প্রাক্তন ও প্রির সম্পাদক্ষের সর্বাক্ষীণ সাফল্যলান্তের জন্তু আমরা আন্তরিক প্রার্থনা জানাইতেছি।

## বিবিধ সংবাদ

কৃষ্ণনগর (নদীয়া) ঃ শ্রীরামক্বফ আশ্রমের উদোধন—গত ২৭শে ফেব্রুলারি কৃষ্ণনগর রামক্বফ আশ্রমের নিজ্ञ (নদীয়ার মহারাণী কর্তৃ ক প্রদত্ত) জমিতে নবনির্মিত ঠাকুর্বরের শুভ উদোধন করেন বেলুড় শ্রীরামক্রফ মঠ ও মিশনের সহাধ্যক্ষ শ্রমং শামী বিশুদ্ধানক্ষী মহারাজ। এতত্পলক্ষ্যে পূজা, পাঠ, হোম ও ভজন অমুষ্টিত হয়।

গত ৩রা মার্চ এই আর্শ্রমে শ্রীরামক্তঞ্চ-জন্মোৎসব প্রতিপালিত হইয়াছে।

#### স্বামীজীর জন্মোৎসব

বিবেকানন্দ কর্ম-মন্দিরের উন্থোগে গত ২৪শে ফেব্রুমারি ৪৫নং সাম্ত্রণ হলা রোডে স্বামীন্দার জন্মেৎসব উদ্যাপিত হয়। পূর্বাহ্রেই মান্দলিক ভন্ধনের হরে একটি পবিত্র পরিবেশ স্পষ্ট হয়। প্রীযুক্ত রমণীকুমার দত্তগুপ্ত স্বামীন্দার আবির্ভাব সম্বন্ধে আলোচনা করেন। অপরাহ্রে একটি সভায় ডক্টর যভীন্দ্রবিমল চৌধুরার পোরোহিত্যে শ্রীন্ত্যগোপাল রায় 'রামক্রফ-বিবেকানন্দ-মূগ'নার্ধক প্রবন্ধ পাঠ করেন এবং স্বামী নিরাম্যানন্দ 'স্বামীন্দার ভাবধারা' সম্বন্ধ একটি ভাবণ দেন। সন্ধ্যায় শ্রীমেঘনাদ বসাক ও তাঁহার সম্প্রদায় 'লীলাকীর্তন' করেন। নানাস্থানে শ্রীরামক্রফ-জন্মোৎসব

নিয়লিখিত স্থানসমূহে ভগবান শ্রীরামক্ষণদেবের ১২২তম জন্মোৎসব পূজা পাঠ ও আলোচনা-সভার মাধ্যমে স্করভাবে উদ্ধাপনের পূর্ণ বিবরণী পাইয়া আমরা আনন্দিত হইবাছি:

আক্রমীর, ঘামাপুর (ক্রবলপুর), ঝাড়গ্রাম ও থেপুত (মেদিনীপুর), সাহেবগঞ্জ (সাওতাল পরগনা), ফলতা (২৪ পরগনা), কদমতলা ও বেলাড়ি (হাওড়া), কৃমিলা।

#### মানব-পরিবার চিত্র-প্রদর্শনী

ইউনাইটেড ষ্টেটদ্ ইন্ফরমেশন সার্ডিসের (USIS) উত্থোগে কলিকাতায় রনজি স্টেডিয়ামে 'মানব-পরিবার' (Family of man ) নামক ন্তন ধরনের এক আলোকচিত্র-প্রদর্শনীর ব্যবস্থা হইয়াছে।

পৃথিবীর ৬৮টি দেশের ২৭৩ জন (নর-নারী)
শিল্পীর ২০ লক আলোক চিত্র হইতে প্রথমে
নির্বাচিত দশহাজার, পরে তাহার মধ্য হইতে
স্থানিবাচিত ৫০৩ খানি চিত্র এডোয়ার্ড টাইকেন
বিষয়াহারী গ্রথিত করেন—নিউইর্ক নগরীর
নিউজিয়ম অব্মডার্ল আটে'র জন্ত।

বিভিন্ন দেশের ভাষার বৈচিত্র্য সংস্কৃত্ত সব দেশের মাহুষের জীবনের আশা আকাজ্জা ভালবাসা ঘুণা হুব হুংব যে একই প্রকার, জন্ম জীবন ও মৃত্যুর তালে তালে অবও মানব-সংহতি যে আগাইরা চলিরাছে,—বাহিরের শত বিভেদ সংস্কৃত্ত মানব-জাতি যে অন্তরে এক ও অবিভাজ্য—নীরব ছবিগুলি তাহারই মুবর সাক্ষী।

জীবিকার জন্ত মাত্র্যের কর্মপ্রচেটা কথনও একক—কথনও সংঘবদ্ধ ; যন্ত্রগুণেও মাত্র্যের কায়িক শ্রমের প্রয়োজনীয়তা, সমাজ-জীবনে মিলনের আনন্দ ও সংঘর্ষের বেদনা চলচ্চিত্রের ভঙ্গীতে প্রকাশমান। যুধ্ং স্থ পৃথিবীতে জিজীবিষ্ মানব আগবিক শক্তিকে ধ্বংস হইতে কল্যাণের পথে চালিত করিবে, শত বাধা বিপদের মধ্য দিয়া মাত্র্যের অগ্রগতি অব্যাহত, মাঝে মাঝে এই আশার হার বাজাইয়া 'বাশরিয়া' (piper) মাত্র্যের বংশধরকে ভবিষ্যতের পথ দেখাইয়া দেয়।

#### ভ্ৰমসংশোধন

উদ্বোধনের গত (চৈত্র ১৩৬৩) সংখ্যার প্রকাশিত 'বিষমক্রণে' গিরিশ-পরিচিতি—প্রবন্ধের লেখকের নাম শুকুঞ্জের মিশ্র। পাঠকর্বর্গ অমুগ্রহ পূর্বক ভ্রম সংশোধন করিয়া লইবেন।



# স্ব-রচিত নাট্যে—

ত্বং শক্তিরেব জগতামখিলপ্রভাব।
ত্বনির্মিতঞ্চ সকলং খলু ভাবমাত্রম্।
ত্বং ক্রীড়সে নিজ-বিনির্মিত-মোহজালে
নাট্যে যথা বিহরতে শক্ততে নটো বৈ ॥

(দেবীভাগবত—১।৭।৪২)

জগজ্জননি ! তুমিই—ক্ষি স্থিতি লয় —সকল জিয়ার শক্তিম্বরূপা ; কি জ্বাদানে, কি লালন-পালনে, কি ধ্বংদ-সাধনে, জীবজ্ঞগতে সর্বত্র তোমারই প্রভাব অফভ্ত হয়। এই অনন্ত বিশ্বে, স্থুল ক্ষ্ম যাহা কিছু—সকলই তোমা হইতে তোমারই দ্বারা নিমিত ; তুমিই একাগারে সব কিছুর উপালান-কারণ ও নিমিত-কারণ ; তুমি মাতা, তুমিই নির্মাতা।

িউর্নাভ (মাকড্সা) বেমন শ্বনিমিত শু-শরীরজাত জালে থাকিয়া প্রভাব বিস্তার করে, তেমনি ] তুমি তোমারই নির্মিত সংসার-মায়া-জালে থাকিয়া তুমিই থেলা করিতেছ; যেন নাট্যকার নিজেরই রচিত নাটকে নিজেই রল্পমঞ্চে আবিভূতি হইয়া বিভিন্ন চরিত্রে নানা রূপে, স্থথে ত্বংথে নানাভাবে অভিনয় করিয়া নিজেও আনন্দ পাইতেছেন, আবার নিজেরই নানারূপ সকলকে আনন্দ দিতেছেন; সর্বদা কিছে শ্বরূপে অবিক্লত, স্বরূপ অবিশ্বত!

### কথাপ্রসঙ্গে

#### জগৎ কি ধ্রংদের পথে ?

সম্প্রতি জনৈক ভারতীয় ভূ-পর্যটক বিচক্র-যানে ৫৩টি দেশের মধ্য দিয়া ৮০,০০০ হাজার মাইল অতিক্রম করিয়া অবশেষে কানাডায় উপনীত হইমাছেন। ভারত-প্রত্যাবর্তনের পথে তাঁহার অভিজ্ঞতা-সম্বন্ধে বিজ্ঞাসিত হইয়া তিনি বলিধাছেন, 'যথন যে দেশেই গিয়াছি সর্বত্র দেখিয়াছি সাধারণ মাত্র শান্তি চায়, এমনকি আফ্রিকার জঙ্গলের সিংহও স্বভাবত: শ ন্তিপ্রিয় । মাত্র এক ব্দাৰগায় একটি বন্তমহিন্ন তাঁহাকে অকারণে—হয়তো ভরে আক্রমণ করিয়াছিল। নতুবা সর্বত্র মামুষ পত পাৰী স্বংস্হা জননী পুথিবীর বক্ষে হ্রথে ও শান্তিতে বাস করিতেই চাহে। অবশ্য জীবন-ধারণের জন্ত পাতাদং গ্রহার্থে যতটুকু সংগ্রাম প্রয়োজন তাহা একাম্বভাবেই জীবের ধর্ম। জীবন-বিস্তাবের জন্ত, স্বজাতি-প্রসারের জন্ত হল্ব-মিলন সংহতি সংবর্ষ ভাগৰ জীবধর ! কিন্তু জীবন রক্ষার্থেই জীবনান্ত कदा-- निक्तव कीवर्ध्य नव ।

অত এব আন্ত সমগ্র পৃথিবীর মহয়কুল বধন ছই লিবিরে বিভক্ত হইরা—পরস্পারকে একই দোষে অভিবৃক্ত করিরা—আত্মরক্ষার নামে একে অপারকে ধবংদ করিবার অপাকৌশলে আত্মঘাতী হইবার উপক্রম করিরাছে, তথন বিশেবভাবে চিন্তা করিবার সময় আদিয়াছে—জীবন-সংগ্রামের সীমা কোথায় ? অসহায় মানবের জীবন-সংগ্রামের সার্থকতাই বা কি ? আরও প্রশ্ন জাগিতেছে এই 'সেনরো-ক্রন্থয়ার্মধ্যে' অবস্থিত আমাদেরই বা কঠব্য কি ?

গভ দেড় শতাঝী ধরিয়া ক্রমবিকাশবাদী
জীববিজ্ঞানীরা মহামন্ত্রের মতো হুইটি মূলস্ত্র শিখাইরাছেন—'জীবনের জক্ত সংগ্রাম' ও 'যোগ্য-তমের উদ্বর্তন'। বর্তমান শতান্দীর পঞ্চাশ বংস্বের মধ্যেই হুইটি বিশ্বস্থাকে ক্রামারতিশীল

মারণাস্ত্র সহায়ে মারমুখী সভ্যতাভিমানী পাশ্চাজ্য-জাতিসমূহকে দেখিয়া তাহাদের প্রচারিত বিজ্ঞানের ঐ সত্যতায় আমরা সন্দিহান হইতেছি। জীবন-ধারণ ও জীবন-বিস্তারকেই একমাত্র উদ্দেশ ধরিয়া লইলে কিছুদিন পর পর এই প্রকার আহুবিক भःशाम क्वितार्थ, **এ**दः कां**डि** कोरकस्वत পর স্বাভাবিক নির্মেই পৃথিবীর লোকদংখ্যা ও খান্তে একটা সাম্য স্থাপিত ংইয়া (equilibrium of food and population ) সাময়িক শান্তি দেখা দেয়। কিছুদিন পরে আবার একটা প্রাকৃতিক তুৰ্যোগ, মহামারী বা মহুযুক্ত বিপ্ৰয় হৃত্-সংখাত বা যুক্ত-বিপ্লব আসিয়া লোকক্ষম করে। ইহারই পুনরাবৃত্তি কি পৃথিনীর প্রকৃত ইতিহাস? যদি ভাষাই ষ্ট্ৰ. ভাষা ইইলে—বিচিত্ৰ মানবজাতি ও ভাচার বিচিত্র ক্লষ্টি নানাদেশে নানাভাবে বিক্রিভ হইত না।

পতন অভ্যাদর-বন্ধুর পছা'র—মানব্যাত্রী চলিরাছে পুনরাবর্তনের সর্পিল গতিতে (spiral movement) কথন উঠিয়া কথন নামিয়া। উচ্চতর জীব মানুষের ক্ষেত্রে উদ্বর্তনের উচ্চতর কোনও নীতির প্রয়োজন অন্তভ্ত হইতেছে। বিরামহীন একমুখী ক্রমবিকাশ প্রতাক্ষ সত্য নর। আজ তাই চিস্তানারকদের মনে প্রশ্ন উঠিয়াছে, 'মানুষের উন্নতি হইতেছে, না অবনতি হইতেছে?' আজ সমাজ-বিজ্ঞানীর গ্রেষণার বিষয়: অনন্ত জীবন্যাত্রার পথে মানুষের সঠিক অবস্থান কোথায়? মানুষের নিরপেক মূল্য—কিছু আছে কি? মানুষের সঙ্গে প্রকৃতির যথার্থ সম্বন্ধ কি? মানুষের সঙ্গে প্রকৃতির যথার্থ সম্বন্ধ কি? মানুষের সঙ্গে দ্বানুষ্বের প্রকৃত সম্বন্ধই বা কি হওরা উচিত?

গত চার শতাঝী ধরিষা আমরা গুনিতে গুনিতে জভাত্ত হইরা গিরাছি, খুইধর্ম গ্রীকো-রোমান ইওরোপে অন্ধকারযুগ আনিয়াছিল,—এবং ১৬শ শতাদীর তথাকথিত স্বাধীন চিম্না ও বিজ্ঞান-গবেষণা 'নব জাগরণ' আনিয়াছে। আজ স্থাবার কি দেখিতেছি ? ঐ জাগরণ-জোত ধর্মচেতনাধীন যৌথ বুদ্ধি ও বিজ্ঞান-প্রস্ত মারণাম্ব – রাজনীতি ও অর্থ-নীতির শৃত্যাল আবন্ধ সমগ্র মানব-জাতিকে মহাযুত্যর গহ্বরে টানিয়া ফেলিতেছে। একপ্রকার মতবাদের কুদংস্কারের পরিবর্তে মান্ত্র আজ আর এক প্রকার মতবাদের কুদংস্কারের গঠে নিপতিত। কে বলিবে কেনেট ভাল, কোনটি মন্দ ্ উরত্তর সমাজচেতনা সহায়ে রাজনীতি ও বিজ্ঞানের এই অবৈধ সম্বন্ধ দ্ব করিতে না পারিলে, বা ঐ সম্বন্ধ কল্যাণঙ্গনক মক্লস্ত্তে বাঁণিতে না পারিলে এ বুগের মান্নষের সম্মুখ যে বিপদ আসন্ন — অহুরপ ভয়াবছ বিপদ মানবলাতির ইতিহাসে কখনও আসিয়াছে বলিয়া আমাদের জানা নাই।

সকল দেশের পুরাবেই অবশ্য পড়া বায় দৈতা
ড্রাগন প্রভৃতির অত্যাচার,—পরবর্গী বুগে তাহাই
আবার রূপান্তরিত হইয়াছে—অন্তর বর্বর প্রভৃতির
প্রভৃতির ভূর্বর আচরণে। যথনই ঐ প্রকারে মামুষের
শান্তি বিনই হইরাছে—তথনই মামুষের মধ্য হইতে
জাগিয়া উঠিগছে বীখবান্ অশেষ-কল্যাণমৃতি, যাহা
আনৌকিক শক্তি-সহায়ে ঐ অভ্যন্ত শক্তিকে পরাভ্ত
দ্বীভূত করিয়াছে! সাধারণ মানবকুল ভয়ার্ড হইয়া
দৈরশক্তির আবির্ভাবের অন্ত আকুসভাবে উথ্ব দিকে
তাকায় । দিবাশক্তির আবির্ভাব হয় মামুষেরই হৃদয়ে
স্থপ্ত ভ্র-চেতনার জাগ্রণ হইতেই! আমরা আজ
তাহারই জাগ্রণের প্রতীক্ষা করিতেছি।

আশার কথা—জাগরণের স্চনা হইরা গিরাছে—
বৈজ্ঞানিকের গবেষণাগারে নর—তাহারই মনোমন্দিরে! পরমাণুহত্ত্বে থাহারা দ্রষ্টা তাঁহারা প্রথম
লক্ষ্য করিলেন—তথাক্থিত জড়পদার্থ অনির্দেশ্য গতিশীল হইরা প্রাচণ্ড শক্তিতে রূপান্তরিত হইতে পারে;
ভাঁহারা বুঝিলেন অড় ও শক্তির রূপান্তর-শীলাই

অহরহ স্টেপ্রালয় ঘটাইতেছে,—কি কুদ্র একাও
কানুগণতে, কি বৃহৎ একাও নক্ষত্র নীহারিকার
কাতে! বিজ্ঞানী তার বিশ্বার ভাবিতে লাগিলেন
বৃথি বা এতদিনে স্টের রহস্ত উদ্ঘাটিত হইল।
এই মহা আবিদ্ধারের আনন্দেই দেদিন বিজ্ঞানী
মগ্র ছিলেন। তথন কি তিনি জ্ঞানিতেন—স্টের
'জীরন কাঠি'র মধ্যেই ল্কান্তিত আছে প্রলামের
'মরণ কাঠি'? তিনি কি জ্ঞানিতেন—এই আগবিক্
শক্তি একদিন পৃথিবী ধ্বংসে নিয়োজিত হইবে? জ্ঞানিলেও তিনি বিশ্বাস করিতে পারেন নাই—
স্টের প্রেট জীব বৃদ্ধিমান্ মান্ত্র এই মহাশক্তিকে
কল্যাণের কাজে না লাগাইয়া আত্ম-ধ্বংদে ব্যবহার
করিবে!

তাই ত দেখা যার মানবপ্রেমিক মহামনীশী আইনদ্টাইন ভীবনগারাতে ত্থে করিবা বলিতেছেন, আজ যদি বৃত্তি-নির্বাচন করিবার প্রশ্ন উঠিত—বৈজ্ঞানিক না হইয়া রাজমিলী হইতাম। তাই তোতিনি মৃত্রের পূরে (১৮.৪.৫৫) আগাবিক যুজের বৈরুজে সকল জাতিকে সতর্ক করিয়া একটি বোষণাপত্রে স্বাক্ষর করিয়া যান! আগবিক বোমার অন্ততম আবিজ্ঞতা ওপেনহেমার বিবেকের দংশন অন্তত্ব করিবাছেন। ১৯৫৫ খৃষ্টাব্লেই নোবেল প্রাইজ-প্রাপ্ত প্রথম শ্রেণীর বৈজ্ঞানিকগণ স্বাক্ষরিত-পত্রে ঘোষণা করিয়াছেন:

"বিজ্ঞান মান্ত্ৰকে আত্মনাতী পথে লইয়া যাইতেছে দেখিয়া আমরা শংকিত। প্রমাণুকে মারণাত্ম করিলে রেডিওরশ্মি এরপভাবে পৃথিবীকে ছাইয়া ফেলিবে যে সমগ্র মানবজাতির বিলোপ ঘটিবে।" (রয়টার: >c.৭.৫৫)

বৈজ্ঞানিকগণের এই দকল সভর্করাণী সত্ত্বেও রাজনীতিকগণ অবোধ শিশুর মত এই আগুন লইমা থেলা করিতেছেন। আগ্ররকার নামে সামরিক অস্ত্রসজ্ঞার মান আধুনিকতম করিয়া করিত শ্রুর সমত্ল হইবার জন্ম তাঁহোর। বলিতেছেন,— আগবিক অন্ত্র অপরিহার্য। কেন ? সন্মিলিত জাতিপুঞ্জে কি ইহা এককালে সকলেরই অব্যবহার্য বিলিরা ঘোষণা করা চলে না ? না, তা চলে না—কারণ, মাহ্ম আজ মাহ্মবের প্রতিই বিশ্বাস হারাইয়াছে। একদল মাহ্ময আর একদল মাহ্মবেক বিশ্বাস করেনা। অতএব দেখা যাইতেছে— আগবিক বোমা নয়, লাস্ত-মতবাদ-মৃত হই দল মাহ্মবের পরম্পরের প্রতি দরদহীন অবিশ্বাসই আজ সর্বনাশের মূল। তাই, প্রতীকার-কল্লে বলা যায় এই মুমুর্মাহ্মবেক বাঁচাইবার একমাত্র মহামন্ত্র 'মাহ্মব, নিজেকে বিশ্বাস করে, নিজেকে জানো, নিজেকে ভালবাসো।' আত্মজানের ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত মানব-প্রীতিই আজ বিশ্বগ্রাসী মহামৃত্যু রোধ করিতে পারে।

এ কথা অবশ্য সভ্যা, মামুষ মূলতঃ এক হইলেও জাতি ও প্রকৃতি হিদাবে বিচিত্র, বিভিন্ন। এত पिन **এই বিভেদের উপরই জোর দেও**য়া হইয়াছে ; তাহার ফলস্বরূপ আমরা পাইয়াছি সম্মিলিত জাতি-সংখ, যাহা শক্তিমান জাতিগুলির সংঘর্ষের মল্লক্ষেত্র। আৰু সময় আসিয়াছে, যথন আর এই প্রতীয়মান ভেদের উপর জোর না দিয়া অন্তর্নিহিত একছের উপর জোর দিতে হইবে। তথাপি যে প্রকৃতিগত শুভ ও অশুভ শক্তির (forces of good and evil) विक्रिजा शंकित, जाहा पृत्रीकृष्ठ रहेरव-ष्मश्रीहार्य श्राप्त-युरक । निरम्पादत्र ত্বার্থে যে কোন বুদ্ধকেই ক্রায় বুদ্ধ বলিয়া চালাইয়া পূর্বে ক্ষতিষ্ণক্তি রাজগণ, অধুনা বৈশ্বস্থিতি ব্যবসায়িগণ শান্তিপ্রিয় জনসাধারণকে বুদ্ধে মাতাইয়া পৃথিবীকে বক্তাক্ত করিয়াছে।

বর্তমানের ব্যাপার একটু খতন্ত্ব, এখন আর স্থানবিশেষে রক্তারক্তি নয়—এ বৃদ্ধে বিজয়ী বিজিত উভরেই নিশ্চিক্ত হইবে, অথবা নিরুষ্টতর জীবে বা ছবল পঙ্গু মানবে পরিণত হইবে। এই সকল দিক্ চিন্তা করিয়া সমগ্র বিশ্ববাসী আজ সমস্বরে বলিতেছে, 'এই ভরক্কর অন্ত স্থরণ কর।' রাজনীতিকগণ অবশ্য বলিতেছেন, এতটা ভয়ের কিছু নাই—একপক্ষ নিজেরা ক্ষাণবিক ক্ষম্রে স্থাজিত হইয়া বিপক্ষকে ঐ স্থযোগ না বিবার জন্মই শান্তির নামে এই আতক্ষের ধ্যা তুলিয়াছেন। কাহাকে বিবাস করিব? রাজনীতিকগণকে, ব্যবসান্ধিগণকে?—না বৈজ্ঞানিকগণকে, মানব প্রেমিকগণকে?

বিশ্যাত ফরাসী বৈজ্ঞানিক জোলিও-কুরি বলিতেছেন (রয়টার: ২৩.৪.৫৭) 'নাগাসাকি ও হিরোশিমার শাণবিক বোমা যে প্রলয় হটাইরাছে
— তাহার ভরাবহ শ্বতি আমরা মৃছিয়া ফেলিতে পারি না; তদপেকা সহস্রগুণ শক্তিশালী উদ্ভান বোমার পরীক্ষাকালের শ্বতিও ছরপনের।'

তাঁহার মতে এই বিন্দোরণের ফলে আকাশ বাতাস, জল ও মাটি—সকলই তেজক্রিণ্ণভাবে দৃষিত হইরা যাইতেছে। বিশেষত ঐ বিন্দোরণে প্রচর পরিমাণে জাত ষ্ট্রন্শিয়াম-১০ নামক পদার্থ আকাশে ভাসমান থাকিয়া ধীরে ধীরে, ৩০ বংসর ধরিয়া ধ্লা ও বৃষ্টির সহিত মাটিতে নামিয়া উদ্ভিদ্ জগতে, মাহুষের থাত্বশত্তে, এমন কি হুয়ে পর্যন্ত প্রবেশ করিয়া অস্থিমজ্জার গিয়া স্থিতিলাভ করিবে; এবং হুরারোগ্য ক্যানসার টিউমার প্রভৃতি রোগের প্রবিণ্ডা লইয়াই ভবিষ্যুৎ মানব-শিশু জ্মাগ্রহণ করিবে।

এই ভরাবহ চিত্র আঁকিয়া বৈজ্ঞানিক বলিয়াছেন:
পরীকার ক্ষেত্র হইতে দুরে আছেন বলিয়া
অনেকে এ বিষয়ে উদাসীন, কিন্তু তাঁহারা
ভূগ। আমরা প্রত্যেকেই এই মহা বিপদের মধ্যেই
রহিয়াছি এবং যদি আণবিক অন্তের জন্ম এই
পরীকামূলক বিক্ষোরণ এখনই বন্ধ করা নাহয়—
আমাদের বংশধরগণকে আমরা আরও বিপদের
মধ্যে ফেলিয়া যাইব।

অসলো হইতে সৰ্বজন-শ্ৰেষ বৃদ্ধ দাৰ্শনিক

ও মানব-সেবক ডক্টর সোঘাইটজার (নোবেল শান্তি-পুরস্থার-প্রাপ্ত )—এই তেজপ্রির পদার্থের পরীক্ষা বন্ধ করার জন্ম জনসাধারণের দাবী তুলিবার জাবেদন জানাইরা বলিয়াছেন: বিজ্ঞোরণ-তেজপ্রিয়তা মানব জাতির পক্ষে এক চরম ছর্বটনা। তিনি হ:বের সহিত লক্ষ্য করিয়াছেন—যে দেশগুলি পরীক্ষা চালাইতেছে সে সকল দেশের জনসাধারণের পক্ষ হইতে এই পরীক্ষা বন্ধ করার কোন কথা এখনও উঠে নাই। কিন্তু তাহাদের নেতাগণ ইহার ফলাফল সম্বন্ধে যথেষ্ট অবহিত।

প্টান জগতের ধর্মগুরু পোপ ইটার উপলক্ষে তাহার বাণীতে সকল দেশের সকল ধর্মের নেতাদের নিকট আবেদন করিয়াছেন, মৃত্যুর জন্ম ব্যবহার না করিয়া আণবিক শক্তিকে সংযত সংঘত করিয়া মানব-দেবার লাগানো হউক।

ভারতের প্রবীণ চিন্তানেতা শ্রীরাজাগোণালাচারী স্থলরভাবে নিষ্ঠুর সত্য ব্যক্ত করিয়াছেন
'জাণবিক পরীক্ষাকে কেন্দ্র করিয়া বৃদ্ধ ত জারস্ক
হইমাই গিরাছে। এই বৃদ্ধে শুধু শক্র ধ্বংস
হইবে না; শক্র মিত্র নিরপেক্ষ, এমন কি ভবিন্তাং
বংশ পর্বস্ত ধ্বংস হইবে। যে পরীক্ষার সমগ্র বিশ্ব,
মানবজাতি ধ্বংসের সম্মুখীন —তাহা বন্ধ করিতে
বলার অধিকার—বৃদ্ধে অনিচ্ছুক জাতিশুলির আছে
কিনা—এ বিষয়ে আইনজ্ঞদের মত জানিতে চাহিয়া
শ্রীনেকেন্দ্র যে প্রস্তাব, তাহা তিনি সম্বর্ধন করেন।

আমরা নিরাপদে আছি, এই ন্রান্ত ধারণার বশবর্তী হইরা আসর পরীকা বিষয়ে উদাসীনতা সম্পর্কে সাবধান করিরা তিনি বলিয়াছেন, এখন আর নিরাপদ এলাকা বলিয়া কিছু নাই—আকাশের বাতাসই ক্রমশঃ বিষাক্ত হইয়া উঠিতেছে।

অষ্ট্রেলিরার ডক্টর ইভ্যাট প্রতিবাদ জানাইরাছেন, বারংবার প্রশান্ত-মহাগাগরে বিন্দোরণ বারা ঐ অঞ্চলের জীবন বিশেষ-ভাবে বিপন্ন হইতেছে। অষ্টেলেনিয়ার, দক্ষিণ আমেরিকার, জাগানেও সমুদ্রের মাছে তেজজ্বিদ্বতা ধরা পড়িতেছে।
সম্প্রতিকালে অমাভাবিক উষ্ণতা ও গলিত তুবারক্রনিত বস্থা, অসময়ে ঘূর্ণিবাত্যা, অপরিমিত রুষ্টি,
গ্রীম্মকালে তুবারপাত প্রভৃতি প্রাকৃতিক বিপর্যয়ও
বৈজ্ঞানিকগণ লক্ষ্য করিতেছেন, তর্গরি তেজক্রিম্বতার ফলে হিরোনিমার ভাগ্যহত নরনারীর
শারীরিক পরিবর্তন লক্ষ্য করিয়া তাঁহারা মানবজাতির
ভবিশ্বং সম্বন্ধেই শক্ষিত হইয়া পড়িয়াছেন।

এখন প্রশ্ন হইতেছে—তবে কি আমরা বিখ-নাটোর শেষ অঙ্কে উপনীত ? তবে কি এইভাবেই সৃষ্টি ধ্বংস হটবে? মানুষের স্ভাতার গর্ব আঞ ধূলি-ধূদরিত, বিজ্ঞানের দন্ত আঞ্চুর্ণ! তাহারা আণ্বিক শক্তিকে আজ কাজে লাগাইয়াছে, কিন্তু সে আমুরিক স্বার্থ-সাধনে ৷ আজ একান্ত প্রয়োজন মানবিক জাগরণ, মান্তবের মন না জাগিলে—মানুষ নিজের মনের মহত্ত সম্বন্ধে সচেতন না হইলে কেহ ভাহাকে রক্ষা করিতে পারিবে না। স্পষ্টই প্র**ভী**র-মান, ইরোরোপের ভোগমুখী স্বার্থার জড়বাদই আঞ মান্তবের এই হরবস্থার জন্ত দায়ী। আত্ম-সচেতন মাত্রৰ জাগিয়া উঠিলেই আতাবাতী সকল প্রকাব প্রচেষ্টার দার্থক প্রতীকার করিতে পারে এবং সর্ববিধ শক্তিকে সে কলাপের উদ্দেশে নিয়েঞ্জিত করিয়া মানবজাতির উন্নতির পরবর্তী অধ্যায় শুরু করিতে পারে। আমরা অন্তরের সঙ্গে বিখাস করি. धहेज्रलहे ब्हेरव ।

বাট বংসর পূর্বে অভ্বাদের লীলাক্ষেত্র পাশ্চান্ত্যে বেদান্ত প্রচারের পর ভারতে প্রভ্যাবর্তন করিয়া অদ্র ভবিদ্যং প্রত্যক্ষ দর্শন করিয়া স্বামী বিবেকানন্দ সেদিন নেপথ্যে থাকিয়া যে কথা বলিয়া গিয়াছেন— কালপ্রবাহে ধ্বনিকা উত্তোলিত হওয়ার স্বান্ধ ভাহাই রচ্সভারপে আমাদের সন্মুখে দুগ্রাহমান:

"Materialism and all its miseries can never be conquered by materialism. Armies when they attempt to conquer armies only multiply and make brutes of humanity. Spirituality must conquer the West. ............The whole of the western world is on a volcano which may burst tomorrow, go to pieces tomorrow. They have searched every corner of the world and have found no respite. They have drunk deep of the cup of pleasure, and found it vanity. Now is the time to work, so that India's spiritual ideas may penetrate deep into the west."

কারা দিয়া কাদা ধোরা যায় না। জড়বাদ-জাত ত্থেকট জড়বাদ ধারা দূর করা যায় না। তৈতভ্যাদ
— অধ্যাত্মবাদ ধারাই ইহা সম্ভব।

'সমগ্র পাশ্চান্তা দেশ যেন একটি আগ্রেরগিরিরী উপর অবস্থিত, আগামী কাল উহা ফাটিরা
যাইতে পারে—থণ্ড বিখণ্ড হইয়া যাইতে পারে।
পাশ্চান্তা ভাতিরা পৃথিবীর কোণে কোণে থুঁজিয়াছে,
—কোথাণ্ড শান্তি পার নাই, ভোগের পাত্র পূর্ণমাত্রার
পান করিরা জানিয়াছে, ইহা ব্থা। এখনই সমন্ধ,
পাশ্চান্তেরে হৃদরে ভারতের অধ্যাত্মভাবধারা
স্কারিত করিবার।' ইহাতেই কল্যাণ, ইহাতেই
অহর, ইহাতেই শাস্তি।

কিন্ত শক্তিমদমত বিভিন্ন রাষ্ট্রচালকগণ কি সভাই শান্তির জন্ম ব্যগ্র দৈতবাদের কুল্লাটকার সমাচ্ছন-দৃষ্টি নেতৃত্বন্দ কি সভাই জগভের কল্যাণ- কামী ? তবে তাঁহারা মতবাদের মোহ কাটাইয়া, কুটনৈতিক বিমুখী আচরণ ত্যাগ করিয়া ঘোষণা করুন, 'মামরা শান্তি চাই, আমরা কল্যাণ চাই।'

সকল দেশের সকল জাতির প্রতিনিধি লইয়া বিশ্ব-লান্তি-সম্প্রেন বা বিশ্ব-কল্যাণ-সংস্থার মাধ্যমে আজ একান্ত প্রয়োজনে এমন একটি কার্যস্তী, যাহা দারা দেশ-জাতি-ধর্ম নির্বিশেষে—শুধু মাত্র মানবতার ভিত্তিতে পৃথিবীর সকল শুভশক্তি সংঘবদ্ধ হতৈ পারে। এই মহাশক্তিই অশুভ-বৃদ্ধি-চালিত অপর শক্তিকে পরাভ্ত করিয়া পৃথিবীর শান্তি রক্ষার ভার গ্রহণ করিতে পারে।

বয়: দ্রিকালে শ্রীরে ন্তন শক্তির আবির্তাবে যে চাঞ্চল্য দেখা দেয়—সংযত না হইলে তাহা ধবংসের কারণ ইইতে পারে—তাহাই শাস্ত সংযত হইয়া কল্যাণ্মন্ন পৌরুষণক্তিতে পরিণত হয়। মনে হয় মানবজাতি আজ সেইরূপ এক বয়: সন্ধিতে উপনীত। জল ও ব যুব শক্তি কাজে লাগাইয়া মাহ্যব একদিন ভীত ত্রস্ত পদে সভ্যতার পথে পা বাড়াইয়াছিল; পরবর্তী বুংগ বাজা ও বিহাৎকে নিমন্ত্রিত করিয়া সে ক্রতপদ-বিক্ষেপে অগ্রসর হইয়াছে; আজ আগবিক শক্তির আবির্ভাবে সে বিহবদ হইয়া পড়িয়ছে। আমরা মাহ্যবের অন্তনিহিত হৈতক্ত-শক্তিতে বিশ্বাস করি, তাই আশা করি—আগামী বুংগর মাহ্যব শুভবুন্ধি সহায়ে জড় আগবিক শক্তিকে কল্যাণ-কর্মে নিয়েজিত করিয়া সভ্যতাকে নৃতন এক স্তরে উন্নীত করিবে।

#### প্রশ্ন ও উত্তর

সাংবাদিক ঃ আণবিক শক্তি কি সতাই মানুষের চরম ধ্বংস টানিয়া আনিবে ?
আইনস্টাইন ঃ মনে হয়—মানুষের স্বভাবেরই পরিবর্ত্তন অবশ্যস্তাবী। বিদ্বেষ,
ঘুণা ও হিংসার স্থানে জয়ী হইবে—শুভেচ্ছা, সহিষ্কৃতা ও পারম্পরিক
বুঝাপড়ার প্রচেষ্ঠা।

# ভাবী সভ্যতার দিঙ্নির্ণয়

#### স্বামী বিবেকানন্দ

শুধু আধ্যাত্মিক জ্ঞানই আমাদের হঃধরাশির আত্যন্তিক নিবৃত্তি করিতে পারে। অক্স যে কোন জ্ঞান—কিছু সমষের জ্বন্তু মাত্র আমাদের অভাব মিটাইতে পারে। আত্মজ্ঞানের উন্মেষ হইলেই অভাববোধ চির্তরে বিদুরিত হয়।

দৈহিক শক্তির বিকাশ অবশ্যই বড় কথা; বৈজ্ঞানিক তথ্যাস্থসন্ধী যন্ত্রসমূহের মণ্য দিয়া মনীধার যে অভিব্যক্তি, তাহাও অভূত বটে; তব্ও আত্মিকশক্তি জগতের উপর যে প্রভাব বিস্তার করে, তাহার তুলনায় এই সব শক্তি নগণ্য।

যন্ত্র কথনও মাহ্নয়কে সুখী করিতে পারে নাই, কখনও পারিবে না। ধাহারা যন্ত্রসভাতার মাহান্ত্র্য প্রচার করে তাহাদের মতে যন্ত্রের মধ্যেই স্থা নিহিত। বাত্তবিক কিন্তু স্থানের ও ত্তি মনেই। মন যাহার বশে, সে-ই কেবল সুখী—অপর কেহ নহে। সমন্ত পৃথিবীকে নিয়ন্ত্রণ করিবার শক্তি যদি পাও, বিশ্বভ্রদাণ্ডের প্রত্যেকটি পরমাণুকে যদি করতলগত করিতে পার, তাহাতেই বা তোমার কি লাভ ?

বাহুবিক প্রকৃতিকে ভর করিবার ভয়ই মায়ুষের ভন্ম; পাশ্চান্ত্য জনগণ 'প্রকৃতি' বলিতে স্থুল জর্থাৎ বিচিপ্রেকৃতিকেই বৃঝিয়া থাকে। জনেষ শক্তির আধার নদী, পর্বত, সাগর প্রভৃতি অসংখ্য বৈচিত্রোর সমাবেশে এই বিহিপ্রকৃতি সভাই বিরাট! কিন্তু ইহা অপেক্ষান্ত এক মহন্তর প্রকৃতি—মায়ুষের অন্তর্জগৎ! এই অন্তর্জগতের সমীক্ষণেই প্রাচ্য-প্রতিভা সম্যক্ বিকৃশিত হইয়াছে, যেমন বহির্জগতের ক্ষেত্রে প্রতীচ্য-প্রতিভা।

পাশ্চান্তা দেশে ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ জাগৎ যেমন সভ্য, প্রাচ্যে অভীন্তির জগৎ সেইরপ। মানবজাতির জাগতির জন্ত পাশ্চান্তা আদর্শের মন্ত প্রাচ্য আদর্শেরও প্রয়োজন রহিয়াছে; বোধ হয় সে প্রয়োজন আরও বেশী।

পার্থিব ক্ষমতায় শক্তিশালী জাতিগুলি ভাবিয়া বসে যে, ঐ শক্তিই একমাত্র কামা, উহাই প্রগতি ও সংস্কৃতি; যাহাদের বিজ্ঞলালসা নাই, এহিক প্রতাপ নাই—তাহারা বাঁচিয়া থাকার জ্যোগ্য। পক্ষাস্তবে অন্ত কোন জাতি মনে করিতে পারে—নিছক জড়বাদী সভ্যতা একান্ত নির্থিক। প্রত্যেকটিরই নিজস্ব গুরুত্ব ও মহিমা আছে। এই হুইটি আদর্শের মিলন ও সামঞ্জন্তই হুইবে বর্তমানকালের মীমাংসা।

# শ্রীরামক্বফ-কথিকা

#### শ্রীদিলীপকুমার রায়

#### (১) বচনসম্বল

কহে পণ্ডিত: "সূর্য যেমন দেয় তাপ আলো সবারে ভবে, আমাদেরো ঠিক্ তেম্নি সবারে জ্ঞান ও শিক্ষা দিতেই হবে।" পুছে জ্ঞানী: "প্রভু, পরকে জ্ঞান ও শিক্ষা যে দেবে বক্তৃতাতে—খাসা কথা; শুধু, পেয়েছ কি তাঁর আদেশ সবারে জ্ঞান বিলাতে?" পণ্ডিত করে জ্রকুটি: "আদেশ কার নাম? আমি পেয়েছি প্রাণে যে-জ্ঞানের আলো—তাকে বিলাতেই হবে পরার্থে শিক্ষাদানে।" জ্ঞানী হাসে: "হায়! জোনাকিও চায় দিতে পরার্থে আলো নিয়ত! শুধু, ক্ষুলিঙ্গ নাশে না আঁধার—দেখায় আঁধার গভীর কত।"

#### (২) ভুল বোঝা

কহিল শিষ্য সহর্ষেঃ "প্রতি জীবে রাজে হরি কুপাধার ! তবে কোথা ভয় ! নির্ভরে তাঁর ভরিব অকৃল এ-পাথার।" ছোটে পথে এক ক্ষ্যাপা হাতী। "পালা পালা"—সবে কহে সভয়ে। শিষ্য অচল, বলেঃ "নির্ভর কই রে তোদের হৃদয়ে !" মাহুত হাঁকিলঃ "সাধু! স'রে যাও—ক্ষ্যাপা হাতী!" সাধু হাসিল। হাতীর পায়ের তলে সে আহত হ'য়ে দৈবাৎ বাঁচিল। কাঁদে বিষপ্পঃ "প্রতি জীবে হরি, কেন গুরু তবে বলিলে!" "মাহুতেও হরি নাই কি ! তাহার নিষেধ কেন না শুনিলে!"

#### (৩) ফোঁস

গুরু কয়: "হিংসারে ত্যজি' সাপ, ধন্ম হ সাধি' প্রেম ভক্তি।"
হরি-প্রেমে মজি' সর্পের তাপ ঘুচে যায়—জয় নাম-শক্তি!
বালকের দল তারে পথে হায় বার বার কত কশা হানে যে!
হরিনাম জপি' সাপ স'রে যায়, হিংসারে ভুলেও না মানে সে।
মৃছিতে সেবি' আনি' চেতনায় গুরু পুছে: "ও কী দশা তোর ভাই।"
কহে সে: "কিছু না কশা-বেদনায়,—তার তরে গুরু কোনো ক্ষোভ নাই।
শুধু ভাবি—অহিংসা সেবিলাম, তবু কেন হ'ল ব্যথা ব্রিতে!"
শুরু হাসে: "হিংসা নিষেধিলাম, মানা তো করি নি ফোঁস করিতে!"

## শ্রীরামকৃষ্ণ কেন এসেছিলেন ?\*

### স্বামী বিশুদ্ধানন্দ

( সহাধ্যক্ষ, শ্রীরামক্বফ মঠ ও মিশন )

ভগবানের শাবির্ভাবের মূল কারণটি কি? প্রালরের পর কিছুই পাকে না, এই সংসার তুল থেকে স্ক্রে, স্ক্র থেকে কারণে, কারণ থেকে মহাকারণে লর হয়! তিনি নিজেকে খাবার স্ট করেন: 'একোহহম্ বছ স্থাম্ প্রজায়ের'; নিজেকে বছরণে আখাদ করার জন্ম বহু রূপ স্টেষ্ট করেন। এই হলো স্টিত্ব। একলা ভৃত্তি হছে না। তারপর স্টি করে কি করলেন? সকলের মধ্যে রইলেন।

তুমি আমি যা কিছু দেখতে পাল্ছি সব তাঁরই স্থাই, তাঁতেই স্থিতিলাভ করছে; আবার অস্তে তাঁতেই লয় পাছে। তিনি আত্মারপে সকলের মধ্যে অবস্থান করছেন। তিনি নিজেকে কি ভাবে স্থাই করছেন। তিনি নিজেকে কি ভাবে স্থাই করছেন। তাই নোকের মারার বারা নিজেকে স্থাই করছেন। এই শ্লোকে আগ্রাই বলছেন—'অব্যোহপি সন্নব্যয়াত্মা'—মামি জন্মরিছের, অনুপ্র-জ্ঞানশক্তি-স্থভাব। এই ভাবটা নিরাকার, নিগুণভাব। এই থেকেই সব কিছু। তারপর বলছেন—'ভ্তানামীর্যরোহপি সন্'—আমি ব্যাদি স্থাবর পর্যন্ত স্বর্গভ্তর ঈর্বর। নিজেই নিজেকে আত্মাদনের জন্ম স্থাই করছেন। তাই আমরা বলি—তুমি ঈর্যর, আমরা জীব।

আর এক ধাপ নেমে এসে বলেছেন, যথনই
ধর্মের মানি, অধর্মের অভ্যুত্থান তথনই আমি
আবিভূতি হই। যিনি নিগুণ নিরাকার ব্রহ্ম,
তিনিই আবার সন্তণ সাকার, তিনিই ঈশ্বর। কোন
গোলমাল নেই। ঠাকুর একটা ছোট উপমার কেমন

বুঝিয়েছেন দেখ: বাড়ীতে মাছ এলো, তিন চারটি ছেলে, মাকে নানা রক্ম ব্যঞ্জন করতে হয়; যে ছেলের লিভার বেশ ভাল, ভার জন্ত মাছের কালিয়া পোলাও; যার লিভার একট থারাপ তার জন্ম হয়তো মাছের ঝাল: আবার যার শিভার একেবারে থারাপ তার জক্ত হলুদ দিয়ে ঝোল; যার যেমন পেটে সর। সগুণ রূপেই ভক্তের সঙ্গে ভগবানের সমন্ধ স্থাপিত হয়। ভগবানের সঙ্গে একটা সম্পর্ক করে নিতে হয়। তবে অধিকারী ভেদে সাকার নিরাকার সাধন। ত্রিগুণাত্মিকা জগদখার সঙ্গে রামপ্রসাদের কেমন একটা সম্বর; মার সঙ্গে ঝগড়া করতেন। ভগবান ভক্তাদের স্থাপনার করে নেন। ঠাকুর নানাভাবে তাঁকে আখাদ করেছেন। ব্রাহ্মরা, আর্থনমাঞ্চীরা এ সব মানতো না। গ্রীষ্টানরা তাদের অবতার ছাড়া অন্ত আর কিছু মানতো না। এই ঝগড়া মেটাবার জন্ই তাঁর আগ্রমন। 'ষত মত তত পথ' এই বাণী দিয়ে গেলেন। খামীজী এই বাণীটুকু চিকাগো ধর্মসভার গিয়ে বলেন। স্বামীজী হলেন বর্তমানের প্রতীক, আর ঠাকুর প্রাচীন ভারতের যত সাধনা আছে বেদ বেদান্ত উপনিষদে—সব তিনি সাধন আবার বর্তমানের যত সাধনা ভাও করেছেন. করেছেন। তিনি প্রাচীন ও নবীনের যোগদাধন করলেন। ঠাকুর দেই প্রাচীন কৃষ্টির মূর্ত প্রতীক, আর স্বামীজী এ যুগের দর্শন-বিজ্ঞানের ও বর্তমানের মুঠ প্রভীক। এই হুই প্রভীকের মিলন করে, ধর্মপ্রাপনের জন্ম যে তাঁর আবির্ভাব-তাই বোঝালেন।

লক্ষ্টে প্রীরামকৃষ্ণ মিশন সেবাত্রকে ২২.৯.৫৬ তারিখে প্রদন্ত পৃজ্ঞাপাদ মহারাজের ধর্মপ্রদক্ষ হইতে প্রীলয়দেব
বন্দ্যোপাধার কর্তৃক স্কলিত।

১৭৫৭ খৃ: পলাশীর যুদ্ধ হয়, তারপর থেকেই ইংরেঞ্রো আন্তে আন্তে ঢুকলো ভারতবর্ষে। ১৮৩৬ খু: ঠাকুরের জন্ম হ'ল। এলেন দক্ষিণেশরে ভারপর চললো তাঁর সাধনা; এ সাধনার তুলনা ইতিহাসে পাওয়া যায় না। Challenge (জোর) করে বলতে পারি সর্বধর্মের সাধনার ঘারা সভ্য অহুভূতি করে সমন্বয় তিনি করে গেছেন। তিনি কোন সম্প্রদায় স্থাপন করতে আগেন নি। ৰাহ্-দৃষ্টিতে তিনি কি ছিলেন? পূজারী মাত্র। মাহিনা আর ২ থানা কাপড় বছরে ছিল বরাদ। সভ্য জগতের অপাঙ্কেয়—আর আজ দেখ, সভ্যক্ষগতের বড় বড় দার্শনিকরা তাঁর ভাব নিচ্ছেন, তার নাম অপ করছেন। কেউ বিশ্বাস করবে? দেধ, পাগল পূজারী তাঁর মধ্যে কি শক্তির আবির্ভাব! সাক্ষাৎ ভগবান যে কথা বলছেন--লোকে মাণা পেতে নেবে না ?

কলিকাতার সে সময় ধর্মের পুর আন্দোলন চলছে। কলিকাতার মনীষীদের ভেতর গৃষ্টান मिननातिरात थूव প্রভাব। भिननातित्रा- ७४ धर्म প্রচার করতেন না, আবার কলেন্তে প্রফেদারিও করতেন। যুবকবুন্দ তাঁদের পড়ানোতে একেবারে মেতে বেত। তাঁরা যা বলতেন ছেলেরা তাই করত। কত ছেলে খুষ্টান হয়ে গেল। আর তাদের কাছে শিশতো, ভারতের ধর্মে যা কিছু আছে—সৰ কুদংস্বার। ত্রান্স সমাজে আবার একটা ফরম সই করতে হত, ফরমে লেখা থাকত 'আমি মৃতি পূজা মানি না, ইত্যাদি।' এদিকে আবার আর্থসমাজ। চারিদিকে নানা সম্প্রদায়। খুটান ডাকছে, মন্দির ছেড়ে এসো चामारमञ्ज गीकाय, मन्मित्र किছू त्नहे। मूनल-মানরা ডাকছে, স্থামাদের মসঞ্জিদে এসো। শিৰেরা ভাকছে, আমাদের গুরুষারে এগে। যখন ধর্মের এই সৰ বিরোধ চলেছে, গ্লানি হয়েছে, ঠাকুর এলেন मारत्रत्र भूकांत्री रुरत्र। दलरह्न, मा (एथा एए।

সরল ভাবে, ব্যাকুলতার সলে ডাকছেন। বারো বছর সাধনা করে কত দেব-দেবীর দর্শন পেলেন। অভ্ত তাঁর সাধনা। যথন যে ভাবের সাধনা চলেছে তথন সেই ভাবের গুরু আসছেন। এত সাধনা করে তিনি কি পেলেন? দেখলেন 'যত মত তত পথ'। কেশব সেনকে বলছেন, এই যে মৃতিপূলা নিয়ে ঝগড়া, এ সব অজ্ঞানের কথা।

খামীজী ঠাকুরের কাছে এদে খাগে কত তর্ক করতেন, মতের সঙ্গে মিলত না বলে। প্রথমে এদে वलालन, मनाय ७ कथा मानि ना-'नव खक्कभय' ঘট ব্রহ্ম, বাটি ব্রহ্ম ! ঠাকুর চুপ করে আছেন। একদিন ঠাকুর তাঁকে ম্পর্শ করে দিব্যচঞ্ছ দিলেন, তথন দেখছেন স্ব চিনায়। স্বামীজী মৃতি-পূজা প্রথমে মানতেন না। পরে ছঃখ করে বলতেন, 'আমি তাঁকে কতবার বলেছি মৃতি-পূজা ভূল'। কত বক্ততায় বলেছেন, 'আমি এমন একজনের পায়ের তলায় বদে শিক্ষা করেছি যিনি মূর্তি-পূজা থেকে সব পেয়েছেন, মৃতি-পূঞা করে যদি তার মত হতে পারি, আমি একটা কেন একশোটা মৃতি পুঞ্জা করতে পারি। স্বামীজী বললেন, 'Man is not travelling from error to truth, but from truth to truth from lower to higher truth'—( মাতুৰ ভূগ থেকে সভ্যে যায় না, সভা থেকে সভ্যে, নিম সভা থেকে উচ্চতর সত্যে যায় )। ঠাকুর ছাদশ বৎসরর সাধনা করে কি দিমে গেলেন? শীক্তম্ভ গীতাম যে কথা বলে গেছেন, 'যে যথা মাং প্রপন্তন্তে ভাংহুথৈব ভলামাহম।' যে স্মামাকে যে ভাবে উপাসনা করে আমি তাকে সেই ভাবে অমুগ্রহ করি। ঠাকুরের बीবনই এর দৃষ্টান্ত। তিনি ধর্মের পরিপূর্ণ রূপ।

আমাদের এত কৃষ্টি রয়েছে, কিন্ত বিলেতের একটু ছাপ না হলে আমরা নিই না। মনীবীদের নাম করতে বললে Huxleyর নাম করবে অনেকে। ঋবিদের নাম কেউ করবে? স্থামীকী যথন ঠাকুরের কথা ধর্ম-মহাসভার বললেন তথন লোকে আশ্রুর্ঘ হরে দেখতে লাগলো কে এই সন্ন্যাসী! আগে তাঁর সম্বন্ধে কত রটিরেছিল। এখন বিবেকানন্দের কথা মাথা পেতে নিল।

ঠাকুর দৃষ্টান্ত দিরে সাকার নিরাকার কেমন ব্ঝিয়ে দিচ্ছেন। চারজন লোক জললে গিছলো। একজন দেখলে গির্গিটিটা লাল। আর একজন ৰললে, ও লাল কেন হতে যাবে ? সবুজ, আমি স্বচক্ষে দেখেছি। স্থার একজন বললে, তুমি মিথ্যাবাদী, আমি বেশ জানি—লালও নয়, সবুজও নয়, আমি দেখেছি নীল। আর এক জন বললে, ও নীল কেন হতে ধাৰে. আমি স্বচক্ষে দেখেছি হলদে। এই নিম্নে ভাদের মধ্যে ঝগড়া বেধে গেল। সকলে क्षात्न, कामि या त्ररथिह, डारे ठिक। এই त्रकम সম্প্রবায়ের নামে কত রক্তপাত হয়েছে। ঠাকুর তো নিজের নাম করবেন না। সেইজক বলছেন তাদের ঝগড়া দেখে একজন লোক এসে জিজাসা क्रब्रामा, त्रांभाव कि? भव स्थान वनातन, धहे ব্যাপার ? আমি ঐ গাছতলাতেই থাকি; আর ঐ জানোরারটাকে আমি চিনি। তোমরা তো মাত্র একবারই দেখেছ। তোমরা প্রত্যেকেই যা বশছ, তা সব সত্য; ও গিরগিটিটা কখন লাল, কথন সবুজ, কখন হলদে, কখন আবার কোন রঙ নেই। নিশুণ। ওই লোকটি কে ? স্বয়ং তিনি।

শক্ষণ থেকে ব্যাপে শাসা, কেশব সেনকে কেখন বৃথিয়ে দিছেন। বালীর সাতটা ফোকর পাছে তা থেকে কত রাগ রাগিনী উঠছে—শার একটাতে কেবল একটি প্ররই উঠছে। কেশব সেনকে বলছেন, ওই হ'ল ভোমার নিরাকারের ভেঁ।। শামার কি ভাব জানো? শামি সাতটা ফোকরে সানাই বাজাই। শামি এক থেকে বহুতে ঘাই; বহু থেকে একে শাসি। খাবার এক গুইএর পারেও যাই।

একটা লোক গামলাম রঙ গুলে রেখেছিল

তার কাছে কেউ রঙ করাতে আসলে জিজাসা করতো তুমি কি রঙে ছোপাবে ? সে হয়ত বলতো লাল। অমনি গামলার রঙে ড্বিরে লাল রঙ করে ফেরত দিত। আবার কেউ হয়তো বলত, নীল। ওই গামলার রঙে ড্বিরে নীল করে দিত। একটি লোক দাঁড়িরে দাঁড়িয়ে দেবছিল। তাকে জিজাসা করল, তুমি কি রঙে ছোপাবে ? সে বললে, তুমি যে রঙে ছুপেছ, আমায় সেই রঙে ছুপিয়ে দাও। তাঁর কাছে শাক্তরা আসহে, বাজারা আসহে, বৈফ্বরা আসহে। তিনি গামলার রঙ গুলে বসে আছেন, যে যা ভাব চাইছে, যা রঙ চাইছে—তাই দিছেন।

তাঁর ওই সমন্বরের ভারট এগিরে আসছে।
চারিদিকেই একটা আলোড়ন চলেছে। স্বামি
পরিকার হয়ে গেলে সমন্বর-ভাব সমান্তে প্রতিষ্ঠিত
হবে। সকলেই আমরা ভাই ভাই। সকলের
ধর্মকে জানতে হবে, মানতে হবে, সহ্ব করে নিতে
হবে। এখন দিন দিন এই সব হচ্ছে। কেবলমাত্র
মূখে, 'আমরা এক' বললে হবে না। শুধু বাহিরে
পাতা পেতে একসজে বসে খেলেও হবে না।
ডেতর পেকে এক হতে হবে।

. . .

তার আর একটি ভাব—"মাতৃত্ব-জাগরণ"। এই
মাতৃভাবের জাগরণের অন্ত তিনি এসেছিলেন।
দেখ প্রথমে 'মা মা' করে কেঁদে অন্থির। জোর করে
মাকে দর্শন করলেন। দর্শন করে কত আনন্দ
হ'ল। এই আনন্দ যাতে অবাধে থাকে সেই জন্ত
অন্থির হলেন। সে কি ব্যাকুগভা! চন্দ্রামণির
প্রাণ অন্থির হ'ল। তিনি গদাধরকে কামারপুকুরে
নিরে এলেন। ছেলে 'ধর্ম ধর্ম' করলে অন্তান্ত মায়েরা
ধেমন ছেলের বিয়ে দিতে চান তিনিও তাই চেটা
করলেন। মা চারিদিকে পাত্রী খুঁজছেন। তিনি
টের পেয়ে বললেন, মা কোথায় খুঁজছে, দেখগে
জন্মরামবাটীতে রামমুখুজ্যের মেমে 'কুটো বাধা'
আছে।

দেখ এই পাঁচ বছরের মেরেকে নিয়ে কত অভিনয় করলেন। বুজদেব নারীকে ত্যাগ করেছিলেন। তিনি কি করলেন? মেরেমাহযে মাতৃত্ব-বুজি লাগালেন। এই ভাবটা চলে গিয়েছিল; কোন লাভির মধ্যে নেই। অভিনয়ে কি করলেন? নিজে সন্তান হয়ে মাকে 'বোড়নী'রূপে পূজা করলেন। এর উদ্দেশ্য মাতৃত্ব-জাগরণ। ছেলেবেলার ধনী-কামারনীকে ভিক্ষা-মা করলেন। তারপর ভৈরবী ব্রাক্ষণীকে শুক্ত করলেন।

একমাত্র স্বামীকী তার 'বোড়শী'পূজার উদ্দেশ্য বুঝতে পেরেছিলেন—নারীশক্তির জাগরণ; তাই নিবেদিতাকে আনলেন। নিবেদিতা মেয়েদের নিবে স্কুল করবেন। মা বেঁচে থাকতে থাকতে স্বামীঞ্চীর ইচ্ছা ছিল কয়েকটি মেষেকে নিয়ে মার কাছে রেখে শিক্ষা দেবেন। স্বামীজী স্বাপ্রাণ চেষ্টা করেছিলেন। মা গড়ে তুলবেন কতকগুলি আদর্শ ব্রহ্মচারিণী। সমাজ তথন দিলে না এমন মেরে। কিন্ত স্থামীজী ৰলেছিলেন — এমন দিন আসবে যেদিন গৰার অপর পারে মেয়েদেরও একটি মঠ হবে। তিনি সত্য-मकत भूक्व हिलन। এथन मिट मर्ठ रहाह । কত qualified (গুণসম্পন্ন) মেয়েরা এনে যোগদান তাঁরা আত্মনির্ভর হরে ভবিষ্যুত্তে कद्राष्ट्रन । দাঁড়াবেন। তাঁরাও ভারতে ও বাহিরে বেদান্ত প্রচার করবেন।

ঠাকুর মাকে পূজা করে কুগুলিনী জাগালেন।
এই যে ব্রীকে পূজা করা, মেরে মান্ত্রকে গুরু করা—
এর দৃষ্টান্ত জার কোণার? এই মাতৃত্ব-ভারটি
সকল নারীলাভির মধ্যে জাগানো চাই। আজকাল
মেরেরা বাহিরে এনে জনেক বড় বড় কাল করছেন,

উচ্চ পদও অধিকার করছেন, কিন্তু মাতৃত্ব কোথার ?

ঠাকুবের তৃতীয় ভাব—"শিব-জ্ঞানে শীব-সেবা"।
ঠাকুর বৃদ্ধিমবাবুকে বলছেন, এক হাতে টাকা
শার এক হাতে মাটি নিম্নে বলতাম, 'টাকা মাটি,
মাটি টাকা', এই রকম করেকবার বলে ছই ই গলার
জলে ফেলে দিতাম। বৃদ্ধিমবাবু ভানে বললেন,
'বলেন কি মণায়, চারটা পয়সা থাকলে লোকের
কত উপকার করা যায়!' ঠাকুর একটু চুপ করে
থেকে ভাবে বলছেন, 'কার উপকার ? স্বভূতে
হরি র্মেছেন। সেই হরির সেবা—নিজ্মের
উপকারের জন্ত। এই সেবার পিছনে যদি নাম-যশ
শাকাজ্জা না থাকে তবেই এতে চিত্ত ভদ্ধি হয়।'
বিদ্ধিবাবু ভানে শ্বাক!

ঠাকুর জার একদিন বলছেন, 'বৈষ্ণব সেবা, জীবে দরা'। 'জীবে দরা! জীবে দরা! জীবে দরা! জীবে দরা! জীবে দরা! জীবে দরা!' 'জীবে দরা' কথাটি তিন বার বললেন, তারপর ভাবে বলছেন—'জীবে দরা কিরে?' শিব-জ্ঞানে জীবের সেবা!' স্বামীজী শুনলেন, বেরিয়ে এসে 'গুরুভাইদের বললেন, 'আজ একটা ন্তন আলো পেলাম। ভগবান যদি দিন দেন জগৎকে দেখাব। তাঁর সভ্য সক্ষর দেখ, মিশন সেবাশ্রম সব হ'ল। 'দরা' কথাটা একেবারে উঠিয়ে দাও। তিনি একটা ন্তন আলোক দিয়ে গেলেন, —'সেবা, সেবা'।

ঠাকুর এবার জগংকে তিনটি ভাব দিয়ে গেলেন
—সর্বধর্মসমন্বয়, নারী-জাতিতে মাতৃবৃদ্ধি, আর শিবজ্ঞানে জীব-সেবা।

এক ঈশ্বর, তাঁর নানা নাম। সকলে এক জিনিসকেই চাইছে—তবে আলাদা পাত্র, আলাদা নাম।

## প্রশস্তি

#### শ্রীদিব্যপ্রভা ভরালী

কবিতার অর্ঘ্য রচি নিবেদির চরণে ভোমার নাহি সে শক্তি মোর, তুর্বল এ হাবয়-বীণার मृह्मा व्यवन कीन, रापना-विश्व खत-ध्वनि **कित्र बन्दमत्र क्रक्ष वाष्ट्रादिश द्याप क्रिय व्यानि ?** মৃদ্ভিত সংগীত স্থরহারা মৃক নি:স্বতায় অনাণি কালের গীতি লুটে ধার চরণ-ধূলাম। নিৰ্বাক ষেখানে কবিপ্ৰাণ, বুথা যত গুঞ্জরণ ক্ষণিকের কাব্যোচ্ছাস, ব্যথাহত হৃদয়-ম্পন্দন। কবি কাব্য শ্রোতা ও উদ্গাতা যেপা এক, বহু নছে-বেথা শান্তি হুবিমল অক্ষয় আনন্দ-ধারা বহে ! কৰি তুমি, প্ৰথম পুৱাণ বাৰাগ্ৰেছ বাঁনী তব কত তানে, কত হুরে, কত ছন্দে নিত্য নব নব, এ বিশ্বভূবনে কত অবিব্লাম সংগীত-হিল্লোল, অনন্ত তর্ক-ভক্ত, অন্ত্রীন জীবন-কল্লোল ! রূপে, রুসে, বর্বে, গল্পে সৃষ্টি তব স্বরূপ-বিকাশ। অধিশ ব্ৰহ্মাণ্ড জুড়ি, উৰেলিত স্থানন্দ-বিলাস! অরপ অমৃত ভাতি ৷ বিরাজিছ স্বীয় মহিমায় কত রূপে কত স্থলে জ্যোতির্ময় দীপ্ত গরিমায়। তৰ লীলা নৃত্য-ছন্দে—জাগে বিশ্ব, নাচে ৰহুৰুৱা, তব তেৰে দীপ্তিমান্ অলে নভে চক্র সূর্য তারা ! সে কোন বিশ্বত যুগে আলোকের নৰ উন্মেষণে ছুটল তৃষিত প্রাণ হে অমৃত ! তোমার সন্ধানে; কোন্ সেই মন্ত্রতী মহবির হাদয়-গুহায় विष्कृतिल पिरास्काष्टि हर अभीम ब्लानंत्र मौमाय ?

তমসার অন্তরালে দেখা দিলে আদিত্যবরণ, কবে তুমি পুরুষপ্রধান, নিত্য শুদ্ধ স্নাতন ?

ভন্ন ধরি এলে পুন: এ মরতে বুগ-অবতার,
জেনেছি তোমায় আজি, তুমি প্রেম-করুণা-আধার!
অমতের বার্তাবাহী! জাগাইলে তুমি স্বপ্ত প্রাণ
চৈতন্তের দিব্যালোকে, বুগাস্তের শোনালে আহ্বান!
ক্রেধারা সম পথে স্কেঠিন সাধনার রত,
বরে নিলে জীবনের ছ:সহ কঠোর তব ব্রত।
ছণী, তাপী, পাপী কত নিল তব চরণে শরণ
গুরু, ইষ্ট, পিত্রপে করিলে করণা বিতরণ।
বুগের দেবতা ওগো প্রমপুরুষ ভগবান
বুগে বুগে আসিয়াছ জীবেরে করিতে পরিত্রাণ।

অচিন্তা অব্যক্ত তব, ওগো দীপ্ত চৈতন্ত অহর,
অথপ্ত অগৎ-সভা, পূর্ব হতে পূর্বের উদয়!
আগো মম হাদর-মন্দিরে আজি হে অমর-জ্যোতি!
আগো জগতের প্রাণে সভ্য নিব হন্দর মূরতি
অনস্ত সংগীত-ছন্দে রজে রজে মানব-হিয়ার—
শোলাও অভ্য-মন্ত্র মাতিঃ মাতিঃ'—অমোঘ ঝন্ধার!
আগো আলোকের বত্যে সদা জন্ম-জরা-মৃত্যুহীন,
বিশের বিপুল বাধা করো আজি ভ্রমানন্দে লীন!
দূর করো অমানিশা অন্ধকার মানব-হিয়ার,
চির ভ্রমার গ্রানি জীবনের দীন হাহাকার।

### বুদ্ধ

# শ্রীশীলানন্দ ব্রহ্মচারী (সম্পাদক, 'জগজ্জোতি')

শুভ বৈশাধী পূর্ণিমা তিথি। এই তিথি ভগৰান বৃদ্ধের আবির্ভাব, তিরোভাব ও সিদ্ধি এই তিনটি প্রধান ঘটনার সহিত সংশ্লিষ্ট। এইভাবে পূর্ণিমার সহিত বৃদ্ধনীবনের যোগ পূর্ণতারই সংকেত বলিয়া আমরা মানিয়া লইকে পারি। সহজ কথায় বলিতে গেলে, বৃদ্ধন্ব সকল প্রকার পারমী বা পূর্ণ-তারই অভিবাক্তি। এমন পূর্ণ বিকশিত জীবনের উপলব্ধি সহজ্বাধা নয়। তাই বৃদ্ধের সমসাম্যিক এক পরিবাজক উক্তি করিয়াছিলেন,—

'কোচাহং ভো সমণ্স্দ গোতমস্দ পঞ্ঞাবেযান্তিয় জানিস্দানি, দো পি নুন'স্দ তানিদো যো সমণ্স্দ গোতমস্দ পঞ্ঞাবেয়ান্তিয়ং জানেয়া,' (মজ্ঝিন নিকায়)

অর্থাৎ বৃদ্ধকে হাদরজন করিতে হইলে অন্ত এক বৃদ্ধের আবির্ভাব প্রয়োজন। এইজন্ত তিনি মানব-সমাজের কাছে এক চিরছজের মহারহন্ত হইরা আছেন। মাহবের উপলব্ধির অতীত হইলেও মাহ্র্য তাঁহাকে বৃগাব্যান্তর ধরিয়া জানিতে চাহিরাছে। এই জানার আকাজ্জা রপায়িত হইরাছে—শিরে, ভার্মেই, সাহিত্যে, দর্শনে এবং ইতিহাসে। তাঁহাকে জানার এই সমারোহের মধ্যে তাঁহার বে থণ্ড পরিচয় মাহ্র্যের মনে বাজে, তাহা তাহার মনকে অভিত্ত করে; তাই সে তাঁহাকে জানার আকাজ্জা রোধ করিতে পারে না। এই জানার প্রয়াস দিনের পর দিন বাড়িয়া চলিয়াছে।

বৃদ্ধ-জীবনের পূর্বে তাঁহার সক্ষে আমাদের পরিচয় বৃদ্ধান্ত্রর বা বোধিসত সিদ্ধার্থরূপে। তাঁহার কথায় স্পষ্ট—

'পুক্ষেব মে ভিক্ষবে সম্বোধা বোধিসভদ্দেব সভো অহন্তি স্বনং জনবিব পরিষেদনং অনুষ্ত্রো বিহরামি।' (অবিষণবিবেদন স্বত্ত)। অর্থাৎ 'সম্বোধি লাভের পূর্বে বোধিসভাবস্থার

আমিও অনার্য সন্ধানে রত ছিলাম।' এই বাক্যের তাৎপর্য এই—বোধিসত্ব-জীবনে তিনি সংসারধর্ম মানিয়া সংসারী লোকের মত স্ত্রী-পুত্র, বন্ধবন্ধিব ও ধনসম্পদ লইয়া বিষয়ভোগে মগ্ন ছিলেন, এই মগভাব বেশীদিন রহিল না; নেশা কাটিয়া গেল। তিনি ভাবিলেন নিব্দের কথা, ভাবিলেন ৰন্ধবান্ধবের ক্থা, ভাৰিলেন ভোগসম্পাদের কথা—আমি ভো क्या कर्ता बाधि ७ मृड्रात करीन ; कावांत्र वक्रवांकद-গণও অন্ম জরা-ব্যাধি-মৃত্যু-পরিবৃত, এই ভোগ-সম্পদের পরিণতিও তাহাই; তবে কেন আমি জরা-মৃত্যুর অধীন হইয়া জরা-মৃত্যুর অধীনকেই খুঁজিতেছি—জন্ম জরা ইত্যাদি ২ইতে মুক্তির পথ খুঁ জিতেছি না কেন ? এইখানেই তাঁহার জীবনের মোড় ফিরিয়া গেল। অস্তরে এমন একটি জীবনের ছারাপাত হইল, যে জীবন জন্ম জরা ব্যাধি ও মৃত্যুর অতীত, নির্মল, নির্ভন্ন এবং অহস্তর। তাই তিনি উচ্চারণ করিয়াছিলেন, 'অঙ্গাতং অমৃতরং যোগক্ৰেমং নিববাণং পরিবেসিদ্দামি ....।' **এইখানেই তাঁহার ভোগ-জীবনের উপর ধর্বনিকা-**পাত হয়।

সিদ্ধার্থ সংসার ত্যাগ করিয়া সন্মাস গ্রহণ করিলেন। ভারতের তৎকালীন সাধনা-পদ্ধতির সঙ্গে একে একে তাঁহার পরিচয় হইতে লাগিল। তিনি কোনটকে উপেক্ষা করেন নাই, প্রত্যেকটিকে সম্রদ্ধভাবে গ্রহণ করিলেন। উচ্চতম ধ্যানপদ্ধতি হইতে ধেচরীমুদ্রা পর্যন্ত তাঁহার সাধনার কিছুই বাদ পড়ে নাই। এই সমন্ত সাধনাপদ্ধতির সঙ্গে পরিচিত হইয়া তাঁহার মনে জাগিল—বিশিষ্টতর সাধনা এখনও সম্মুধে। একটির পর একটির সহিত পরিচিত হইয়া তিনি শুধু এই কথা বলিয়াছেন,

'অনলং' অর্থাৎ ইহা যথেষ্ট নয়, আরও চলিতে হইবে। মনের এই উন্নতিশীল ভাব লইয়া সাধনার পথে অগ্রসর ২ইতে হইতে চির-আকাজ্ঞিত শুভ মুহুর্ত আসিয়া পড়িল সেই বৈশাধী পূর্ণিমার। তাঁহার মনে জাগিল এক অপুর্ব আলোকের অহভতি। তিনি চকু মুদিরা বসিলেন সেই অখখ-তক্র ছায়ায় ৷ মন ক্রমশ: ধানের বিভিন্ন শুর ভেন্ন করিয়া চতুর্থ ধ্যানে উপনীত হইল। তাঁহার সমাহিত চিত্ত পূর্বনিবাসামুশ্বতির দিকে অগ্রসর হইয়া জন্ম-ব্দমান্তরের যুবনিক। ছিন্ন করিল। তিনি দর্পণে প্রতিবিধিত বন্তর মত জনা-জনামরের চিত্র দেখিতে রাত্রির বিতীয় যামে চ্যুতি-উৎপত্তি লাগিলেন। তাঁহার আয়ত্ত হইল—জন্মতার রহ্ভ উদ্বাটিত হইমা গেল। তৃতীয় যামে হটল আপ্রবক্ষয় জ্ঞানের উদয় - অন্তরের সমত মারণৈর বা বিপু মলকে নিম্লিত করিয়া চিত্ত হইল মুক্ত, বন্ধন্থীন। তাঁহার ভাষায় বলিতে গেলে, 'অত্তরং যোগকথেমং নিববাণং অজ্বাগমং' অর্থাৎ অফুত্রর যোগক্ষেম নির্বাণ অধিগত হইলাম। এইখানেই তাঁহার বুদ্জীবনের বিকাশ, সাধনার পরিপূর্ণতা, কর্তব্যের অব্দান-'নথি উত্তরি করণীয়ং'। এই অবস্থাকে কোন বিশেষণে বিশেষিত করা যায় না, ভাষা এইথানে মুক, মানবের চিস্তাধারা এইখানে শুক।

বৃদ্ধত একা বৃদ্ধের জন্ত নহে, বিশ্ব-মানবের জন্ত ।
তাঁহার মহাসাধনা শুধু নিজের জন্ত নহে, সকলের
জন্ত । তাঁহার হৃদয় গলিয়াছে বিল্রান্ত বিশ্বজনের
ছর্দশার । যিনি বৃদ্ধত লাভ করিয়া আত্মমৃত্তির
আবেগে ভাবিয়াছিলেন, 'জনন্ত শান্তির জনন্ত
আনন্দের নিঝঁর স্বরূপ যে সভ্য আমি কঠিন
সাধনার উপলব্ধি করিলাম, সেই সভ্য ভোগবিলাসমগ্র
মাহ্মযের মধ্যে প্রচার করিয়া কি লাভ হইবে?
কামনা ও বিবেবে ক্ষরকারাছ্ছর মান্ত্র এই ছপ্তের্জির
গভীর সভ্য কি উপলব্ধি করিতে পারিবে?'
ভিনিই পরক্ষণে আত্মমৃক্তির চেডনা অভিক্রম করিয়া

বজ্রকঠে ঘোষণা করিলেন, 'অপারুতা তেসং অমতস্য ঘারা' অর্থাৎ তাহাদের জন্ম অমৃতের ঘার উন্ধুক্ত হউক। এইখানেই তাঁহার মুক্তি বিশ্ব মানবের মুক্তির সঙ্গে এক হইয়া গেল। সেই হইতে তিনি আপনার জীবন উৎসর্গ করিলেন সকলের কল্যাণে। নির্জনে মুক্তির আনন্দভোগ পরিহার করিয়া জনসভ্যের মধ্যে তিনি আপনাকে টানিয়া আনিলেন। যে সন্ধানীরা তাঁহার সারিধ্যলাভে আলোকের সন্ধান পাইলেন, তাঁহাদের অন্তরেও সেই উদার চেতনা জাগাইয়া দিয়া তিনি তাঁহাদিগকে নির্দেশ দিলেন, 'চর্থ ভিক্থবে চারিকং বছজন-হিতার বছজনস্থায় লোকায়কম্পায় স্বান এই নির্দেশের মধ্যে ইহা পরিস্কৃত — মুক্তি ভধু নিজের জন্ত নহে, পরকেও মুক্ত করিতে হইবে।

এই বিখপ্রেমের মন্ত্র পৃথিবীর বৃক্ আনিরাছিল এক আলোকময় জাগরণ। ছর্লজ্যা গিরি, ছন্তর সমুদ্র তাহার প্রসারকে ব্যাহত করে নাই। সংকীর্ণ দেশাচারের প্রাচীর তাহাকে বাধা দান করিতে গারে নাই। অনারাসে সমগ্র এশিরাধণ্ডে বিস্তৃত হইমাছিল তাহার প্রভাব। এই মহামন্ত্রের উদ্গাতা ভগবান বৃদ্ধ মান্তবের মধ্যে কোন ভেদ স্বীকার করেন নাই, সমগ্র মানবগোন্তিকে এক করিয়া দেখিয়াছেন। তাহার মতে মান্ত্র্য স্কৃত কর্মের জক্ত উচ্চনীত হয়; কর্ম মান্ত্র্যকে দেবতা করিয়া তুলে এবং কর্ম মান্ত্রকে পভন্তরে নামাইয়া দেয়। অত এব মান্ত্রের চরিত্রগঠনের ভার মান্ত্রেরই হাতে। এইজন্থ তিনি নিজেকে ত্রাণক্তা বলিয়া স্বীকার করেন নাই এবং স্পষ্ট কথায় ভিক্সদের বলিয়াছেন—

'অস্ত্রদীপা ভিক্থবে বিহর্ণ, অভসরণা অন্ঞঞ্সরণা, ধ্মানীপা ভিক্থবে বিহর্থ ধ্মাসরণা অন্ঞঞ্সরণা। ——( মহাপরিনিক্রণস্তু )

অর্থাৎ 'হে ভিকুগণ, নিজের প্রতিষ্ঠা নিজে গড়, নিজের দীপ নিজে জাল, নিজের মধ্যে আশ্রম লও, অন্ত কাহারও মুখাপেকী হইও না; ধর্মকে ভিত্তি কর, ধর্মের দীপ জাল, ধর্মের জাশ্রম লও।'
তিনি মাহ্মকে শুধু আত্মনির্ভর হইতে বলেন
নাই, তাহার বৃক্তিবিচারকে—চিন্তার স্বাধীনতাকে
অক্ষুণ্ণ রাখিয়া সভ্যের পথে জগ্রসর হইতেও নির্দেশ
দিয়াছেন। পরের পাণ্ডিত্য, ব্যক্তিম ও বাগ্যিতার
মায়াজালে আবদ্ধ না হইরা যথায়পভাবে শাস্ত্রোক্তকে
বিচার করিয়া গ্রহণের নির্দেশ 'অসুত্তর নিকারে'র
'কালাম হত্তে' স্থল্পন্ট।

বলা অপ্রাস্ত্রিক হইবে না, প্রচারকগণ সাধারণতঃ পরের আদর্শ ও পরের ভাবকে ধর্ব করিয়া নিজের আদর্শ ও নিজের ভাবকে বড় করিয়া নেজের আদর্শ ও নিজের ভাবকে বড় করিয়া দেখান; কিন্তু ইহা তথাগত-গহিত। তিনি প্রচারকগণের এই মনোবৃত্তিকে অন্ধ্রতা এবং বিপদের কারণ বলিয়া নির্দেশ করিয়াছেন। তাঁহার ভাষায় এই মনোবৃত্তিকে 'ইদমেব সচচং মোঘমঞ্ঞারণ বলা হয়; অর্থাৎ আমি যাহা ভাবি, মানি ও অম্পরণ করি, তাহাই একমাত্র স্ত্যা, অন্থ সমস্তই তুচ্ছ অর্থহীন। তাঁহার মতে এই হীন মনোবৃত্তি হইতে মানবের মন মৃক্ষনা হইলে মানবের অন্ধরে সভ্যের আলোক সম্পাত হয় না। সত্য উলার অনস্ত, সংকীর্ণভার মধ্যে

তাহার স্থান নয়। তাঁহার কথায় ধর্ম পছা মাত্র, চরম লক্ষ্য নহে। 'মধ্যম নিকারে'র 'উল্পুপ্ম স্থত্তে' ধর্মকে তিনি তৃগনা করিয়াছেন ভেলার সঙ্গে। যাহা অবলম্বন করিয়া নদী পার হয়। ভেলার উপকার স্থান করিয়া ক্বত্ততাবশতঃ লোক যেমন উহাকে কাঁধে বহন করে না। ডেমন ধর্মও আঁকড়াইয়া ধরিবার জন্ত নহে। মোক্ষলাভই তাহার লক্ষ্য। মোক্ষলাভের সঙ্গে সংক্ষেই ধর্মের প্রয়োজন ফুরাইয়া যায় এবং তথন ধর্মও বর্জনীয়। কারণ, অহংভাব বা 'আমি আমার' ধারণা যথন করের হইতে নিশ্চিহ্ন হয় তথন ধর্ম ও অধ্যমি উভয়কে অতিক্রম করিয়া শুদ্ধ মুক্ত পুক্ষ মহাশান্তিতে ও মহানন্দে মগ্র থাকেন।

বৃদ্ধ-বাণী উদ্ধৃত করিয়া আর প্রবন্ধের কলেবর বৃদ্ধি করিতে চাহিনা। বলা বাছলা, এইরূপে তাঁহার বাণীর ভিতর তাঁহার বিষয় সন্ধান করিতে গেলে সন্ধানী নৃতন নৃতন আলোকের সঙ্গে পরিচিত হন বটে, কিন্তু তাহার অন্ত খুঁজিয়া পান না। এই অন্ত না পাওয়ার মধ্যে সন্ধানী তাঁহাকে নৃতন নৃতন বিশেষণ দিয়া পরিতৃপ্ত হন এবং মনে মনে ভাবেন—তিনি বৃদ্ধ।

## বিবেকানন্দ

শ্রীজলধর বিশ্বাস

বেদান্তের বহু উধ্বে মহা বৈদান্তিক,
অনস্ত জানের শুত্র উচ্ছল প্রতীক,
অবস্ত ১০০ক শুদ্ধ। তব ভগবান
সবার সম্মুখে সত্য, কোটি কোটি প্রাণ;
নরনারারণ সেথা বুক্ত মহাবোগে—
ব্রহ্ম হেথা জীবরূপে স্থা-হুংধ-ভোগে।

পাপ-পূণ্য, ছঃখ-দৈন্ত, অশুচি ও শুচি,
স্পৃত্যাস্পৃত্য, ধনী-দীন, ব্রাহ্মণ কি মুচি,
ইংরেজ, জার্মাণ কিবা আমেরিকাবাসী
হিন্দু ও অহিন্দু সব এক সজে আসি
মিলিতেছে তব তীর্বে—পরিপূর্ণভাষ,—
'মহামানবের তীরে' শাস্তি-কামনার।

# সমাজ-উন্নয়নে বিবেকানন্দ-শক্তি

विজयनान ठाडीशाधाय

**छेट्यन्वी**द्र ঐতিহাসিক (Arnold ·Toynbee) A study of Historyর তৃতীয় থণ্ড পড্ছি। এই প্রথিত্যশা পণ্ডিতের মতে 'In all acts of social creation the creators are either creative individuals or, at most, creative minorities ........' সমাজের স্থলনধর্মী সকল ক্রিয়া-কলাপে শ্রষ্টার ভূমিকার দেখা যায়, হয় ব্যক্তিবিশেষকে -- নমতে! মৃষ্টিমের ব্যক্তিকে, বাঁদের মধ্যে জলছে সৃষ্টির আগুন। क्यि धरेहेकू वलरे हैएयनवी काल शास्त्र नि। সতোর আর আধধানা ডিক্ত অংশ এর সঙ্গে তিনি জুড়ে দিয়েছেন। টয়েনবী বলছেন: প্রতিভাবান পথিক্বতেরা সভ্যতাকে যথন উন্নতি থেকে উন্নতির শিখরে পৌছে দিছেন-তথন কিন্তু 'The great majority of the members of the society are left behind'—সমাজের বেশীর ভাগ লোক পিছনে পড়ে থাকে নিজিন্বতার মধ্যে, যথন প্রজ্ঞলিত মশালহত্তে পথিকৃতের দল আগিয়ে যান সন্মুধ থেকে সন্মুখের পানে।

কোন creative personality ( হুজনপ্রতিভাসম্পন্ন ব্যক্তি ) যথন সত্যকে উপলব্ধি
করেন, তথন সেই উপলব্ধির বিপুল মানন্দকে
কেবল নিজের ব্যক্তিগত অহুভূতির মধ্যে সীমাবদ্ধ
রেখে তিনি খুলী থাকতে পারেন না। প্রাণের
প্রাচুর্বে তাঁর চিত্ত কানার কানায় পূর্ণ হ'য়ে যায়।
নব নব কর্মোন্তমের মধ্যে সেই প্রাণপ্রাচুর্ব সার্থক
হ'তে চান্ন। হুর্ঘ যেমন তার কিরণজালকে গুটিরে
রাখতে পারে না নিজের মধ্যে, তেমনি তিনিও
তাঁর উপলব্ধিগত স্তাকে স্কলের মধ্যে প্রকাশ
না ক'রে পারেন না। অতি ম্বান্তাবিক তাবেই
তাঁর কণ্ঠ থেকে তথন উৎসারিত হয়:

ভােমরা সকলে এসাে মার পিছে, ভাক ভােমাদের সবারে ডাকিছে, স্থামার জীবনে লভিয়া জীবন

कार्ता (व मकन रमम ।

creative genius ( স্থলনী প্রতিভার ) এই উদার
আহ্বান বেশীর ভাগ ক্লেত্রেই কিন্তু অরণ্যে রোদনের
কথা মনে করিয়ে দেয়। কেন? কারণ টারেন্বীর
ভাষায়: The creator, when he arises,
always finds himself overwhelmingly
outnumbered by the inert uncreative
mass of his kith and kin, even when
he has the good fortune to enjoy the
companionship of a few kindred spirits.
নয়া সমালের অই। যেন ঝ্লাকুল সম্প্রের উপরে
নি:সঙ্গ প্রভাতী তারার মতো অল্ অল্ করছেন।
কঠে তাঁর ধ্বনিত হচ্ছে, 'একলা চলো রে'।

বাদের আমরা প্রতিভাবান্ বলে থাকি, তাঁরা তো আসলে সাধারণের পর্যায়ে পড়েন না। তাঁদের মগজে নৃতনতর চিস্তাধারা, চোপে নৃতনতর জগতের অলা, কঠে নৃতনতর ভাষা। পুরাতনের সলে নৃতনের সংধর্ষ আনিবার্য। এই জন্ত ষধনই সমাজে কোন মহামানবের আবির্ভাব হয় তথনই একটা আভ্যন্তরীপ লড়াই অপরিহার্য হ'য়ে দাঁড়ায়। টয়েন্বীয় ভাষায়: The emergence of a Superman or a great mystic or a genius or a superior personality inevitably precipitates a social conflict. এই সামাজিক সংঘর্ষকে ভয় করার কোনই যুক্তিসকত কারণ নেই। মিথ্যা এবং সাঁচচায় —এ বিরোধ ভো বাধবেই। পুরাতন সংস্কারের স্থতপ্র কোটরের মধ্যে নিক্ষরেণে বারা জীবন কাটাছিল, প্রতিভার কাছ থেকে বৈপ্রবিক্ষ

চিন্তার খোঁচা খেয়ে তারা তো তেড়ে আসবেই।
যেখানে এই লড়াই নেই, সেখানে ব্রুতে হবে
জীবনেরই দীনতা রয়েছে। ইতিহাসের পাতায়
চোথ ব্লালে একটা সত্য খুবই স্পষ্ট হয়ে দেখা দেয়,
মহাপুক্ষরা যথনই আসেন লড়ায়ের ঝড়কে তাঁরা
সজে বহন করে নিরেই আসেন। যীশুগৃষ্টের
সেই মৃত্যুহীন বাণী:

Think not I am come to send peace on Earth: I came not to send peace but a sword.

For I am come to set a man at variance with his father, and the daughter against his mother, and the daughter-in-law against her mother-in-law.

And a man's foes shall be they of his own household.

শিনে কোরোনা আমি পৃথিবীতে শাস্তি দিতে এনেছি; আমি এসেছি তরবারি দিতে। আমি এসেছি বাপে-ছেলেতে, মারে-ঝিয়ে পুত্রবধ্ ও শাশুড়ীতে বিরোধ বাধাতে, আর মাহুবের শক্ত হবে তার নিজেরই আত্মীয় স্কলের। "

এ কথা আঞ্জ কত সত্য! অড়ের রাজ্যে যারা প্রাণের প্রবাহ আনবার চেষ্টা করবে, আঘাত তো তাদের থেতেই হবে। শরংবারর 'পণ্ডিত-মশাই'কে কি কম আঘাত পেতে হরেছে? গ্রামকে আগিয়ে নেবার অক্তে তিনি যখন আপ্রাণ চেষ্টা করছেন প্রবীণ এবং 'পরম পাকা'রা তথন তাঁকে আঘাতের পর আঘাত হানছে আর সাধারণ গ্রামবাসীরা এই সংগ্রামের সামনে একেবারে নিজ্জিয়। এই নিজ্জিয়তা-সম্পর্কে মন্তব্য করতে গিয়ে টয়েন্বী লিখেছেন: This stagnation of the masses is the fundamental

cause of the crisis with which our western civilisation is confronted in our day. (আৰু পাশ্চান্তা সভ্যতার সামনে ধে সঙ্কট তার মূল কারণ—জনগণের এই নিশ্চলতা)। বারা প্রাচীতে জনসাধারণের মধ্যে উন্নয়নের কার্জ্ করছেন তাঁদের সামনেও প্রবাভ্যম বাধা জনসাধারণের আত্মাতিনী জড়তা। আর এই সর্বনেশে জড়তাকে অপসারিত করতে না পারলে প্রগতিমূলক সমস্ত পরিকল্পনাই শেব পর্যন্ত রাধাতার পত্নত হ'তে হবে শিক্ষাত্রতীদের। 'পণ্ডিতমশাই' উপসাসে শরৎবাব এই সত্যের প্রতিই অঙ্গুলিসক্ষেত্র করেছেন।

যারা গ্রামাঞ্লে শিকাত্রতীর কাজ নিয়ে রয়েছেন তাঁদের সামনে সকলের চেয়ে বড কাজ জডপ্রায় গ্রামবাদীদের মধ্যে জীবনের চাঞ্চল্য জাগানো। এই কাজে তাঁরাই হবেন নুতন নুতন আদর্শের পতাকাবাহী দৈনিক। আর এই আনর্শ-প্রচারের কাজে তাঁরা বাধা পাবেন বিশুর-এ কথা বলাই বাছলা। তবে অসীম ধৈগকে সহায় ক'রে উার। যদি গ্রামোল্লয়নের কাজে অবিচলিত পাকতে পারেন—তবেই জয়ের মুকুট শেষ পর্যন্ত উঠবে তাঁদের মাথায়। গ্রামাজীবনের অভিজ্ঞতার অলোকে এইটুকু বুঝতে পেরেছি, জাতির মূল ব্যাধি হচ্ছে Stagnation, জড়ভা। এ জড়ভা দুর ক'রে জাতির জীবনে প্রাণের গতিবেগ সঞ্চারিত করতে ना পারলে জনসাধারণের ত: । यात्र नह। यात्र এর অক্তে দরকার টয়েনবীর ভাষায় creative minority (মৃষ্টিমের স্প্রিণীল কর্মী) যারা নিজেদের বৈরাগ্যপুত জীবনের প্রোজ্জল হোমানল-শিথার স্পর্শে স্ঞ্জনবিমুধ বিরাট জনতার মধ্যে প্রাণোভ্যমের चाश्वन कानिय (प्रत् ।

वह अमरक यांगीकी वरणहन:

"হভিক্ত তো আছেই, এখন বেন ওটা দেশের

ভ্ষণ হয়ে পড়েছে। অন্ত কোন দেশে হভিক্ষের এত উৎপাত আছে কি? নেই, কারণ সে সব দেশে 'মাহ্মব' আছে। আমাদের দেশের মাহ্মবগুলো একেবারে অন্ত হয়ে গেছে।" এ অন্ত তা যাবে কি ক'রে? স্বামীলী বলছেন: "পচা পুরানো লোহার উপর হাতৃড়ির ঘা মারলে কি হবে? ভেঙে গুঁড়ো হয়ে যাবে। তাকে পুড়িয়ে লাল করতে হবে; ভবে হাতুড়ির ঘা মেরে একটা গড়ন করতে পারা যাবে। এদেশে অসন্ত জীবন্ধ উনাহরণ না দেখালে কিছুই হবে না। কতকগুলো ছেলে চাই, যারা সব ছেড়েছুড়ে দেশের অন্ত জীবন উৎসর্গ করবে। তাদের life আগে ভয়ের করে দিতে হবে, ভবে কাল হবে।"

যারা হবে creative minority (স্প্রের্টর্ন)
মুষ্টিমেয় ), যাদের জীবনের স্পর্শে জীবন জেগে উঠবে
তাদের তৈরী করবার পথ কি ?

শামীনী এর উত্তরে সাধার বলছেন:

"তাঁকে দেখে তাঁকে জেনে লোকে স্বার্থত্যাগ করতে শিথুক, তবে হর্ভিক্ষ-নিবারণের ঠিক ঠিক চেষ্টা স্কাসবে।"

খানীজীর এ কথা যে কত মূল্যবান্ যত দিন যাছে ততই ব্যতে পারছি। মানুষ তৈরী করতে হ'লে আগে তার অন্তরে উচ্চ আদর্শের প্রতি শ্রন্ধা জাগাতে হবে। আর এর জতে জানা দরকার শ্রীরামকৃষ্ণকে—িযিন নরেশ্রের মতো প্রতিভাবান্ তরুণদের ত্যাগের পথে টেনে এনেছিলেন, যাঁর অন্তত ব্যক্তিত্বের স্পর্শে কত জীবন রূপান্তরিত হয়ে গেছে।

দরকার গ্রামাঞ্চলে রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দের প্রচার, দরকার গ্রামের তরুণ-সম্প্রদারের সঙ্গে রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দের অগ্নিবচনের পরিচয় করিয়ে দেওয়া; তবেই গ্রামাঞ্চলে- তৈরী হবে সেই আদর্শবাদী যুবসম্প্রমার, ধারা নিজেদের জীবনের গতিবেগ দিয়ে জড়প্রায় জনসাধারণকে প্রাণ্চঞ্চল ক'রে তুলবে।

## মা ভবতারিণী

### শ্রীস্থাময় বন্দ্যোপাধ্যায়

নমো ভবতারিণী. তাপ-তমোহারিণী, গদাধর-জননী, সম্বানপালনী মুনিমনোহারিণী, হৃদিলোকচারিণী, যোগী-ক্লদিবাসিনী, তিমির্বিনাশিনী, এলায়িত কুন্তলা, **षियन्याक्ता.** দম্বজ-বিমর্দিনী. দেবাভয়বর্ধিনী. শশধর-ভালিনী, খ্যামরূপশালিনী, বরতন্ত্রধারিণী, অতকুবিদারিণী,

নমো মা নারায়নী,
নমো মা তিনয়নী,
নমো মা মহামায়া,
নমো মা গায়ত্রী,
নমো দিব্যাঙ্গনা,
নমো নিস্তারিণী,
মহাযোগেশ্বরী,
নমো মহেশ্বরী,

নমো জগ-ধাতী।
নমো জ্ঞানদাতী॥
নমো মহালক্ষ্মী।
নমো বিশালাক্ষ্মী॥
নমো মহাভক্তি।
নমো মহাশক্তি॥
বরাভয়দাতী।
বিশ্ববিধাতী॥

# কালীমূর্তি-রহস্থ

### বীরেন্দ্রকুমার মজুমদার

এ যুগের শক্তিসাধক শ্রীরামক্ত্রফ বলিতেন: "ব্রহ্ম আর শক্তি অভেন। ব্রহ্ম শক্তি, শক্তি ব্রন্ম: সচ্চিদানন্দময় আর সচিদানন্দময়ী; এককে মানলেই আর একটিকে মানতে হয়—যেমন অগ্নি আর ভার দাহিকাশক্তি; সুর্য আর সুর্যের রশ্মি; হধ আর তার ধবলত: মণি ও মণির জ্যোতি। দাহিকাশক্তি ছাড়া অগ্নি ভাবা যায় না, স্মাবার ष्वधिक वान निष्य माहिका-मञ्जि ভावा यो। ना। সুৰ্থকে বাদ দিয়ে সূৰ্যের রশ্মি ভাবা যায় না: স্থের রশিকে ছেড়ে স্থকে ভাবা যায় না। ছংকে ছেড়ে হধের ধবলত ভাবা যায় না, আবার হধের ধবলত ছেড়ে হুধকে ভাবা যায় না। মণি না ভাবলে মণির জ্যোতি: ভাবতে পারা যায় মণির জ্বোতি: না ভাবলে মণি ভাবতে পারা যায় না। তাই বন্ধকে ছেডে শক্তিকে, শক্তিকে ছেডে ব্ৰহ্মকে ভাৰা যায় না। নিত্যকে ছেড়ে লীলা, লীলাকে ছেডে নিতা ভাবা যায় না।

লীলাময়ী আভাশক্তি স্বান্ত বিভি প্রলয় করছেন, তাঁরই নাম কালী। কালীই ব্রহ্ম, ব্রহ্মই কালী। এক সচিদানন্দ—শক্তিভেদে উপাধিভেদ; তাই নানারূপ। যেখানে কার্য সেখানেই শক্তি; কিন্ত জল হির থাকলেও জল, তরঙ্গ ভূড়ভূড়ি (বুলুদ) হলেও জল। সেই সচিদানন্দই আভাশক্তি—ধিনি স্বান্তি-প্রলম্ব-কারণ। যিনি স্তামা তিনিই ব্রহ্ম। যারই রূপ, তিনিই অরপ। যিনি স্তামা তিনিই ব্রহ্ম। যারই রূপ, তিনিই অরপ। যিনি স্তামা তিনিই বিশ্ব । একই বস্তা; যথন তিনি নিজ্জিয়—স্বান্ত হিতি প্রলয় কোন কাজ করছেন না,—একথা যথন ভাবি তথন তাঁকে ব্রহ্ম বলে কই। যথন তিনি এই সব কার্য করেন তথন তাঁকে কালী বলি, শক্তি বলি। যতক্ষণ 'কামি' আছে—ভেদবুদ্ধি আছে, ব্রহ্ম নিশ্ব কাবার যো নাই। তত্তক্ষণ স্বত্বণ ব্রহ্ম

মানতে হবে। এই সপ্তণ ব্রশ্ধকে বেদ পুরাণ তল্পে কালী বা আ্লালাজিক বলে গেছে। ব্রহ্ম আর কালী অভেদ—ওকেই শক্তি, ওকেই কালী আমি বলি।

শ্রীরামপ্রসাদের উপলব্ধিও এরপ.—'কালী এম জেনে মর্ম ধর্মাধর্ম দব ছেডেছি।' অবতার ও সিদ্ধ মহাপুরুষগণ যুগে খুগে এই ব্রহ্মশক্তি বা কালীকেই জগৎকারণ আতাশক্তি বলে উপলব্ধি করিয়াছেন, তাঁদের প্রভাকারভৃতি ছিল এই আন্তাশক্তিই নিজিয় অবস্থায় নিরাকার, নিবিকার, নিগুণ, মায়াতীত, ভাবাতীত এবং ওতপ্রোতভাবে বিশ্ব-ব্রনাও পরিবাধি: আর সক্রিয় অবহায় সাকার সগুণ, সর্বদেবদেবীবিভৃতিশ্বরূপা, ইচ্ছামন্ত্রী, অনন্ত-অনস্তভাবময়ী ও ভাবগ্রাহী, রূপে বিরাজিতা. ত্রিগুণাত্মিকা মায়া প্রকৃতি ও মায়াধিখনী, স্বারাধ্যা, সর্বাভীষ্টা এবং ভক্তবাঞ্চাকন্নতরু। তাছাডা দশ-মহাবিত্যার মধ্যে প্রথমস্থানীয়া হওয়ায় কালীই প্রথমাবিষ্ঠা বা আন্তাশক্তি। এই আন্তাশক্তিই স্ষ্টি-স্থিতি-শ্রের নিমিত্তকারণ এবং উপাদান-कादन-डेडको

সপ্তশতী দেবীমাহাত্ম্যের 'প্রাধানিক রহস্তে' জগৎকারণ আঞ্চাশক্তির বর্ণনা এইরূপ:

পরমেখরী মহালন্ধী ( শিবপুরাণাদিমতে শিবাশক্তি ) ত্রিগুণমনী ও সকলের আছাপ্রকৃতি। তিনি
লক্ষ্যা ( সগুণা ) ও অলক্ষ্যা ( নিগুণা ) এবং জ্বগৎপ্রপঞ্চ ব্যাপ্ত করিরা আছেন। এই পরমেখরী
মহালন্ধী প্রলয়কালে সমগ্র বিশ্ব শৃষ্ঠ দেখিরা কেবল
তমোগুণ অবলম্বনে অপর এক ( নারী ) রূপ ধারণ
করিরা মহাকালীরূপে পরিণতা হইলেন। মূলাদেবী
মহালন্ধী হইতে অভিন্না সেই মহাকালী অঞ্জনতুল্য
গাঢ়নীলবর্ণা, দশনপীড়িতাননা, বিশালনম্বনা এবং

মধ্যমবয়সা। তাঁহার চারি হাত থড়া, পানপাত্র, শির ও থেট্রারা অলঙ্কৃত। তিনি বক্ষঃস্থলে ক্রম্ব-(শিরোহীন দেহ) মালা এবং মন্তকে মূগুমালা ধারণ ক্রেন।

স্থলরী শ্রেষ্ঠা দেই তামণী (মহাকালী) দেবীকে
মহালক্ষ্মী বলিলেন,—তোমার যে যে কর্ম তৎ তৎ
অহুধারী তোমার বিভিন্ন নাম দিতেছি:

"তুমি ( ব্রহ্মাদিরও মোহক বলিয়া ) মহামায়া,
মহাকালী, মহামারী ( মহামৃত্যুরপা ), কুধা ( সর্ব
শবিভাদি ভক্ষণেচ্ছাবতী ), তৃষা ( সর্ব শবিভাদি
পানেচ্ছাবতী ), নিজা ( যোগনিজা বা সমাধিরপা ),
তৃষ্ণা ( ভক্তরুত ভক্তি-ইচ্ছাবতী ), একবীরা ( প্রপঞ্চ
মধ্যে প্রবিভীয়া ও শলভ্যাবীর্যা ), ত্রবত্যরা ( বিনাশরহিতা ), ( কালনাশক বলিয়া ) কালরাত্রি—যাহাতে
ব্রহ্মার লয় হয়, মহারাত্রি—যাহাতে জগতের লয় হয়
এবং মোহরাত্রি—যাহাতে জীবের নিত্য লয় হয় ।
তোমার এই সকল নাম কর্মাহুসারে প্রতিপাত্র
(প্রসিদ্ধ)।"

পদ্মাদন ব্রহ্মা মধুকৈটভ বধার্থে যে দেবীকে তব করিরাছিলেন তিনিই প্রলয়জ্ঞলধিকলে অনস্ত নাগশ্যার শারিত ভগবান বিষ্ণুর যোগনিস্রার্মপা তামদী মহাকালী। ব্রহ্মা ধানদৃষ্টিতে দেখিরাছিলেন এই মহাকালীর দশম্খ, দশহন্ত ও দশপদ। তিনি অঞ্জনপ্রভা ও বিশাল ত্রিশটি নয়নমালার (ত্রিনয়না বিলিয়া দশটি আননে ত্রিশটি নয়ন) সহিত বিরাজমানা। তিনি দশহন্তে খড়লা, চক্রা, গদা, তীর, ধহা, লগুড়, শঘা, শ্লা, ভ্রতী ও নরম্থ ধারণ করেন। ইহার স্বাক্ষ আলফারে অংশোভিত এবং নীলকান্তমণিতুলা প্রভা-বিলিষ্ট।

হিমাচলশৃক্ষে সিংহোপরি সমাসীনা অধিকা-দেবীকে যথন চগুমুগু প্রামুখ দৈত্যগণ আক্রমণ করিয়াছিল তখন সেই শত্রুগণের প্রতি ভীষণ ক্রোধে অধিকার মুখমগুল বোর ক্লফবর্ণ হইয়া গেল এবং তাঁর ক্রকুটী-কুটিল ললাটদেশ হইতে তৎক্ষণাৎ ৰঞ্গাৰরা ও পাপহস্তা ভীষণবদনা কালী বিনিঃস্তা হইলেন। সেই কালিকাদেবী বিচিত্র নরকল্পালধারিণী, নরমূগুমালিনী, ব্যাঘ্রচর্মপরিহিতা, অন্তিচর্মমাত্রদেহা, অতিভীষণা, অতিবিশালবদনা, লোলকিহবার ভয়প্রদা, কোটরগত আরক্তচক্ষ্বিশিষ্টা এবং
বিকট শব্দে দিঙ্মণ্ডল-পূর্ণকারিণী। অহার সেনাগণসহ চণ্ডমূগুকে বধ করিয়া তিনি চামুণ্ডা নামে
প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছিলেন। শারদীয়া হুগাষ্ট্রমী ও
মহানব্মীর সন্ধিক্ষণে এই চামুণ্ডা কালিকাদেবীরই
ধান ও পূজা হয়।

স্ষ্টিপ্রকরণ-সম্পর্কে শ্রীরামক্বঞ্চদেব বলিয়াছেন:

"আত্মশক্তি নানাভাবে লীলা করছেন। তিনিই महाकाली, निठाकाली, भागानकाली, बक्काकाली, স্থামাকালী। মহাকালী ও নিতাকালীর কথা তত্তে আছে। यथन श्रष्ठि इम्र नाहे; ठक्क, र्यं, श्रह, পৃথিবী ছিল না; নিবিড় আধার; তখন কেবল মা নিরাকারা মহাকালী-মহাকালের সঙ্গে বিরাজ করছিলেন। গ্রামাকালীর অনেকটা কোমলভাব---বরাভয়দায়িনী। গৃহস্থ বাড়ীতে তাঁরই পূজা হয়। यथन महामात्री, इर्ভिक, ভृমिकल्ल, बानावृष्टि, बाखि-বৃষ্টি হয় তথন রক্ষাকালী পূজা করতে হয়। শ্মশান-কালীর সংহার-মূতি—শব-শিবা ও ডাকিনী-যোগিনীর মধ্যে শ্মশানের উপরে থাকেন। রুধিরধারা, গলায় মুগুমালা, কটিতে নরহন্তের কোমরবন্ধ। যথন লগৎ নাশ হয়, মহাপ্রলয় হয়, তথন মা স্পষ্টর বীজ-সকল কুড়িয়ে রাখেন। স্পান্তর পর আন্তাশক্তি বগতের ভিতরেই থাকেন, বগৎ প্রস্ব করেন, আবার জগতের মধ্যে থাকেন--্যেমন মাক্ড্সা ভিতর থেকে জাল বার করে, আবার নিজে সেই জালের উপরে থাকে। ঈশ্বর জগতের আধার नार्थत्र इहे-हे।"

উপরি-উক্ত বর্ণনাগুলি হইতে ইহাই প্রতীয়মান হয় যে ব্রহ্মশক্তি অধবা পরমাপ্রকৃতি আভাশক্তি প্রলয়কালে একবার চারিহত্তে এবং বারাস্তরে দশ

হত্তে খড়া, শূল, চক্র, পাশ ইত্যাদি বহুবিধ অন্ন ধারণ করিয়া এবং কবন্ধ-মুগুমালাদি পরিহিত হইরা ভীষণা-কারে আবিভুতা হইলেও তার নরনাভিরাম, মনো-মুগ্ধকর, কল্যাণময়ী মাতৃভাব প্রচ্ছন্ন ছিল না—যেহেতু তিনি অঞ্জনতুল্য গাঢ়নীলবর্ণা, নীলকান্তমণিতুল্য প্রভা-বিশিষ্টা, বিশালনয়না, উজ্জ্লদন্তপঙ্ ক্তিযুক্তা এবং স্বাস্থে অলফার-বিভূষিতা মধ্যমব্যসা ছিলেন। व्यावात्र हेरां ७ लक्षा क्या यां य य महाकालीत थे কল্যাণমন্ত্রী মাতৃভাব সম্পূর্ণরূপেই লুকান্তিত ছিল— যথন তিনি বিভূজে খড়া ও পাশ ধারণ করিয়া চণ্ডমুণ্ড এবং রক্তবীলাদি অন্তর্মবধার্থে অভিভীষণা করালবদনা মৃতিতে যুক্তকেত্রে অবতীর্ণা হইরা সৈত্রগণ ও বুদ্ধসম্ভারসহ ভাহাদিগকে বিরাট মৃথগহবরে চবণ ও ভক্ষণ করিয়া বিপুল রক্তপানে উন্মতা হইয়াছিলেন এবং রক্তদন্তিকা, রক্তকেশা, রক্তনয়না, রক্তাক্ত লোলজিহবা ও সর্বাঞ্চ ক্রধিরচচিতা হট্যা সম্প্রকুলকে সন্ত্রাসিত ও নিধন করিয়াছিলেন। একাধারে এতাদৃশ ভীষণ ও মধুরের সুমাবেশ কেন ? ইহার রহস্ত व्यदः छो९नर्थहे वा की १-व्हे व्याकृत विकामा मर्व-কালে শুধু দেবভাদের নম্ন, যোগীজ মুনীজ ঋষিকুলের এবং অবভারাদি সাধক ও সিদ্ধবাব্দিগণের মনে অবিরাম অমুসন্ধিৎদা জাগাইয়া তাহাদিগকে গভীর চিন্তা, অহুভৃতি ও উপলব্ধির রাজ্যে আতারতি, আত্মতৃত্তি ও আত্মসন্ত্রিগাভে সমর্থ করিয়াছে ও কবিতেছে।

ইভিহাসের যুখন জন্ম হয় নাই—জগডের সেই প্রাচীন যুগ হইতেই পরমা প্রাকৃতি ছাতাশক্তি যুগপ্রয়োজন সিদ্ধির জন্ত নারীরূপে প্রকৃত হইরা ছতুলনীয়া নারীশক্তিরই নানাভাবে প্রভিষ্ঠা করিয়াছেন। তাই দেবতারা এই মহাশক্তিকে সুর্বভৃতে উপলব্ধি করিয়া গুব করেছিলেন:—

'বা দেবী সর্বভূতেষু শক্তিরপেণ সংস্থিতা। নমস্তত্তৈ নমস্তত্তৈ নমস্তত্তি নমো নম: ॥' ভারতের ঋষিরা বছর ভিতরে একের ক্ষমুসন্ধানে

প্রবুত হইরা আভাশক্তিকে সমগ্রভাবে উপলব্ধি করিয়াছিলেন, এবং বাহ্ন ও আন্তর জগৎ একই শক্তি-প্রস্তুত দেখিয়া শক্তিকে শক্তিমানের সহিত্ত নিত্যযুক্ত দেখিয়াছিলেন। তাঁহাদের দৃষ্টিতে দেবী নিভাশরপা, জগংই তাঁহার মৃতি, তিনি অধিলব্রশ্বাওব্যাপিনী, তাঁহা হইতেই জীবজগৎ নি:মত হইতেছে এবং তিনিই সকলের উৎপত্তির কারণম্বরূপিণী হইয়া প্রমন্ত্রে নিতা বিগুমান। কালের আবর্তে প্রগতিশীল মানব এমন এক অবস্থায় উপনীত হইল-- যেখানে তাহারা ঋষিদের এই উপলব্ধির কথঞিৎ ধারণা করিতে সমর্থ হইয়া নারীপ্রতিমার জগদখার হলাদিনী-শক্তির উপাসনা করিতে শিখিল, এবং ত্রিঞ্চগৎ-व्यमितिनौगिक्तिक विवाध নারীমৃতিস্ক্রপ কল্পনা করিয়া তদবলমনে জগন্মাতার উপাসনা করিয়া কতাৰ্থ হটল। এইরণে জগৎকারণ ঈশ্বরকে বগজননী, বগদমা প্রভৃতি নামে অভিহিত করিয়া মাতভাবের উপাদনার দিদ্ধিলাভ করা ভারতেরই নিজ্প সম্পত্তি। এ যুগে আবার শ্রীরামকৃষ্ণ সাধনার ভিতর দিয়া জগৎ এক নৃতন আলোকে উহ দ্ধ হইয়া দেখিল যে শিশুমূলভ মাতগতপ্রাণ ও অনন্তপরণ रहेश এका গ্রচিত্তে স্বগজ্জননীকে তথু 'মা-মা' বলিয়া ডাকিতে পারিলেই মাতৃভাবের উপাসনার চরমসিদ্ধি কৱাৰত হয়।

সাধনেতিহাসে তন্ত্রসাধনা ভারতের অক্ততম বৈশিষ্ট্য। সাধকগণের ধ্যানদৃষ্টিতে মা কালী যে মূর্তিতে প্রতিভাত হইরাছিলেন তাহা তন্ত্রোক্ত দক্ষিণ-কালিকাদেবীর প্রচলিত ধ্যানমন্ত্রে বর্ণিত:—

"ওঁ ( বীজ ) করালবদনাং বোরাং মৃতকেশীং চতুত্ লাং।
কালিকাং দক্ষিণাং দিব্যাং মৃত্তমালাবিভূবিতাং॥
সঞ্জভিন্ন-লিবঃ-অভ্যা-বামাধোধর্ব করামুলাং।
অভ্যাং বরদকৈব দক্ষিণোধর্ব ধিংলালিকাং॥
মহাবেঘপ্রভাগ আমাং তথাকৈব দিগম্বরীং।
কঠাবসক্তমুক্তালীগলক্রধিরচর্চিতাং॥
কর্ণবিত্তস্তালীত-শ্বব্যাভ্যানকাং।
বোরজ্বীং করালাভাং শীনোরত-শ্বেধিরাং॥

শবানাং করসংঘাতৈঃ কৃতকাঞ্চীং হসমূবীং।
ফুক্ররগলন্তকারাবিক্স্রিতাননাং॥
ঘোররাবাং মহারৌদ্রীং শ্মশানাল্যবাদিনীং।
বালার্কমণ্ডলাকার-লোচনত্রিতরাম্বিতাং॥
দন্ত্রাং দক্ষিণব্যাপি-মুক্তালম্বিকচোচ্চয়াং।
শবরূপমহাদেব-জন্মোপরিসংস্থিতান্॥
শিবাভির্ঘোররাবাভিশ্চতুদিক্ষ্ সম্বিতাং
মহাকালেন চ সমং বিপরীত-রুতাত্রাং॥
ফ্রপ্রসম্বদনাং ক্ষেরাননসরোক্রাং।
এবং সঞ্জিয়ের কালীং ধ্যকামার্গসিদ্ধিনাম॥

এই ধ্যানমন্ত্রপাঠে ইহাই মনে হয় যে ভারতের ভন্তকারেরাও প্রাচীন ঋষিদের ভার অসিমুগুররাভ্র-করা, সৌমাকঠোর, জীবন-মৃত্যুরূপ বিপরীভভাবের সম্মিলনভূমিম্বরূপা মাতৃমূর্তিগঠনেই সহায়তা করিয়াছেন। তান্ত্রিক সাধক শ্রন্ধা ও সংযম সহায়ে ভক্তিপুরিতচিত্তে ঐ মূর্তির পুঞা করিতে করিতে কালে সমাধিত হইবা দেখিলেন যে ৰান্ডবিকই সে মূৰ্তি জীবন্ত, জাগ্ৰত এবং বিশ্বের সর্বত্র ওতপ্রোতভাবে পরিব্যাপ্ত। সমাধিসহায়ে তিনি সুল বিশ্ব হইতে পরোক্ষভাবে দুরে অবস্থিত हरेबा चारता উপनिक कतिराम रा धे मरामिक কাণীই অনম্ভ স্থলবন্ধাণ্ডের স্বরূপাকৃতি এক বিরাট শব-শিবা মৃর্তিতে স্থাই স্থিতি লয় করিতেছেন। ইভাবের প্রভাক্ষর্শনের ফলে হল বিশ্বয় ভয় প্রভৃতি বহুভাবে ঐ সাধকল্পয় এককালে উদ্বেশিত হওরায় তাঁহারই মুখ হইতে প্রথম উচ্চারিত হইরাছিল উপব্নি-উক্ত ঐ গভীর রহস্তপূর্ণ ধ্যানমন্ত্র।

এখন আমরা ঐ মন্ত্রের বিশ্লেষণ করিবা বৃঝিতে চেষ্টা করিব যে স্পষ্টিছিভিলয়ের প্রতীক ঐ অনস্কভাবমন্ত্রী মূর্তি হইতে সাধককুল কীদৃশ অন্নভৃতি লাভে সমর্থ হইরাছেন ও হইতেছেন। চিরকালই মায়ের রূপ—'নোম্যা, অসোম্যতরা, অশেষ সোম্যেন্ডাঃ তু অভিস্থনারী'। ভাই তান্ত্রিক সাধকেরাও দর্শন করিলেন—স্বধ্প্রসন্নবদনা, স্বোনাননা, পীনো-নত্ত-পরোধরা, মহামেত্মপ্রতাবিশিষ্টা, দক্ষিণা, দিবা শ্রামামূর্ত্তি—ধাহা জগন্মোহিনী মাতৃমূর্তির চক্রকোটি-স্থনীতল রূপের স্থোতক।

শুামা রূপটি কেন হ'ল—এই জ্বিজ্ঞানার উত্তরে

শীরামক্বঞ্চ বলিয়াছিলেন: "সে দ্রে বলে, কাছে
গোলে কোন রঙই নাই—যেমন দ্রের আকাশ
নীলবর্গ, কিন্তু কাছের আকাশের কোন রঙ নাই।
ঈশ্বের যত কাছে যাবে তত্তই ধারণা হবে—তাঁর
নাম রূপ নাই। পেছিয়ে একটু দ্রে এলে আবার
আমার শুামা মা—যেন বাস ফুলের রঙ।"

মান্ত্রের দক্ষিণ করছত্ত্বে বর ও অভয়, এবং বাম করবয়ে অসি ও মুগু। সবল দক্ষিণ হস্তবয় বারা মা অগতের স্ঠি হিতি ও পালন করছেন, স্বতরাং বিশ্বকলাণার্থে একদিকে তাঁর সঞ্জনী ও পালনী-শক্তির বেমন অপূর্ব সমাবেশ তেমনি অন্তদিকে একই উদ্দেশ্যে বিশ্বের সর্ববিধ ছঞ্জিনাশের জোভকম্বরূপ তাঁর বাম হত্তবয়ে অসি ও মুগুধারণ। জগতের সৃষ্টি ও কলাণের জন্ম করুণাময়ী মাতৃশক্তির বিকাশ य পরিমাণ প্রয়োজনীয়, মারের পালনী শক্তির স্বাক-সম্পূর্ণতা সম্পাদনের জন্ত নিত্য ধ্বংস বা লম্বের বিধানও সেই পরিমাণেই অপরিহার্য। অকুর-মুগুমালা গলে ধারণ করার তাৎপর্য এই ষে— দেবভাবের বিমন্তর্মণ অহুরকুল প্রবল পরাক্রান্ত হইয়া যথনই শান্তি বিনষ্ট করে তথনই মা অতিভীষণা. ঘোরা করালবদনা মূর্তিতে নির্মমভাবে তাহাদিগকে দলিত, মথিত ও বিধবন্ত করিয়া শান্তি সংস্থাপন ও দেবভাবগুলির পুন:প্রতিষ্ঠা করেন। দেবাস্থরের নিত্য সংগ্রামস্থল অর্থাৎ দেবতা ও পশুভাবের অন্তত সংগ্রাম-ক্ষেত্র মানবহাদয়ে—তথা মন বৃদ্ধি চিত্তে – মহামায়া অমুত্রপ শাস্তির প্রতিষ্ঠাই করিয়া থাকেন – যথনই দেবতাদিগের স্থার সাধকগণ তাঁদের অন্তনিহিত পশুভাবগুলির ধ্বংস সাধন করিয়া দেবভাবগুলির মহিমান স্মপ্রতিষ্ঠিত হওয়ার ব্যাকুল অন্তরে ও আগ্রহে মারের অভরপঞ্ একান্ত শরণাগত হইতে সক্ষম হন।

খ্যামার অক্তাক্ত ভাবগুলির তাৎপর্যও অতি চমৎকার এবং আধ্যাত্মিক উন্নতির সহায়ক। মা শ্মশানবাসিনী, মুক্তকেশী, দিগম্বরী, নরকরকটিবেষ্টিভা; উজ্জনদৰনপঙ্জি দ্বারা সংবত, রক্তাক্ত লোলকিহবা; বিশ্ব প্রভাতত্র্বকরোজ্জনা ত্রিনয়না, শবরূপ মহাদেবের জনমোপরি দণ্ডায়মানা এবং মহাকালের সহিত বিপরীত-রতাতুরা। ভারতের ঋষিগণ সর্বভৃতস্থিত চৈতত্ত্বের সহিত শক্তির নিত্যমিলন সর্বত্র প্রত্যক্ষ করিয়াই শ্ব-শিবার আরাধনায় প্রবৃত্ত হইগাছিলেন, विश्ववाशी विस्मय विस्मय मक्किमानी भवार्थमाञ्ह তাঁচালের নিকট সেই অনম্ভ ব্রহ্মাণ্ডমন্ত্রীরও প্রতীক-স্বরূপ হইয়া তাঁহার 'দৌমাণং দৌমাতরা' মূর্তি প্রকাশ করিত। অমানিশার হুচীভেন্ত অন্ধকার, মৃত্যুর নিষ্ঠুর ছবি, শাশানের কঠোর উদাদীনতা, কালের मश्रांत **ছারা—সকল**ই আবার সেই করালবদনার ভিতর কোমল কঠোর ভাবের এককালীন একত্র সমাবেশ নয়নগোচর করাইয়া তাঁহাদিগকে মোহিত কবিত। শাণানে শবদাধনা অথবা শাণানকালীর আরাধনা সার্থক হয়---যদি শাশানের কঠোর উদাস-ভাব সাধক মানবের মনে ভীব্র বৈরাগ্য উৎপন্ন করিয়া ভাহাকে কামকাঞ্চন-প্লাবিত সংসারের কামনা, ৰাসনা, আসজি হইতে সম্পূৰ্ণ নিমুক্ত করিতে পারে। বেহেতু এতাদৃশ নির্মণ ও মারামুক্ত মানব-ছদয়ই শাশানবাসিনীর নিত্য আবাসম্বলে পরিণত क्टेबा थाटक ।

মায়ের দিগম্বরী ও মৃক্তকেশী অবস্থা খোর দেবাম্বরের যুদ্ধে উন্মাদিনী ভাবের ছোতক এবং
শাস্তিকালে উদাসীনতারই পরিচায়ক। আছাশক্তি
নারীমৃতিতে আবির্ভূতা হইলেও অইপাশ-বিবর্জিতা
বলিয়া তাঁর দেহ বসনাবৃত করিয়া রাধার কোন
প্রয়োজন হয় না। শ্রীরামক্রফাশ্যনেতিহাস-পাঠে
জানা যার যে আহার নিদ্রাদি দেহজ্ঞান-বর্জিত হইরা
যে সাধক তীত্র বৈরাগ্য সহকারে অনন্তশরণ হইরা
অনন্তচিত্ত মহাশক্তিকে উপলব্ধি করিতে দৃঢ়প্রতিজ্ঞ

হয় এবং তদ্হেতু লোকব্যবহারাদিতে সম্পূর্ণ উদাসীন থাকিয়া বিসদৃশ আচরণাদির জক্ত সাধারণতঃ লোকচক্ষে উন্মাদবং প্রতীয়মান হয় তাহার পক্ষেপ্ত পরিধেয় বস্ত্রের থবর রাথা সম্ভবপর হয় না; উন্মাদ-ভাব ও উদাসীনতা ছটিই তাঁর অভীষ্ট-সিদ্ধির জক্ত একান্ত প্রয়োজনীয় হইয়া দাড়ায়।

মা কটিদেশে নরকরমালা কোমরবদ্ধের মন্ত পরিধান করিয়াছেন। ইহা কি লঙ্জাপটের খ্যোতক, না অন্ত কোন গভীর ভাবোদীপক? পূর্বে বলা হইরাছে যে লঙ্জা সহ অন্তপাশ-বিবর্জিত নারীদেহ আর্ত করিয়া রাধার জন্ত কোন বসন বা লঙ্জাপট প্রয়োজনীয় নহে। তাহা ছাড়া সচরাচর দেখিতে পাওয়া যায় যে স্ত্রী-পুরুষ-বোধ-রহিত বা কামগন্ধহীন মনোভাবাপন্ন শিশু বালক বালিকারা একান্ত নিঃসন্ধোচে মেলামেশা ও খেলাগুলা করে। তাহাদের সর্বজন বসনাব্ত থাকার প্রয়োজন হয় না। মা কালীর কটিদেশে নরকরমালা ধারণ লঙ্জাপটাব্তা হইয়া থাকার উদ্দেশ্যে নহে। সদানক্ষেরী কালীর স্থিতি পালনে যে পরিমাণ আনক্ষ ও উৎসাহ, দরেতেও তজ্রপ, যেহেতু তিনি কোন কালে কোন অবস্থাতেই নিরানক্ষ নহেন, সদা লীলামনী।

দক্ষিণেশরে শ্রীরামক্রফ একদিন জগজ্জননী মহামারার শ্বরূপ অবগত হইতে অভিলাষী হইবা ভাবে দেখিরাছিলেন—অন্তপমা স্থলরী নারী সর্বাঙ্গ-স্থলর একটি পুত্র প্রদাব করেন; লালন-পালনে অলেষ আরাস দ্বীকার করিরা আবার ভাহাকে কিছুকাল পরে সহর্বে গ্রাস করিলেন। শক্তিত্ত্ব আলোচনা করিলে শক্তি বে একাধারে প্রস্ব ও প্রলয়রূপ বিপরীত গুণধারিণী একথাই পরমসত্য বলিয়া অন্তভ্ত হয়। স্থতরাং বাহৃদ্ধিতে উপরি-উক্ত চিত্র অভীব নির্মম ও নিষ্ঠুরভাবের পরিচারক হইলেও ইহা যে জগৎপ্রপঞ্চ পরিচালনার মা কালীর সম্পূর্ণ নির্বিকার, অনাসক্ত ও মারারহিত ভাবের স্থপাই স্থোতক—ভাহা সন্দেহাতীত। অতএব গলে গ্রহান স্ক্রেবীক্ষ

মুগুমালার স্থার, নিধনপ্রাপ্ত সম্ভানগণের করমালা কটিদেশে ধারণ করিয়া সদানক্ষমী স্থামা সাধক মানবকে কি ইঞ্জিত করিতেছেন বে, কর্মফল ক্ষমারেই তিনি জীবের জুলা দেন ?

সন্মুপের নয়ন ছইটিতে খ্রামা মা স্থল ফল্মগণৎ পরিদর্শন করেন এবং তদ্ধেব ললাটে স্থিত তৃতীয় জ্ঞাননেত্রটিতে কালী স্বরূপ দেখিয়া থাকেন। তাঁহারই কুপায় সাধকমানবগণ যথন অন্তদ্ধি লাভ করিয়া জ্ঞানচকুবিশিষ্ট হয়—তথনই তাহারা করুণাময়ী খ্রামার স্বরূপ দর্শনলাভে সমর্থ হইরা জীবন্মুক্ত হইয়া থাকে।

খ্যামা মূর্তির অক্তম দিক্ –দাঁতে জিব কাটিয়া মা শ্বরূপ মহাদেবের জদধোপরি দণ্ডাম্মানা এবং সহিত বিপরীত-রতাতুরা। মহাকালের কোন কোন মাতৃসঙ্গীতে এই চিত্রটির উপর জাগতিক ভাব আবোপ করা হইয়াছে দেখিয়া মনে হয় যে মাথের ভক্ত উপাসকরা নিজ নিজ কৃচি এবং ভারামুঘারী এই চিত্রের বিশ্লেষণ করিষাছেন; যদিও সাধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে ইহার অন্তনিহিত রহস্ত ও তাৎপর্য অন্তর্মণ। ভামার এই রূপ ও ভাবের ব্যাখ্যার শ্রীরামরুষ্ট ৰলিয়াছেন—"যা কিছু দেখছ স্বই পুরুষ-প্রকৃতির যোগ। শিবের উপর কালী দাভিয়ে আছেন, শিব শ্ব হয়ে পড়ে আছেন: কালী শিবের দিকে চেয়ে আছেন, এ সমস্তই পুরুষপ্রাকৃতি-যোগ। নিজ্ঞিয়, তাই শিব শব হয়ে আছেন। পুৰুষের

ধোগে প্রকৃতি সমস্ত কাঞ্জ করছেন – সৃষ্টি স্থিতি প্রলয় করছেন।" এই পুরুষপ্রকৃতি-যোগ গীতায় ক্ষেত্র ও ক্ষেত্রজ্ঞ সংযোগ বলিয়া ব্যাখ্যাত হইয়াছে যেহেতু স্থাৰরজ্জম যা কিছু পদার্থ-স্বই এই সংযোগে উৎপন্ন হয়। আবার গুণত্রম্বিভাগ-যোগেও খ্রীভগবান অন্ত্রিকে বলিয়াছেন—'হে ভারত, ত্রিগুণাত্মিকা প্রকৃতি (মহদ্রহ্ম) আমার গর্ভাধানের স্থান, ভাহাতে আমি স্ঠির বীঞ্জ নিক্ষেপ করি। সেই গর্ভাধান হইতে সর্বভৃতের স্বষ্ট হয়।' স্বভরাং বিশ্বক্ষাণ্ডে ওতপ্রোতভাবে পরিব্যাপ্ত পরমত্রক্ষের প্রতীক নিজিয় নিলিপ্ত শবরূপী মহাদেবের হাদরই ব্রদাণজ্ঞির স্পষ্টিন্তিলয়-লীলার এক্ষাত্র উপযুক্ত ম্বল। মহাকালের সহিত অভিন্ন হওয়াতে পরম্পরের অতুলনীর অবিচ্ছেম্ব প্রেমান্তরক্তির উন্মাদনা ভামাকে বিপরীত রভাতুরা করিয়াছে; এই শান্ত অথচ মধুর ভাবের নিতালীলা মহাকালের সংযোগে অবিরাম গতিতে পরিচালিত: ইহা দেখিয়া ভিনি যেন মবাক্-বিশ্বাৰ দৃষ্টিতে ঈষৎ সলজ্ঞ ও সম্কুচিতভাবে এই অনাদি অনন্ত দীলার মুগ্ন ও মত রহিরাছেন। সাধক মন এই ব্দত্ত চিত্রের অমুধ্যানে রসনা ও বাকৃসংখ্য এবং তাহার ফলে উপস্থ সংখত করিয়া শুদ্ধ শান্ত মনে আত্মাশক্তির দীলা-রহস্ত উপলব্ধি করিবে এবং যুগপৎ প্রেমভক্তিতে বিগলিত হইয়া খ্যামার পাদপদ্মে একান্তভাবে আত্মোৎদর্গ করিয়া মানবজীবন সার্থক করিবে।

### কালীমূর্তির ব্যাখ্যা

জগজ্জননী—তাঁকে প্রকৃতি বা কালীও বলা হয়। একটি নারী-মূর্তি একটি পুরুষ-মূর্তির উপর দাঁড়িয়ে আছেন—তার অর্থ, মায়ার আবরণ উল্লোচিত না হলে আমরা জ্ঞানলাভ করতে পারি না। এক মুখ প্রী বা পুরুষ কিছুই নন, তিনি অজ্ঞাত ও অজ্ঞের। তিনি যথন নিজেকে অভিযাক্ত করেন তথন নিজেকে মায়ার আবরণে আবৃত করে জগজ্জননী-রূপ ধারণ করেন ও স্প্রিপ্রপঞ্চের বিস্তার করেন। যে পুরুষ মূর্তিটি শয়ানভাবে রয়েছেন তিনি শিব বা এক, মায়াবৃত হয়ে শবরূপ।

--স্বামী বিবেকানন্দ

## প্রীরামকৃষ্ণ-জীবনে নারীর স্থান

### শ্রীমতী দীপালী মুখোপাধ্যায়

শ্রীরামক্রফদেব তাঁর বিচিত্র লীলামন্থ জীবনে যে সকল পৃতস্কভাবা ধর্মপ্রাণা নারীর সংস্পর্শে এসেছিলেন—তাঁদের কথা বলার আগে জানা দরকার শ্রীরামক্রফ নারীঙ্গাতিকে কি চোধে দেখতেন? সবাই বলবেন, মারের মতই দেখতেন সকল মেরেকে। কিন্তু সেই মা-টি কেমন? কোন্ মারের ছবি তিনি দেখতে পেতেন সকল মেরের মধ্যে?

শ্না-মা-শা—যে ডাকে দক্ষিণেশ্বর মুধ্রিত হয়ে উঠেছে; যাকে পাবার জন্ম জ্ঞান্তিতিও ছুটোছুটি করে বেড়িষেছেন তিনি গঙ্গার কিনারে কাদার উপর পড়ে লুটোপুটি থেয়েছেন—দিনের পর দিন, রাতের পর রাত, ভবতারিণীর সম্মুধে মর্মজেদী কারায় বুক ভাসিয়ে দিয়েছেন—নিদারুণ হুতাশার থজা নিষে নিজেকে বলি দিতে গিষেছেন যে মায়ের চরণে; আর সেই মুহুর্তে যে মা তাঁকে দেখা দিয়ে তাঁর মনোবাস্থা পূর্ণ করেছেন—পরম-কল্যাণ্মনী সেই জ্ঞান্মাতারই প্রতিচ্চবি দেখতেন তিনি সকল মেয়ের মধ্যে।

তাঁর বিচিত্র লীলাপূর্ণ জীবনে নারীকাতি এক বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে আছে।

জননী চক্রামণির নয়নের মণি শৈশবে চঞ্চল ছিলেন—কিন্তু কথনও জননীর জ্বাধ্য হননি তিনি। গ্রামের মেরেরা ধথন পুকুর্বাটে স্নান করতেন তথন বালকও যেতেন স্নান—হন্তামিও করতেন তাঁদের সঙ্গে। কেহ কেহ তাঁর ব্যবহারে বিরক্ত হরে তাঁকে তির্স্থার করেছিলেন, আসতে বারণ করেছিলেন তাঁদের সানের সময়। কিন্তু সে নিষেধা বিশেষ ফলদারক হয় নি। চক্রামণি যথন তাঁকে ব্রিরে বললেন—স্নানের সময় মেয়েদের দেখতে নেই—তাতে মেরেদের স্ম্যানের হানি হয়—সেই সঙ্গে নিজের জননীকেও জ্বামান করা

হয়, তথন থেকে আর কথনও তিনি সে কাজ করেন নি।

আবার উপনয়ন-কালে জননীর কাছ থেকে প্রথম ভিক্ষা না নিয়ে নিলেন ধনি-কামারিনীর কাছ থেকে। সভ্যাশ্রমী পিতার পুত্র; সভ্যভঙ্গ যে তিনি করতে পারেন না। কামার-কলা ধনি— তাঁর ধাত্রী মাতা। জীবনে প্রথম সেবা, প্রথম শুক্রা তিনি তার কাছ থেকেই পেয়েছেন। সেই নক্ষরাণীর তিনি যে আদরের ছলাল। তিনি যে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ, উপনয়ন-কালে তার কাছ থেকে তিনি প্রথম ভিক্ষা গ্রহণ করবেন। জন্ম থেকে নয়টি বংসর পর্যন্ত মায়ের মতই সে তাঁকে যত্ন করে প্রসেছে; কোন কিছু ভাল ধাবার তৈরী করলে তার গদাধরকে না দিয়ে সে গ্রহণ করতে পারে না। কোন অংশেই সে তার গর্ভধারিণীর চেয়ে কম নয়। সে কি একদিনের জন্তে মায়ের দাবি করতে পারে না? নিশ্চরই পারে। কেন, শুলাণী কি মায়্রয় নয়? কোন নিষ্থেই তিনি শুনলেন না। স্ববশেষে

কোন নিষেধই তিনি শুনলেন না। অবশেষে তাঁর মতেই সকলকে মন্ত দিতে হল।

গৈরিক বসন পরে, হাতে ভিক্ষার ঝুলি নিয়ে বালক এসে ভিক্ষা চাইল—ভবতি ভিক্ষাং দেহি— ভিক্ষা দাও মা, ভিক্ষা দাও।

রোমাঞ্চিত হয়ে উঠল ধনি, নত মস্তকে এগিরে এল। দারিদ্যোর মধ্যে থেকেও এই নয়টি বংসরে সে যত কিছু সঞ্চয় করেছিল — সবই সে উজ্বাড় করে টেলে দিল ভার গোপালের ঝুলিতে।

সে-ই ঠিক চিনেছে গদাধরকে। সেই জল্পে তার একান্ত বাসনা—গদাধর তাকে 'মা' বলে ডাকুক, তাকে প্রথম ভিক্না দিয়ে সে নিজে ধন্ত হোক। কী আনন্দ। আজ তার সকল আশা পূর্ণ করেছে গদাধর। আর গদাধর সেই ভিক্ষা গ্রহণের সময় তাঁর গর্ভধারিণীকেই প্রত্যক্ষ করলেন ধনির মধ্যে। তাকে মায়ের সম্মানে ভূষিত করে অধিকতর সম্মানিত করলেন নিজের জননীকেই।

পিতৃৰিয়োগের পর বালক হলেও অন্তর দিয়ে
তিনি বুঝেছিলেন জননীর ব্যথা। তাই তিনি
প্রায় সকল সময়েই থাকতেন মায়ের কাছে—
সাহায্য করতেন তাঁর কাজে। তাঁর সেই বিষ
্ণ মুখে হাসি ফুটারে তুলতে সচেট হতেন।

দক্ষিণেশ্বরে যথন তিনি 'রামক্কণ্ণ' নামে পরিচিত হয়েছেন; তন্ত্র-সাধনার সিদ্ধি-লাভও করেছেন, তথন অবৈতবাদী শ্রীমং তোতাপুরীর কাছ থেকে দক্ষিণ গ্রহণের সংকল্প করলেন। বেদান্ত সাধন করতে হ'লে আফুটানিক ভাবে সন্নাস গ্রহণ বিধেয়, রামক্ষণ্ড কিন্তু সে কাঞ্জটি গোপনে সম্পন্ন করতে অহরোধ করলেন তোতাপুরীকে। কারণ চন্ত্রামণি তথন দক্ষিণেশ্বরে। লোকতাপ ও ছংখক্টে তাঁর মনে শান্তি ছিল না। গলাতীরে প্রাণাধিক পুত্র গনাধ্বের কাছে শেষ কয়টা দিন কাটাবেন মনস্থ করে দক্ষিণেশ্বরে এসেছিলেন। রামক্ষণ্ড মথুর বার্কে বলে তাঁর থাকবার হ্বয়বস্থা করে দিরেছিলেন। সেই জননীর মনে তাঁর মন্তকমুন্তন ও গৈরিক-ধারণে থদি ব্যথা লাগে—তাই প্রকাশ্ব সন্ম্যাসগ্রহণ ও বাহুচিহ্ন-ধারণে আপত্তি করেছিলেন।

মথ্রবাব্র সঙ্গে তীর্থ ভ্রমণকালে বৃন্দাবনে
এনেছেন রামকৃষ্ণ। সেথানে পরম ভক্তিমতী
বর্ষীয়সী সাধিকা গলামায়ীর সঙ্গে তাঁর সাক্ষাং হয়।
তাঁরও ভাবাবেশ হয় শ্রীরামকৃষ্ণের মত। স্কৃতরাং
অচিরেই উভয়ের মধ্যে অন্তরের যোগ স্থাপিত হ'ল।
শ্রীরামকৃষ্ণ আর ফিরবেন না দক্ষিণেখরে—গলামায়ীও তাঁকে ছাড়বেন না। ভাগিনের হলয়রামও
সঙ্গে গিয়েছিলেন—কোনও মতে মামাকে ফিরিয়ে
আনতে পারেন না, অবশেষে চন্দ্রামণির কথা মনে
করিষে দিলেন হলয়রাম—দক্ষিণেখরে তাঁরই মুধ

চেয়ে তিনি রয়েছেন। জননীর মুখখানি শারণ করে রামকৃষ্ণ ব্যাকুল হয়ে উঠলেন তাঁকে দেখবার জন্ম ফিরে এলেন দক্ষিণেশ্বরে।

সন ১২৮২ সাল, ১৬ই ফাল্কন ৮৫ বৎসর বয়দে ইংলীলা সংবরণ করলেন চন্দ্রামণি। গলাভীরে প্রাণাধিক পুত্র গলাধরের কাছেই তিনি শেষ নি:খাস ত্যাগ করলেন। শেষ মুহুর্তটি পর্যন্ত তাঁকে সেবা করলেন রামক্ষণ্ণ। পরমারাধ্যা জননীর পারে পুলাঞ্জলি দিলেন। কিন্তু সন্ন্যাসীর পক্ষে নিষিদ্ধ বলে শেষ কার্যাদি করলেন তাঁর ত্রাতৃপ্ত্র রামলাল। তবুও তো তিনি মান্ত্রয—তাই তর্পণ করতে নামলেন গলার। জনেক চেটা করেও জঞ্জলিতে জল রাখতে পারলেন না; তিনি যে পরমহংস—শান্ত্রবিহিত ক্রিয়াকরণের উপ্লেব, সেধান থেকে তো আর নেমে আসতে পারেন না। একদিন ছুটে গেলেন পঞ্চবটার দিকে, গলার কিনারে অনেকক্ষণ ধরে কাঁদলেন।

অপূর্ব সাধনার স্থান দক্ষিণেখরের মন্দির প্রতিষ্ঠিত না হ'লে জ্রীরামক্বফু পরমহংস হতেন না, আর জ্রীরামক্বফ না হ'লে নরেন্দ্রনাথ বিবেকানন্দও হতে পারতেন না,—পাশ্চান্তা দেশে হিল্পুর্মও প্রচারিত হ'ত না। অতএব সমস্ত ব্যাপারটির গোড়ায় রয়েছে উনবিংশ শতান্ধীর মধ্যভাগে কলকাতার কয়েক মাইল উত্তরে গলাতীরে নিমিত একটি মন্দির। আর সেই মন্দির ছিল একজ্ঞন ধনবতী মাহিয়ালাতীয় মহিলার পরম ভক্তিপরায়ণতার

প্রাতঃস্মরণীয়া এই রাণী রাসমণি।

क्या ।

গদাধর শিবমূতি গড়ছেন। ব্যক্তে আসীন শিবের শিরে জটারাশি, হাতে ডমফ ও ত্রিণুল, কটিদেশে বাছছাল। অপূর্ব বিস্ময়ে তাকিষে দেখছেন রাসমণি। সহজাত শিলপ্রতিভার অপূর্ব নিদর্শন! প্রশংসার ভাষা খুঁজে পেলেন না রাণী। রাধাগোবিন্দলীর পা ভেলে গেছে; পণ্ডিতেরা বিধান দিলেন—গলায় তা বিদর্জন দিয়ে নৃতন বিগ্রহ এনে প্রতিষ্ঠা করতে হবে। রাণীমা ছুটে এলেন গদাধরের কাছে।

"তোমার জামাই-এর ধনি পা ভেকে যায়—
যথাযথ চিকিৎসায় নিরাময়ের ব্যবস্থা না ক'রে তাঁকে
গলায় বিসর্জন নিজে পারবে?" অপূর্ব বিধান দিলেন
গদাধর। আর নিজেই নিপুণভাবে জুড়ে দিলেন
সেই ভাকা পা।

সম্পূর্ণ নির্ভরতা ও বিশ্বাসই যে সব কিছুর ওপর। সেই বিশ্বাসে ভর করেই রাসমণি গদাধরের কাছে এসেছিদেন। তাই ফলও পেয়েছিলেন মনোমত।

ভবভারিণীর সমূথে গান গাইছেন গনাধর—রাসমণি বদে শুনছেন দে স্বর-লহরী। সহসা তাঁকে একটা চড় মেরে বললেন গদাধর, "ছিঃ এথানেও বিষয়-চিস্তা।" স্বস্তর্থামী ঠিকই জেনেছেন—ঠিকই বলেছেন! সত্যই রাণী গান শুনতে শুনতে কোন এক ফাঁকে বিষয়-চিস্তান্ত মগ্র হবে পড়েছিলেন।

গদাধরের ব্যবহারে তিনি বিন্দুমাত্র ক্ষুদ্ধ হলেন না। সেই আঘাতকে তিনি তাঁর প্রাপ্য বলেই মেনে নিলেন; এবং এই ব্যাপারের জ্ঞুন্ত পূজারী ঠাক্ষের উপর জ্ঞাচার হতে পারে বুঝে কর্মচারীদের বলে দিলেন—ভটচাব মশাইষের কোন দোব নেই— তাঁরা যেন তাঁকে কিছু না বলেন।

এমনই কত ঘটনা। শেষ দিনটি পর্যস্ত শ্রীরামক্তফের উপর তাঁর ভক্তি ও শ্রদ্ধা সমভাবে বিভাষান ছিল।

ক ক ক শীৰামককোৰ সাধক-জীৰনেৰ পা

শ্রীরামক্ষের সাধক-জীবনের পুরোভাগেও
আমরা দেখতে পাই আর এক নারীকে। বৈষ্ণব
ও তদ্মশান্তে বিশেষ জ্ঞানসম্পন্না ভৈরবী যোগেশ্বরী
তাকে আপন সন্তানজ্ঞানে তদ্মপাধনার দীকা

দিলেন। আর রামকৃষ্ণ ? প্রথম দর্শনেই তাঁকে মাতৃ-সংখাধনে আপ্যান্থিত করলেন—যেন কত কালের চেনা! বহুদিনের অদর্শনের পর মাতা-পুত্রের প্রথম সাক্ষাৎ। হুই বংসরের ঐকান্তিক নিষ্ঠায় সেই মহীরদী নারীর সহারতার চৌষ্টি প্রকার ভন্ত-সাধনার তিনি সিদ্ধিলাভ করলেন।

ভৈরবী তাঁকে 'অবভার' বলে ঘোষণা করলেন।
এক প্রকাশ্য সভায় শাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিত—সকলে একবাক্যে তাঁর সিদ্ধান্তে সম্মতি দিলেন। জগতের কাছে
তিনি অবভার-রূপে স্বীকৃত হলেন—বিশ্বের নিকট
ছড়িয়ে পড়ল পবিত্র 'শ্রীরামকৃষ্ণ' নাম।

ভক্ত-সমাগম হতে লাগল দক্ষিণেশরে। নারী-ভক্তগণের মধ্যে প্রথমদিকেই এলেন মনোমোহন বস্তর জননী শ্রামান্তকারী। এই শ্রামান্তকারীর জামাতা শ্রীশ্রীগ্রুরের মানসপুত্র রাথালচক্র, যিনি পরবর্তী-কালে স্বামী ত্রন্ধানক নামে থ্যাত। শ্রীরামক্তফের কাছে রাথালচক্রের যাতায়াত তিনি অতি প্রীতির চক্ষে দেখতেন—নিজেকে ভাগ্যবতী বলে মনে করতেন জামাতার এই মহাপুক্রষ-সকলাভে।

অনৈক ভক্তের বিধবা ভগিনী ধান করতে বদেন, কিন্তু মন স্থির হয় না। নিরুপায় হয়ে সেকথা বললেন ঠাকুরকে। ঠাকুর তাঁকে বিজ্ঞাসা করলেন—তাঁর সবচেয়ে প্রিয় কে? উত্তরে ব্যলেন তাঁর এক শিশু আতৃপ্ত তাঁর সবচেয়ে প্রিয়। তথন ঠাকুর তাঁকে বললেন, "এই শিশুটকেই তুমি বালগোপাল জ্ঞানে ধ্যান কর।" অচিরেই সেই ভক্তিমতী মহিলা গেই বালকের মধ্যেই তাঁর ইষ্টকে খুঁজে পেলেন।

যোগীন-মা অর্থাৎ যোগীস্রমোহিনী ডাক্তার প্রসর
কুমার মিত্রের কন্তা। কিন্ত স্থামীর উচ্চ্ ভালতায়
অত্প্রচিত্ত হয়ে তিনি ঠাকুরের কাছে ছুটে
এলেন। প্রথম দর্শনেই তাঁর সকল জ্বালা
কুড়িয়ে গেল। শ্রীশ্রীঠাকুরের নির্দেশে স্পতপের

সাহায্যে সাধনার উচ্চ সোপানে তিনি **স্থারো**হণ করলেন।

একদিন যোগীন-মার সঙ্গে এলেন এক সন্তানহারা ব্রাহ্মণ মহিলা। একটি মাত্র কন্তাকে ধনী
সম্রান্ত বংশে বিবাহ দিয়েছিলেন। কিন্ত বিষের
পরেই সে মারা যায়। তাই জালা জুড়াতে এলেন
ঠাকুরের কাছে। অর্ধ বাহাদশার ঠাকুর তাঁকে বললেন,
"পরম ভাগ্যবতী তুমি! সংসারে যার আপনার
বলতে কেন্ট নেই, ভগবান নিক্রেই তার ভার
নেন।" দেবতার জভ্যবাণী যেন শুনলেন তিনি—
লুটিয়ে পড়লেন দেবতার চরপে। ঠাকুরের ক্লপায়
আধ্যাত্মিকতার স্বর্গরাজ্যে পৌছে গেলেন তিনি।
ইনি হলেন গোলাপস্থন্দরী—গোলাপ-মা বলেই
পরিচিতা। তাঁর বাড়ীতে যেদিন ঠাকুর পদার্পণ
করেন সেদিন নিজেকে ধন্ত মনে করেছিলেন তিনি।

"ওঃ তুমি এসেছ; দাও দেখি আমার অন্ত কি থাবার টাবার এনেছ। এযে দেখছি কিনে এনেছ। কেনবার কি দরকার? নিজেই নারকেলের নাড়ু করে রাখবে; আর যথন এখানে আসবে সেই নাড়ু ত্-চারটি সঙ্গে করে আনবে, অথবা নিজের অন্ত যা রালা কর—তা থেকেই একটুথানি নিলে আসবে; তোমার হাতের রালা থেতে আমার বডই সাধ যায়।"

কে দেই ভাগ্যৰতী নারী—খাঁর হাতের থাবার থেতে ঠাকুরের এত স্মাগ্রহ ?

ইনি হলেন অঘোরমণি— শ্রীরামকৃষ্ণ বাঁকে 'কামারহাটির বামনি' বলতেন—গোপালের মা বলেই ইনি বিশেষ পরিচিতা।

ষাট বৎসর বয়স। অল কিছুই সঞ্চর ছিল—
তাতেই তাঁর চলে বেতা। অতি সাধারণ তাঁর
জীবন-যাতা। একথানি রামায়ণ ও একটি জ্বপমালা—এই ছটিই তাঁর জীবনের পাথেয়। দীর্ঘ
তিল বংসর জ্বপধান ও এই ছটি নিয়েই তিনি

শ্বতিবাহিত করেন। তাঁর ছিল বাংসল্যের ভাব।
শ্বীরামক্কফের মধ্যে তিনি তাঁর গোপালকেই দেখতে
পেলেন—তাই যথন আসেন কিছু থাবার নিয়ে
আসেন, আর নিজ হাতে গোপালকে থাইরে দেন।
সারদামণিকে 'বৌমা' সম্বোধন করেন।

একদিন এক বিচিত্র স্থপ্ন দর্শন করলেন অব্যোরমণি—দেধলেন তাঁর ইষ্ট দেবতা শ্রীশ্রীবাল-গোপালকে।

এর পরে একদিন মালা জপ করে ইই-দেবকে প্রণাম করবেন, এমন সময় সমূপে দেপলেন শ্রীরামক্রফকে। ইইই বৃঝি স্পরীরে তাঁর প্রণাম নিতে এলেন।

বিশ্মিত অঘোরমণিকে বললেন তিনি, 'আর এত মালা জপ কেন? যা পাবার তা কি এখনও পাওনি?'

'আমার কি সাধন ভজন সব সম্পূর্ণ হরে গিয়েছে ?' কিজ্ঞাসা করলেন অংখোরমণি।

'হাা নিশ্চয়ই'—প্রত্যাতরে বললেন শ্রীরামক্বঞ।
তবুও জিজ্ঞাসা করলেন স্মঘোরমণি, 'তুমি কি
ঠিক ঠিক বলছ, আমার সকল কর্ম শেষ হয়ে
গিয়েছে ?'

'হাঁা, আমি নিশ্চিত বলছি—তোমার নিজের অন্ত সাধনার আর কিছুই আবগুক নেই।' নিজেকে দেখিয়ে আবার বললেন শ্রীরামক্বঞ—'তবে এই ধোলটার জন্ত প্রার্থনা করতে পার।'

ভাগ্যবভী অঘোরমণি স্বরং ইট্টের কাছ থেকেই তাঁর সাধনার অভিজ্ঞান পেয়ে ধন্ম হলেন। জপ-মালা গলার বিসর্জন দিয়ে অঞ্লি-পর্বেই শুধু জপ করতে লাগলেন তাঁর গোপালের মঙ্গলের জন্ম।

প্রসন্নমরী, ভারুপিনি, গৌরী-মার স্থরেও কত কথাই বলা ধায়। তাঁরাও শ্রীরামক্রফ-জীবন-নাট্যে একে একে এসেছেন। তাঁদের প্রতি হাদরের শ্রদ্ধা জানিরে শ্রীশ্রীমাতা সারদামণি স্থরে কিছু বলে শেষ করি। রাণী রাসমণি, ভৈরবী বোণেশ্বরী ও জননী সারদামণি—এই ত্তিবেণী-সঙ্গমে শ্রীরামক্বফ এ যুগের তীর্থরাজে পরিণত।

রাসমণি সাধনার ক্ষেত্র প্রস্তুত করেন, যোগেশ্বরী দারা সাধনার স্ক্রপাত, সারদামণিতে তার পরিসমাপ্তি। শ্রীশ্রীনা শ্রীরামক্বফের সংধর্মিণী; নারীভক্তব্বন্দের মধ্যমণি। ক্রয়রামবাটীতে প্রথম দেশতে পাই তাঁকে পাঁচ বৎসর বন্ধসে বিবাহের সময়, তার পরে কামারপুকুরে চৌক্দ বৎসর ব্যুসে।

অবৈত সাধনার দিছিলাত করেছেন রামক্ক। ওফ তোতাপুরী কর্তৃক পরমংশ উপাধিতে ভৃষিত হরেছেন। এতদিনে অবকাশ পেরেছেন কিছুটা। বছদিন কমভূমি দর্শন করেন নি—তা ছাড়া বংসরে পর বংসর কঠোর তপতার শরীর ভেলে গেছে— শাস্তালাভের আশার অগ্রাম কামারপুকুরে বেড়াতে এলেন। জয়রামবাটা থেকে সারদামণিও এসে উপস্থিত হলেন। কামিনীকাঞ্চন-ত্যাগী শ্রীরামক্ষ্ণ, স্থীকে কিন্তু গ্রহণ করলেন—সাদরে তাঁর পাশে স্থান দিলেন।

উনবিংশ শতাকীর পরম বিশ্বর এই দেব
দম্পতী। শ্রীরামক্ষের পূর্বে যত মহাপুরুষ, যত
সাধক জন্মগ্রহণ করেছেন তাঁদের দেখতে পাই—
দাম্পত্য জীবনের পরে তাঁদের সাধক জীবন শুরু।
গৃহত্যাগ করে তাঁরা বেরিরে পড়েছিলেন তাঁদের
অভীষ্ট-সন্ধানে। কিন্তু শ্রীরামকৃষ্ণ হলেন একমাত্র
ব্যতিক্রম; সাধনায় সিদ্ধিলাভের পর শুরু হল
ভাঁর দাম্পত্য জীবন—বিচিত্র, অপূর্ব!

সমস্ত থেছ ভালবাসা উজাড় করে তিনি চেলে দিলেন সারদামণিকে। সংসারের কভ খুঁটিনাটি বিষয় সম্বন্ধে শিক্ষা দিলেন—প্রদীপের সলিভা ভৈরী, অভিথি অভ্যাগত পরিচর্ষা—এমনকি কেমন করে রাঁধতে হয়, কোন্ তরকারির কি মশলা দিভে হয় তাও তিনি শেথালেন।

রাত্রিভেও শ্য়ন-কালে কত কথা, কত

সদালোচনা। "চাঁদা মামা বেমন সকল শিশুরই
মামা— ঈশ্বরও তেমনই সকলের আপনার। ডাকলেই
দেখা দেন। ভোমার ডাকেও আসবেন তিনি"—
এমনই কতভাবে তিনি শিক্ষা দিলেন তাঁর সহধর্মিণী
ভক্তপ্রধানা পরমা শিস্থাকে।

শার একবার—শীরামকৃষ্ণ তথন দক্ষিণেশরে।
ক্ষমনামবাটী থেকে সারদামণি এসে উপস্থিত
হ'লেন তাঁর কাছে পথশ্রমে জরে অবসন্ন হরে।
রামকৃষ্ণ তাঁকে নিব্দের ঘরে রাধলেন, এবং তিন
চারদিনের মধ্যেই সেবা ও পরিচর্যার তাঁকে সম্পূর্ণ
স্বস্থ করে তুললেন।

সারদামণি অন্তর দিয়ে অন্তর করলেন তাঁর পরমারাধ্যের আন্তরিকতা। জ্বরামবাটাতে তাঁকে সকলে 'পাগলের বৌ' বলে ঠাট্টা করত। সেই উপহাসের অসারতা তিনি ব্যতে পারলেন। আরও ব্যালেন—তুর্ভ দেবতাকেই তিনি বরণ করেছেন।

জ্ঞীরামক্কঞ্চ সারদামণিকে নহৰত ববে জননী চন্দ্রামণির কাছে থাকবার ব্যবস্থা করে দিলেন।

কিন্তু মনে পড়ে গেল গুরু তোভাপুরীর কথা, খ্রীকে কাছে রেখে যে ব্রহ্মচর্য অক্ষুগ্ন রাখতে পারে সেই প্রকৃত দিন্ধ।

ডেকে পাঠালেন সারদামণিকে। নিজের কক্ষেই তাঁরও শ্যা রচিত হল।

'তৃমি কি আমাকে সংসার পথে টেনে নিয়ে থেতে এসেছ ?' কিজাসা করলেন রামকৃষ্ণ।

'না—তোমাকে ইষ্টপথেই সাহায্য করতে এসেছি' তৎক্ষণাৎ উত্তর দিলেন সারদামণি।

এ সম্পর্কে জ্রীরামক্তমা পরে বলেছিলেন—
'বিবাহের পর মায়ের কাছে প্রার্থনা করেছিলাম—
উর মনে যেন পার্থিব ভোগবাসনা হান না পার।
কাছে রেখে ব্ঝতে পারল্ম—মা সেই প্রার্থনা পূর্ণ
করেছেন।'

সারদামণি একদিন সরল কৌত্হলে বিজ্ঞানা করলেন রামক্ষণকে 'আমি ভোমার কে ?' তেমনই সরলভাবেউত্তর দিলেন রামক্বঞ, 'তুমি সারদা, সরস্বতী। এবারে রূপ ঢেকে এসেছ—পাছে অশুরু মনে দেখলে লোকের অমকল হয়। এসেছ বিভা নিয়ে। তুমি জ্ঞানদা, জ্ঞান দিতে এসেছ।'

ন্দার একদিন শ্রীরামক্তফের পদসেবা করছেন, জিজ্ঞাদা করলেন—'ন্দাচ্ছা, আমাকে তোমার কী বলে মনে হয় )'

রামক্ষণ উত্তর দিলেন, 'যে মা মন্দিরে রয়েছেন, যিনি এই দেহের জন্ম দিয়েছেন এবং এখন নংবতে বাস করছেন, আর এক রূপে তিনিই এখন আমার পদদেবা করছেন। সত্যই আমি তোমাকে মা আনন্দময়ীর প্রতিমৃতি বলে জ্ঞান করি।'

এর পরে এঁদের দাস্পত্য-জীবন সম্বন্ধে কোন ব্যাখ্যারই প্রয়োজন হয় না। মাসের পর মাদ এইভাবে কেটে গেল। এক মুহুর্তের জক্ত তাঁরা পার্থিব জ্বগতে নেমে এলেন না।

একদিন ভক্ত যোগেন-মাকে দিয়ে সারদামণি শ্রীরামক্তফকে জানালেন—ঠাকুরের মত তাঁর যদি একটু ভাব টাব হয়—বড় ভাল হয়।

শুনে রামক্বঞ চিন্তামগ্ন। ভারপরেই নহবৎ ঘরে

হাসছেন সারদামণি, আবার কথনও বা কাঁদছেন। শেষে হাসি নেই, কালা নেই, সম্পূর্ণ সমাধিছা।

সন ১২৮০ সাল, ১৩ই জ্যৈষ্ঠ, অমাবস্থা—ফল-হারিণী কালীপূজার রাতি। শ্রীরামকৃষ্ণ-জীবনের শেষ ও শ্রেষ্ঠ সাধনা।

শ্রীরামক্কফের নির্দেশে শ্রীশ্রীমা এক আলিম্পিত পীঠে উপবেশন করিলেন। শ্রীরামক্কফ তাঁকে দেবীজ্ঞানে 'বোড়শী'রূপে যথাবিধানে পূজা করলেন। পূজা-অস্তে উভয়েই সমাধিমগ্ন; এক হরে গেলেন পূজক ও পূজিতা। শেষে শ্রীরামক্ষফ অজিত সমস্ত সাধন-ফল, অপমালা, দেবীর শ্রীপাদপল্লে চিরকালের অস্ত সমর্পণ করে প্রশাম করলেন। শেষ হল তাঁর সাধনা; এক অপূর্ব পূর্ণতার রূপায়িত হল দেবদস্পতীর দিব্য জীবন।

শ্রীরামকৃষ্ণদেব এই একটি রাত্রির নবতম প্রায়ন্তানে নারীত্বকে যে সম্মান দিলেন, বিশ্বের কোন দেশ, কোন জাতিই তা করনা করেনি ক্থনত। ধক্ত বাংলা—ধক্ত তার ক্ষুদ্র প্রাম কামারপুকুর ও জয়রামবাটা। আর শত ধক্ত দক্ষিণেশ্বর—দেই লীলা-সাধনার নীরব সাক্ষী।

### সঞ্চয়ন

ञ्जीमधूरुपन ठएछो भाषाय

কৰীর

প্রেম ফোটে নাক ফুল-বাগিচার
প্রেম না বিকার হাটে।
রাজা আর প্রঞা অথচ সবারই
প্রেম পেলে দিন কাটে।
প্রেম প্রেম স্বোম — সবাই চেঁচাম,
প্রেম কে চিনিল হায়!
আই প্রহর সিক্ত যে জন
প্রেমিক বলিব ডার।
দাত্র
সাধু-সন্তের শুধারো না জাতি
শুধাও তাহার জ্ঞান,
খাপ দুরে যাক, তরবারি দেখে

দাম করো অনুমান।

রবিদাস

ত্মি যেন প্রভূ চন্দন আর
আমি যেন তাহে বারি,
উভয়েরি নাথ নিবিড় মিলনে
স্থবাস উঠেছে ভরি।
তৃমি যেন প্রভূ ঘন অরণ্য,
আমি যেন সেথা কেকী,
চকোর যেমন চক্রকে দেখে,
আমি যে তোমারে দেখি।
তৃমি যেন প্রভূ অমূল্য মোতি,
গাঁথিবার স্থতা আমি
সোনা-সোহাগার শুদ্ধ মিলনে,
হলনে মিলেছি আমী।

# 'কীতিঃ শ্রীবাক্ চ নারীণাম্…'

শ্রীযতিপ্রসাদ বন্দ্যোপাধ্যায়, বি-এ, কাব্যসাংখ্যতীর্থ

গীতার দশন অধ্যাবে ভগবান শ্রীক্ষণ যথন তাঁর প্রিরপথা অর্জুনকে স্থীর বিভৃতি, অর্থাৎ ঐশ্বরিক ভাবের কথা শোনাচ্ছেন—তথন তিনি কোথাও সম্বন্ধে ষদ্দী, আর কোথাও বা নির্ধারে ষদ্দী ব্যবহার করেছেন। তিনি যথন বলছেন, 'তেজ্বস্তেবিনামহম্,' তথন ব্যতে হবে তিনি সম্বন্ধে ষদ্দী ব্যবহার করেছেন, যার অর্থ 'আমি ভেল্পন্ধী প্রহাদিগের অন্তঃকরণন্থিত তেজা।' আবার যথন তিনি বলছেন, 'পাগুবানাং ধনক্লয়ং,' তথন ব্যতে হবে তিনি নির্ধারে ষদ্দী ব্যবহার করেছেন, যার অর্থ, 'আমি পঞ্চ পাগুবের মধ্যে মাত্র একজন, যার নাম ধনক্লয় বা অর্জুন'।

ţ

নিমলিখিত শ্লোকটিতে সূৰ্বত্ত স্বধ্যে যথী ব্যবহার করা হয়েছে:—

দাতং ছলয়তামত্মি তেজতেজস্বিনামংম্।

ক্রোহত্মি ব্যবসায়োহত্মি সন্তং সন্তবতামংম্।

ক্মামি ছলনাকারীদের ধেলিবার পাশা, তেজখীদের
তেজ, জয়শীল ব্যক্তিদের জয়, অধ্যবসায়ী ব্যক্তিদের
অধ্যবসায় এবং সন্তগুণী ব্যক্তিদের সন্তগুণ'।

শাবার নিমোক্ত শোক্টিতে কেবল নির্ধারে ষষ্ঠী ব্যবহার করে গেছেন:--

অৰথ: সৰ্ববৃহ্ণাণাং দেবৰ্ষীণাঞ্চ নারদ:।
গন্ধবাণাং চিত্তরথ: সিদ্ধানাং কপিলো মুনি:॥
'আমি বৃহ্ণসকলের মধ্যে অৰথ, দেবৰ্ষিদের মধ্যে
এক্ষমাত্র দেববি, বার নাম হচ্ছে নারদ ইত্যাদি'।

হতরাং এই অধ্যারের এক স্থানে, শ্রীভগবান যখন আমাদের জানাচ্ছেন, 'কীর্তি: শ্রীবাক্ চ নারীণাং স্বতির্মেধা ধৃতি: ক্ষমা', তখন এই শ্লোকার্ধের— দ্বিধি ক্ষর্থই ব্যাকরণসক্ষত হতে পারে। প্রথম ক্ষর্থ হচ্ছে—ক্ষামি নারীদিগের মধ্যে এই সাতটি নারী,—বাদের নাম হ'ল, কীর্তি, শ্রী, বাক্, স্থতি, মেধা, ধৃতি ও ক্ষমা। আর বিতীয় অর্থ হচ্ছে— আমি নারীদের জন্মগত এই সাতটি গুণ, যথা,— কীর্তি, শ্রী, বাক, শ্বতি, মেধা, ধৃতি এবং ক্ষমা।

প্রথম অর্থ গ্রহণ করলে কত সন্দেহ ও অসকতি দেখা দেয়, সে সম্বন্ধে একটু আলোচনা করা যাক।

এই সাতন্ত্বন নারীর মধ্যে তিন জন দক্ষ-প্রজাপতির ক্যা। দক্ষপ্রজাপতির যে ক্যাটির জগৎ-জোড়া নাম, যাঁকে আমরা সতী বা দাক্ষায়ণী বলে সকলেই জানি তাঁকে বাদ দিয়ে অপর তিনটি অব্যাত অজ্ঞাত ক্যা জগবানের বিভৃতির মধ্যে গণ্যা হলেন; মূলেই যেন ভূল হয়েছে বলে মনে হয় না কি? কেই প্রীকে বিষ্ণুশক্তি দক্ষী এবং বাক্কে ব্রহ্মার শক্তি সর্যুতীরূপে ব্যাখ্যা করেছেন। তা হলে মহেশ্র-শক্তি—হুগা বাদ পড়ল কেন? কি কারণে যে এই সাজজনের মধ্যে জগবানের ঐশী শক্তি উল্লেখযোগ্যভাবে প্রকটিত হয়েছিল তা কেউ বোঝান নি। কেবল নাম ক্রটের অভিধানগত অর্থ উল্লেখ করেছেন।

এঁরা সকলেই হচ্ছেন যমরাজের পত্নী—
প্রীভগবান স্বর্গ মর্ত্য ছেঁকে অনেক দেবমানবের নাম
বাহির করেছেন, কিন্তু তথনকার কালের সীতা,
সাবিত্রী, দমন্ত্রী প্রভৃতি প্রচলিত মহীন্ত্রসী
মহিলাদের নাম করেন নি।

প্রাণী অপ্রাণী প্রভৃতির বেলায় ভগবান এক এক দল হতে মাত্র এক এক জনকে বা বস্তকে বেছে নিরেছেন, যেমন বৃক্ষসকলের মধ্যে একটি মাত্র বৃক্ষ, যথা অখথ, সিদ্ধপুরুষগণের মধ্যে একজন মাত্র দিদ্ধপুরুষ, যথা কপিল। কিন্তু নারীর বেলার একেবারে তিনি সাতজনকে বেছে নিরেছেন।

কিন্ত যদি বিতীয় ক্ষর্থ গ্রহণ করা বায় ভবে কোন দোব থাকতে পারে না, এবং একটি সোজা অর্থ আমাদের চিত্তে প্রবেশ করতে পারে। তা ছাড়া স্লোকার্শটি যে একবার পড়বে সে-ই বলতে বাধ্য হবে—উহার দ্বিতীর অর্থই যুক্তিযুক্ত এবং ভগবান দিতীয় আর্থই ঐ উক্তি প্রয়োগ করেছেন। পুরুষদের বেলায় দেখা যায়, তিনি পুরুষদের নানা দলে বিভক্ত করেছেন এবং এক এক দল হতে এক একটি শুণ বেছে নিয়ে সেই শুণে বিভ্তির আরোপ করেছেন, কিন্তু নারীদের আর দলে বিভক্ত না করে সাধারণভাবে—তাদের জন্মগত সাতটি বৈশিষ্ট্যের উল্লেখ করেছেন।

এখন প্রশ্ন হচ্ছে নারীদের চরিত্রগত এই সাতটি গুণ অভিরঞ্জনের আভাস দিয়েছে কি না। একটু অমধাবন করলেই দেখা যায় নারীমাত্রেই এই সাতটি গুণের অধিকারিনী। এই সান্তিক ব্রন্তিসকল কারো মধ্যে কম, কারো মধ্যে বেশি পরিমাণে থাকতে পারে; কিন্তু ইহারা কম-বেশিভাবে সকল নারীভেই বর্তমান।

অভিধানে বলে, 'একনিগব্যাপিনী কীর্তিঃ অৰ্থাৎ কীৰ্তি সমগ্ৰ একটা দিক বোপে থাকে। নারীর কীর্তি বা স্থাতি বলতে তার সতীতকেই বুঝায়। যে স্ময়ে শ্রীক্লম্ভ অর্জুনকে গীতার শিকা দিয়েছেন সেই সময় সীতা সাবিত্রী প্রোপদী স্বভ্রমা শকুন্তলা অরুদ্ধতী প্রভৃতির সতীত্ব-কাহিনী ঘরে খরে প্রচারিত, হতরাং নারীর সতীতেই যে ভগবানের বিভৃতি বিশেষভাবে প্রকটিত, তাহা ভগবান সর্বাত্তো উল্লেখ করলেন। ভারপর খ্রী। নারীর যৌবনশ্রী বাদ দিলেও, তার বাহু আরুতিতে य बक्टा और जार नंदेगारे क्रिंट शास्क, हेरा অবিসংবাদিত সত্য। ইহার উপর ভাষ্য-টীকার প্রয়োপন নেই। বাক অর্থাৎ বাক্যে, গুভি অর্থাৎ সহু করবার শক্তিতে এবং ক্ষমা অর্থাৎ অপকারীর অপকারকে উপেক্ষা করার শক্তিতে-নারী যে পুরুষ অপেকা এক ধাপ উপরে, একথা বললে বোধ হয় কেহ আপত্তি করবেন না; কিন্তু নারীর শ্বতি ও

মেধা কি সভা সভাই পুক্ষের শ্বতি ও মেধা অপেক্ষা বেশি? অনেকের এ বিষয়ে সন্দেহ হতে পারে, কিন্তু এই শ্বীশিক্ষার বুগে আজকাল মেয়েদের লেখা-পড়া ও পরীক্ষার ফল দেখে মনে হয়, শ্বতিশক্তি ও মেধাশক্তি পুরুষ অপেক্ষা নারীর কম ভো নয়ই বরং বেশি। কিন্তু এখানে ভগবান পুরুষ ও নারীর মধ্যে ভো কোন তুলনামূলক আলোচনা করছেন না —নারীর চিত্তের যে কয়টি সাধিক বৃত্তি লক্ষ্য করেছেন—সেই কয়টির উল্লেখ করেছেন মাত্র।

অনেকে মনে করেন, ভগবান গীতায় নারীকে বিশেষ শ্রন্ধার চক্ষে দেখেন নি। তাঁরা গীতার আর একটি শ্লোকার্ধ উল্লেখ করে —এই বিষয়ের প্রমাণ দেখাতে চান। শ্লোকটি হচ্ছে—"প্রিয়ো বৈশান্তথা শুদ্রান্তেহলি যান্তি পরাং গভিম।" অনেকে বলেন, এখানে স্থীঞ্জাতিকে বৈশ্র ও শুদ্রের সহিত এক পথায়ে ফেলায় নারীর উচ্চাসন অত্বীকার कत्रा श्रवाह । वाशकः तमथाक कार्रे बर्ते, किन्न গভীর অন্তর্নৃষ্টির সহিত বিচার করলে এ ধারণাকে ৰওন করা যায়। তুলনার দেখা যায় আক্ষণ ও ক্ষত্রির অবসরবৃক্ত জীবন যাপন করে পাকেন, স্বভরাং তাঁরা আধ্যাত্মিক জ্ঞান অর্জনের বা সমাধি-সাধনের স্থযোগ পান ; কিন্তু ব্যবসাধী বৈশু, স্বোবৃত্তিপরারণ শুরু আর গৃহকর্মে নিযুক্তা নারী অধ্যাত্ম-সাধনার বড় একটা হ্রযোগ পান না। এরপ হলে বৈশ্র, শুদ্র বা স্ত্রীজাতি যদি ভগবং-সাক্ষাৎকার লাভ করতে চান, তবে তাঁদের আহাসসাধ্য যোগ-সমাধি-পথের পরিবর্তে গীতোক্ত সহজ ভক্তিপথ অবশখন করতে পারলেই মনস্বামনা পূর্ণ হবে এবং ব্রহ্মনির্বাণ লাভ হবে। এই ভাবটিই ঐ শ্লোকের নিহিতার্থ। স্বজনবন্দিতা স্বভদ্রার ভ্রাতা, মহীরসী দ্রোপদীর স্থা মাতৃজ্ঞাতিকে অনাদর করতে পারেন না। ভিনি দ্রৌপদী প্রভৃতির সকে ঘনিষ্ঠভাবে মিশে নারীহাদমে যে সাতটি গুণ দেখেছেন ভাতেই ঐশবিক ভাবের আরোপ করেছেন।

শীভগবান যে এখানে সাতটি নারীর নামোল্লেখ করেন নি, পরস্ত নারী মাত্রেরই সাতটি জন্মগত গুণের বর্ণনা করেছেন—তা আর একদিক দিয়ে প্রমাণ করা যায়। সকলেই জানেন গীতা ও চত্তীর প্রতিপান্থ বিষয় একই, তবে উপাসনার ঘারা লক্ষ্যে পৌছিবার পথ উভয়ের পৃথক্ পৃথক্। জনেক সময়ে গীতা পড়তে পড়তে মনে হয়, এ কথা চণ্ডীতে পড়েছি। আবার অনেক সময় চণ্ডী পড়তে পড়ছে। আবার অনেক সময় চণ্ডী পড়তে পড়ছে। তথ্তীতেও বহুবার নর-নারীর অন্তঃকরণস্থিত কতিপয় সাত্তিক বৃত্তিতে ঐশী শক্তি বা বিষ্ণুমায়ার বিভৃতি আরোপ করা হয়েছে। শ্বৃতি, শ্রী, মেধা ও ক্ষমা (চণ্ডীতে কান্তি) ভাগবতী শক্তির এক এক কলাবিশেষ,—ইহা দেবতাদের শুবে বহুবার প্রকাশ করা হয়েছে।

'থং শ্রীন্ত<sub>ব</sub>মীশ্বরী থং ছীন্ত<sub>ব</sub>ং বৃদ্ধিবোধলক্ষণা।
লক্ষা পৃষ্টিন্তথা তৃষ্টিন্ত<sub>ব</sub>ং শাস্তি ক্ষান্তিরেব চ ॥'
দেখা যাচ্ছে এখানে নর-নারীর চিত্তন্থিত কন্তিপর দৈবীবৃদ্ধিকে মহামান্ত্রার বিভৃতিরূপে বর্ণনা করা
হরেছে।

'নেধে সরস্বতি বরে ভৃতি বাত্রবি তামসি।'

এথানেও মেধাশক্তি যে তাগবতী শক্তির জংশুবিশেষ তা বোঝান হয়েছে।

'যা দেবী সর্বভৃতেষু শ্বভিদ্নপেণ সংস্থিতা।'

'যা দেবী সর্বভৃতেষু ক্ষাস্তিদ্ধপেণ সংস্থিতা।'

এখানেও শ্বভি এবং ক্ষমা ভগবভীর সংশ্বিশেষ
বলেই বর্ণিত।

স্তরাং গীতাকারও কীর্তি শ্রী প্রভৃতি নারীর সাতটি উৎকৃষ্ট বৃত্তিতে দেবত্বের আরোপ করে নারীর মধাদা বাড়িমে দিয়েছেন—ইহা অনামাসেই উপদ্যা করা ধার।

গীতা ও চণ্ডী যখন একই ভাবে অন্প্রাণিত তথন চণ্ডী নারীকে যে উচ্চাসন দান করবে গীতাও নারীকে সেই পদবী দান করবে—ইহাই স্বাভাবিক। স্বত্ত বধন দেখতে পাই—

'স্ত্রিং সমন্তা: সকলা জগৎন্থ'—অর্থাৎ জগতে যত স্থী আছে সকলেই ভগবতীর অংশস্থরূপ, তথন গীতাতে নারীর যে সাতটি গুণ ভগবানের বিভৃতিরূপে বর্ণিত হবে—সে বিষয়ে সন্দেশ্যের অবকাশ থাকতে পারে না।

আমাদের বাংলাদেশ সেদিন পর্যন্ত পুরাণের প্রভাবে প্রভাবাধিত ছিল। স্থতরাং বিগত শতকে এবং বর্তমান শতকের প্রথমপাদে অনুদিত বছ গাঁতায় শ্লোকটির পুরাণ বনিত প্রথম অর্থই গ্রহণ করা হয়েছে, অর্থাৎ কীর্তি প্রভৃতি সপ্তা নারীকে পৌরানিক দেবীরূপে স্বীকার করে নেওয়া হয়েছে। বর্তমানে বাংলার প্রায় অধিকাংশ শিক্ষিত ব্যক্তি পীতার সহিত অল্লবিস্তর পরিচিত, কিন্তু সকলেই পকেট-সংস্করণ পাঠে অভ্যন্ত। ঐ শ্লোকটির প্রক্রত অর্থ কি তলিবে বোঝেন না, পুস্তকে যা আছে তাই মুখস্থ করে যান।

কিন্ত চণ্ডী ও গীতার ঐ হাট উক্তি অর্থাং—
'গ্রিয়ঃ সমস্তাঃ সকলা জগৎস্ক' এবং 'কীর্তিঃ শ্রীর্কাক্
চ নারীণাম্' নারীজাতির পক্ষে magna charta বা
মহাধিকার-পত্র বলেই শীক্ত হওয়। উচিত।

### অন্ধ

ডাঃ শচীন সেনগুপ্ত

আমি যারে চাই, খুঁজে নাহি পাই, আঁধারে ঘুরিয়া মরি সারাটি জীবন। হয়তো সে আশে পাশে নিয়তই যায় আসে দেখিতে না পাই' তার, নাই সে নয়ন।

# প্রকৃতি-সন্ধানী বিভূতিভূষণ

শ্রীনীলকান্ত রায়, এম-এ

সাহিত্যিকের কাজ হচ্ছে এই আনন্দের বার্তা সাধারণের প্রাণে পৌছে দেওয়। তারা ভগবানের প্রেরণা নিয়ে এই মহতী আনন্দ বার্তা, এই অনস্ত জীবনের বাণী শোনাতে জগতে এসেছে····এই কাজ তাদের করতে হবেই·····তাদের অন্তিত্বের এই শুধু সার্থকতা·····

ঔপন্তাসিক বিভৃতিভৃষণ বন্দ্যোপাধ্যায় ১৯২৫
খৃষ্টাব্দের এরা এপ্রিল ভারিখে ভাগলপুরে 'পথের
পাঁচালী' রচনায় আত্মনিরোগ করেন। দেদিনকার
দিনলিপিতে তাঁর উক্তরূপ চিন্তাধারা লিশিবক
করেছিদেন।

বল্পত: সাহিত্যিকের এই মহৎ অহভৃতি তাঁর জীবন দিয়েই তিনি অহভব করেছিলেন। আনন্দ-লোকের বার্তা তিনি দিকে দিকে প্রেরণ করবার আগে আপনার অন্তরলোকেও তা গভীরভাবে উপলব্ধি করতে পেরেছিলেন। চক্ষের সমুধে সহস্র আনন্দবল্প তাদের আপন আপন বৈশিষ্ট্য নিয়ে বিরাজমান থাকলেও, স্বার কাছে সহজে তারা ধরা দের না—দৃষ্টির বন্ধনে তাদের বাঁধা সহজ্পাধ্য নয়। বিভৃতিভ্ষণ তাঁর অনক্সসাধারণ দৃষ্টি-প্রাথর্ধে সেগুলি নিজে দেখেছিলেন আর দেখিরেছিলেন বিদ্যা সমাজকে। সেই হিসাবে সাহিত্যিকের কঠোর সাধনা তাঁর জীবনে সিদ্ধির সাফল্য আনতে পেরেছে।

ৰাৰ্নাড শ তাঁর Sanity of Art গ্ৰন্থে Mon-

taign সম্পর্কে এক মন্তব্য করেছেন, 'He was the greatest artist of all—he knew the art of living. ( जिनि क्रिलन अवरहरत उफ শিল্পী—তিনি জানতেন জীবন্যাপনের কৌশল )। শরৎ-রবীন্দ্রোত্তর আধুনিক সাহিত্যিকগণের মধ্যে বিভৃতিভূষণের প্রতি এই কথা স্বাপেকা স্বষ্ঠ দ্রাবে প্রয়োগ করা থেতে পারে। তাঁর অন্তরের কবিধর্ম-তাঁর জীবনের অহভৃতি, প্রেরণা ও অন্তর্গ ষ্টির সঙ্গে একান্তভাবে সম্পূক্ত ছিল। তাঁর শিল্লায়ন—তাঁর দীবনামনকে কেন্দ্র করেই গ্রথিত হয়ে উঠেছিল। তাঁর ব্যক্তিত্ব ও অন্তঃপুরুষের আত্মপ্রকাশ তাঁর সমগ্র স্বস্টির মধ্যে এক বিশিষ্ট আসন লাভ করতে বিভৃতিভৃষণের চক্ষে, হাদরে ও সমর্থ হয়েছে। লেখনীতে ছিল অসীম কোতৃহল—দেই কোতৃহলের ত্র্বার আকর্ষণী তাঁকে টেনে নিয়ে গেছে প্রকৃতির অনন্ত-বিশ্বয়ভর। চিরন্তন সৌন্দর্যভাগ্রারের দিকে। বিশ্বরহন্ত সন্ধানের জন্তে অভিযান শুরু হয়েছিল তাঁর মর্মের নিভূতলোক থেকে। সেই রহস্ত-সন্ধান-অভিযানে কী পেম্বেছিলেন তিনি ?—তাঁর কৈশোরের স্বপ্ন, যৌবনের কল্পনা, পরিণত জীবনের সেগুলির প্রত্যেকটিই ছিল তাঁর সমস্ত বিশার-বোধের দৃষ্টির প্রেরণার কেন্দ্রীভূত। বিভৃতিভৃষণের কবি-মান্স তাঁর ব্যক্তিত্বের সঙ্গে এমনই সাবলীলভাবে অভিত ছিল যে তাঁর জীবনের পূর্ণ প্রকাশ অনবন্ধ রুদোপলব্বির মধ্যে একেবারে ডুবে গিরেছিল। ব্যক্তি ও কবিমানসের যুক্ত প্রয়াস-প্রেরণা-সাধনার মধ্যে তাঁর শৈশব-কৈশোর-বৌৰনের চিরজাগ্রভ স্বপ্ন ও স্বাদীম কৌতুহলের সঞ্জীবনী-সঞ্জাত পরিবেশ তাঁর কললোকের মূর্ত ছবি নিছে তাঁর সাহিত্যের মধ্যে অক্ষয় স্পর্শ (त्राथ (शह ।

এমার্সন বলেছেন, 'Every literary man should embrace solitude as a bride-' (প্রত্যেক সাহিত্যিক নির্জনতাকে বরণ করে নেবে বধুর মতো)। বিভৃতিভৃষণের দিনলিপিতে আছে "এই প্রকৃতির সঙ্গে, পাখীর গানের সঙ্গে, মাহুযের স্থ-ছ:খের যোগ আছে বলেই এত ভাল লাগে গ্রামপ্রান্তের সন্ধ্যাভারাত্তর বেণুবনশীর্ষের দিকে চেরে মনে হ'ল ওদের সঙ্গে কতদিনের কত স্মৃতি বে জড়িত-সেই বর্ষার রাতে দিদির কথা, মায়ের কত হু:খ, আহুৱী-ডাইনীর ব্যর্থতা, পিসিমা, ইন্দির-ঠাক্রণের কথা, · · কত সমুদ্রে যাওয়ার শ্বতি, · · · · त्मरे निष्टेलिशामा भानकाती पत्रिष्ठ वानरकत, भन्नी-बाला 'क्काशास्त्र', कछकाल आरश्र (म मव हेश्त्रक বালক-বালিকার কথা – গাংচিল পাথীর ডিম সংগ্রহ করতে গিয়ে যারা বিপন্ন হয়েছিল, Cape Wanes ওদিকে গিয়ে যারা আর ফেরেনি, ....কত কি, **কত কি !" প্রকৃতির অ**সীম রূপ-রূস-লীলা বিভৃতি-ভূষণের শিল্পী-কবির চক্ষে এক স্বপ্নমাধুরী-ভরা মাল্লা-অঞ্জন পরিয়ে দিয়েছিল। তাই তাঁর সাহিত্য-তীর্থবাত্রায় তাঁর লেখনীর প্রদর্ভা ও রসমধুরতা এক অপরাপতার আবেশে ভরপুর। আধুনিকতার চলার পথে তাঁর বাতিক্রম এইথানেই—তাঁর ভীর্ষাতা ছিল শাখনত-সন্ধানী। তার মধ্যে বিতর্কের অসিখেলার রোমাঞ্চ নেই, বৃদ্ধিবৃত্তির প্রতিদ্বিতার मः मा (नहें, कीवन-ममञ्जात वित्रां ि खिळामा (नहें ; আছে শুধু প্রকৃতির লীগা-নিকেতনের ঘার-বাডায়নের উনুক্তার মধ্যে রহস্ত বস্তর বিকাস, চির বিশারের রসপাত্র হরধিগম্য আনন্দলোকের প্রাণপ্রাচুর্য। প্রকৃতি-প্রেমের স্থরণোকের আনন্দ-সঙ্গীতের ঝন্ধার তার জীবনরসে মুক্তির আখাদ এনেছে, তাঁর অমুভূতির জগৎকে কানায় কানায় পূর্ণ করে রেখেছে।

মৃছিত মানবাত্মাকে জাগ্রত করতে প্রকৃতির চেয়ে শক্তিময়ী আর কেট নেই। প্রকৃতির সাথে

পরিচয়ের ছতে ছতে শুধু আপন আতার, অস্তরের সভার বোধই যে জেগে উঠে তা নয়, প্রকৃতি প্রেমের মাধুরী-ম্পর্শ জীবনে অনন্তের উপলব্ধি আনতেও সক্ষম। বিভৃতিভৃষণের জীবনেও তার সমাক্ সংঘটন হয়েছিল। তাঁর কবিদৃষ্টির সামনে প্রকৃতি তার মতিপ্রাকৃত-লোকের রংস্থ-মহলের সিংহছার উশ্বক্ত করে দিয়েছিল। আকাশে কালবৈশাখীর ঝড় দেখে ইছামতীর জলে তিনি তরক্ষের উল্লাস উপভোগ করবার জন্ম ঝাঁপিয়ে পডেছিলেন। সেদিন তাঁর মনে হমেছিল. -- "এমনি কত ঝটিকাময় অপরাত্র ও নীরন্ধ অন্তকার-মন্ত্রী রাত্রির কথা—প্রকৃতির মধ্যে এমনি মিশে হাত ধরাধরি করে চলা, ঐ স্থামল ভালপালা-ওঠা শিমূল গাছ, সাই-বাবলা গাছ-এই তো আমি চাই। ···· নদীজলে নেমে কেমন একটা ভক্তির ভাব এল। সমস্ত দেহমন বেন আপনা আপনি ছইবে পড়তে চাইল। এই ধরনের ভক্তি একটা বড় Bliss, कीरत क्ष्रीए आदि ना। ..... आबि ভগবানকে উপলব্ধি করতে চাই তাঁর ঐ লক্ষ বিরাট রূপের মধ্য দিয়ে।" আবার তিনি সূর্যের প্রথ**র** দীপ্তির মাঝে, অনস্ত আকাশের নীল শুরুতার মাঝে অদীম অথতের সন্ধান পেয়েছিলেন। ওপরকার ঐ ময়ুরকণ্ঠী রঙের আকাশ, থাসের নিচে এই বিচরণশীল পোকামাকড, ছোট ছোট খাদের कून, के छेड़्छ हिन, बर्देद छाटन नकारना के 'বউ-কথা-কও' পাথীর ডাক, কত বিচিত্র বনলভা, বনফুল- ঐ সূৰ্য থেকে পাচ্ছে এদের জীবন, রঙ ও আলো। কিন্তু এই সবের পিছনে, সূর্যেরও পিছনে এই ভূতধাতী ধরিতীর সব রূপ-রস্-গঙ্কের পিছনে যে বিরাট অতিমানদ শক্তির লীলা—তার কথা কেবলি এমনই ছপুরে নীল আকাশের দিকে চেয়ে ভারতে हेम्हा करत्र । ..... छथन यम मरन इत्र. এই विस्थत সক্তে আমি এক তারে গাঁথা .... অদৃশ্র যে লভার धरे नव कून निष्य माना शांथा रुएस, आमि তাদের দল থেকে বাদ পড়িনি, তাদেরই একজন, বিশেষ সঙ্গে একটা যোগ স্থাপিত হয় মনে মনে।"

প্রকৃতির মধ্যে আপনাকে একেবারে লীন করে দেওরার যে অসীম অব্যক্ত আনন্দ আছে, তা' তিনি মর্মের নিভত লোকেই অমুভব করতে পেরেছিলেন। তার জীবনের অধিকাংশ সময়ই কেটেছে পল্লীতে, গ্ৰামে—বাংলার খ্যামল পবিবেশের মধ্যে। প্রকৃতির সান্নিধ্যে আগবার স্থযোগ তিনি গভীরভাবে পেয়েছিলেন বলেই তাঁর সাহিত্যদৃষ্টির প্রয়াস অকৃত্রিমন্তাবে মানবল্বয়কে মুগ্ধ করতে বিভৃতিভূষণ তাঁর ইছামতীকে ভাল-পেরেছে । বাসতেন; সে ছিল তাঁর বাল্য কৈশোরের এবং ৰোধ করি বা যৌবনেরও থেলার সাধী। ইভামতীর প্রবাহধারার কলধ্বনিতে মুগ্ধ বালক; কৈশোরের কলোচ্ছাদ-মুখরিত তীরভূমি তাঁর ব্দবিরাম স্ষ্টি-প্ৰবাহে স্থিতি আনতে পেরেছে-প্রশাস্তি আনতে পেবেছে। পল্লীর জীবনধারা জাঁর সাহিত্যের জীবনবেৰ: প্রকৃতির বছপ্রকাশ, তরুলতা ফল ফুল, পাধীর কুজন, বন জঙ্গল, শান্ত পরিবেশ তাঁর স্ঞানী শক্তির মন্দাকিনী। পরিণত জীবনে 'পথের পাঁচালী'র 'অপরাজিত' পথিক 'ইছামতী'র তীরে তীরে বেডিয়েছেন, বনপ্রাস্তে পাহাডের পর পাহাড অতিক্রম করে কবিচিত্তের ত্যা মিটিয়েছেন, কঠোর নিষ্ঠাচারীর ব্রত নিয়ে 'হে অরণ্য কথা কও' বলে 'আরণ্যকে'র ভাষ 'বনে পাহাড়ে' অমুনয় করে ফিরেছেন, তার 'দৃষ্টি প্রদীপ' প্রকৃতি-রচিত মনোরম ব্রভতী-বিতানের তুলদীমঞে সন্ধ্যার স্লিগ্ধ রশ্মির আলোকমারা রচনা করতে পেরেছে, 'তণাত্বর'ও কবি-দৃষ্টিতে মনোহারিত্বের অমরাপুরী শৃষ্টি করেছে।

বিভৃতিভৃষণের কবিমানস সর্বতোভাবে ছিল প্রাকৃতির রূপ-রূস-সন্ধানী। তাঁর এই সন্ধানী মানস-ধর্ম তাঁর দীর্ঘ সাহিত্য-তীর্থ পরিক্রমার মধ্যে উজ্জ্বল হরে রয়েছে আর এক প্রকৃতির সন্ধান ক'রে। সে ক্ষমসন্ধানের কেন্দ্র হচ্ছে শিশুর প্রকৃতিবোধ, শিশুর মানসিক গতি-প্রগতি-পরিবেশ-বোধ। তাঁর অপবিসর জীবনের বহু অধ্যায় এই রসে ভরে রয়েছে। শিশুর মনের গভীর কোণে তিনি প্রবেশ করতে সক্ষম হয়েছিলেন। শিশুর সদয়রাজা তাঁর কাছে অনধিক্বত ছিল না। শিশুরা কী ভাবে, কী বোঝে, কী বুঝতে চাম, তার তত্ত্ব তার কাছে ত্রধিগমা ছিল না। অগস্ভাব্যতার অবিশাস-শিশুর মনে কখনও সংশ্ব আনতে পারে না-তার বহুদুর-প্রদারী কলনার ভীব্রালোকে স্বকিছুই তার কাছে সম্ভব বলে ধরা দেয়। পাথী-ডাকা গ্রামের মুগ্ধমতি বালক 'অপু'র রামারণ-মহাভারতের দেশের পথ-পরিচয় তাই নিছক কবি কল্পনা নয়। শিশুমনের কাছে তা' একান্ত ৰান্তৰ বলেই তার মহভৃতির মধ্যেও রোমাঞ্ড আছে। মনোজগতের 'নিশ্চিন্দি-পুরে' অপু, পটু, রাণী, স্থনীল, নীরেন ও হুর্গা निनिष्ठ राय द्वाराष्ट्र ।

বিভৃতিভূষণের ব্যক্তিগত জীবনের কর্মধারার মধ্যে শিশুর সালিধ্য ছিল। সে নৈকটোর মধ্যে থেকেই তিনি পরম বিশ্বয় ও আনন্দ আহরণ করতে পেরেছিলেন। শিশুদের সঙ্গে মেলা-মেশা তাঁর জীবনে আনন্দের স্পর্শ স্থার করেছে; সাহিত্য-স্ষ্টির মূলে প্রেরণা যুগিয়েছে। অতি সাধারণভাবে তিনি তাদের সঙ্গে মেশেন নি-অতি অসাধারণ-ভাবে তিনি নিজেকে তাদের মধ্যে মিনিষে দিৰেছিলেন। তাই তিনি শিশু-মনোরাজ্যের গভীর গহনে প্রবেশ করতে পেরেছিলেন—এটা তাঁর পক্ষে স্হজ হরেছে—তার প্রধান কারণ শিশুর প্রতি তিনি ছিলেন দর্মী, অপরিসীম সহামুভতির প্রকাশে উচ্ছদিত। শিশুর মনের ভীক্তা দূর করার ব্দক্তে, চিত্তে সাহসিকতা সঞ্চারের ক্রন্তে, নিবিড নির্মণ আনন্দ সৃষ্টির জন্তে—তিনি তাঁর শিশু-সাহিত্যে বহু খোরাক রেখে গেছেন। জানিয়েছেন তিনি তাদের বিশ্বখামল পলীগ্রামের আনন্দবারতা. শহর-জীবনে সে সরল সাবলীলভার একান্ত অভাব।

নাগরিক জীবনকে স্বাভাবিক করতে গেলে অধিক পরিমাণে মৃষ্কিল বাঁধে, কলনায় বাস্তবের প্রলেপ দিয়ে 'চাঁদের পাহাড়' পাওয়া সম্ভব, 'হালরি থুড়ির টাকা'কে কেন্দ্ৰ কেমন গ্ৰাম্য মানুষগুলি ঘুরেছে, সাহসের উত্তেজনার শিশুমন সতেজ হয়ে কেমন বিপদ হতে উদ্ধার পায়.—এমনই বত সরস তথ্যের 'হীরামাণিক' শিশুর মনের মণিকোঠার ভরে দিয়েছেন,—বেগুলি চির্দিন চির্মন শিশুমনের কাছে নিরস্তর জগজল করবে। শিশুর প্রকৃতি-বোধের প্রয়াসে তিনি কোথাও অলীক কলনার আত্রর নেন নি। শিশুমনকে বুহত্তর কিছুর দিকে অমুপ্রাণিত করবার বাসনা তাঁর সাহিত্যস্থির ছত্তে ছত্তে, এইখানেই শিশুদের প্রতি তাঁর অপূর্ব নিৰিড আন্তরিকতা। মহয়ত্বকে জাগিয়ে দিতে, সভাকে উপলব্ধি করবার জন্মে সাহায্য করভে ভিনি সব সময়েই তাঁর শিশু-সাহিত্যে এক বহুত্তময় উন্মালনা ও প্রেরণার সন্ধান লিয়েছেন। বালকমন বোঝে—যা কিছু অভিনৰ, যেটা ভার অভিজ্ঞতার পরিধির মধ্যে সীমাবদ। সেই বালক-মন যাতে অগতের কল্যাণমুখী প্রবৃত্তিতে সার্থকভাবে রূপান্তরিত হতে পারে, প্রকৃতির সৌন্দর্যের বিসম্মকর স্পর্ণ যাতে লাভ করতে পারে, তার জন্মে তাঁর সাধনা ছিল ক্লান্তিহীন। অতি সহজে, অভি স্বাভাবিকভাবে, শিশুর পরিচিত্ত অভিজ্ঞতা-লব্ধ পরিবেশের মধ্যে তার মনে অঞ্ভতির তীব্রতা वांशिष्ट তোলবার व्यक्त य विकास मिछाई हत्क ৰিভৃতিভৃষণের শিল্পতুলিকার রঙের বর্ণচ্চটা। এই পুথিবীটা যে আশাতীত স্থলর, অত্যন্ত প্রিয়, অতিশন্ন মধুর—এই উপলব্ধির ব্যাকুলতা, ব্যাপকতা, মনের কোণে এই গোপন সভ্য, যাতে সঞ্চার হ'তে পারে তারই ইন্সিত তাঁর লেখনীর ছত্তে ছত্তে। এই জগতের আশ্চর্থ লীলাক্ষেত্রে প্রবেশ করতে হ'লে বাইরের পরিচয়-পত্তের দরকার নেই--- অস্তরের পরিচয়-পতা পেলেই হ'ল। আর সেই পরিচয়

শিশুর জীবনের প্রতি পদক্ষেপে যেমন হয়, তেমনি
বড় বয়সে বটে না। সৌন্দর্য-শিয়ের মোহনরপকে
যদি নিজের তৈতন্তের সলে একাজীভূত করতে হয়
তাহলে শৈশবই মানবজীবনের আদি পীঠন্থান।
অপরের মনে অমভূতি জাগিয়ে তোলবার সত্যিকারের শিল্পী মনোভাব বিভ্তিভূষণের ছিল বলেই
তাঁকে প্রকৃত আটিই বলা যেতে পায়ে। প্রকৃতিপ্রেমের সলে মানবল্ধরের ভালবাসা—পাশাপাশি
থাকলেই মাম্যের জীবনের রথ ক্ষক্রন্দে এগিয়ে চলে।
শাস্ত সরল ও সাবলীল শিশুর মানসপ্রকৃতি, কিন্তু
তব্ও তাকে ঠিকভাবে গড়তে হ'লে প্রয়োজন— '
প্রকৃতির প্রেম এবং মানবল্ধয়ের ভালবাসা।
বিভ্তিভ্রণের স্কেনী প্রতিভা এদের থেকে বঞ্চিত
ছিল না।

বিশ্বপ্রকৃতির নিদর্গশোভা আর মানবপ্রকৃতির আন্তর সৌন্দর্য সন্ধান করে বিভৃতিভৃষণ তাঁর অনেক পরিচয়ের মধ্যে আপন পরিচয়কে দৃঢ় ও স্থদমঞ্জদ করে গেছেন। তাঁর সাহিত্য-প্রতিভার বিল্লেষণ সমাজ-জীবনের পরিবর্তনশীল দৃষ্টিভঙ্গীর পরিপ্রেক্ষিতে ভিন্ন হ'তে ভিন্নজন—তাই সে বিভর্ক অক্থিত থাকুক। মানুষের হাদাবীণার ভন্তীতে স্থানন্দের লহরী তুলতে তিনি পেরেছিলেন, সেই সভাটাই চিরঞাগ্রত হয়ে থাকুক। মামুখের জীবন তার দেহাবসানের সঙ্গে সঙ্গেই শেষ হয়, কিন্তু অৱসংখ্যক মাফুষের ক্ষেত্রে তার দেহাতীত জীবন নৃতন পরিচয়ের স্ফনা দেয়। সেই সৰ মনীষীদের ক্ষেত্রে প্রতিদিনের, প্রতি পরিচয়ের. প্রতি পদক্ষেপের জীবনে যা দেখা যায়, যাকে চেনা যায়-ভাকে অভিক্রম করে আরও এক নব পরিচর ফুটে উঠে। মৃত্যুর আলোক জীবনের অপ্রকাশিত অন্ধকারের দিককে উদ্ভাসিত করে ভোলে। বিভৃতিভূষণের তাই মৃত্যু ঘটেনি, তাঁর নশ্বর জীবনের শত্তে মৃত্যু তাঁর শতি পরিচিত সভাকাৰ মাত্ৰকে প্ৰকাশ কৰে জিয়েছে। সম-

সামন্ত্রিক সাহিত্যিকগণের সমকক্ষতাকে ছাড়িয়ে তিনি আজ মৃক্ত মনের গ্রুবলোকের থাঞী। তাঁর সাহিত্যে তিনি রেখে গেছেন আনন্দ-চঞ্চল প্রাণবন্তা, এক আলোকোজ্জল আদর্শ, অনেক বেদনা-ছ:খ-বির্হের মাঝে আনন্দের জ্যোতি ও স্থথের বার্তা। তিনি যে সম্পদ দিয়ে গেছেন—বাংলার মাহুষ চিরদিন তা' বুক ভরে রেখে দেবে; তবু তাঁর অবাধ মৃক্ত স্পৃষ্টি যেভাবে আক্মিকরূপে ব্যাহত হয়েছে বাংলা সাহিত্যের কাছে তা অপ্রণীয় ক্ষতি। সেই

জন্মেই তাঁর কথা স্মরণ করে গর্ব ও আনন্দের সঙ্গে সংক্ষে এক জংশের স্থরও প্রাণে বেজে ওঠে:

'আজা যারা জন্ম নাই তব দেশে
দেখে নাই বাহারা তোমারে, তুমি তাদের উদ্দেশে
দেখার অতীতরূপে আপনারে ক'রে গেলে দান
দ্র কালে। ভাহাদের কাছে তুমি নিত্য গাভয়া গান
মৃতিহীন। কিন্তু যারা পেয়েছিল প্রত্যক্ষ ভোমায়
অফুক্ষণ, তা'রা যা হারাল তা'র সন্ধান কোথায়,
কোথায় সান্থনা ?'

### গরলামৃত

### শ্রীস্থনীলকুমার লাহিড়ী

আছে তো কলুষ-কল্লযজাল এই ধরণীরে নিয়ত ঘেরি,
আছে মিথাার মধুর ছলনা বাজে শাঠ্যের বিজয়-ভেরী।
মহাদানবের প্রতারণা-জালে ছর্মত সীতা পায় না ত্রাণ—
ছিন্নপক্ষ জটায়ু হতায়ুঃ বার্থ কি তার আত্মদান ?
ভূলিনি তো আজো বারণাবতের কলঙ্কময় সে ইতিহাস,
জতুগৃহ পুড়ে ছাই হয়ে গেছে—কুরুকুল-কালি হয়নি নাশ।

মন্ত্রণাদাতা শকুনিও ছিল—তারি পাশে ছিল বিছুর ধীর :
জীবন-মৃত্যু পাশাপাশি যেন—একই নদীর ছুইটি তীর ।
লভে ব্যর্থতা জ্বটায়ু বিছুর—তবু ধর্মেরই হয়েছে জয় ;
বল-দর্পীর প্রবল ঘাতেও স্থায়ের শক্তি হয়নি ক্ষয় ।
সোনার লক্ষা পুড়ে হ'ল ছাই—মহাভারতের শ্মশান-মাঝে
মহাজীবনের সন্ধান দিতে জীবনেশ্বর নীরবে রাজে ।
প্রলয়ের মাঝে তাই যেন বাজে উদার মধুর গভীর তান
শব-সাধনার মাঝে জাগে শিব, রুদ্র জাগায় নৃতন প্রাণ

## কোন্টি প্রশস্ত?

#### স্বামী জীবানন্দ

#### মস্তিক না হাদয় গ

মন্তিকের মর্যালা বেশি, না হৃদরের ? মাহুদের মন্তিক এমন একটি জিনিস—যার সহক্ষে চিস্তা করতে গিয়ে বড় বড় বৈজ্ঞানিকও কুলকিনারা পান না। একটি ছোট শিশু শশিকলার মতো বড় হতে পাকে; বমোবৃদ্ধির সঙ্গে সঙ্গে অক্ষানাকে জানবার, অচেনাকে চেনবার আগ্রহণ্ড তার বাড়তে থাকে। দিনের পর দিন কত যে নতুন জিনিস দে শেখে তার ইয়তা নেই। কিছু শুনলে বা দেখলে মনের মধ্যে একটি ছাপ পড়ে এবং মন্তিদ্ধের মধ্যে এক একটি রেখা অক্ষিত হতে থাকে। সারা জীবনে অক্সপ্র জিনিস দেখা শোনা ও শেখা হয় এবং তাদের প্রত্যেকটি মন্তিকের মধ্যে দিকক্ষ ছাপ রেখে যায়; ভাল মন্দ সব কিছুরই রেখা মন্তিক্ষের মধ্যে স্থান পায়।

শৈশব থেকে শুরু করে একটি মান্তবের জীবন শেষ পর্যস্ত পর্যালোচনা করলে ভেবে আশ্চর্য হতে হয় যে, তার মস্তিক্ষের মধ্যে যে বিপুল পরিমাণ জিনিস স্থান পেয়েছে—দেই পরিমাণে কিন্তু মস্তিকটির আকার বা আয়তন বৃদ্ধি পায়নি। কোন একটি নির্দিষ্ট বয়স পর্যস্ত মস্তিক্ষের আয়তন বাড়ে, কিন্তু বহু বংসর অবধি মস্তিক্ষের ধারণক্ষমতা অব্যাহতই থাকে। স্থানেশের বিদেশের বহু শিক্ষণীয় বিষয়—রাজনীতি, সমাজনীতি, অর্থনীতি, বিজ্ঞান, দর্শন, সাহিত্য, কাব্য, ললিভকলা, সন্ধীত, ধর্ম, ইতিহাস, ভূগোল প্রভৃত্তি আজীবন শিক্ষা চলতে পারে; কারণ থিতদিন বাঁচি তত্তদিন শিবি।'

শিক্ষালাভের প্রয়োজনীয়তা স্থদ্ধে আমরা সকলেই স্চেতন, তাই মন্তিক্ষের ধারণক্ষমতা বৃদ্ধির জন্ম চেষ্টার ক্রটি নেই। কিন্তু বড়ই হঃধের কথা শিক্ষার আসল উদ্দেশ্যের দিকে ধেন আমাদের

লক্ষা নেই ! শিক্ষার প্রচলিত মাপকাঠি ডিগ্রি বা বছ বিষয়ে জ্ঞানসঞ্চয় অথবা অভিজ্ঞতা অর্জন—সন্দেষ নেই, কিন্তু ইছাই একমাত্র মাপকাঠি হওয়া উচিত নয়। সদ্ধের প্রসারতাই প্রকৃত শিক্ষার পরিমাপক হওয়া উচিত। যিনি যে পরিমাণে জ্বরবান তিনি দেই পরিমাণেই শিক্ষিত বলা যেতে পারে। দেব-শিশুর মত স্থলর যে ছোট্ট ছেলেটি সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ কর্ত-সদা স্ত্যক্থন, মধুর ব্যবহার, স্থারভৃতি, পরোপকার ম্পৃথা, দ্যা প্রভৃতি মহৎ গুণে বিভূষিত ছিল—দেই-ই তো এখন ব্যারিষ্টার श्याह-शं-तक ना क्याह, बाहान्य उर्ककारन সভাকে মিথাা করতে পারদশী প্রাসিদ্ধ আইনজীবী ৰলে পরিচিত, রাজনীতির ঘূর্ণাবর্তে পড়ে তার ব্যক্তিত্ব সংকৃচিত্ত—এখন তার সদয়বভার কোন বালাই নেই, যত দিন যাচ্ছে ততই যেন সে সদম্ভীন ও শুদ্ধ যুক্তিপরাহণ হয়ে দাঁড়াচ্ছে !

ক্ষুত্র আয়তনবিশিষ্ট মন্তিদের অন্তুত ধারণক্ষমতা সধ্বন্ধ আমাদের বিশ্বর হওয়া স্বাভাবিক,
কারণ এ বিষয়ে আমাদের চিস্তা সক্রিয়, কিন্তু
ক্রমরেরও যে এইরূপ ধারণক্ষমতা রয়েছে সে স্বন্ধে
আমরা ক'জন অবহিত? করের থেন একটি
শেওলা-ঢাকা বন্ধ জলের ছোট ডোবায় পরিণত
হরেছে! সংকীর্ণতা ও স্বার্থবৃদ্ধির আক্র এই হুলয়টি
কেবল 'আমি, আমার' ভেবেই আকুল! কোন
সংচিস্তার স্থান যেন এখানে'নেই! যে হুলয়ের আজ
এই অবস্থা তাকেই যদি উপযুক্ত সংভাব ও পরের
কল্যাণ-কামনায় পূর্ণ করতে চেষ্টা করা যায়—ভা
হলে সেই ক্রমে ক্রমে বিশাল হল্ডে বিশালন্তর
হবে। বন্ধ জলের ক্ষুত্র জলাশয়—স্বন্ধ্য স্বার্থরের,
সর্বোবর সাগরে, সাগর যেন মহাসাগরে রূপান্তরিত
হতে থাকবে; প্রশান্ত নির্মল অক্ত্র মহাসমুদ্ধ!

আমিত বৃদ্ধির বহু উধেব গিয়ে কুত্র হাদরই একদিন
মহৎ হাদরে পরিণত হবে—যখন সকলেই আপনার
জন—'বস্থধৈব কুট্রকন্', 'স্বদেশো ভ্বনত্রয়ন্'—এই
অন্নভ্ভতিতে মন প্রাণ ভরপুর হরে উঠবে। তাই
উপনিধদের ঋষি বললেন—'চরৈবেভি, চরৈবেভি'—
অগ্রসর হও, অগ্রসর হও। অনস্ত পথের ধাত্রী
আমিরা, ঝড়ঝঞ্চায় হর্গম দীর্ঘ বন্ধুর পথ অভিক্রম
করতে হবে। পিছন ফিরে না ভাকিষে 'স্বর্গাৎ
স্বর্গন্', উন্নভি থেকে ক্রমোন্নভিতে আর্চ্ হব—এই
হোক আমাদের প্রভিক্রা।

মন্তিক ও হাদ্য—উভয়েরই উৎকর্ম প্রবােজন
মানবমনের পরিপূর্ণ বিকাশের জক্ত। একদিকে
ক্রুধার মেধা ও অপরদিকে আকাশ-উদার হাদ্য,
উভয়ের শুভ মিগনে যে অহুভৃতি — তাই মর্ত্যবাদীকে
অমরত্বের সন্ধান দেৱ—তাকে শ্বরণীয় বরণীয় করে।

উর্বর মন্তিক ও ক্রুরধার বৃদ্ধি—সকলের হয়
না; বহু চেষ্টার দ্বারাও মন্তিক্ষের সেরপ উন্নতি
দেখা যায় না, কিন্তু হৃদরের প্রসারতার জন্ত কিছুই
ব্যর করতে হয় না। মাহুষের প্রতি মাহুষের
সংক্ষিভৃতি, ছঃখে সমবেদনা, জান্তরে জাপরের
কল্যাণকামনা—সকলের পকেই সন্তব। তাই
মানবজীবনে সর্বোপরি এবং স্বাত্রে হৃদরবভাই
কাম্য।

খানী বিবেকানন্দ চেক্ষেছিলেন এই ব্লক্ষ মাত্রুষ যাব থাকবে ক্রুধার মন্তিফ, অনন্ত হ্রুবয়বতা এবং প্রচণ্ড কর্মশক্তি।

#### হাসি না অঞ্চ

হাসি ও অশ্র, তুই-ই মাছবের স্থত:খের সাথী। স্থের সাধারণ সংচর হাসি, তঃথের অশ্র। আবার স্থের সমরে—মানন্দের সমরেও অন্তরের অমির-ধারা অশ্রেরণে নয়নকোণে প্রাকৃতি হয়। আমরা হাসিরই মৃশ্য দিই বেণী, অশ্রর তত দিই না। অশ্রর মৃশ্য কিন্তু কম নয়। স্বদ্ধের পুঞ্জিত্ত

বেদনা—মৰ্মভেদী শোক লাখব হয় অঞ্চর বস্তায়। অহতাপের অনশে যে হাদয় দগ্ধ হয়ে যাচ্ছে তার প্রায়শ্চিত্তের পরিসমাপ্তি চোঝের জলে! পাপে, অক্তকাৰ্যতায়, ব্যথা-বেদনায় যথন পদে পদে লাস্থনা গল্পনা, তথন তো মুখে হাদি ফোটে না-ছনিয়ার সব ৰক্ষু পরিত্যাগ করে চলে যায়,—জগৎ শুকু বলে মনে হয়, তথন রক্ষা করে কে? অঞা। অশ্ৰই তথন সৰ কালিমা মৃছিয়ে দিয়ে হৃদয় মন শুদ্ধ পৰিত্র করে দেয়। যখন সংসারের সব কিছু অসার-মারামোহে আর মন বন্ধ হতে চার না —সংসারের ঘাত-প্রতিঘাতে শিক্ষালাভ করতে করতে এমন একটি বিনিসের বস্তু ব্যাকুণতা আনে—যা না পেলে যেন আর কিছুতেই শান্তি নেই—তথন সেই ব্যাকুলতার বাহ্য প্রকাশ নমনের অশ্বারা। যার অন্য এত ক্রন্দন তথন আর তা দুরে থাকে না, কাছে এসে ধরা দেয় —দীর্ঘ তিমির রাত্রির অবসানে উবার আলোয় চারিদিক উত্তাসিত হয়ে ওঠে, অফুণোদয়ে পুৰ্বাকাশ ব্ৰক্তরাগে রিঞ্জিত হয়।

যার অধরে অবিরত মধুর হাসির রেথাটি লেগে আছে—সকলে যে তার সাহচর্ঘ কামনা করে তাতে কোন সন্দেহ নেই; কিন্তু যার ঐকান্তিকতা অঞ্চকে সচ্চে নিরে আমাদের কাছে উপস্থিত হয় তার আবেদন হাদ্যকে স্পর্শ করে—চিন্তকে অভিভূত করে, তার কাছ থেকে নিজেকে সরিয়ে রাখা হুঃসাধ্য। ছেলের কারা শুন তাই মা ছুটে এসে তাকে কোলে তুলে নেন। সংসারের স্থিখর্ষে পরম নিশ্চিস্ততার যতদিন সন্তান হাসির আনন্দে ভূলে থাকে ততদিন যেন মাতৃক্রপা হর্ল ছই থেকে যার, কিন্তু যে মুহুর্তে নিশ্চিস্ততার মোহ কাটিরে জগন্মাতার অঞ্চ ব্যাকুসতার ক্রন্দনে বৃক্ ভরে ওঠে তথন মা তাঁর অশেষ কল্যাণকর প্রাহস্ত বৃলিয়ে দিয়ে সকল জালা-যন্ত্রণার চিরতরে অবসান করে দেন। অভাব বা হুঃথই অঞ্চ আনে, আর অঞ্চ

টেনে আনে মাকে। তাই হাসি অপেকা ব্যাকুসতার অঞা, প্রেমের অঞাই কাম্য।

#### ভোগ না ভ্যাগ ?

ভোগ করতে গেলে ত্যাগ হয় না; আবার ত্যাগী হতে হলে ভোগ করাও যার না। ভোগ আর ত্যাগ—হটি বিভিন্নমুখী ভাব। একটিতে আছে সংসারের যা কিছু স্থানর ও স্থানয় তার দিকে তুর্বার আকর্ষণ—অপরটিতে সকল আকর্ষণীয় বস্তু হতে সম্পূর্ণ উপরতি। একটিকে বরণ করে হুথের হিলোলে গা ভাগিয়ে দেওয়া—অক্টাকৈ আশ্র করে স্থপ হঃধ সর্বাবস্থায় উদাসীন হওয়া ও স্রোতের গতিকে বিপরীত মুখে ধাৰিত করবার প্রাণপণ ত্যাগের প্রয়োজন কি? বেশ তো প্রচেষ্টা। আছি-স্থৰে স্বক্তন্দে দিন কাটছে। মন যা চাৰ তাই নিয়েই নিশ্চিম্ব থাকি না কেন ? কেন তাকে অনর্থক বিব্রত করা ? সংসারের আরও দশ জন या कब्राइ—धन अन भान निष्य गरा वाछजात মধ্যে দিন যাপন-সেই তো বেশ! কেন মিছা-মিছি বিপরীত পথে যাওয়া—বেখানে আছে নিরম্ভর অন্তরে হল্ফ আর বাহিরে ব্যর্থতা !

কিন্তু সহচ্চ সরল ভোগের পথ মনের একান্ত কাম্য হলেও সেইটিকেই সব সময় মন মেনে নিতে চার না—এমনি আশ্চর্য তার গঠন। যথন দেখা যায় ইন্ধন পেতে পেতে ভোগাগ্রির লেলিংনা জিহবা অবাধগতিতে বেড়েই চলেছে—থামতেই চাইছে না—একশ হ'ল তো সহস্রের জন্ম ভাবনা, সহস্র মিলল ভো লক্ষের জন্ম উন্মাদনা, আরো চাই আরও—তথন আর মন নিজেকে বাদনা-অনলে দক্ষ হতে দিতে চার না, বিজ্ঞোহ করে ওঠে,—লিছন ফিরে তাকিয়ে পর্যালোচনা করে—কতদ্র এসেছি, কোথায় চলেছি, কেন? এই কী শান্তির পথ? তথনই ক্লান্ত মন যেন খরে ফিরতে চায়—বলে: না না অনেক অভিজ্ঞতা সঞ্চর করেছি, পথ ভূলে অনেক দ্ব তো এসেছি, আর না। দেখে শুনে

ঠেকে অনেক শিক্ষা হয়েছে, এইবার প্রকৃত শাস্তি চাই; স্থপ চাই না, ভোগ চাই না।

ত্যাগের শক্তি অসীম। আমাদের দৈনন্দিন
জীবনে প্রত্যেক কর্মের মধ্যেই তা উপলব্ধি করি।
সংসারের কেউ কোন কিছুর অধিকার ত্যাগ
করলে সকলেরই দৃষ্টি আকর্ষণ করে—ছোট ছোট
শিশু বা বালকের মধ্যে খালদ্রব্য বা ব্যবহারের
জিনিস যখন নিজেদের ভোগাংশ থেকে অপরের
জন্ত ছেড়ে দের তখনই তাদের একটি আত্মনৃত্তির
অফ্ ভৃতি হয়। উপযুক্ত পরিবেশে অফুকুগ আবহাপ্তরায় এই ত্যাগের ভাবটি স্বত্বে লালিভ হলে
ভবিদ্যুৎ জীবনে বৃহত্তর 'ক্ষেত্রে—সমাজে বা রাষ্ট্রে
নিঃস্বার্থ ও নির্লোভ জীবন যাপন করা সম্ভব
হতে পারে।

প্রত্যেক মান্থবের জীবনধারণ ও সামাজিকজা রক্ষার জন্ম বতটুকু অথসাচ্ছল্যের প্রারোজন ততটুকুর জন্মই আমাদের ভোগ সীমাবন থাকা কওবা। কোন এক জারগার গণ্ডী না টানলে উপার নেই, কোথার নিমে গিয়ে যে ফেলবে কেলানে? এক ব্যক্তি শত জনকে বঞ্চিত করে প্রচুর ধন, প্রচুর থাতা, অপরিমিত বিলাস-সামগ্রী জোগ করবে এ শুধু দৃষ্টিকটু নয়, অনুচিতও। প্রত্যেক মান্থবের ভালভাবে বেচে থাকার অ্যবাগ পেতে হলে বাল্যকাল থেকেই দেশের ভানী নাগরিকদের মধ্যে যাতে স্বার্থত্যাগের প্রবৃত্তি জন্মার তার জন্ম অনুস্কুল পরিবেশ স্বৃষ্টি করা উচিত কিনা—অবশ্রুই চিন্তনীয়।

ঐতিক ভোগস্থের প্রকিঞ্চিৎকরত বৃথলে
ভীবনের কউটুকু ভাগে করব—ঘণন প্রশ্ন জাগে
তথন সংসারের সীমার সংকীর্ণতা ভাগে করে
একমাত্র অনস্ত বিভারের পথ গ্রহণ করাই বৃঞ্জিবুক।
কিন্তু সাংসারিক পরিবেশে সব সময় পরিপূর্ণ ভাগের
পথ বরণ করা সম্ভব নয়। অবশ্র বৈরাগ্য যথন
ভীত্র হয় তথন কি অন্তক্স কি প্রভিক্ল বে কোন

অবস্থার সংস্থ আরেশে যুদ্ধ করে পণ সহল করে
নিতে পারা যার। অন্তরে এবং বাহিরে পরিপূর্ণভাবে যে ত্যাগ তা শ্রেষ্ঠ, তাই শাস্তে বলা হরেছে:
'ত্যাগেনৈকে অমৃতত্ত্বমানশুঃ' অর্থাৎ ত্যাগের দারাই
অমৃতত্ব লাভ হয়।

ঠিক ঠিক ত্যাগ হচ্ছে মনে, অন্তরে অনাসজি।
এই আন্তর বৈরাগ্য বহু তপভার ফলে হয়। বাহিরে
অনস্ত ভোগসামগ্রীর মধ্যে থাকলেও অনাসক্ত প্রুবের অন্তরে পূর্ণ বৈরাগ্য সদা বর্তমান। কিন্তু তপভাবিহীন ব্যক্তির পক্ষে ভোগবিলাসের মধ্যে থেকে অনাসক্ত হওয়া অসভব -- বামনের চাঁদ ধরার ইচ্ছার মতো হাভ্যকর। তপভা ব্যতীত অনাসজি-লাভ অসম্ভব।

প্রকৃত ত্যাগীই খনলদ নিকাম কর্মী; তিনিই প্রকৃত কর্মী। যিনি নিজে মনে প্রাণে ত্যাগের মহিমা উপলব্ধি করেছেন তিনিই দেশের দশের ও সকলের কল্যাণে নিজেকে বিলিবে দিতে পারেন। কারণ নিজের স্বার্থ বলতে যে তাঁর কিছুই নেই! ত্যাগ জীবনবিমুখতা নয়—জীবনকে পূর্ণ করবার উপায়।

একটি শরীর দিয়ে ও একটি মন দিয়ে মাহব কওটুকুই বা ভোগ করতে পারে । বস্করার বিপ্ল সম্পাধ—রূপ রস গন্ধ শন্ধ স্পার্শ—তিনিই বিচিত্র-ভাবে সকলের মধ্যে উপভোগ করতে পারেন যিনি প্রকৃত ত্যাগী—সব ছেড়ে যিনি সব পেরেছেন। ভোগীর চিন্তাধারণার বাহিরে এ জিনিস! স্বামী বিবেকানন্দের কর্মবহুল জীবনের একটি কৃদ্র ঘটনার কথাটির তাৎপর্য কি তা বোঝা বায়:

আমেরিকার বিখ্যাত অজ্ঞেষবাদী স্থপ্রসিদ্ধ ৰক্তা ইন্ধারসোল স্থামীজাকৈ একবার বলেন,— 'এই জগংটা থেকে বতদ্র লাভ করা যেতে পারে তার চেটা সকলের করা উচিত—এই স্থামার বিশ্বাস। কমলা-লেব্টাকে নিংড়ে যতটা সম্ভব রস বের করে নিতে হবে—যেন এক ফোঁটা রসঙ বাদ না যায়—কারণ, আমরা এই জগং ছাড়া অপর কোন জগতের অন্তিত্ব সম্বন্ধে স্থানিশ্চিত নই।' স্বামীজী তাঁকে উত্তর দিয়েছিলেন, — সামি আপনার চেম্বে এই অগংরাপ কমলা-লেবুটাকে নিংড়াবার উৎকৃষ্টতর প্রণালী জানি—আর আমি তাই এ থেকে বেশী রস পেরে থাকি ৷ আমি জানি, আমার মৃত্যু নেই, স্মৃতরাং আমার ঐ রস নিংড়ে নেবার ভাড়া নেই। স্বামি জানি, ভয়ের কোন কারণ নেই-মুভরং বেশ করে ধীরে ধীরে আনন্দ করে নেংড়াচ্ছি। আমার কোন কর্তব্য নেই, আমার গ্রী-পুতাদি ও বিষয়-সম্পত্তির কোন বন্ধনও নেই, আমি সকলকে সমভাবে ভালবাসতে পারি। সকলেই আমার পক্ষে ব্রহ্মস্বরূপ। মাতুষ্কে ভগবান বলে ভাল-বাসলে কি আনন্দ-একবার ভেবে দেখুন দেখি! কমলা-লেবুটাকে এইভাবে নেংড়ান দেখি-- স্বন্ধভাবে নিংডে যা রস পেতেন, তার চেয়ে দশ হাজার গুণ (वनी त्रम शारवन-- এक (कांठो ७ वान वादव ना।'

এই হ'ল প্রকৃত ত্যাগী অনাসক্ত পুরুষের ভোগ!
ত্যাগের অসীম শক্তির কথা ভেবেই স্ত্যন্তর্ত্তা
ঋষি ঈশোপনিষদের প্রথম মন্ত্রে বলেছেন:

ঈশা বাভ্যমিদং সর্বং যং কিঞ্চ জগত্যাং জগং।
তেন তাজেন ভূজীখা মা গৃধং কভাজিদ্ ধনম্॥
'জগতে যত কিছু পদার্থ আছে, সবই আত্মরূপী
পরমেশ্বর দারা আছোদন কর, অর্থাৎ একমাত্র
পরমেশ্বরই সত্য, জগং তাতে কল্লিত—মিখ্যা, এই
জ্ঞানের দারা জগতের সভ্যতা-বৃদ্ধি বিল্পু করবে।
(তাতেই তোমার হাদরে আসজি ত্যাগ রূপ সন্ত্যাস
আসবে) সেই ত্যাগ বা সন্ত্যাস দারা অবৈত নিবিকার
ভাব রক্ষা কর; কারও ধনে আকাজ্যা করো না।'

অভিজ্ঞতা দ্বারা মান্ত্র শেষে বোঝে, আপাতক্থকর ভোগের পথ পথ নয়—ত্যাগের পথই পথ,
অনস্ত বিন্তারের পথ, অনস্ত শান্তির পথ। তাই
ত্যাগই কাম্য—ত্যাগই বরণীয়। সংসারের সর্ব
বিবরে সকল অবস্থার যতটুকু ভ্যাগ করিতে পারা যায়
ভঙ্টুকুই কল্যাণ্ডনক।

# যাত্রীর চিঠি

### [ ব্যাক্ষকের কথা ]

স্বামী শ্রহ্মানন্দ

গত রবিবার (৭ই এপ্রিল) স্থান্ফালিস্কো পৌছেছি; দেখতে দেখতে সাত দিন কেটে গেল। ভারতবর্থ ছাড়বার পর আঠারোটি দিন অতীতের গর্ভে মিলিরে গেছে। এখানকার বেদাস্ত-সমিতির পরিচালক শ্রদ্ধান্পাক মাণোকানকারী মহারাজ মাঝে মাঝে হেসে জিজ্ঞাসা করছেন, দেশের জন্তে মন হু হু করছে কি না। জ্বাব দেওয়া মৃদ্বিল। তবে এটা ভো সত্যিকথা, মান্থবের ব্যক্তিগত উল্লাস-বেদনা বেগবান কালের জ্বার্থ অ্থগতির কাছে একান্তই অকিঞ্ছিংকর। কালপ্রবাহের সঙ্গে তাল রেথে যদি কিছু বলতে বা করতে পারা যায় উত্তম, নতুবা নিজেকে প্রকাশ করতে যাওয়া মৃত্তা।

আমেরিকার মাটি ধরবার আগে পথের করেক-দিনের অভিজ্ঞতা জানাছি। সাতাশে মার্চরাত সাড়ে দশটার কিছুক্ষণ আগে দমদন বিমানঘাটিতে সকলের প্রীতি ও শুভেচ্ছা নিমে বি. ও. এ. সি-র প্রশান্ত-মহাসাগরগামী বিমানটির সিঁডি বেমে যখন ভিতরে ঢুকলাম সেই যাত্রা-শুরুর মুহুর্ভটি এক নৈঠ্যক্তিক অহভৃতিতে পরিপূর্ণ হয়ে চির্নদিন উজ্জ্বল হয়ে থাকবে। মনে হয়েছিল সমগ্র মানবজাতির সাধারণ ধর্ম — যাত্রা। চলো চলো চলো। পিছনে তাকিলো না, সামনের অনিশ্চরতার মুষড়ে প'ড়ো না। সমস্ত মাত্রৰ চলছে। সমস্ত মাত্রধের সাধারণ ধর্মের অভিরিক্ত অভিনৰ কিছু এই মুহুর্তে তোমার পক্ষে বটছে—এমন মিথ্যা ভাবনা রেখো না। মনে হয়েছিল এই বুহৎ পৃথিৰীতে সংযোগ-বিয়োগ একটা গণ্ডীবদ সত্য মাত্র। মাতুষের সঙ্গে মাতুষের সংযোগ দেশ ও কালের ধারা সীমায়িত হতে পারে না। সমগ্র মানবঙ্গাতির কথা ভাবলে মানুষ কথনো माञ्च (थटक व्यानामा हव ना, मूद्र याग्र ना। व्यक्त वर মাহ্র কথনই একা নয়। সকল কালের সকল মাহর প্রত্যেক মাহুবের মধ্যে বাসা বেঁধে রয়েছে— জতীত মাহুর, বর্তমান মাহুর, জাবার জনাগত মাহুর। মাহুবের শক্তি বাষ্টিতে নয়, সম্প্রিতে।

মহাশৃক্তে উড়ে চলবার আবেশের মধ্যে কথন বে চোথ বৃক্তে গিয়েছিল ধেয়াল নেই, নিশ্চমই রাত্রে কিছুটা ঘূমিয়েছিলাম, কেননা হঠাৎ জেগে উঠে ঘড়িতে দেখলাম রাজ প্রায় হ'টো। ছই কানে হচ বেঁধার মতো প্রথর বন্ধণার জেগে উঠেছিলাম। আঙুল দিয়ে কান চেপে ধরলাম, তুলো শুঁলে দিলাম কিন্তু বন্ধণার উপশম নেই। তখন স্টুরার্ডকে বলতে তিনি বললেন, 'Blow your nose' ( নাক থেকে হাওয়া বের করে দিন)। ঐরপ কিছুক্ষণ করায় উপকার পাওয়া গেল। ক্যাপ্টেন ঘোষণা করলেন আমরা ব্যাক্ষকে নামছি।

টাইম টেবলে ছিল ভোর ৪টায় ব্যাক্ষক, তবে বে এত আগে? ক্যাপ্টেন বললেন, 'ব্যাক্ষক টাইম'। ব্যালাম, পূবে চলেছি, সময়ও এগিয়ে গেছে। কলকাতার ঘড়ির রাত ছটো নানে ব্যাক্ষকে রাত লাড়ে তিনটা। দেড় ঘণ্টার তফাং। তব্ও প্লেন বেশ কিছুক্ষণ আগেই ব্যাক্ষক পৌছে গেছে। কাস্টমস্-এর পরীক্ষাদির পব মালপত্র নিয়ে বি. ও. এ. সি-র বাসে উঠে ১৮ মাইল দ্রে শহরে ঘধন পৌছুলাম তথনও বেশ রাত রয়েছে। থাই-ভারত লব্দে আমার থাকবার ব্যবস্থা আগে হতে নির্দিষ্ট হয়ে আছে, কথা ছিল ওঁদের কেউ বি. ও. এ. সি-র শহরের অফিস থেকে আমাকে নিয়ে যাবেন। অতএব বি. ও. এ. সি-র অফিসেই নামা গেল। বেশ লঘা চওড়া গোলগাল এক ব্যক্তি আমাকে সন্ম্যাসী দেখে কর্মলাড়ে নমন্বার করে হিন্দীতে বলে উঠল, আইরে মহারাজ। ইনি বি. ও. এ. সি.
অফিনের দারোয়ান। (পরে জেনেছিলাম ব্যাক্ষকে
যত অফিনে বা বড় বড় বাড়ীতেও দারোয়ানের
কাজ এবং শহরে হধের ব্যবসা—গোরথপুরের এই
হিলুস্থানী লোকদেরই প্রায় একচেটিয়া। এদের
স্থানীয় নাম 'ভাইয়া'। এরা দেশের মতই কাপড়
পরে—তবে গ্রামদেশের ভাষা শিথে নিতে
হয়েছে)।

দারোয়ানকী আমার জিনিসপত্র বাস্ থেকে
নামিরে ঘরের এক পাশে রাখলো এবং আমাকে
'পঞ্চাকে নীচে' বসতে বললো, কেননা সেই শেষ
রাত্রেপ্ত দস্তরমতো গরম বোধ হচ্ছিল। ইতিমধ্যে
অফিসের একটি কর্মচারী—সামি ধাই-ভারত লজে
যাব শুনে—বাসের ড্রাইভারকে ঐ স্থানের নির্দেশ
দিরে আমাকে ওখানে পৌছে দিরে আসতে
বললেন। তখনও আমাকে নিতে থাই-ভারত লজ্প
থেকে কেউ বি. ও. এ. সি-র অফিসে আসেন নি।
অনিদিষ্ট কালের জত্তে এই অফিসে বসে না থেকে
ভাড়াতাড়ি ঠিকানার পৌছে যাওরাই সমীচীন মনে
হল। দারোয়ানকী আমার মালপত্র আবার
বি. ও. এ. সি-র বাসে তুলে দিল।

ঘুমন্ত ব্যাহ্বক শহরের স্থান্থ অট্টালিকাশোভিত অনেকগুলি বড় রান্তার মোড় ঘুরে প্রায় ২০ মিনিট পরে বাদ্ সিরিংকঙ্দ্ রোড়ে প্রশান্ত ময়দানযুক্ত একটি বৃহৎ ব্যারাকের মতো বিভল বাড়ীর সামনে দাঁড়ালো। বাড়ীর গালে লেখা দেখলাম—'থাইভারত কালচারাল লজ'। তথনও ভোর হয় নি। ছাইভার আমার জিনিস্পত্র নিয়ে গেটের ভিতর চুকে ময়দানে দাঁড়ালো, পিছনে আমিও এলাম। কিছ কোন লোকজনের সাড়াশ্ব নেই—কেবল দুরে দোভলায় একটি ঘর থেকে অস্পষ্ট একটি বাজনার স্থর ভেদে আসছিল। ছাইভারের কিছুক্ষণ ডাকাডাকির পর একতদার ঘর থেকে একজন ভাইয়া' বেরিয়ে এল—এখানকার দারোয়ান।

করজাড়ে নমন্তার করে সে আমার হিন্দীতে অভ্যর্থনা কানালো। বললো, আপনি আসবেন আমরা জানি, আপনার ঘরও ঠিক আছে, তবে চাবি পণ্ডিতজীর কাছে (পণ্ডিতজী অর্থাৎ লজের সেক্রেটারী), তিনি শীঘ্রই এসে পড়বেন। আপনি বরং ততক্ষণ উপরে চলুন শাস্ত্রীজীর কাছে।

দোতলার সিঁড়ি উঠে প্রশন্ত বারান্দা এবং অনেকণ্ডলি ঘর পেরিরে একটি কক্ষে নীত হলাম। আলো অলছিল, মেজের মাত্র পেতে একটি ভদ্র-লোক হারমোনিরাম বাজাচ্ছিলেন। আমার দেখে উঠে দাঁড়ালেন এবং অতি অমারিকভাবে হিন্দীতে অভ্যর্থনা জানিয়ে বসতে বললেন। কাপড়-পরা, খালি গ', গলার উপবীত, মুখে লম্বা গোঁফদাড়ি। ব্রে নিলাম ইনিই শান্তীকা। বরের দেওয়ালে অনেক দেবদেবীর ছবি। মেজেতে এক কোণে আসন পাতা রয়েছে, তার সামনে কোশাকুশি। ব্রলাম এই বর থেকেই বাজনার শন্ত নীচে শুনতে পাওয়া যাছিল।

শাস্ত্রীব্দীর সক্ষেগর বেশ ক্ষমে উঠলো। ইনি ব্যাকক বিশ্ববিভালয়ে সংস্কৃতের অধ্যাপক। ধাই ভাষায় সংস্কৃতের প্রভাব সম্বন্ধে ভদ্রলোক অনেক তথ্যপূর্ব কথা বললেন।

সকাল হল। স্নান সেরে নিলাম। ইতিমধ্যে লব্দের সেক্রেটারী পণ্ডিত রঘুনাথ শর্মা এসে হাজির হয়েছেন; বললেন, আপনাকে আনতে বি. ও. এ. সি-র আফিনে একটি বাঙালী তদ্রলোককে পাঠিয়েছি, শ্লেন আগে এসে গেছে বলে তিনি আপনাকে ধরতে পারেন নি। ক্ষমা চাইলেন। বাঙালী তদ্রলোকটিও কিছু পরে এসে উপস্থিত হলেন। ইনি বহু বৎসর ব্যাক্ষকে রব্বেছেন। স্বী থাই মহিলা। ওঁদের একটি মাত্র মেরে—বাংলা নাম রেধেছেন 'অরুণা'। মেরেটি বাংলা বলতে পারে না, কিছু বাংলা দেশের উপর তার একটা টান আছে, চেহারাও আগে ভারতীর আগে থাই।

লবের সেক্রেটারী পণ্ডিতজী এবং ঐ ৰাঙালী ভদ্রলোক তিন দিন আমার ব্যান্ধক এবং পার্যবর্তী অঞ্চলের অনেক জায়গা দেখার ব্যবস্থা করেছিলেন। (थम-माण वा भागतम अधानकः (वोकतमा। ব্যাঙ্করে শত শত মন্দিরের মধ্যে প্রধান করেকটি মন্দিরগুলির একটি স্বকীয় স্থাপত্য আছে। কাঠের তৈরী সৌধ যেমন বিরাট, তেমনি উচু। সমগ্র মন্দির দেওয়াল দিয়ে ঘেরা এবং বিশ্বত প্রাহ্ণণের মধ্যে স্মনেকগুলি ন্তর পার হলে তবে প্রধান মন্দিরে পৌছানো যায়। দক্ষিণদেশের মন্দিরের কথা মনে পড়ে। তিনটি বুন্ধ-মূর্তি এখানে বিখ্যাত — দণ্ডারমান বুজ, শরান বুজ এবং পারার তৈরী বৃদ্ধ-মূর্তি ( Emerald Buddha )। ভগবান বুদ্দের দাঁড়ানো এবং শায়িত-ছটি মুর্তিই অতি প্রকাও, মুথের ভাবও খুব প্রশাস্ত। শেষোক্ত পানার বৃদ্ধ মৃতিটি রাজপ্রাসাদের সংলগ্ন একটি মন্দিরে রক্ষিত। মূর্তিটি খুব বড় নয়, কিন্তু দেখতে ভারী সুকর। আমরা যথন গিয়েছিলাম তথন মন্দিরে পাঠ হচ্ছিল; শত শত নরনারী সম্রদ্ধভাবে বলে শুনছিলেন। ঠিক আমাদের দেশের মন্দিরের পরিবেশ। এই মন্দিরের স্থর্হৎ প্রাঙ্গণের চতুষ্পার্শ্বস্থ मामात्न त्रामाइटनत्र हिजावनी आंका मरबर्हा রামায়ণের অনেক নাম থাই ভাষায় কিছু কিছু রূপান্তরিত হয়েছে, ঘটনাবলীও কিছু কিছু বিক্লুত হয়েছে, তবে মোট কাঠামোট ঠিক আছে।

ত্ তিনটি বৌদ্ধ মঠেও গিয়েছিলাম। নানা বয়সের শত শত ভিকুক দেখলাম। স্থামদেশে গৃহস্বকেও জীবনের কোন একটা সময়ে কিছুকালের জন্ম ভিকু হতে হয়। বৌদ্ধ মঠে জনেক বিছার্থী এবং ব্রহ্মচারীও নজরে পড়ল। এদেরও ভিকুদের মডোবেশ, তবে সাদা কাপড়। বৌদ্ধর্ম স্থামদেশে বেশ জাগ্রতই রয়েছে।

ব্যাস্কক শহরটি ক্রত পাশ্চান্ত্য শহরে রূপান্তরিত হয়ে চলেছে। সম্প্রতি আমেরিকা **বৃক্তরা**ষ্ট্রের

আর্থিক সহায়তায় রাস্তাখাটের বছ উন্নতি ঘটেছে
শহরের পরিচ্ছন্নতা এবং যানবাহন ও যাত্রীদের
নির্মশৃন্দালা দেখে মুগ্ধ হলাম। মনে পড়লো
আমাদের রাজধানী কলকাতার কথা। ভামদেশবাসী তাদের রাজধানীকে কি করে এত পরিকার
রেখেছে, আমরা পারি না কেন? বার বার এই
প্রশ্নটি মনে তোলপাড় করতে লাগলো।

ব্যাহ্বকে বহু চীনা ক্ষধিবাসী ক্ষাছে! চীনা এবং থাইরা পাশাপাশি বেশ প্রীতির সঙ্গে বাস করছে—ক্ষার্থের সংঘর্ষ বাধছে না; তবে চীনারা থাইদের চেয়ে ক্ষনেক বেশী পরিশ্রমী, দোকানপদার চীনাদেরই হাতে। চীনা এবং থাইন বৈবাহিক ক্ষাদান প্রদানত কিছু কিছু চলে। শহরের উপাত্তে একটি থাই পল্লীও একদিন দেখতে গিয়েছিলাম।

খ্যামদেশে অন্নৰষ্ট নেই। ভাত এবং মাছ প্রধান থাবার। থাইবাসীদের মধ্যে জাতিভেদ নেই। এক জাতি, এক ভাষা, এক ধৰ্ম-জাতীয় সংহতির দিক দিয়ে এ একটা মস্ত বড় কথা। পুরুষরা বাইরে কাঞ্জর্ম করে। গৃহস্থালী, বাজার হাট সব নেয়েরাই করে। পাই সাজপোষাকে ক্রত পাশ্চাত্তাদেশের অত্করণ করে চলছেন। ব্যান্কক বিশ্ববিভালয়টি (बर्थ कानम रुत। এकदिन बाङिक थ्यर्क पृद्र গ্রামাঞ্চলেও বেড়াতে গিয়েছিলাম। এবং নানা গাছপালার মাঝে ছোট ছোট বাড়ীগুলি দেখে বাংলা দেশের গ্রামের কথা মনে পড়ে। ब्राक्टरकत नती, नतीत बृदक शामातनीत नोकांत आमार्शामा এवर नमीत जीदत त्र्र दोकमिनत ওয়াট অকণ (অকণ বা হর্ষোদ্ম চিহ্নিত মঠ) দেখে ভারী আনন্দ লাভ করলাম।

প্রাম এবং ভারতবর্ষের মধ্যে প্রাকৃতিক, ভাষাগত এবং ধর্মীর সাদৃগ্য উপেক্ষার ২স্ত নয়। বাই-ভারত কালচারাল লব্দ এই সাদৃগ্যকে পুরো-ভাগে রেখে উভয় কাতির মধ্যে প্রীতি ও সাংস্কৃতিক সংযোগ দৃঢ় করবার চেষ্টা করছেন। এঁদের কাজ যে থুব ব্যাপক প্রসারলাভ করেছে তা বলা চলে না, তবে এঁদের প্রচেষ্টা প্রশংসনীয়, সন্দেহ নেই। জনৈক বাজালী সন্মানা এই প্রতিষ্ঠানটি স্থাপন করেন। দীর্ঘকাল ব্যাক্ষকে থেকে তিনি থাই ভাষা আয়ত্ত করেছিলেন এবং থাই সংস্কৃতি সম্বন্ধে কয়েকধানি মূল্যবান গ্রন্থও লিখেছিলেন। ১৯৪২ সালে তিনি দেহত্যাগ করেছেন, কিন্তু ব্যাক্ষকের অভিজাত এবং শিক্ষিত সম্প্রদায়ের জনেকে তাঁর নাম এখনও শ্রদ্ধার সহিত শ্বরণ করে। লজের লাইব্রেরীতে ভারতীয় ও থাই সংস্কৃতি বিষয়ক অনেক বই রক্ষেছে দেখলাম। লজ্য একটি বিদ্যালয়ও পরিচালনা করেন।

ব্যাককে ভারতীয়ের সংখ্যা করেক হাজার।
এঁদের অধিকাংশই পাঞ্জাবী (শিখ ও হিন্দু উভয়ই)।
এঁরা বেশার ভাগ কাপড়ের ব্যবসা করেন। উত্তর
প্রদেশের 'ভাইয়া'দের কথা আগেই বলেছি।
একদিন পূর্বোক্ত বাজালী ভদ্রলোকের গৃহে তাঁর

নির্বাচিত ভারতীয় বন্ধদের একটি সম্মেলনে উপস্থিত হতে হয়েছিল। বহুদিন ভারতবর্ষ ছাড়া হলেও এঁদের মনে ভারতের প্রতি টান এবং ভারতের স্থতংথের স্থিত তাদায়্যবোধ কথাবার্তায় ফুটে উঠছিল; দেখে বড় আনন্দলাভ করলাম। এঁদের কেউ কেউ নেতাজী স্থভাষচক্রের সংস্পর্শে এসেছিলেন। নেতাজীর ব্যাঙ্ককে থাকার সময়ের কথা এঁদের কাছে কিছু শোনা গেল।

ব্যাক্ষকের তিনটি দিন ভারতীয় ধর্ম ও সংস্কৃতির পরিবেশ বহুলভাবে অহুভব করেছিলান। প্রায়ের নরনারীর সমাঞ্চ এবং জীবনরীতি ভারতীয়দের থেকে অবশ্র অনেক আলাদা। কিন্তু জগৎ ও জীবনের প্রতি এশিয়ার যে একটি স্বকীর উদার অনাসক্ত দৃষ্টিভঙ্গী আছে—তার ছাপথাইদের ভিতর আবিদ্ধার করতে দেরি হয় না। আমেরিকার ক্রমপ্রসারশনীল সংযোগ থাই-জীবনকে ক্রত আচ্ছের করতে থাকলেও সেই ছাপ মৃছে যেতে বোধ করি এখনও বহু বিলম্ব আছে।

## শ্রীশ্রীমায়ের অদোষ-'দর্শন'

শ্রীমতী বীণাপাণি ঘোষ

'শ্রীশ্রীঠাকুরের এক একটি কথা নিয়ে ঝুড়ি ঝুড়ি দর্শন লেখা ধার'—পূক্যপাদ স্বামীলী এক সময় তাঁর এক বন্ধকে বলেছিলেন। বন্ধটি স্বান্ধর্য হয়ে কিছু ব্ঝিয়ে বলতে বলায় শ্রীয়ামক্বফের 'হাতিনারায়ণ ও মাহুত নারায়ণ' গলটির স্বস্তানিহিত ভাব স্বামীলী তাঁকে ব্ঝিয়েছিলেন তিন দিন ধরে।

শাস্ত্রসমূহের সত্যতা যেন প্রমাণ করার জন্ত শ্রীরামক্রফ ছেচ্ছোর প্রার নিরক্ষর হরে এসে নিজ জীবন দিরে দেখিয়ে গেলেন—সকল মত এবং সকল শাস্ত্রবাক্য সত্য—স্থানকাল পাত্রভেদে।

বড় বড় পণ্ডিত তাঁর শ্রীচরণ আশ্রম করে শান্তিলাভে ধন্ত হয়েছিলেন। এসব তবু বুঝতে পারা যায়, কিন্তু শ্রীশ্রীমার এক একটি ছোট্ট কথায় কত তত্ত্ব স্মাছে আমরা কি ভার কিছু বুঝতে পারি ?

মা জনৈকা শিশ্বাকে বললেন, "মা দোষদৃষ্টি পরিভাগ করে।"; আরও বললেন, "মানুষের নিজের মনটি আগে দোষ করে, তবে সে পরের দোষ দেখে। পরের দোষ দেখলে অপরের কি ক্ষতি হয়? নিজেরই ক্ষতি, আমারও আগে লোকের দোষ চোখে ঠেক্তো, ভারপর ঠাকুরের কাছে কেঁদে কেঁদে 'ঠাকুর, আর দোষ দেখতে পারি না' বলে কত প্রার্থনা করে, ভবে দোষ দেখাটা পেছে। দোষ ভো মাছুষ করবেই, ও দেখতে নেই, ওতে

নিজেরই ক্ষতি হয়। দোষ দেখতে দেখতে শেষ-কালে দোষ্ট দেখে।"

বোগেন-মাকে মা বল্লেন, 'যোগেন, দোষ কারুর দেখ না, শেষে দৃষিত চোথ হয়ে যাবে।'

শ্রীরামকৃষ্ণদেবের শরীর ত্যাগের পর মা বৃন্দাবনে রাধারমপের কাছে প্রার্থনা করেছিলেন, 'ঠাকুর, স্মামার দোষদৃষ্টি ঘুচিয়ে দাও, আমি থেন কারুর দোষ না দেখি।'

নংবতে বাসকালে জ্যোৎস্বাপ্লাবিত রজনীতে চাঁদের দিকে চেয়ে মা বললেন, 'তোমার জ্যোৎস্বার মত আমার অন্তরটি নির্মল হোক্।'

কিন্ত আমরা সাধারণত: কি করে থাকি? কারুর দোব যদি চোথে পড়ল, আবার সে যদি নিজ-জন বা সন্তানাদি হয় তবে তো বেশ করে শাসন করে ছাড়ি, আর যদি তত নিকট সম্বন্ধ না হয়, তবে তার দোষের নিন্দা করি, সমালোচনা করি। তারপর দৈবাৎ যদি সে দোষটা নিজের না থাকে তবে বেশ একটু আত্মপ্রসাদ বা একটু গর্বও অহতেব করে ফেলি। আর মায়ের কথা মনে করে হয়ত বা বলি—যারা সাধুসন্ত, লোকসঙ্গ-বর্জিত, অরণ্য-পর্বত গুংবাসী তাঁদের দোষদৃষ্টি না থাকার হ্রযোগ থাকতে পারে; কিন্তু আমরা সংসারী মাহুষ, নিয়ত ছেলেপুলে লোকজন নিরে চলতে হয়, আমরা কি করব? যেন দোষদৃষ্টি থাকাটা খুবই সঙ্গত।

মাকে আমরা কিভাবে দেখেছি? আমাদের বলবার কোনও উপার নেই যে, মা আমাদের মতো সংসারের আলা ভোগ করেন নি। মা আমাদের মতই হরে রাধ্-নলিনী-মাকু-ভূদেব প্রভৃতি ছেলে-মেরেদের নিয়ে যেন কতই জড়িরে ররেছেন, তাদের জক্ত কত ভাবনা, কত চিস্তা। নিজে মহামায়া হরেও আমাদের দেখিরে গেলেন ছেলেমেরে নিয়ে তাদের জক্ত কত ভাবনা চিস্তায় মারার জড়িরে থাকা। মা মহামারা, মারাতীতা; গুণময়ী হরেও

গুণাতীতা; নির্লিপ্তা, বায়্র মন্তই নির্বিকার; স্থলন 
হর্জন সকল সন্তানকেই সমভাবে কোলে ঠাই 
দিয়েছেন। আমাদের চোধের সামনেই সংসার 
চিত্র ধরে দেখিয়ে দিয়ে গেছেন, অরণ্য-পর্বতবাসী 
না হয়েও দোষদৃষ্টি ত্যাগ করা যায় এবং কেমন করে 
করা যার—আমাদের তাই শেখাতেই মায়ের 
শ্রীশ্রীঠাকুরের কাছে কেঁদে বলা 'ঠাকুর দোষদৃষ্টি 
ঘূচিয়ে দাও।' আময়া যদি মনে ব্ঝি দোষদৃষ্টি 
দোষীর চেয়ে আমার নিজেরই বেশী ক্ষতি করে এবং 
সেটি ছাড়তে ঠাকুরের কাছে কেঁদে প্রার্থনা করি—
তবে তা যাবেই যাবে। আমাদের প্রতি মায়ের এই 
শিক্ষা এবং আদেশ।

শ্রীরামকৃষ্ণ বেমন বলেছিলেন, 'ওরে স্মামি বোল টাং করে গেলুম তোরা এক টাংও তো ক্রবি।' ঠাকুরের কাছে মা আমাদের সংজ্পাধ্য প্রার্থনাটুকু করেই নির্মল হবার ছাঁচ তৈরী করে গেছেন, যাতে আমরা তাতে ঢেলে সহকে নিজেকে গড়তে পারি।

শীশীঠাকুরের এই সব ভাবসমাধি ভক্তমনের নিত্য প্রত্যক্ষ ছিল, মার আমাদের সবই গোপন। পূজনীয় স্বামী প্রেমানক্ষী বলেছিলেন, 'মাকে কে ব্রবে? রাজরাণী হয়ে স্বর নিকুছেন, আমরা যা হল্পম করতে পারি না, সব মার কাছে চালান করি, মা সব বুকে তুলে নিছেন।'

শ্রীশ্রীচন্তীতে মারের রূপ পাঠ করি, 'বিশ্বাত্মিকা ধাররসীতি বিশ্বম্'; মা আমানের বিশ্বাত্মিকা হরেই বললেন, 'মা, জগৎ তোমার'।

মারের কাছে সদসৎ সবাই সমান। চিরদিনই মা সেবাব্দিতে আমাদের বৃদ্ধি প্রতিষ্ঠিত করতে— সবার সেবা নিব্দে হাতে করে দেখিয়ে দিয়ে গেছেন, এবং ছোট্ট একটি কথা বলসেন, 'তুমি জগতের'।

বিশাল মহীরুহ বেমন ছোট্ট একটি বটবীজের মধ্যে লুকানো থাকে, মায়ের এই ছোট্ট ছোট কথাগুলির উপরও ঝুড়ি ঝুড়ি দর্শন লেখা যায়।

## সমালোচনা

Kumbha (কুন্ত )—শ্রীদানীপকুমার রাষ ও শ্রীমতী ইন্দিরা দেবী প্রবীত, প্রকাশক—ভারতীর বিস্থাভবন, বোঘাই। পৃষ্ঠা—২৯৪+২৮; মূল্য— ১৬০ আনা।

১৯৫ ॰ খৃ: প্রয়াগে অমুষ্ঠিত সর্বভারতের জাতীয় ধর্মধামেলা সম্পর্কে লেখা ইংরেজী বই। কে. এম্. মুজী-লিখিত মুখবদ্ধে যথার্থই উক্ত হইয়াছে, কুন্তে সমাগত প্রকৃত সাধুসন্ন্যাসীর সহিত বহু প্রভারকণ্ড মান্তবের মনে দাগ রাখিয়৷ যায়; লেখকদম্বের দৃষ্টিতে কিছুই এড়ায় নাই। এগারটি অধ্যায়ে প্রয়ায়ন্তমে তাঁহারা কুন্তের পোরাণিক ইতিহাস, সাধুদর্শনে আধ্যাত্মিক উদ্দীপনা নিপুণভাবে শিল্পীর তুলিকায় ফুটাইয়৷ তুলিয়াছেন। ক্ষেকটি চিত্র পুস্তক্থানিকে সমৃত্র করিয়াছে। কুন্ত সময়ের কথা ছাড়াও অন্ত সময়ের অনেক সাধুসন্তের কথা ইহাতে লিপিবদ্ধ হইয়াছে।

ঈশ্বরদর্শন — শ্রীযোগেন্দ্রনাথ সরকার কর্তৃক সম্পাদিত ও ফাঁশীতলা, নবদীপ হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—৪২; মৃশ্য দশ ম্মানা।

ঈশ্বরদর্শন অতি হুর্ল্ড এবং অপ্রকাশ্য। **इहेरल**७ क्रे**बेबर्ग्सन मधरक व्यव**ण खांच्या विषय ব্যালোচ্য পুত্তিকাথানিতে আছে। লেওক যৌবনে শ্ৰীধোগেন্দ্ৰনাথ সরকার বিপ্লবপথে ভারতমাতার শৃত্যলমোচনে সক্রিয় সংশ গ্রহণ করেন। পরবর্তী কালে কিন্ধপে তিনি সাধনপথে অগ্রসম্ম হন, তাহা এই বইটিতে প্রকাশ করিয়াছেন। জ্ঞান, ভক্তি ও নিক্ষাম কর্মধোগে ঈশ্বরদর্শন, তথা প্রণাম ও গারতীমন্ত্রে ঈশ্বরের শ্বরূপ উপলব্ধির বিষয় আলোচিত হইয়াছে। নাম ও ভাবের মহিমা বৰ্ণনাপ্ৰসঙ্গে লেখক ব্যক্তিগত অভিজ্ঞভাৱ কথা विषय्राद्यमः এমন কথা পরিবেশন অনেক क्रियाह्न यांश मिशिवक ना क्यारे ज्योहीन-

ব্যক্তিগত সাধনপ্রণালী প্রকাশ করা জনাবশুক।
পুত্তিকাটিতে জনেকগুলি ক্রটি পাঠকবর্গের চোথে
পড়িবে; গীতা হইতে শ্লোকাংশের উক্তি এবং
গায়ত্রী মন্ত্রটিও নিভূলি নয়।

—জীবানন্দ

ভারতের রাষ্ট্রবিবর্ড ন- শ্রীষতীক্রমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় প্রণীত; প্রকাশক প্রবর্তক পাব-লিশাস, ৬১নং বহুবাজার স্থ্রীট, কলিকাতা-১২। পৃষ্ঠা—১০০; মূল্য । । ও টাকা।

শ্রীবৃক্ত যতীক্রমোহন বন্দ্যোপাধ্যায় একজন প্রবীণ চিন্তাশীল লেখক। সমগ্র বঙ্গদাহিত্যের সঙ্গে তাঁর ঘনিষ্ঠ পরিচয় আছে। আলোচ্যমান গ্রন্থখানির সঙ্গে তাঁহার দে পরিচয়ের সংস্ক নাই।

এই প্রন্থে তিনি ভারতের শাসনপদ্ধতির একটা ঐতিহাসিক আবেইনীর স্পষ্ট করিয়াছেন। এবং আমাদের দেশের রাষ্ট্রীয় ঐতিহের সঙ্গে সামঞ্জন্ত রক্ষা করিয়া ভারতের দশাবিপর্যরের পর প্রবর্তিত নব শাসন-পদ্ধতি সম্বদ্ধে স্থচিস্তিত মতামত ইহাতে প্রকাশ করিয়াছেন। এই আলোচনায় কোন উল্লানাই—শান্তসংযতভাবে এই বিষয়ের আলোচনা করিয়াছেন। ইহাতে তিনি যে চিন্তাশীলতার পরিচয় দিয়াছেন—তাহা অনক্রসাধারণ। সবচেয়ে শক্ষ্যের বস্তু অকপট উদ্বেগ। গ্রন্থখানি ছাত্রগণের পান্তরিক ও অকপট উদ্বেগ। গ্রন্থখানি ছাত্রগণের পক্ষেবিশেষ উপযোগী এবং প্রত্যেক বিভালয়ের ও সাংস্কৃতিক প্রতিষ্ঠানের পাঠাগারে ইহার স্থান হওয়া উচিত মনে করি।

—শ্রীকালিদাস রায়

আরাবল্লীর আড়ালে— শ্রীমতী ব্যোতির্ময়ী দেবী প্রণীত, প্রকাশক—ব্লেনারেল প্রিন্টার্স গ্রোপ্ত পাবলিশার্স, ১১৯ ধর্মতলা স্ট্রীট, কলিকাতা-১৩। পৃষ্ঠা—১১৪, মূল্য ১॥• টাকা। আলোচ্য পুস্তকথানি রাজস্থানের অন্তঃপুরের কাহিনী সম্বলিত ছয়টি গল্পের সমষ্টি। পাত্রপাত্রী কালনিক হইলেও কাহিনীগুলিতে ঘটনার ছান্না বিভ্যমান। প্রহরী-বেষ্টিত রাজস্থানের অন্তঃপুরে বাল্যকালে লেখিকার আমন্ত্রণ-নিমন্ত্রণে যাভায়াত ছিল। সেই সময়ের শ্বতি পুস্তকে ফুটিয়া উঠিরাছে। অন্তঃপুরের বিলাস বৈভব ও ঐশ্বর্ধের পথে তিনি সেধানকার নারীদের যে করুণ কাহিনী ব্যক্তকরিয়াছেন তাহাতে পাঠকের হাদ্য সমবেদনার দ্রবীভূত হয়।

শ্রীদেবেশ দাশের 'রাজোরাড়া'র পড়িরাছিলাম রাজস্থানের বহির্বাটীর কথা ও রাজনীতি, আর এই পুস্তকে পাওয়া যায়—দেখানকার অন্তঃপুর ও রাজ-পরিবারের কথা, তাহাদের আচার-ব্যবহার ও জীবন-মরণের চিত্র।

—বিদেহানন্দ

আশ্রম—( একাদশ বর্ষ, ১৩৬৩)— সম্পাদক
—শ্রীশিশিরকান্তি ভট্ট, প্রকাশক—স্বামী পুণ্যানন্দ,
রামক্তক্ষ মিশন বালকাশ্রম, রহড়া, ২৪ পরগনা।
পৃষ্ঠা—৮৪।

ৰালকাশ্রমের স্থ্যুদ্রিত এই বার্থিক পত্রিকাথানি পড়িয়া আমরা আনন্দিত হইলাম। বিভিন্ন ধরণের প্রবন্ধ ও কবিতায় সমৃদ্ধ পত্রিকাটিতে শিক্ষা ও গ্রন্থাগার সম্বন্ধে লিখিত রচনাগুলি দৃষ্টি আকর্ষণ করে। আশ্রম-সংবাদ এবং আলোক-চিত্রগুলি শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানটির বহুমুখী উন্নতি ঘোষণা করিতেছে।

বিবেকানন্দ ইনষ্টিটিউশন্ পত্তিকা ( খামী
শিবানন্দ শারণে )— ত্রিংশ সংখ্যা, ১৬৬। ছাত্রসম্পাদক— শ্রীশ্রামণ চক্রবর্তী ও শ্রীন্ধগরাথ স্বাচ্য;
১০৭ নেতানী স্মুন্তাব রোড, হাওড়া—হইতে
শ্রীমুধাংশুশেধর ভট্টাচার্য কর্তৃক সম্পাদিত ও
প্রকাশিত। পৃষ্ঠা—১৪।

২০টি প্রবন্ধ ও কবিতার সমাবেশে মাঝে মাঝে পৃদ্যপাদ মহাপুরুষ মহারাজ শ্রীমৎ স্বামী শিবানন্দলীর কথা সন্নিবেশিত করিয়া এই পত্রিকাটি তাঁহার স্বতি-অর্য্য রূপে রচিত হইরাছে। স্বাচার্য নন্দলাল বহুর লেখা-চিত্র অবলম্বনে একটি ছাত্রের অভিত ভাবে নৃত্যরত শ্রীরামক্তফের ছবিখানি উল্লেখযোগ্য। স্বনেকগুলি স্বালোকচিত্র প্রতিষ্ঠানটির বিভিন্ন কর্মধারার পরিচর দিতেছে।

अणुन्नत—( २য় বর্ষ, ৪র্থ জ্বন্ধ, ১৯৫৬)— সম্পাদক—দেবেক্সকুমার সভ্যনারায়ণ মিখা, ৩নং পতুর্গীক চার্চ, শ্রীপ্রতাপসিং বৈদ ধারা প্রকাশিত।

শ্বিল ভারত স্বগ্রত সমিতির এই হিন্দী মুধ-পত্রে সম্ভবাণী, নৈতিক পথ, বিশ্বশাস্তি ও শাধ্যাত্মিক সমস্তা-বিষয়ক বহু প্রবন্ধ অহিংস জৈনধর্মের দৃষ্টিকোণ হইতে লিখিত হইমাছে।

কল্যাण—( তীর্থাঙ্ক, ৩১তম বর্ষ, প্রথম সংখ্যা) গোরথপুর গীতা প্রেদ হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা— ৭০৪, সূচী ৩২; মূল্য ৭॥০ টাকা।

ভারতের চতুদিকে বিরাধিত আঠারো শতের উপর তীর্থের সচিত্র বিবরণ পাঠকের মনকে অজাতসারেই তীর্থযাত্রীতে পরিণত করে। ২১টি প্রধান গণপতি-ক্ষেত্র, ১০৮টি দিব্য শিব-ক্ষেত্র, ২৭৪টি পবিত্র শৈবস্থল, ১০৮টি কিয়াতির্লিক; ১০৮টি দিব্য বিষ্ণুস্থান, ১০৮টি বৈষ্ণবহল; ১০৮ দিব্য শক্তিতীর্থ, ৫১টি শক্তিপীঠ এবং ১২টি প্রধান দেবী-বিগ্রহের বর্ণনা গ্রন্থটকে অসাম্প্রদায়িকতার মহান্ ভাবে গৌরবাঘিত করিয়াছে। বহু রঞ্জীন ও একবর্ণের চিত্র, মানচিত্র, শুব ও শ্যেত্র, এমনকি তীর্থ-বিশেষের পূজাপদ্ধতি পুশুক্রশানিকে সমৃদ্ধ করিয়াছে। হিন্দীভাষায় অভিজ্ঞ ভীর্থবাত্রীদিগের পক্ষে ইহা একথানি অমৃদ্যু অপরিহার্ধ গ্রন্থ।

# রামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

শ্রীরামকৃষ্ণ জন্মোৎসৰ আসানসোলঃ শ্রীরামকৃষ্ণ মিশন স্থাশ্রমে ভগৰান শ্ৰীরামক্লফের জন্মোৎসৰ মহাসমারোহে অমুষ্ঠিত হইয়াছে। ১৯শে এপ্রিল শুক্রবার পুণ্য-প্রাতে ভগবান শ্রীরামক্বফের প্রতিক্বতি হন্তিপৃষ্ঠে স্থসজ্জিত সিংহাসনে এবং দেবী সারদামণি ও স্বামী বিবেকানন্দের প্রতিক্তিত্বর সিংহাসনে স্থাপন করিয়া নগর প্রদক্ষিণ করা হয়। শোভাষাত্রায আশ্রমবিত্যালয়ের ছাত্রবৃন্দ ব্যতীত স্থানীয় স্মারও চারিটি বিভালয়ের ছাত্রবন্দ যোগদান করিয়া ইহার সেষ্ঠির বর্ধন করে। শোভাবাত্রা আশ্রমে আসিয়া সমাপ্ত হইবার পর মন্দিরে খ্রীশ্রীঠাকুরের বিশেষ পুঞা ভোগারতি ও হোম সম্পন্ন হয়। সন্ধায় শ্রীরামক্তফের দিব্য জীবন ও অমৃতময়ী বাণীর আলোচনা-সভায় সভাপতিত্ব করেন পূর্ব রেলওয়ের 🖹 এদ্ শাঙ্গ পাণি। জেনারেল ম্যানেজার সাহিত্যিক শ্রীনৃপেন্দ্রকৃষ্ণ চট্টোপাধাায় ও স্বামী হির্ণায়ানন্দ ও হিন্দী বক্তা শ্রী এস. তারাল বিভিন্ন দৃষ্টিভন্নী হইতে প্রীভগবানের দীবনবেদ পর্যালোচনা করেন।

২ • শে এপ্রিল বিশ্বজ্ञনী দেবী সারদামণির 
মরণবাসরে সভাপতিত্ব করেন ডক্টর রমা চৌধুরী,
অস্তাক্ত বক্তাদের মধ্যে ছিলেন ডক্টর যতীক্তবিমল
চৌধুরী এবং স্থামী রক্ষনাথানন্দ। এই দিনের
সভার বিশেষ আকর্ষণ ছিল সঙ্গীত-শিরী শ্রীগোরীকেদার ভট্টাচার্যের মাতৃসঙ্গীত।

২ > শে এপ্রিল খামী বিবেকানন্দের স্মরণ-মহোৎসবে প্রভাত হইতে আশ্রম-প্রাক্তণে ভাগবত-পাঠ, স্থানীর শ্রীগোরাক্ত-নাম-প্রচার-সমিভির পালা-কীর্তন উৎসবে সমবেত অগণিত ভক্ত নর-নারীর প্রোণে বিমল আনন্দ দান করে। এই দিবস বেলা ১১টা হইতে ৩টা পর্যন্ত প্রায় তিন সহস্রাধিক নর- নারায়ণকে ৰসাইরা যত্ত সহকারে প্রসাদ দেওয়া হব। সন্ধ্যার স্থানী রক্ষনাথানকের ইংরাকী বক্তৃতা শ্রোতৃর্দকে মৃশ্ন করে। কবি বিজয়লাল চট্টোপাধ্যার, স্থানীর কলেকের অধ্যক্ষ শ্রীভবরঞ্জন দে এবং স্থানী হিরগারানক্ষ স্থানীকীর বাণী বিশ্লেষণ করিয়া বর্তমান ভারতের নবরূপারণে স্থানী বিবেকানক্ষের অবদান এবং মৃবকর্কের প্রতি তাঁহার উদাত্ত আহ্বান সম্পর্কে বক্তৃতা করেন। উৎসব উপলক্ষ্যে ২২কে এপ্রিশ্র পারিতোধিক বিত্তবল জক্তিত হয়।

काँथिः भड ७३. १३ ७ ४३ दिमाय काँथि শ্রীরামক্রফ মঠে শ্রীরামক্রফ পরমহংসদেবের ১২২তম জনোৎসৰ মহাসমারোহে অনুষ্ঠিত হইয়াছে। প্রথম দিবস পূর্বাহে পূজা চতীপাঠ ও সন্ধ্যার স্বামী স্বশাস্তানন্দ কর্তৃক ছায়াচিত্রযোগে বক্তৃতা এবং স্থানীয় শিল্পিণ কর্তৃক ভজন ও উচ্চান্ত সঙ্গীত হয়। দিতীয় দিবস অপরাহে লোকসভার সদস্য শ্রীপ্রমণ-নাথ বন্দ্যোপাধায়ের সভাপতিতে একটি ধর্মদভায় অধ্যাপক শ্রীভূবনমোহন মজুমদার এবং উদ্বোধনের সম্পাদক স্বামী নিরাময়ানন্দ 'ধর্ম কি, ও কেন প্রবোজন ?' বুঝাইয়া বলেন। তৃতীয় দিবদ প্রাতে ভব্দন ও শ্রীরামক্বফ-কথামৃত পাঠের পর মধ্যাহ্ন হইতে বৈকাল ৪ ঘটিকা প্ৰহন্ত প্ৰীগ্রিনাম সংকীর্তন ও প্রসাদ বিভরণ হয়। সংকীর্তনে বিভিন্ন পল্লী অঞ্লের অন্যন দশটি কীর্তন দল অ্শ গ্রহণ করেন। তাঁহাদের সন্মিলিত মৃদস্বাদন, নৃতঃ ও মধুর কার্তনে আশ্রম-প্রাক্ত মুধরিত হইয়া উঠে। করেকটি বালকের মূদকবাদন এবং হুইটি বালকের মধুর কীর্তন সকলকে মুগ্ধ ও বিশ্বিত করে। সন্ধায় অতিরিক্ত ক্রেলাশাসক শ্রীগশোদাকান্ত রাবের সভাপতিতে একটি স্ভার শ্রীশ্রীরামক্বঞ্চ সম্বন্ধে বলেন শ্রীমমূল্যভূষণ সেন এবং স্বামী নিরাময়ানন। বকুতান্তে সভাপতি রচনা-প্রতিযোগিতার পুরস্কার বিতরণ করেন।

মনসাদ্বীপ (২৪ পরগনা)ঃ গত ৫ই এপ্রিল রবিবার, জ্রীরামকৃষ্ণ মিশন আশ্রমে জ্রীরামকৃষ্ণ দেবের জ্রোৎসব বিশেষ উদ্দীপনার মধ্যে জ্বয়ন্তিত হইয়াছে। প্রাতে পূলাপাঠের পর মিশন বিস্থালয়ের ছাত্রবৃদ্দের এক শোভাষাত্রা গ্রাম প্রদক্ষিণ করে। বৈকালে কথামৃত পাঠের পর স্বামী নিরাময়ানক্ষরীর সভাপতিত্বে এক মহতী জ্বনভার স্বাশ্রম-সম্পাদক স্বামী রঘুবীরানন্দ, হাইস্কলের প্রধান শিক্ষক জ্রীর্থীরকুমার মাইতি প্রভৃতি বলেন, শ্রীরামকৃষ্ণ-দেবের সাধনা ও বাণী স্বামাদের জ্বাতীয় জীবন গঠনে অপরিহার্থ। বেতার-কথক শ্রীস্করেজ্বনাথ চক্রবর্তী বক্তৃতা ও কথকতার মাধ্যমে সরল ভাষার শ্রীরামকৃষ্ণের দিব্য স্বাবিভাব কাহিনী বিবৃত করিয়া পদ্মীবাসীদের মুগ্ধ করেন।

সভাপতি বলেন, কর্মী বা কর্মের প্রতি নয়—
রামক্লফ মিশনের দেবাব্রতের আদর্শের প্রতি অন্থরাগ
জন্মিনেই আমরা শ্রীরামক্লফের আদর্শ ধরিতে
পারিব। উৎসব-কমিটির সম্পাদক শ্রীজগন্নাথ
মাইতি কার্যবিবরণীতে ব্যক্ত করেন—গত ত্রিশ
বংসর ধরিবা রামকৃষ্ণ মিশন কি-ভাবে এই দ্বীপে
শিক্ষা বিস্তারের কার্য চালাইতেছেন, এই আনন্দউৎসব ভাহারই একটি স্বভঃস্কুর্ত প্রকাশ।

প্রায় ছই সংস্থ পল্লীবাসী পরিতৃপ্তির সহিত প্রসাদ ধারণ করিয়া রাজে প্রাক্তন ছাত্রগণ-কর্তৃক অভিনীত 'শিবাজী' যাত্রাভিনর দর্শন করে।

রাঁচি: রামকৃষ্ণ আশ্রমে গত ১০ই ও ১১ই এপ্রিল শ্রীরামকৃষ্ণদেবের জন্মাৎসৰ অন্তষ্টিত হয়। ঐ উপলক্ষ্যে স্থানীর বাংলা স্থলে সঙ্গীত-প্রতিযোগিতা এবং স্থানী জ্ঞানাজ্যানন্দজীর সভাপতিত্বে হুর্গা-বাটীতে একটি সভার শ্রীচিত্তরঞ্জন দতগুপ্ত স্থললিত কণ্ঠে একটি গান গাহিবার পর অধ্যাপক বিষ্ণুপদ নারায়ণ থকা হিন্দীতে ও স্থানী ত্যাগীম্বরানন্দজী বাংলার ওঞ্জিনী ভাষার ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণের দিব্য শ্রীবন সম্বন্ধে আলোচনা করেন। শ্রাক্রেয় সন্তাপতি

মহারাজ শ্রীরামকৃষ্ণ-জীবনের বৈশিষ্ট্য ও সমাজে উহার সার্থক রূপায়ণ সম্বন্ধে একটি পাণ্ডিত্যপূর্ণ ভাষণ দেন। জন্মতিথি-দিবসে আশ্রমে পূজাপাঠ ও হোমের পর ২২০০ ভক্ত আদিবাসী প্রসাদ পান।

ময়মনসিংছ (পূর্ব পাকিস্তান): গত ২৫শে
মার্চ সোমবার হইতে ৩১শে মার্চ রবিবার (বাংলা
১১ই হইতে ১৭ই চৈত্র, ১৩৬৩ সন) সপ্তাদিবসব্যাপী
মন্নমনসিংহ শ্রীরামক্বফ মিশন আশ্রম সেবাকেন্দ্রে
বুগাবতার শ্রীশ্রীরামক্বফ পরমহংসদেবের শুভক্রমোৎসব মহানন্দে উদ্যাপিত হইল।

২৫শে হইতে দিবসত্তম প্রাতে শ্রীশ্রীঠাকুরের পূজা সঙ্গীতাদি অন্তুষ্টিত হয়, সাদ্ধ্য আরাত্তিকের পর ছায়াতিত্রবাবে শ্রীশ্রীঠাকুর, শ্রীশ্রীমা ও আমীদীর জীবনী ও বাণী—স্বামী প্রণবাস্থানন্দ কর্তৃক আলোচিত হয়। ২৮শে অপরাত্র বাণী ও তাহার প্রয়োজনীয়তা ব্যাখ্যা করা হয়।

২৯শে প্রত্বে মঙ্গারতি ভন্তন, মধ্যাহে বোড়শোপচারে শ্রীশ্রীসকুর, শ্রীশ্রীমা ও স্বামীঙ্গীর পূজার্চনা ও ভোগরাগ যথাবিধি স্ময়ন্তিত হয়। স্পরাহ্ন ২ ঘটিকা হইতে সন্ধ্যা ৬ ঘটিকা পর্যন্ত প্রাতিধর্মনিবিশেষে চারি সহস্রাধিক নরনারীর মধ্যে প্রসাদ বিতরণ করা হয়।

৩•শে ও ৩১শে ছারাচিত্রবোগে 'প্রীকৃষ্ণ-চরিত্র' ও 'আর্থসভ্যতা' সম্বন্ধে বিপুল জনসমাবেশের সন্মুথে মনোক্ত বিবৃতির পর এই আনন্দোৎসবের সমাপ্তি ঘটে।

বানের হাট (পূর্ব পাকিন্তান)ঃ শ্রীরামরুষ্ণ আশ্রামে ভগবান শ্রীরামরুষ্ণদেবের শুভ জন্মোৎসব গত ২২শে চৈত্র শুক্রবার ১৩৯৩ (৫.৪.৫৭ ইং) মহাসমারোহের সহিত শুসম্পন্ন হইয়াছে। ভোর ৪॥টা হইতে ১২টা পর্যন্ত মঞ্চলারতি, ভজনসঙ্গীত, বিশেষ পূজা, হোম গাঁতা ও চত্তী পাঠ এবং ১॥টা হইতে প্রসাদ বিভরণ হয়। তিন সহস্রাধিক ভক্ত নর-

নারী জাতিধর্মনির্বিশেষে প্রসাদ গ্রহণ করিয়াছেন।
বৈকাল ৫টার সাধারণ সভার সভাপতি হন স্বামী
প্রণবাত্মানন্দ। সভার প্রারম্ভে আপ্রমের বাংসরিক
কার্য-বিবরণী পাঠ করা হয়। পরে বক্তৃতা করেন—
স্বামী শর্মানন্দ, শ্রীমন্থিনীকুমার দাস (উকিল),
শ্রীভূপেশচন্দ্র আইচ (উকিল), মৌ কে. নওয়াজ্ব প্রেফেসর, বাগেরহাট কলেজ), শ্রীশিবনারায়ণ
রায় (ঢাকা)। সন্ধ্যা গাটায় স্বামী প্রণবাত্মানন্দ শ্রীরামক্ষকের জীবন ও বাণী সম্বন্ধে ছায়াচিত্রবোগে
বক্তৃতা প্রদান করিয়া উপস্থিত শ্রোত্মগুলীর আনন্দবর্ধন করেন। রাত্রি ৯টায় রামায়ণ গান হয়।

পরদিন ২৩শে চৈত্র শনিবার বৈশাল টোষ
গীতাপাঠ করেন পণ্ডিত হাবীকেশ বিভারত। সন্ধ্যা
গাটাম স্বামী প্রণবাত্মানন্দ ছায়াচিত্রযোগে স্মার্থ
সভাতা সম্বন্ধে আলোচনা করেন। পরে ফল মিষ্টি
প্রসাদ বিতরণান্তে উৎসবের কার্য সমাপ্ত হয়।

স্বামী অবণ্ডানন্দজীর স্মৃতি-পূজা—সারগাছি রামক্ক মিশন আগ্রমে গত (৯.৪.৫ ৭) ২০শে
তৈত্র ১৩৬৩—প্রীত্রিজনপূর্ণাপূজাদিবসে প্রীমং স্বামী
অবণ্ডানন্দজী মহারাজের স্থতিপূজা-উৎসব সমারোহে
সম্পন্ন হইয়াছে। মকলারতি, বিশেষ পূজা,
হোম, ৮চণ্ডীপাঠ ও জজনাদি-মাধ্যমে সারাদিন
মানন্দোৎসব অক্টিত হয়। বিপ্রহরে স্বামী
অন্নানন্দজী স্বামী অবণ্ডানন্দ মহারাজের জীবন ও
সেবাত্রত বিষয়ে মনোজ্ঞ আলোচনা করেন।
মপরাত্রে একটি অনসভায় প্রীমং স্বামী প্রেমেশানন্দজী, স্বামী অন্নদানন্দ ও প্রীনারাহণচক্র ভট্টাচার্ষ
স্থামী অবণ্ডানন্দজীর পূণ্য জীবনী অবলম্বনে হল্যগ্রাহী বক্ততা করেন। প্রায় ৬০০ নরনারী প্রসাদ
গ্রহণ করেন।

## শাখাকেন্দ্রের কার্যবিবরণী

লক্ষে ঃ লক্ষ্ণে রামকৃষ্ণ মিশন সেবাশ্রমের ১৯৫১-৫৫ সালের কার্যবিবরণীতে পাঁচ বছরের উল্লেখবাগ্য কর্মবাাপ্তি প্রকাশিত হইয়াছে। চিকিৎসা: এ্যালোপ্যাথিক ও হোমিওপ্যাথিক উভয় বিভাগে এই পাঁচ বছরে যথাক্রমে ১,৪১০০৮: ২,০২,৫৭৮; ১,৬৪,৭৫৭; ১,১২,০১১; এবং ১০৯,৭৪২ জন রোগীর চিকিৎসা করা হইয়াছে; ইহাদের মধ্যে ক্সত্র-চিকিৎসাপ্রাপ্ত রোগীর সংখ্যাও ক্ষন্তভূক্তি। ১৯৫৫ খৃ: শুউড়া তুগ এবং মাখন শিশুদের স্বাস্থ্যোম্বতির জন্ত বিতরিত হয়।

শিক্ষাঃ এই বিভাগে একটি লাইব্রেরি ও একটি অবৈতনিক পাঠাগার পরিচালিত হয়। গ্রন্থাগারে ৬২১০ থানি বই আছে, পাঠাগারে ৬টি দৈনিক ও ২৯টি সামিরিক পত্রিকা লওয়া হয়। বর্তমানে গ্রন্থাগারের সভাসংখ্যা ২১২; পাঠাগারের দৈনিক উপস্থিতি ২৪। নিয়মিত ধর্মসভার অনুষ্ঠানে স্থানীয় জনসাধারণ বিশেষভাবে আরুই ইইতেছেন।

পাটনাঃ পাটনা রামক্বঞ্চ মিশন কাশ্রমের ১৯৫৬ খৃঃ বার্ধিক কার্যবিবরণী আমরা পাইরাছি।

আশ্রমের হোমিওপ্যাণিক ও এালোপ্যাণিক চিকিৎসালয়ে চিকিৎসিতের সংখ্যা যথাক্রমে ৬৯,৬৬৭ (নৃতন ৭,4৫২) এবং ৪০,৬৬৩ ।

প্রধানতঃ অহ্যত সম্প্রদারের ছাত্রদের জন্ম হাপিত 'অভ্তানন উচ্চ প্রাথমিক বিদ্যালয়ে' ছাত্র ছিল ১৬০ জন। গ্রছাগারের পুত্তকসংখ্যা ২৪২৬, পঠনার্থে প্রদত্ত সংখ্যা ২৩২৭। পাঠাগারে ৬টি দৈনিক এবং ২২টি মাসিক ও সাপ্তাহিক পত্রিকা নিষমিত আসিয়াছে। ২৫০টি ধর্মবিষয়ক বক্তৃতা ও আলোচনা সভা অহুষ্ঠিত হয়।

গ্রহাগারের একতলার নির্মাণ-কার্য আলোচ্য বর্ষে শেষ হয় এবং ভারতের উপরাষ্ট্রপতি ডক্টর রাধাক্রফন্ মার্চ মানে তাহার ছার উদ্ঘাটন করেন। বিতল নির্মাণ করিয়া গ্রহাগারটি সম্পূর্ণ করিবার জন্ম কেন্দ্রীয় সরকার ৩০,০০০ টাকা দিয়াছেন, নির্মাণকার্য চলিতেছে।

শায়লাপুর, মাদ্রোজ: শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ দাতব্য চিকিৎসালয়ের ১৯৫৬ খুটান্মের কার্য-বিবরণী আমরা পাইরাছি। এই বংসরের শেষের দিকে দাত্যা চিকিৎসালয় বিভাগের 'শ্রীশ্রীমা-শতবাধিকী স্মারক ভবন' শ্রীমৎ স্বামী বিশুকানন্দ মহারাজ কর্তৃক উদ্যাটিত হয়। এথানে বিশেষভাবে চোথ, কাননাক-গলা [E-N-T] এবং অস্ত্রোপচার-শাথাগুলি বিশেষভার তত্ত্বাবধানে পরিচালিত হইবে। স্বাধুনিক যন্ত্রণাতি সমন্বিত এই বিভাগ এতদঞ্চলের বহুদিনের অভাব দুর করিয়াছে।

এ্যালোপ্যাথিক ও হোমিওপ্যাথিক উভন্নভাবে

চিকিৎসিত রোগীর সংখ্যা গত বৎসর অপেকা দশ হাজার বাড়িয়া একলক্ষ একুশ হাজারের উপর উঠিয়াছে। রোগী ব্যতীত অপুষ্ট শিশু ও নারীদিকে নিয়মিতভাবে হুধ দেওয়া হয়।

গৃহাদি নির্মাণ ব্যাপারে সরকারের যথেট সাহায্য পাওয়া গেলেও দৈনন্দিন ব্যয়নির্বাহের জক্ত জনসাধারণের দানের উপরই নির্ভর করিতে হয়। দরিত্র রোগীর সংখ্যা যেরূপ বাড়িয়াছে আয় সেরূপ না বাড়ায় প্রায় ২,০০০ টাকা ঘাটতি হইয়াছে।

## বিবিধ সংবাদ

কলিকাভা ঃ বিবেকানন্দ সোসাইটি
২১শে এপ্রিল, রবিবার সন্ধায় বিবেকানন্দ
সোসাইটির উত্যোগে ইউনিভার্সিটি ইনষ্টিটেউট হলে
স্বামী বিবেকানন্দের ৯৫তম ব্দ্রমবাধিকী উৎসব
অহান্তিত হয়। সভায় বিভিন্ন বক্তা স্বামীজীর প্রতি
শ্রেকা নিবেদন প্রসঙ্গে তাঁহার আদর্শ অনুসরণের
ব্রুম্ব দেশবাসীর নিকট আবেদন বানান।

সভাপতির ভাষণে প্রবীণ সাংবাদিক প্রীহেমেন্দ্র প্রসাদ ঘোষ বলেন, যিনি এই নবভারতের প্রতিষ্ঠাতা তাঁহার কাজ যাহাতে পূর্ণতা পার সেই জন্তই আমাদের চেষ্টা করিতে হইবে। তিনি কি করিয়া গিয়াছেন তাহা বিশ্লেষণ করিতে গেলে তাহার সীমা খুঁ জিয়া পাওয়া ষায়। আমরা দেখিতে পাই যে, স্বামী বিবেকানন্দের প্রভাব সর্বত্ত। তিনি আসিয়াছিলেন বৈদান্তিক পথে ভারতকে আগাইয়া লইতে। ভারতের মৃক্তির পথ তিনি উপনিষদের মান্তের ভিতর দিয়া দেখাইয়াছিলেন, আধ্যাত্মিকতার উপর তিনি স্বদেশপ্রেমকে প্রতিষ্ঠা করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার শিক্ষা আল আবার প্রয়োজন। কারণ, তিনি যে ত্র্দিনে আদিয়াছিলেন আল ভারতের ভদপেক্ষাও ত্র্দিন।

স্বামী গঞ্জীয়ানন্দ বলেন যে, একদিন তাঁহাকে

বলা হইয়াছিল দেশপ্রেমিক মহাপুরুষ। এই কথার ভিতর দিয়াই তাঁহার পরিচয় আমরা পাইয়াছি। ভারতের চিন্তার সহিত জগৎকে তিনি পরিচিত করিয়াছিলেন। মায়ের পূজার জন্ত তিনি ছিলেন সকলের পূজারী। ধর্মের সঙ্গে তিনি মানব-সেবার সংযোগ সাধন করিয়াছেন।

শ্রীপুলিতারপ্তন মুখোপাধ্যায় বলেন যে, স্থামী বিবেকানন্দ সন্ন্যাদের এক নৃতন ধারা প্রবর্তন করেন। তৃঃস্ক দরিদ্রকে নারায়ণ মনে করিয়া সেবার আদর্শ তিনি প্রতিষ্ঠা করিয়া গিয়াছেন।

নানাস্থানে রামক্ষণ-জন্মোৎসৰ

ঢাকুরিয়াঃ ( কলিকাতা-৩১ )—গত শ্ই
এপ্রিল ঢাকুরিয়া প্রীরামকৃষ্ণ শার্শমে ভগবান্
শ্রীরামকৃষ্ণদেবের জনতিথি উপলক্ষে আনন্দোৎসব
হয়। প্রীরামকৃষ্ণের স্থদজ্জিত প্রতিকৃতি সহ
প্রাত:কালে নগরকীর্তন বাহির হয় ও ঢাকুরিয়া
পল্লীর বিভিন্ন অঞ্চল প্রদক্ষিণ করে। বিশেষ
পূজা ও চন্তীপাঠ নিষ্ঠার সহিত স্থদপ্রর হয়।
বিপ্রহরে প্রান্ন তিন হাজার ভক্ত পরিতোব সহকারে
প্রসাদ গ্রহণ করেন। শপরাহে খামী নিরাময়ানন্দের
সভালতিত্বে এক ধর্মসভার প্রীত্রিপ্রারি চক্রবর্তী
প্রভৃতি প্রীরামকৃষ্ণের আবির্ভাব ও সাধনা স্থক্ষে

আলোচনা করেন। সন্ধ্যার হাওড়া কাহ্যনিরা মারের মন্দিরের সভ্যগণ ভগবান বুগে বুগে গীতি-আলেখ্য পরিবেশনের হারা সমবেভ ভক্তবৃন্দকে প্রচুর আনন্দ দান করেন।

সিঁথিঃ (কলিকাতা-২) — রামক্রফ্য-সজ্যের উত্যোগে গত ৪ঠা বৈশাপ হইতে ৮ই বৈশাপ পর্যন্ত শ্রীরামক্লফের আবির্ভাব উৎসব মহাসমারোহে উদ্যাপিত হইরা গিরাছে। একটি বিরাট স্থসজ্জিত মগুপে শ্রীরামক্লফ ও শ্রীশ্রীমান্তের প্রতিক্বতি নানাবিধ পুষ্প ও উপাচারে হ্রশোভিত করিয়া রাখা হয়। প্রতিদিনই পূজা, পাঠ, ভল্তন, কীর্তন ও ধর্ম-সভার আয়োজন করা হইয়াছিল। এই ক্যুদিনে यामी माधनानल, यामी शखीतानल, यामी वीठ-(मोकानमः, यामी (मर्वानमः, यामी भाष्ठिनार्वानमः, श्रामी कीवानन व्यवः एः शोतीनाथ भाषी, बीर्टनल কুমার মুখাজি, ত্রীরতনমণি চট্টোপাধ্যার, অধ্যাপক বিনয় সেন, ত্রীতামসরঞ্জন রায়, ড: রমা চৌধুরী ও ড: যতীক্রবিমল চৌধুরী—শ্রীরামক্রফদেব, শ্রীশ্রীমা ও স্বামীজীর জীবনের বিভিন্ন দিক স্থললিত ভাষার বর্ণনা করেন। খ্রীরামকৃষ্ণ স্থানন্দার্শ্রমের বালিকাগণ, চারিগ্রাম শ্রীরামক্রফ আশ্রম ও করুণাময়ী আশ্রমের ভক্তবুন্দ ভঙ্গন ও কীর্তন করেন। বিখ্যাত রামায়ণ গান্ধক শ্রীমৃত্যঞ্জ চক্রবর্তী রামান্ত্রণ গান করেন এবং শ্রীমতী ক্ষান্তিলতা দেবী শ্রীরামক্রফ-জীবন কথকতা ও গান সহ ব্যক্ত করেন। ছাত্রছাতীদের জন্ম প্রবন্ধ, আবুত্তি ও বক্তৃতা প্রতিযোগিতার আয়োজন করা হইয়াছিল। উৎসবের শেষ দিন একটি বিরাট শোভাষাত্রা সিঁথি পরিক্রমা করে। বিপ্রহরে প্রায় ৩০০০ হাজার ভক্ত নরনারীকে প্রসাদ বিতরণ করা হয়। ঐ দিন সন্ধ্যার রহড়া রামক্রফ মিশনের অধ্যক স্বামী পুণ্যানন্দ শ্রীরামক্কফের সাধকভাব সন্ধীতসহ বর্ণনা করেন। শ্রীরামক্বফের পদরেণুপূত দি'থি এই কর দিবস এক স্বর্গীয় ভাব ধারণ করে। ব্লাণাঘাট-বামকৃষ্ণ জন্মবাৰ্ষিকী কমিটি কত ক শ্রীরামকৃষ্ণদেবের শুভ জন্মোৎসব মুর্গুভাবে সম্পন্ন হইরাছে। এতত্পলক্ষ্যে গত ১৯লে এপ্রিল সন্ধ্যায় রাণাঘাট পিপল্স্ ব্যায় প্রাক্ষণে আয়োজিত ধর্ম-সভায় স্থামী জীবানন্দ শ্রীরামকৃষ্ণদেবের পুণাজীবন ও বাণী আলোচনা করেন। ২০লে প্রোতে স্থামী প্রেমর্যগানন্দ পূজাহোম সম্পন্ন করেন এবং সান্ধ্য সভায় স্থামী ওঁকারানন্দজী মহারাজ শ্রীরামকৃষ্ণ-জীবনের বিভিন্ন দিক আলোচনা করিয়া বহুসমস্থা-কটকিত বর্তমান কালের উপর শ্রীরামকৃষ্ণ-জীবন ও সাধনার আলোকসম্পাত করেন।

কাটোয়া (বর্ধ মান)—গত ৮ই বৈশাপ
কাটোয়া শ্রীশ্রীমাকৃষ্ণ সেবাশ্রমে ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণ
পরমহংসদেবের পুণ্যাবির্ভাব উৎসব মহাসমারোহে
উদ্যাপিত হইয়াছে। শোভাষাত্রা, পুন্ধাপাঠ,
হোম ও প্রসাদ বিতরণ উৎসবের অক ছিল।
অপরাত্র ৫ ঘটকায় বেল্ড্ মঠের স্বামী অচিন্ত্যানন্দের
পোরোহিত্যে একটি জনসভার অধিবেশন হয়।

আমতলা (২৪ পরগণা)—গত ১৪ ও ১৫ই বৈশাৰ আমতলা রামকৃষ্ণ সেবক-সংঘের উদ্যোগে শ্রীরামকৃষ্ণ-জন্মাৎসব অফুটিত ইরাছে। প্রথম দিন পূজা, চণ্ডীপাঠ, কীর্তন ও ভাগবতপাঠ হয়। বিভীয় দিন সন্যায় আব্যোজ্জ একটি ধর্মহাসভাষ বিভিন্ন ধর্মের আলোচনা হয়; স্বামী জীবানন্দ সভাপতিত করেন। রেভা: স্থারকুমার চট্টোপাধার খুইংর্ম সম্বন্ধে বলেন। বৌদ্ধর্ম ও ইসলাম ধর্ম সম্বন্ধেও বক্তৃতার ব্যবহা ছিল। হিন্দ্ধর্মের বিষয়ে বলেন ডক্টর রামচন্দ্র পাল ও অধ্যাপক পক্ষকুমার মুখোপাধ্যায়। সভাপতি শ্রীরামকৃষ্ণ-দেবের স্বধ্ম সমন্বন্ধ ও বিভ্রমণ করেন।

বলরামপুর (মেদিনীপুর)—গত ৬ই বৈশাপ বলরামপুর শ্রীরামক্বফ সাধন মঠে শ্রীরামক্বফদেবের জন্ম-মহোৎসব উদ্যাপিত হয়। পূর্কাক্লে বিশেষ পূজা সম্পান হয় এবং শ্রীরামক্রফদেবের অসজ্জিত প্রতিক্রতি সহ সংকীর্তন করিয়া গ্রাম প্রদক্ষিণ করা হয়।
স্বামী নিরাময়ানন্দের সভাপতিত্বে অপরায়ে একটি
সভায় শ্রীমচিস্তাকুমার সেনগুপ্ত বক্তৃতা করেন।

কৃষ্ণনগর (নদীয়া)ঃ গত ১৮ই ও ১৯শে এপ্রিল (১৯৫৭) কৃষ্ণনগরের নবনির্মিত আশ্রমে শ্রীরামকৃষ্ণদেবের শুভ জন্মোৎদব শহুন্তিত হইয়াছে। প্রথম দিন সন্ধ্যায় শাশ্রমপ্রাঙ্গণে রহৎ জনসভায় শ্রীতারাপ্রদল মুখোপাধ্যায় (প্রথম মুন্সেফ) মহাশয়ের পৌরোহিত্যে বেল্ড মঠের স্বামীধ্যানাস্থানন্দ শ্রীরামকৃষ্ণ ও শ্রীমান্তের জীবনী ও বাণী আলোচনা করেন।

পরদিন মঙ্গলারতি, বিশেষ পূজা, গীতা পাঠ, হোম ইত্যাদি সম্পন্ন হয়। আশ্রমের বৃহৎ প্রার্থনান্দ্রপে শ্রীরামক্ষণ্ডদেবের বৃহৎ প্রতিকৃতি পূজা ও মাল্যদির ঘারা স্থদজ্জিত করা হয় ও তথায় সারাদিনব্যাপী ভঙ্গনকীর্তন গানে স্বাশ্রম মুখরিত হইরা উঠে। দ্বিপ্রহর বেলা ১২টা হইতে রাত্রি গাটা পর্যন্ত প্রায় ২৫৯০ শত নরনারী বিসিয়া প্রসাদ পান।

গোরকপুরঃ স্থানীর ভক্তমন্তলীর উত্থাগে ৰিগত ২৩শে মাৰ্চ শনিবার হইতে ২ দিন ব্যাপী শ্রীরামক্ষণেবের জন্মোৎদবে শ্রীরামক্রফ মঠ ও মিশনের বারাণদী কেন্দ্র হইতে আগত সামী অপুৰ্বানন্দ প্ৰমুখ সাতজন সন্ন্যাসী যোগদান করিয়া এখানকার এই প্রথম উৎস্বটিকে সাক্ষ্যমণ্ডিত করিয়াছিলেন। প্রথম দিন বৈকাল ধর্ম-সন্মিলনে বিভিন্ন ধর্মের প্রভিনিধি ভিন্ন ভিন্ন ভাষায় বক্তৃতা করার পরে শ্রীরামক্রফ মিশনের কানপুর শাধার স্বামী চিদাত্মানন শ্রীরামক্রফদেব সম্বন্ধে হিন্দীতে মনোরম ভাষণ দেন। ২৪শে মার্চ বিশেষ পূজা ও হোমাদির পর সন্নাসিবৃন্দ শ্রীরামকৃষ্ণ নামকীর্তন ও ভঙ্কন করেন। বিপ্রহরের পরে প্রায় ১২০০ নরনারীকে ভোজন করান হয় ৷ সন্ত্যাকালে এক সভার বাংলার খামী অপূর্বানন্দ এবং হিন্দীতে অধ্যাপক কমলা-প্রসাদ সিংহ শ্রীরামক্রফ সম্বন্ধে আলোচনা করেন।

খামারিয়া ( ক্বলপুর )— এরামক্বফ-স্থ্য ধারা গত ৬ই ও ৭ই এপ্রিল, বিপুল উৎসাহ ও উদ্দীপনার মধ্যে এরামক্বফ-ক্লোৎসব প্রতিপালিত হয়। উভয় দিবসই বৈকালে সভায় স্বামী সন্থ্যানন্দ মহারাক্ষ, বিচারপতি মাননীয় প্রচত্বেদী, অধ্যক্ষ ড: নেকলা প্রভৃতি ভাষণ দেন।

### রেডিও দুরবীক্ষণ যন্ত্র

নক্ষত্রমণ্ডলকে স্থানতে মাহ্ন্য এতদিন নির্ভর করে এসেছে আলোক-রশ্মি ও বৃহদাকার দ্রবীক্ষণ যত্রের ওপর। আলোক যে জ্ঞান বহন করে এনেছে কোটী মাইল দূর থেকে— তাকে ভিত্তি করে বিজ্ঞানী এতদিন ব্রহ্মাণ্ডের রূপ কল্পনা করার চেষ্টা করেছেন।

সম্প্রতি কেব্রিজ-এর জ্যোতিবিজ্ঞানীরা আর এক রকম যন্ত্র তিরী করেছেন, তার নাম রেডিও দূরবীক্ষণ (radio telescope); এর সাহায্যে নভোমগুলের বিভিন্নখান থেকে ক্ষাণ রেডিও রশ্মির সন্ধান পাওয়া গেছে। এগুলির নাম দেওয়া হয়েছে radio star বা রেডিও নক্ষত্র। আরু পর্যন্ত অন্ততঃ ২০০০ রেডিও নক্ষত্রের অন্তিত্ব জানা গেছে।

যে রশির সাহায্যে বেতার বার্তা প্রেরণ করা হয় তাকেই রেডিও রশি বলে—এই রেডিও-রশি ও মালোক-রশির মধ্যে প্রকারগত ভেদ নেই, পার্থক্য শুধু তরঙ্গ-দৈর্ঘ্যে; সেজত সাধারণ নক্ষত্র ও রেডিও নক্ষত্রকে এক কাতীয় নক্ষত্রেরই বিভিন্ন অবস্থা বলে মনে করা হয়।

এই নবনিমিত যন্ত্রের আবিকার যেমন আনাদের স্পৃষ্টিতত্ত্ব সমরে কিছু নৃত্তন জ্ঞান দেবে, তেমনই আভাগ দেবে আমাদের জ্ঞানের পরিধির বাইরে আরও বহু নক্ষত্রের—যাদের জ্ঞানবার মত যন্ত্র আমরা এখনও তৈরী করতে পারি নি। স্পৃষ্টিকে জেনে বিজ্ঞানী যে কোনদিন ইয়ভা করতে পারবে বলে মনে হয় না—ভবে একদিন না একদিন ভার মন স্পৃষ্টি থেকে স্টোর দিকে ফিরে ভাকাবে।

-(Science and Culture)

#### ভ্ৰম সংশোধন ঃ

গত বৈশাধ সংখ্যা পূ: ১৭৫; স্বামী সিদ্ধেশ্বরানন্দ-সংবাদে:
১৯২৪ খু: তিনি শীশীমহাপুরুষ মহারাজের নিকট সন্মাসলাক
করেন।



## ত্রীগুরুর দক্ষিণামূত্তি

বিশ্বং দর্পাদৃশ্যমান-নগরীতৃলাং নিজান্তর্গতং
পশ্যরাত্মনি মায়য়া বছিরিবোস্কৃতং যথা নিজয়া।
যা সাক্ষীকৃরুতে প্রবোধসময়ে স্বাত্মানমেবাদ্বয়ং
তাম্মৈ শ্রীগুরুমূর্তয়ে নম ইদং শ্রীদক্ষিণামূর্তয়ে ॥

নিজাকালে স্বপ্নের প্রভাবে গৃহপরিজন শক্রমিত্র অশ্বগবাদি যানবাহন বৃক্ষণতা দেশবিদেশ সম্ভব অসম্ভব নানা ভাব অহুভূত হয়—নানা পদার্থ বেন দৃষ্ট হয়। প্রক্লভপক্ষে ভাহারা তো বাহিরে নাই—ভাহারা মন হইতে উদ্ভূত, মনেই অবস্থিত; অবশেষে মনেই স্যু পায়।

সেইরূপ অজ্ঞানকালে অনির্বচনীয় মায়াশক্তি-প্রভাবে যে বিচিত্র বিশ্বজ্ঞগৎ বহির্ভাগে বিস্তৃত বিরচিত বলিয়া বোধ হয়—তাহার উৎপত্তিও অন্তরের অন্তরে । দর্পণে প্রতিবিধিত নগরীর স্থায় এই বিশ্বজ্ঞগৎ চিক্ত-দর্পণে প্রতিফলিত।

নিয়ত পরিবর্তনশীল প্রতীতি-প্রবাহ—অপরিবর্তিত সাক্ষীর মত দর্শন করিয়া জ্ঞানী অন্তত্তব করেন, একই আ্রা নোনারণে প্রতীয়মান। পূর্ণ জ্ঞানে প্রতিষ্ঠিত হইয়া যিনি নিজের এই শাখত "একমেবাবিতীয়ন্" স্বরূপ উপলব্ধি করেন—সেই শ্রীগুরুর রূপধারী পরম করুণাময় জ্ঞান ও প্রেমের জীবস্ত বিগ্রহ শ্রীদক্ষিণাম্ভিকে প্রণাম করি। তিনিই করুণাপরবর্শ হইয়া জ্ঞান-চক্ষু উন্মীলিত করিয়া আমাধিগের অজ্ঞান-তঃথ দূর করিতে, পারেন।

## কথা প্রসঙ্গে

## আণবিক যুগ ও বিশ্ব-শান্তি

মে মাসের তৃতীয় গপ্তাহে সিংহল সফরের সময় ভারতের প্রধানমন্ত্রী প্রথমে কলমে। রামক্কফ মিশন বিবেকানন্দ সোসাইটিতে, পরে আন্তর্জাতিক বৌদ্ধ কেন্দ্রে ও সিংহলের বৌদ্ধ ছাত্র-সংসদে বর্তমান বিশ্বপরিস্থিতি সম্বন্ধে তাঁহার যে চিন্তা ব্যক্ত করিয়াছেন—তাহাতে ভারতের অন্তরের কথাই প্রতিধ্বনিত হইয়াছে; এই কথাই ভারত চিরদিন নানা ভাবে নানা ভাষায় বলিয়া আসিতেছে।

তিনি গভীর উদ্বেগের সহিত বলিয়াছেন, 'আজ আমরা লক্ষ্য করিতেছি, জাতিতে জাতিতে সংঘর্ষ। আমার কর্মপরিধি আমার দেশের মধ্যেই নিবদ্ধ, কিন্তু আমরা বাধ্য হইরাই আন্তর্জাতিক সমস্থাতেও আগ্রহান্বিত, কারণ ভারত বিশ্বব্যাপার হইতে বিচ্ছিন্ন নয়; আজ বখন সমগ্র মানবজাতির বিলুপ্তির সম্ভাবনা তথান আমাদের নিজের বতই বিশেষ সমস্থা থাক—আমরা সাধারণ সমস্থায় উলাসীন থাকিতে পারি না।'

সেবার ভাব দইয়া হঃথ হর্দশা বিপদের সময় বন্ধর মত সাহায্য করিতে আগাইয়া আসার ভাবটি বর্তমানে একান্ত প্রয়োজন, এবং বে সকল প্রতিষ্ঠানে এইরূপ করা হয়, দেখানেই মান্থয়ে মান্থয়ে প্রীতির সম্বন্ধকে দৃঢ় করিয়া একদল মান্থ্য যথার্থ বিশ্বশান্তির জন্ম কাল করিতেছেন।

এই ভাব লইমাই ছই বংসর পূর্বে আন্তর্জাতিক সম্পর্কে বৌদ্ধ জীবননীতির রাজনীতিক সংস্করণ পঞ্চশীলের প্রভাব করা হয়। অনেকেই এ বিষয়ে আনেক কথা বলিয়াছেন, কিন্তু এই নীতি অমুবায়ী কাল কতটুকু হইয়াছে? আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে শান্তির জন্ত আল শুভেচ্ছা এবং সহ-বোগিতাই একান্ত প্রয়োজনীয়,—এ কথা স্বীকার করিলেও, শতবার মূধে বলিলেও কেন এই পথে কাজ করা সম্ভব হইতেছে না, ইহাই আজ প্রধান বিচার।

সিংহলে ছাত্রদের সভায় শ্রীনেহেক্স যাহা
বলিয়াছেন তাহা বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য,—
কারণ আণবিক যুগের সমস্থার সমাধান করিতে
গেলে পূর্বে সমস্থাটির প্রকৃত স্বরূপ ব্রিভে হইবে।
তিনি বলিয়াছেন:

'এই সমস্থাগুলি বে শুধু কঠিন তাহা নয়, গুল-গতভাবে বৰ্তমান সমস্থাগুলি—পৃথিবীর পূর্ব সমস্থাগুলি হইতে পৃথক, মনে হয় বিভিন্ন স্তরে ইহাদের সম্মুখীন হইতে হইবে।

'আমরা আণ্রিক শক্তি, আণ্রিক বোমা প্রভৃতির কথা বলি। পৃথিবীর ইতিহাসে ইহারা সম্পূর্ণ নৃত্ন, মানব সমাজে এগুলি মহা কল্যাণ্ড বহন করিয়া আনিতে পারে।'

দর্ব সমস্থার সমাধানের জন্ত পরিশেবে আমাদের ফিরিয়া যাইতে হইবে—মান্তবেরই মন্তব্যবের কাছে। এ সম্বন্ধে তিনি তাঁহার ঐতিহাসিক ও আন্তর্জাতিক অভিজ্ঞতা হইতে বলিতেছেন:

'মনে হয় বর্তমানে আমরা বে প্রধান সমস্থা-গুলির সম্মুখীন—নিছক অর্থনীতি বা রাজনীতির উপারে সেগুলির সমাধান হইবে না। পরিচিত রাজনীতিক-আর্থনীতিক ক্ষেত্র হইতে আমাদের ফিরিয়া যাইতে হইবে নৈতিক-মান্দিক জগতে।'

বর্তমান বিশ্বসমস্থা-সমাধানে ইহাই ভারতীয় সমাধান, এবং মনে হয় একমাত্র সমাধান। তত্ত্বের দিক দিয়া সমাধানে উপনীত হইলেও—সমস্থার সমাধান সম্ভব নয়, যতক্ষণ পর্যন্ত না ইহাকে কার্যে পরিণত করিতে পারা যায়। স্পাইই দেখা যাইতেছে মাত্রবের নৈতিক ও মানসিক উন্নতির উপরই আন তাহার শান্তি ও কল্যাণ নির্ভর করিতেছে।

পৃথিবী আৰু মহামৃত্যুর ছায়ায় প্রহর গণিতেছে।

বিজ্ঞানসহায়ে স্থানিয়ন্ত্রিত আগবিক অন্তবোগে আগামী কোনও বৃদ্ধের পরে যে সামগ্রিক ধ্বংস পৃথিবীর বৃক্তে নামিয়া আসিবে ভাহাতে এক পক্ষ হয়তো একেবারে ধ্বংস হইবে, অপর পক্ষও বিধ্বক্ত হইবে।

মস্থাকুল একেবারে নিশ্চিক্ত হইবে কি না কে জানে ? তবু, মম্যা-সমাজ ও সভ্যতা বিনষ্ট হইতে পারে ভাবিয়াই মানুষ আজ আতক্ষগ্রস্ত; তাই আজ শাস্তির জন্ম সকলের এত আগ্রহ।

বে প্রধান 'শক্তি'গুলি পরম্পরকে প্রতিবৃদ্ধী ভাবিয়া সমরায়োজন বাড়াইতেছে—তাহাদের ও মূল লক্ষ্য হইল বৃদ্ধকে এড়ানো। তাহাদের মত, যদি উভয় পক্ষ সম-সমান বৃদ্ধোপকরণে স্থাজিত হয়, তবে আগবিক বৃদ্ধ কখনই হইবে না। তাই তাহাদের মতে বিপক্ষ শক্তিকে আগবিক অস্ত্র-বাহারে নিক্ষংসাহ করার জন্তই এই আগবিক অস্ত্র-নির্মাণ, এবং উহার ক্রমোরতির জন্তই এই বাণবিক অস্ত্র-নির্মাণ, এবং উহার ক্রমোরতির জন্তই এই বিনাশ্যমী পরীক্ষা-পরম্পরা; বিশ্বশান্তির উদ্দেশ্তেইহা একান্ত প্রযোজন। শান্তিপ্রিয় ভারতবাসীর পক্ষে এ বৃদ্ধি বোঝা কঠিন। কিন্তু ইহাই আল বিশ্ব-পরিস্থিতি, এবং ইহারই জন্ত আল বন বন পরীক্ষামূলক বিন্দোরণ, যাহা প্রতিবারে পৃথিবীর নানাস্থানে ৫০,০০০ ব্যক্তির জীবনে ধীরে নীরবে আলক্ষিতে মৃত্যুর বীল বহন করিয়া আনিতেছে।

একটি মুম্বু মানবকে কয়েক দিনের অশু,
করেক কটার অশু বাঁচাইতে চিকিৎসাবিজ্ঞান কত
গবেষণা করিয়াছে! মাছবের উন্নতির অশু
বৈজ্ঞানিকগণ কত না চেষ্টা করিভেছেন!
ভাবিলেও বিশ্বিত হইতে হয়—সেই জ্ঞান ও
কল্যাণের সাধক-পুরোহিতগণের সমগোত্মীয় একদল
বৈজ্ঞানিকই আলু সমষ্টি-মৃত্যুষজ্ঞের হোতা
হইয়াছেন!

আশার সংবাদ—প্রতিক্রিরা শুরু হইয়াছে। আমেরিকার ছই হাজার বিবেক-সম্পন্ন বৈজ্ঞানিকের সাক্ষর সংগৃহীত হইয়াছে, আরও হইতেছে। তাঁহারা বলিয়াছেন, 'আপবিক বোমার পরীকা বিশ্ববাণী মৃত্যুর সম্ভাবনায় পরিপূর্ব, বৈজ্ঞানিকগণ যেন শান্তি ও কল্যাণের অন্ধ্র ছাড়া অন্ধ্র উদ্দেশ্যে আপবিক শক্তি লইয়া পরীকা না করেন।' ভারতের বৈজ্ঞানিক-শিরোমণি ডক্টর রামন্ও বলিয়াছেন, জীবিকার জন্ম আণবিক মারশান্ত্র লইয়া পরীকা করা অপেক্ষা বৈজ্ঞানিকগণের অনাহারে প্রাণত্যাগও শ্রেয়।

পাশ্চাতা মন পরীকায় বিশাসী, অভিজ্ঞতায় নয়। 'শান্তির জক্ত যুজ', 'যুক্ক শেষ করিবার অন্ত যুদ্ধ'—এ ত বছ পুরাতন ও বার্থ নীতি। हे ब्दराशीय वर्गकत्नहे, व्यामादनव हत्कव नमत्कहे ভইবার ইহা পরীক্ষিত হইয়াছে। আবারও কি ঐ ভ্রান্ত নীতির পরীক্ষার জন্ম কোটি কোটি অনিচ্ছুক नित्रभतांध प्राक्त भीवन विमर्कन मिटल शहेरव ? তদপেকা ইহাই কি যুক্তিযুক্ত নয়, অন্ত কোন নীতি পরীক্ষা করা হউক? দে নীভিও নৃতন নয়, বছ পুরাতন পরীক্ষিত নীতি—মাহুষকে মাহুষ ভাবিয়া লইয়া পারস্পরিক বোঝাপাডার নীতি,--ধর্মের নীতি, বুদ্ধের নীতি, খুটের নীতি! প্রেম ও প্রীতির নীতি, ত্যাগ ও দেবার নীতি।—প্রাচ্য-দেশের অভিজ্ঞতা-লক্ত জীবন-নীতি। যথনই মামুষ ইহার অমুণীলন করিয়াছে তখনই দেখা গিয়াছে মহুয়া-সমাজ উরতির পথে অগ্রসর হইয়াছে। এ কথা কি ঐতিহাসিক সতা নম্ব বে বৃদ্ধের পরই আসমুদ্র হিমাচল ভারতের জনসাধারণ ধর্মভাবে অমুপ্রাণিত হইয়াছে ্—ভারত জগতের তীর্থে পরিণত হইয়াছে ? এ কথাও কি সত্য নয় যে খুইধর্ম গ্রহণ করার পরই বর্বর জাতিগুলি ধীরে ধীরে স্ভাতার তারে উঠিতে শুরু করিয়াছে ? বৌদ ধর্মকে অবলম্বন করিয়া ভারতে এবং বুছত্তর ভারতে শিরকলা সাহিত্য ও স্থাপত্যের উন্নতি জগংকে মুগ্র क्तियादि। श्रेड-धर्मक चित्रिया हे अद्भारति कि অত্নপ উন্নতি হয় নাই ?

ধর্মনীতির হল্ম শক্তি সহজে প্রাসন্ধ বচন:

'আলেকজাণ্ডার সীজার ও নেপোলিয়নের রাজ্য তাঁহাদের সঙ্গে সজে বিলুপ্ত হইয়াছে—আর স্ত্রধর পুত্রের (খুটের) রাজ্যসীমা দিনের পর দিন বাড়িয়া চলিয়াছে!'—ধর্মপ্রাণ অশোকের রাজ্য যতই বিস্তৃত হউক তাহাও সংকৃচিত হইয়া ধীরে ধীরে নিশ্চিক্ত হইয়াছে; কিন্তু আঞ্চও বিরাজ্তমান তাঁহার কীর্তি—প্রেম ও প্রীতির মাধ্যমে পূর্বে ও পশ্চিমে প্রচারিত প্রসারিত তাঁহার 'সদ্ ধর্ম'। বৌদ্ধর্মের প্রতীকত্বরূপ অশোকস্তন্ত অন্ধকার পৃথিবীতে আঞ্চও সমুল্লভশীর্ষে আলোক-স্তন্তের কাঞ্চ করিতেছে।

গত তিনশত বৎসরের বিজ্ঞানের সাধনা নানাবিধ উন্নতির মধ্য দিয়া চরম সাফল্যের শেষ মৃহুর্তে
যেন আন্ধ মান্ত্যকে চরম অকল্যাণের মাঝে—
অবধারিত মহামৃত্যুর সম্মুথে আনিয়া ফেলিয়াছে;
এ যেন পর্বতারোহণের শেষ ধাপে উধ্ব মৃথী
ঢালু পথের বাঁকের সীমায় আসিয়া বিকট থাদের
মূথে যন্ত্যন চালকের আয়ত্তের বাহিরে গিয়া
যাত্রীদের জীবন বিপন্ন করিয়াছে! এই চরম
মৃত্যু-ভয়্ম-জনিত অশান্তির মধ্যে মাত্র্য আন্ধ নৃতন
করিয়া চিনিতেছে জীবনকে, নৃতন করিয়া
চাহিতেছে শান্তি।

কিন্ত অমৃত্যর জীবনের আকাজ্জা মিটাইবার শক্তি কি বিজ্ঞানের আছে ? কিংব। সামাজিক, পারিবারিক, শারীরিক, মানসিক কোনও প্রকার শাস্তি স্থাপন করিবার ক্ষমতা কি বর্তমান রাজনীতির বা রাষ্ট্রনেতাদের আছে ?

তাঁহারা চেটা করিছেছেন সত্য—কিন্ত একটু
চিন্তা করিয়া দেখিলেই বুঝা যায়—এ চেটা
ব্যক্তিগতভাবে আন্তরিক হইলেও সমষ্টিগতভাবে
আন্তরিক নয়; কারণ তাঁহারা দেখিয়াছেন
আাণবিক বোমা-বিক্ষোরণই গত বুদ্ধের যবনিকাশাভ
করিয়াছে। তাঁহারা ইহার ভয়াবহ মহাশক্তি
সহক্ষে সম্পূর্ণ অবহিত! তাঁহারা মুণ্ডে শান্তির
কথা বলিলেও যুক্ষের অন্ত গ্রন্তে হইতেছেন।

আপোষ-মীমাংসার বৈঠকের প্রথম উদ্দেশ্ত কালক্ষেপ ও শক্তিবৃদ্ধি করা, দিতীর উদ্দেশ্ত বিপক্ষকে দোষী প্রতিপন্ন করিয়া নিজেদের স্থায়ের পক্ষ বলিয়া ঘোষণা করা।

আণবিক অস্ত্রের উৎকর্ষ সাধন করিতে করিতে উহা আন্ধ এমন এক অবস্থায় উপনীত হইয়াছে, যথন উভয় পক্ষ দারা প্রচণ্ড আক্রমণই সম্ভব, আত্মরক্ষার উপায় এখনও অনাবিন্ধত। উভয় পক্ষই ধবংস-বিশারদ, তাহারা ব্রহ্মান্ত্র নিক্ষেপ করিতেই জানে, সংবরণ করিতে জানে না; অতএব প্রশন্ধ আদর। আন্ধ এই বিশ্ববাপী বিভীষিকার জন্মই বিশ্বশান্তি-প্রচেষ্টা।

কিন্ত বিজ্ঞানের বলে এক পক্ষ আত্মরক্ষামূলক আবিষ্কার একটা করিতে পারিলেই আবার আদিবে ভয়প্রদর্শনের পালা। তাই মনে হয়, এ শাস্তি-প্রচেটা আন্তরিক নয়, নিতান্ত সাময়িক। আবার একথাও ঠিক—বর্তমানে যথন ভয়াঠ সাধারণ মানব শান্তির প্রয়ানী, এই পরিস্থিতির মধ্যে বিশ্বব্যাপী স্থায়ী শান্তির ভিত্তি রচনা করিতে না পারিলে হয়তো পরে আর ইহা সম্ভব হইবে না। হয় এখন, নহিলে কথনও নয়।

আমাদের বিখাস—মান্থবের, তথা মান্থবের প্রিয় রুষ্টি সমাজ ও সভ্যতার উদ্বর্তনের জন্ম আজ একান্ত এবং একমাত্র প্রয়োজন মান্থবের মনের উরয়ন, মন্থগুত্বের উদ্বোধন; ব্যক্তিগত জীবনের উদ্দেশ্য স্থল্কে সকলের সচেতনতা! জড়বিজ্ঞানের ক্রমোর্রতি মান্থবকে অত্যধিক বস্ত্রনির্ভর করিয়া, ভাষাকে বত্তাংশে পরিণত করিয়া—'মন' সম্বন্ধে ভাষার চৈতনা নই করিয়াছে। শারীরিক ভোগের বাছলা ভূর্বৈচিত্রাই জড়বাদী জীবনবাত্রার বৈশিষ্ট্য! বন্ধ ও বিত্যুতের সাধাব্যে মান্থবকে বন্ধাংশবং ব্যবহার করিয়া, কোথাও ভাষাকে করিয়া প্রভূত ভোগ্যণ প্রাণ উৎপন্ন হইল—কিন্ত করিয়া প্রভূত ভোগ্যণ

যজেরই পার্শে জড়পদার্থের মত নিক্রুম হইয়া,
যজেরই মত প্রাণহীন হইয়া পড়িয়া আছে, ব্ঝি বা
বিশ্রাম লইতেছে; তাহার ভোগ করিবার অবসর
নাই, শক্তি নাই—কোণাও বা উপায় নাই।
বর্তমান বিশ্ববিপদের মূল কারণ এই বিপথে
পরিচালিত অপরিমিত যন্ত্রায়ণ, যে কারণে সাধারণ
মানুষ অবমানিত, অবহেলিত!

তাই আৰু শান্তির ব্দুন্ত শক্তিগোষ্ঠীর নেতাদের বৈঠক বা বিবৃতির প্রতি চাহিয়া থাকিলে চলিবে না, তাহা হইলে কল্পিত সমষ্টিকল্যাণের নামে পুনশ্চ বাষ্টির স্বার্থ, ব্যক্তির ক্রীবন বলি দেওয়া হইবে। ব্যষ্টি বিনষ্ট হইলে সমষ্টি থাকে কোথায় ? বাষ্টি ও সমষ্টির বিলুপ্তির ভয়ই আজ মামুখকে শান্তির ক্রন্ত ব্যক্ত করিয়াছে—আৰু মামুষ্ট স্বৃত্তার সন্মুখীন হইয়া সমষ্টি-শান্তি প্রার্থনা ক্রিতেছে। বিশ্বধ্বংদী যুদ্ধ থাহাতে না বটে তাহারই শেষ চেটা করিতেছে।

এই চেষ্টা সফল করিতে গোলে বর্তমান বিজ্ঞান-পুষ্ট স্ভ্যতার মূলে ঘাইতে হইবে; যে সভ্যতা এই মহামৃত্যুর বিভীষিকার কারণ, তাহা এক প্রকার रवान-विश्व । **এ রোনের বীঞার সমাজ-**শরীরে প্রবেশ করিয়াছে শিল্প-বিপ্লবের সময় হইতেই। তাহার পর হইতে ধনতম্র, গণতম্র, জনতম্ব প্রভৃতি নানা প্রকার ভন্ত-চিকিৎসার পর মানুষ আৰু এই হরবস্থার সমুখীন—যখন হই শক্তিগেঠো পৃথিবীকে তাহাদের মধ্যে ভাগ করিয়া লইতে গিয়া मञ्जाकीवनत्क वहेग्राहे हिनिमिनि (विवादिहा শত প্রতিবাদসভেও গ্রীষ্টমাাস দীপে নিবিয়ে এবং স্বিক্রমে বোমার পর বোমা বিক্রোরিত ছইল। আবার ফ্লোরিডা হইতে অত্যম্ভত বেডিও-চালিত ঘণ্টায় ২২০০ মাইলগামী ক্ষেপণান্ত নিক্ষেপ করিয়া জগৎকে চমকিত করিবার সঙ্গে সঙ্গে করিত শত্রুকে भावधान कत्रिया (ए ७ या इटेन ।

ष्पानिक त्वामा अक्षितिह षाविश्व इम्र नाहे,

ভাষার পরই উদজান বোমা—ভাষার পর এই রেডিও-চালিত কেপণাত্র! সাধারণের অজ্ঞাত আরও কত গোপনাত্র প্রতিদিন আবিষ্কৃত হইতেছে, যাহা জনসাধারণের জানিবার উপায়ও নাই; বুদ্ধকাশে তাহাই নিরপরাধ জনসাধারণেরই জীবন-হানির কারণ হইবে—বেমন হইরাছে নাগাসাকি ও হিরোশিমায়। সেই মহাত্রদিনের পুনরাবৃত্তি বাাহত করিবার অধিকার মান্ত্রদাত্রেরই আছে। কিন্তু

এই যে সব আণবিক আবিদ্ধার কেন হইতেছে—কাহার। করিতেছে—ঞানিলেই বিষয়টি পরিষ্ঠার হইবে। গবেষণা করিয়া আবিষ্কার করিতেছেন অবশ্রুই বৈজ্ঞানিকেরা, Statena উৎসাহদাতা অল্পদাতা মন্ত্রপুরস্কররাণ। বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন-মতবাদী বিরুদ্ধমতবাদী রাষ্ট্রনেতাগণ প্রতিযোগিতার আবর্তে পড়িয়া একই প্রকার কার্য করিতে বাধ্য হইতেছেন, একই পথে চলিতেছেন-ইহাই আশ্চর্য, ধ্বংস-কার্যে তাঁহাদের মতবিরোধ নাই। ভয় ও বিধেষজনিত এই অস্বাস্থ্যকর প্রতিযোগিতার মনোভাবই বর্তমান বিজ্ঞানপুষ্ট অথিনীতিক স্ভাতার বলিতে গেলে ইহাই বঠমান সমাঞ্চশরীরে রোগবীঞাণু--ধাৰা মহামারী-ক্রপে পূৰিবীতে বিভূত হইয়া মানুষের স্বাভাবিক শাস্তি ও আনন্দ নষ্ট করিয়াছে, রাজনীতি সমাজনীতি সব কিছ আছের করিয়া মহুশ্ব-জীবনকেই বিপন্ন করিয়াছে, অহরহ তাহাকে মৃত্যুভয়ে কণ্টকিত করিতেছে। বর্তমানে বৈজ্ঞানিক আবিদ্ধারের পিছনে বে এবণা কাজ করিতেছে—তা শক্তি ও সম্পদ লাভের প্রতিযোগিতা। বিংশ, শতান্ধীর শিল্প-সভাতার জীবন এই প্রতিযোগিতায়, মরণও এই প্রতিষোগিতায়।

বৈজ্ঞানিক মনোবৃত্তির নামে মানব নিবিচারে,
স্বতঃসিন্ধের মতো মানিয়া লইয়াচ্ছে—জীবনে

ধোগ্যতমেরই উদ্বর্তন, অতএব প্রতিধোগিতার 'বোগাতম' হওয়ার জন্ম বে কোনও প্রকার নীচতা নিষ্ঠ্রতা অবলম্বন করিতে তাহার বিবেক কৃষ্টিত হয় না, বথা ব্যক্তিগতভাবে—তথা জাতিগতভাবে।

ইহার দৃষ্টান্ত সমদামন্ত্রিক ইতিহাসে এত রহিয়াছে যে উল্লেখ নিপ্প্রোজন। প্রতিযোগিতার চরমাবস্থায় এক মল্লকে নিংত করিয়া অপর মল্ল নিজে আহত হইয়াছে—এ তো সে-দিনের সচিত্র সংবাদ। প্রতিদ্বন্দিতার পর্ব হিংসার পথ, প্রতিযোগিতার পর্ব, বৃদ্ধের পথ, মৃত্যুর পথ; সহযোগিতার পর্ব প্রীতির পর্ব, জীবনের পর্ব, শান্তির পর্ব।

মামুষ বৃদ্ধিবলে এবং সহযোগিতার বলেই বক্তমন্তর আক্রমণ হইতে, প্রাক্ততিক বিপর্যয় হইতে আত্মরকা করিয়া বঠমান অবস্থায় পৌছিয়াছে, নিচক শারীরিক শক্তিতে নয়। একথা অবস্থা সত্য-মামুবে মামুবে বুদ্ধ, জাতিতে জাতিতে সংবর্ষ মানবন্ধাতির মতই পুরাতন। একদিন পেশীর বলই ছিল শৌর্যের পরিচায়ক, বীর্ষের মাপকাঠি; কিন্ত আৰু মানুষ এমন এক অবস্থায় উপনীত—যুখন আর बाजि-डेनबाजित श्रास नग्न, तम्म-वित्मत्व श्रास छ নয়, মতবাদের ভিত্তিতে মানব বিভক্ত! ভাই यनि इश, তবে মতবাদের লড়াই মানসিক অরেই হউক: তাহার অকু ভয়কর মারণাত্র লইয়া খেলা এবং ভজনিত সামগ্রিক ধ্বংস বা সভাতার বিলোপ নিশ্চরই কোন মতবাদীর অভিপ্রেত নয়। পরিশেষে বক্তব্য—যে মত-প্রভূত্ব ও ভোগের প্রতিযোগিতার ভাব হইতে এ ধুগের রোগ সংক্রামিত হইয়া প্রসারিত হইয়াছে, প্রতিষেধক দিয়া সেই মহামারী প্রতিরোধ করিবার সময় এখনও অভিক্রোস্ত হয় नाहै। अथम ও अधान अजिरवंधक विद्वा वहें বে—মাছবের উন্নতির জন্তই মতবাদের প্রয়োজন, মতবাদের বিস্তারেরজৈক্ত মাতৃষ নয়।

কড়বিজ্ঞান নাত্ৰ্যকে তথ দিয়াছে, গল্পদ দিয়াছে, মৃত্যুর বিজীবিকা দিয়াছে, শান্তি দিতে পারে নাই। তাহার জন্ত প্রতিবোগিতামূশক
মনোভাব দ্র করিয়া সহযোগিতামূশক জীবনাদর্শ
রচনা করিতে হইবে। প্রয়োজন হইলে হয়তো একজনের ভাগে ভোগের কিছুটা কম পড়িবে,—
'ত্যাগের ভিতর দিয়া ভোগ করা'র নীতি গ্রহণ
করিতে হইবে; তবেই আজ মান্থবের মহতী বিনষ্টি
ব্যাহত হইতে পারে। প্রকৃতি ভোগমূখী, স্বার্থস্থী;
সংস্কৃতি ত্যাগের উপর প্রতিষ্ঠিত, বহুজনহিতায়।

ষে মানুষ একদিন 'একা এক প্রস্তর ৰঙ সহায়ে বন্তপশুর আক্রমণ ব্যাহত করিয়াছে—পরদিন ৰে ভীরধত্বর সহায়ে দূর হইতে শক্রর হাজ হইতে রক্ষা পাইয়াছে, তার পরদিন সেই আবার দলগঠন করিয়া অস্তু এক দলকে প্রতিরোধ করিয়াছে, এক সবল জাতি হুর্বল উপজাতিকে জয় করিয়াছে, তারপর ক্রমশঃ-উৎকর্ধনীল অস্ত্রসহায়ে পুৰিবীবাপী দামাজাও দে স্থাপন করিয়াছে। দে কি আজ মূর্থের মত এই প্রচণ্ড আণবিক অন্তের দিমুখী ব্যবহারের প্রতিযোগিতায় ক্ষতবিক্ষত হইয়া শক্রকে ধ্বংগ করার নামে নিজেকেও করিবে ? অথবা—বৃদ্ধিবলে সহযোগিতার মনোভাব গ্ৰহয়া কল্পিড শত্ৰুকে বন্ধতে পরিণ্ড সমগ্র মানবজাতিকে এক মহাজাতিতে ঐকাবদ করিয়া, বিশ্ব-শাসন-তন্ত্র প্রবর্তিত করিয়া নৃতন ধুগের স্ট্রনা করিবে? যেথানে দেশ-জাতি-ধর্ম-ভাষার বিভেদে বিভার না হইয়া সর্বপ্রকার শাস্তি ও স্বাধীনতার অধিকার শইয়া মারুষ আগাইয়া চলিবে উত্তরোজ্য কল্যাণের পথে ;—বেখানে সমবেতভাবে গবেষণা করিয়া আপবিক শক্তিকে মাহম কাজে गांगाहेत्व कृषिकार्य ७ थाळ-उर्भावत्न, त्वांत्र निर्वत्य निवाद्य ७ निवामत्य ; शृथिवीत विविद्य প্রাপ্ত নিকটভর করিয়া দেশবিদেশের শীমা দুর ক্সিবে; সহজ বিহাৎ-শক্তির সরবরাহ ছারা মাছুবের কায়িক শ্ৰম লাঘৰ করিয়া তাহাকে স্থৰ, শান্তির ७ উচ্চতর জীবন-বিকাশের অবসর विद्यः

বেখানে পারস্পরিক ভর ও কলছের পরিবর্তে বিরাজ করিবে শাস্তি ও মৈত্রী।

অভাব ও ভারকে অতিক্রম করিছে না পারিপে মুক্তি কোথায় ? শান্তিপূর্ণ উপায়ে স্থাপিত না হইকে শান্তির মূল্য কি ? প্রীতি-বিবর্জিত কল্যাণ কি সম্ভব ? মাহ্মব পেশীর সমষ্টি নয়, মাহ্মব বোমা বার্মদের ভোজ্য পদার্থ নয়, মাহ্মব কলকজার অকপ্রভাকও নয়; মাহ্মব মননশীল প্রাণী—ক্রমোন্নতি- শীল জীব! তাহার শ্রেষ্ঠ ধন ঐশর্য অত্ম যত্র তাহার মন,—তাহারই শক্তিতে সে এতদিন চলিরাছে, চিরদিন চলিবে—উন্নতি হইতে উন্নতির পথে। আপবিক যুগের অভ্যাদয়ে, মনে হয় তথাকথিত শিল্পাধ্যের প্রতিযোগিতামূলক দেশজাতি-পরিভিন্ন স্বার্থ-কেক্সিক সভ্যতা হইতে নৃতনতর উন্নতত্তর সহযোগিতামূলক শান্তিপ্রীতিপূর্ণ উদার এক বিশ্বক্ষির ভিজিত্বাপনার মাহেক্সকণ সমুপস্থিত।

### শ্রীরামক্তম্ণ-জন্মোৎসৰ

ফান্তনের শুক্লাবিতীয়ায় জীরামক্ষকদেবের শুক্ত
ব্যাতিথি হইতে শুক্ল হইয়া তাঁহার দিব্য জন্ম ও
জীবনকে কেন্দ্র করিয়া যে উৎসবের ধারা উৎসারিত
হয়—ফাল্পন চৈত্রকে প্লাবিত করিয়া বৈশাশের
পরেও তাহা নিঃশেষিত হইতে চায় না।

কলিকাতায় ও শহরতগীর প্রায় প্রতি মহলায়,
কেলা ও মহকুমা শহরে, তার পর পল্লীর প্রায়রে—
বেথানেই পাঁচজন মিলিত হইয়াছে, অথবা একজন
মাত্র অন্তর্গানী ভক্তের শুভ বাসনা হইয়াছে সেখানেই
বিচিত্র অন্তর্গান-সহায়ে উৎসবের শুভ: ফুর্ত আয়োজন;
সেখানেই পূজা পাঠ ভক্তন কীর্তন, ভক্ত জনগণের
সন্দ্রিলিভ প্রসাদধারণ, সভায় প্রবন্ধ ও বক্তৃতার
মাধ্যমে প্রীরামক্ষয়-বিবেকানন্দের জীবন ও
বাণীর আলোচনা, পরিশেবে কোথাও ছায়া চিত্র,
কোথাও কথকতা বা বাত্রাগানের পর উৎবের
পরিসমান্তি।

এ বংসর ১৯৫৭, তরা মার্চ—বাংলা ১৩৩০, ১৯শে ফাস্কন হইতে ক্ষেক মাস ধরিয়া সর্বএই উৎসবের সরল সতেজ অথচ অনাভ্যর ভাব ও অন্তরাগ আমাদিগকে মুগ্ধ ও বিশ্বিত ক্রিয়াছে। এমন সময় ১৩৬৩ কাল্কন ( ফেব্রুয়ারী ) সংখ্যার 'প্রবর্তকে'র সম্পাদকীয় পৃষ্ঠার আলোচনা চোখে পড়িল: "বেলুড় রামক্কফ মিশন এবং অন্থান্ত কয়েকটি স্থানে প্রীশ্রীরামক্কফের জন্মোৎসব পালিড হইল, কিন্তু ভাগতে বড় ভাবের অভাব, আন্তরিকভার অভাব:"

ভারতের নানা স্থানে এবং ভারতের বাহিরেও সারা বংসর ধরিয়া শ্রীরামক্রফ, শ্রীশ্রীমা ও স্বামী বিবেকানন্দের অন্মোৎসব স্বভই অন্টেড হয়— জনসাধারণ ভাগা বিশেষভাবে অবগত।

'ব্দের ভাব বিগ্রহে'র জীবন ও বাণী বুঝিবার এবং জীবনে তাহা পরিণত করিবার আকুল আগ্রহ সর্বত্র দিন দিন বাড়িয়াই চলিয়াছে। সাময়িক উৎসব ব্যতীত মাসিক ও সাপ্তাহিক আলোচনা বা পাঠচক্রের মাধ্যমে তাহার স্কুম্পন্ত প্রমাণ আমরা নিতাই পাইতেছি। ভবে 'ধর্মস্ত তত্ত্বং নিহিতং গুহায়াম্'—অতএব সহসা চমকপ্রদ কিছু আশা না করিয়া প্রজানত চিত্তে 'মহাজনগত পদ্বা'র অমুদরণ করিয়া ধীর পদবিক্ষেপে অগ্রসর হওয়াই বধার্থ সাধনা।

মানব-জাতির ভাগ্যরচনায় যে সকল শক্তি কাজ করিয়াছে এবং এখনও করিতেছে—
তাহাদের মধ্যে কোনটিরই প্রভাব সেই শক্তি অপেক্ষা নিশ্চয় অধিক নয়—যাহার বাহ্য
প্রকাশকে আমরা 'ধর্ম' বলি।
—স্বামী বিবেকানন্দ

# স্বামী রাঘবানন্দজীর দেহত্যাগ

খামী রাধ্বানন্দ কলিকাতার উপকঠে বড়িশার সন্ত্রান্ত পরিবারে ১৮৮৮ খৃঃ জন্মগ্রহণ করেন।
সীতাপতি বন্দ্যোপাধ্যায় (তাঁহার পূর্বনাম) প্রেসিডেন্ডিন কলেজের প্রতিভাবান্ ছাত্র বলিয়া পরিগণিত ছিলেন। ঐ কলেজ হইতে 'ঈশান স্থলারশিপ' পাইয়া তিনি বি. এ. পাশ করেন। ছাত্রজীবনেই তিনি 'শ্রীশ্রীরামক্ত্রফ কথামৃত' প্রণেতা শ্রীমহেজনাথ গুপ্ত—পূজনীর মান্তার মহাশরের সংস্পর্শে আদেন।
উাহার জীবনের গতিধারা আধ্যাত্মিক পথে চালিত হইলে তিনি বেনুড় মঠে শ্রীরামক্রফলীলাসহচরগণের পদপ্রাক্তে উপনীত হন ও সংসার ত্যাগের বাসনা ব্যক্ত করেন।

যথাসময়ে ক্তিত্বের সহিত এম. এ. ও বি. এল. পরীক্ষা পাস করিয়া ১৯১৩ খৃঃ ২৫ বংসর বয়সে তিনি মান্ত্রাক রামকৃষ্ণ মঠে গিয়া যোগদান করেন। রামকৃষ্ণ মঠ ও মিশনের প্রেসিডেন্ট শ্রীমং স্বামী ব্রহ্মানন্দ্রনী মহারাজের নিকট তিনি মন্ত্রনীক্ষা লাভ করেন এবং ১৯১৮ খৃঃ তাঁহারই নিকট সন্ত্যাস গ্রহণ করেন। কর্মনীব্রন প্রথমে ১৯১৩ খৃঃ শেষভাগে তিনি মায়াবতী অহৈত আশ্রমে প্রেরিভ হন—'প্রবৃদ্ধ ভারতে'র তদানীস্তন সম্পাদক স্বামী প্রজ্ঞানন্দ্রনীর সহায়ক রূপে। পরে স্বামী তুরীয়ানন্দ্রনীর সঙ্গাভ করিবার জক্ত তিনি আলমোড়ায় কিছুকাল অবস্থান করেন এবং শ্রামাতালেও স্বামী বির্ব্ধানন্দ্রনীর দেহত্যাগের পর তিনি প্রবৃদ্ধ ভারতে'র সম্পাদক নিযুক্ত হন। হিমালয়ে অবস্থানকালে তিনি কৈলাস ও মানস-সরোবর এবং কেলার-বদরী প্রভৃতি তীর্থ দর্শন করিয়া তপস্থা ও বৈরাগ্যের ভাবটি জীবনে দৃঢ় করিয়া লন।

১৯২৩ খৃঃ স্বামী রাষ্বানন্দ ইওরোপ হইয়া আমেরিকা যাত্রা করেন। নিউইয়র্ক বেদান্ত কেন্দ্রের স্বামী বোধানন্দলীর সহায়করপে যোগদান করিয়া দেখানে এবং ফিলাডেলফিয়া প্রভৃতি স্থানে বেদান্ত প্রচার করেন। প্রায় চার বৎসর স্বামেরিকায় কাটাইয়া ১৯২৭ খৃঃ তপোভূমি ভারতে ফিরিয়া আসেন। কলিকাভায় প্রানীয় মাষ্টার মহাশয়ের সঙ্গে কিছুকাল থাকার পর হিমালয়ে ও দক্ষিণেখরে তপস্থায় জীবন কাটাইবার জন্ত তাঁহার আগ্রহ প্রবল হয়। সংঘের নির্দেশে মাঝে মাঝে এবং পর পর তিনি পুরী, এলাহাবাদ ও গদাধর আশ্রমের কার্য পরিচালনা করিয়াছিলেন। শেষদিকে আবার হিমালয়ে চলিয়া যান। পড়োয়াল জেলায় তপস্থাকালেই তাঁহার শরীর অপটু হইয়া পড়িলে তিনি বেলুড় মঠে ফিরিয়া আসেন।

১৯৫৪ খুঃ রক্তচাপ-জনিত ব্যাধির প্রথম আক্রমণে উচির অব্দের একদিক অবশ হইয়া ষায়, গত অক্টোবরে ছিত্তীয় আক্রমণে বাক্শক্তি বাাহত হয়। ১৭.৪.৫৭ তারিখে তৃতীয় আক্রমণের পর তিনি শেষ শ্যা গ্রহণ করেন। এই স্থণীর্ঘ রোগভোগকাশেও তাঁহার সহিষ্ণুতা ও বৈরাগ্য ভাব, তৎসহ বালকস্থলভ সরলতা, আনন্দময় ও প্রীতিপূর্ণ ব্যবহার সকলকে—বিশেষত সেবকগণকে মৃদ্ধ ও বিশ্বিত করিত। গত ১০ই জুন সন্ধার পরই সেরিব্রাল থুখোসিস-রোগ ছায়া শেষবার আক্রান্ত ইইয়া ৮-৩০ মিঃ সময় গুরু ও ইইনাম শ্রবণ করিতে করিতে এই তপঃপরায়ণ প্রবীণ সন্ধাসী দেহত্যাগ করিয়াছেন। বেল্ড মঠে পুণা গলাতীরে ঐ রাত্রেই তাঁহার দেহের সংকার করা হয়।

उँ मास्टिः ! नास्टिः !! ु मास्टिः !!!

# মনুয়্যত্ব-বিকাশে বেদান্ত\*

## স্বামী সমুদ্ধানন্দ

বেদান্ত সম্বন্ধে আলোচনা করতে গোলে সর্বপ্রথমে আমাদের জানতে হবে বেদান্ত কি? বেদের অন্ত— বেদান্ত। আবার প্রশ্ন আদে বেদ কি ? 'বিদ' ধাতৃ থেকে বেদ; 'বেদ' অর্থে জ্ঞান। স্থতরাং জ্ঞানের শেষ क्षा त्वनास्त्र। त्वरमत्र स्मय खान छेनियन्त्कहे বেদান্ত বলা হয়। যে জ্ঞান লাভ হলে মাকুষের আর কিছু লভ্য থাকে না—দেই যে জ্ঞান—ভাকেই আত্মজান বা ব্ৰহ্মজান বদা হয়। ব্ৰহ্ম কি? বুহত্তম বিশ্ববাপী বস্ত —যার থেকে আর কিছু বড় হতে পারে না,—তাই ব্রহ্ম, তাঁকেই পৃথিবীর ২৮০ কোটি মানব নানাভাবে সম্বোধন করে থাকে। (यमन-हिन्दूत्र) नेचत्र वा जनवान, मूननमारनता খোদা বা আলাহ, আবার খুষ্টানের। বলে গড়। কিন্ত বস্তা সেই একই ব্ৰহ্ম, তাতে কোন সন্দেহ নেই। দৃষ্টাম্ভ স্বরূপ বলা যেতে পারে—এল; কেউ তাকে 'ভয়াটার' বলে, কেউ বলে পানি, কেউ ता अव तरन थारक। किन्न स्य साहे तन्क मा কেন-পান করলে সকলেরই পিপাস। সমস্তাবেই নিবারিত হয়।

বেশাস্ত-স্থারের প্রথম স্থাই হলো—'অথাতো ব্রহ্মজিজ্ঞানা'। ব্রহ্ম সম্বন্ধে যার জ্ঞানবার ইচ্ছা হয়েছে সেই তাঁকে জ্ঞানতে পারবে। তাঁকে জ্ঞানলে সকলেবই জ্ঞানের পিপানা মিটে যায়; জ্ঞার এই জ্ঞানলাজ্ঞই—মনুষ্যুত্ত-বিকাশই—মানব-জ্ঞীবনের একমাত্র উদ্দেশ্য।

বন্ধ থে এক, দে সহক্ষে বেদান্ত বলেছেন:

- (>) 'একং সদ্বিপ্রা বছগা বদন্তি—বস্তু একই, পণ্ডিতগণ তাকে নানাভাবে ব্যক্ত করছেন।
- (২) 'একং জ্যোতির্বন্ধা বিভাতি'—জ্যোতি একই, নানারপে ফুটে উঠছে।
  - ২৮.৫.৫৬ ভারিখে চট্টপ্রামে প্রকৃত্ত বক্তুভার সারাংশ

(৩) 'একং সন্তঃ বহুধা কর্মাতি'—সত্য একই, বহুরপে করিত হচ্ছে।

সকল বেদ তাঁকে 'এক' বলেছেন। স্থাপীস্থিতিলয়ের সেই বৃহত্তম শক্তি—তাকে আমরা ঈশ্বর
বলি, কেউ আল্লাহ, কেউ জিহোবা বলে থাকে।
তা যে এক—দে সম্বন্ধে আরও একটি উপমা দেওয়া
যেতে পারে। যেমন—পিতা একটি বড় পরিবারের
কর্তা—গৃহস্বামী; তাঁর ছেলের পক্ষে তিনি পিতা
—তাঁর মা বাবার পক্ষে তিনি পুত্র, তাঁর স্ত্রীর
পক্ষে তিনি স্বামী, আব'র তাঁর বল্ল্র পক্ষে তিনি
বন্ধু। যদি এই একটি মাত্র পরিবারের একটি মাত্র
লোক বিভিন্ন লোকের পক্ষে বিভিন্ন নামে অভিহিত
হতে পারেন—তবে বিরাট পৃথিবীর ২৮০ কোটি
মান্থের বৃহত্তম পরিবারের গৃহস্বামীকে বিভিন্ন
নামে অভিহিত করবে তাতে আর বিচিত্র কি ?

এই আত্মজ্ঞান লাভ করতে হলে পর পর চার প্রকার সাধন-প্রণালী অবলম্বন করতে হবে। সেই সাধন-চতুইয় সম্বন্ধে বেদান্ত বলছেন:—

(>) প্রথম 'বিবেক' বা নিত্যানিতা-বস্তু-বিচার
চাই। এই জ্ঞান লাভ করতে হলে প্রথমতঃ নিত্য
বস্তু এবং অনিতা বস্তু বিচার করতে হবে। যা
চিরদিন আছে ও থাকবে যার ক্ষয় নেই, লয় নেই,
তাকেই নিত্য বস্তু বলে; এবং যা আজু আছে, কাল
নেই; অথবা যা কাল হবে, পূর্বে ছিল না এবং ছদিন
পরেও থাকবে না—তাকে অনিতা বস্তু বলে। যা
নিত্যবস্তু তাই গ্রহণ করতে হবে। অনিতা বস্তুর
প্রতি আকর্ষণ ত্যাগ করতে হবে। প্রীরামক্লফদেব
বলতেন, "সদসদ্বিচার" চাই; যা সৎ, নিত্য বা
চিরস্থায়ী তাই গ্রহণ এবং যা অসৎ বা অনিত্য তা
পরিহার বা পরিত্যাগ করতে হবে।

- (২) বিতীয় 'বৈরাগ্য': "ইহা মূত্রফলভোগ-বিরাগ:।" কর্মফলভোগের আকাজ্জা ত্যাগ করতে হবে। কোন কাজ করেই তার ফল কামনা করতে পারবে না। ইহলোকের স্থা, কি পরলোকে প্রাপ্য স্বর্গাদি স্থা উভয়েতেই বীতরাগ হতে হবে।
- (৩) তৃতীয় সাধন: "শমদমাদি ষট্-সম্পত্তি"—
  শম, দম, উপরতি, তিতিক্ষা, শ্রদ্ধা ও সমাধান—
  এই ছয় প্রকার সম্পত্তির অধিকারী হতে হবে।
  আমরা সাধারণ সংসারী মানব যারা—তারা
  সাধারণত: ইন্দ্রিয়ের দাস হয়ে পড়ি—গোলাম হয়ে
  পড়ি। আমাদের মোটেই ধৈর্ম থাকে না। ইন্দ্রিয়
  আমাদের যে দিকে চালায় আমরা সে দিকেই ছুটি।
  চোথের ইচ্ছা হল—চল আজ কি 'ছবি' হচ্ছে
  দেখব—অমনিই ছুটে বাই। কানের ইচ্ছা হচ্ছে
  সকীত শুনব—অমনিই শুনতে যাই। জিহ্বার ইচ্ছা
  হচ্ছে—অমনি মিষ্টি খাই। এভাবে ইন্দ্রিয় আমাদের
  বে দিকে চালায় আমরা অন্ধের মত সেই দিকে
  পরিচালিত হই। আমরা সম্পূর্ণরূপে ইন্দ্রিয় ও মনের
  দাস হয়ে আছি। কিন্তু মহাপুরুষের। ইন্দ্রিয়ের বা
  মনের গাস হন না।

বিচার করে দেখা যাক্—'আমরা মনের ? না,
মন আমাদের ?' আমরা যদি মনের হই, তবে
'আমার মন, আমার মন' বলি কেন? শাস্ত্র
বলেছেন 'মহাজনো ষেনগতঃ সং পছাং'। মহাজনেরা
যে ভাবে চলেছেন সেটাই পথ। তাঁরা তো
ইন্দ্রিয়ের দাস হন না। তাঁরা ইন্দ্রিয়বেদ দাস করে
রাখেন। বহিরস্তরিন্দ্রিয় সংযমই দম ও শম, তার
পর হঃথ সহু করার নাম ভিতিক্ষা, ভোগে অনিভ্যা
উপরতি, গুরু-বাক্যে বিশ্বাস শ্রহ্মা, ভারপর সমাধান
—ইটে চিত্তপ্রাপন।

এই ষট্সম্পতি লাভ হলে শেষ বা চতুর্থ সাধন হচ্ছে 'মুম্কতা'। পৃথিবীর সমন্ত মাহ্রুষ কি চার ? তথু মাহ্রুষ কেন—সমন্ত জীবলগৎ—সেট একটি— তথু মাত্রু একটা জিনিস চাচ্ছে—সেট হ'ল মুক্তি

বা শান্তি। কোথায় সেই শান্তি পাওয়া যাবে? সেই শান্তিময় বিনি-তার থেকেই শান্তি আনন্দ নিতে হবে। পিপীলিকা এককণা চিনি পেল-তা পেয়ে মনে করল ভার শাস্তি হয়ে গেছে। কিন্ত সেটি ভোগ করা শেষ হতে না হতে আবার এককণা পাবার জক্ত সে অশাস্ত হয়ে ছুটাছুটি করে। আমর। শান্তির অক্ত, আনন্দের অক্ত ছুটাছুটি করছি, বহির্জগ-তের নানা স্থানে নাচে, গানে, সিনেমায়, থিয়েটারে ষাই শান্তি পাবার আশায়, মনে হ'ল শান্তি পেয়ে গেছি। কিন্তু ক্লেক পরেই আবার অশান্ত হয়ে পড়ি। এ ভাবে আমরা কোথাও চিরশান্তি খুঁলে পাই না। কিন্তু যথন আমরা কোনটা সত্য, কোন্টা অসতা জানতে পারব, তখন আমরা আর অসত্য বস্তর জন্ম ছটাছটি করব না। সত্য বস্তু লাভ করবার জন্ম ছুটে যাব। দৃষ্টান্তস্বরূপ--সংসার-সম্বন্ধের অনিভাত। বুঝে দুস্থা রত্নাকর যথন সত্যের সন্ধান পেলেন তখন তিনি ঋষি বালীকি হয়ে রামায়ণের মহাকবিতে পরিণত হলেন।

আমাদের মনে রাখতে হবে. "The very condition of life is death, and the very condition of death is birth. Death is inevitable." মৃত্যু অনিবাৰ্য, জন্ম হলে মৃত্যু অবধারিত। কাষ্ট্রেই যে সত্য বস্তু লাভ হলে আমরা মৃত্যুর পারে যেতে পারি—যে বন্ধ লাভ হলে আর কিছু লভা থাকে না, তা লাভ করাই মানবজীবনের চরম সার্থকতা। নইলে মানবজীবনের কোন মুলা নেই, উদ্দেশ্য নেই। সকল ধর্মই মানব-कीवरनत्र উদ্দেশ मध्यक अकर अकात वरण श्रीरकन। কোরান বলেন, "মিল্লি যেমন একটি ধর তৈরী করে তাতে অদুখভাবে এক কোণে তার নিজের নাম রেখে দেয়, সেরপ আলাহ মামুষ পৃষ্টি করে প্রতিটি মারুষের হাতে 'আলাহ' এই নাম রেখে দেন," কাব্দেই আমাদের প্রতিটি কাব্দের সময় চিস্তা করতে হবে—বাতে এই হাতে—বে হাতে আল্লাহর নাম দেখা আছে তা দিয়ে ধেন কোন প্রকার অক্সার কার্য না করা হয়, অর্থাৎ ধে সমস্ত কাব্দ আমাদের ভালোর দিকে নিয়ে ধায় আমরা ধেন সে সমস্ত কাব্দই করি!

সকল প্রকার দানের মধ্যে জ্ঞানদানই শ্রেষ্ঠ
দান। অন্নবস্ত্র দানের দারা মাহ্মদের সাম্য্রিক
অভাব দ্র হয়, স্থায়ী উপকার হয় না—আবার
অভাব দেখা দেয়। কিন্তু আত্মজ্ঞান লাভ হলে
পর মানবের আর কোন অভাব থাকে না—দে
পূর্ব্ব প্রাপ্ত হয়, এবং সেই আত্মজ্ঞান লাভ করা
প্রত্যেক মানবের পক্ষেই সম্ভব। কারণ প্রত্যেকের
মধ্যে সেই ব্রহ্ম সমভাবে বিরাজমান—সকলেই পূর্ব।
কেন্ট্র বড় বা কেন্ট ছোট নয়। কিন্তু মায়ায় আবজ
হয়ে আমরা তা দেখতে পাই না। বাদের মায়া
কেটেগেছে তাঁরাই দেখতে পান, 'আমিই দেই
পূর্ব।' আত্মজ্ঞান লাভে বিয় বা বাধা অজ্ঞান।

একটি দৃষ্টাস্ত দারা বললে ব্যাপারটা সহজে বুঝা याता अकस्म धनी लाक हिंद्यांत्र थ्यंक मिली যাবেন স্থির করেছেন। তাঁর সঙ্গে ৫০ হাজার টাকা-এক হাজার টাকার ৫০ থানা নোট। স্থানীয় এক বাটপার সে খবর জানতে পারে। ঐ ৫০ হাজার টাকা আত্মদাৎ করবার মানসে সেও একখানা টিকিট করে ধনী লোকের গাড়ীতে চলতে পাকে। চটুগ্রাম থেকে দিল্লী বেতে মোটামুটি ভিন রাত্তি লাগে, প্রথম রাত্তিতে ধনী লোকের নিদ্র! ষাবার পূর্বে টাকা বের করে গুনে তাঁর বাক্সের মধ্যে রেখে শুয়ে পড়লেন। তিনি নিস্রাভিভৃত হলে তথন ঐ তম্কর উঠে তাঁর বাক্স পুলে দেখে সেখানে টাকা নেই। সে প্রথমবারে বিফলমনোরথ হয়ে দ্বিতীয় স্থাধার সন্ধানের অপেকা করতে লাগল। ধনী বাক্তি অমুরপভাবে তার সামনেই সকালবেলা এবং রাত্তিতে আবার টাকা বের করে গুনে বাক্সের মধ্যে রেখে দিলেন। কিন্তু ভক্ষর সেবারও ধনী ব্যক্তি নিদ্রাভিত্ত হলে বাকাটি খুলে টাকা খুঁজতে লাগল কিন্তু টাকার সন্ধান না পেয়ে চিন্তিত হল, এভাবে তাদের গন্তব্য স্থান সন্নিকট হওয়ায় অমণ অবসান হতে চলল। তথন তস্কর মহাজনকে বলল, "দেখুন আমি একজন তম্বর-আপনার টাকা আত্মদাৎ করার মানসে আপনার অনুসরণ করছি। আপনি প্রতিদিন সকাল ও রাত্রে আমার সম্মুখে টাকা বাক্সে রাঝেন, অথচ আমি আপনার নিজিত অবস্থায় বাক্স খুলে টাকার কোনরূপ সন্ধান পাই না ? আছো, আপনি কি কোন যাত্ কানেন ?" তथन वावमाशी वनतनन, "त्मथ, आमि त्मानक्रभ যাত জানি না। প্রতি রাত্রেই আমি টাকা ভনে তোমার সম্মুখেই বাকার মধ্যে রেখেছি সভ্য, কিন্ত আমি শোবার পূর্বে যখন তুমি স্বানন্বরে চুকে পড় তথন আমি তাডাতাডি টাকাগুলো তোমার শ্ব্যার নীচে রেথে দিই। আবার সকালে যথন তুমি স্থানখবে যাও তথন আমি টাকাগুলো এনে বান্ধে त्त्रां पहि । जुमि होका यशाञ्चात्न त्यां क्रिन, कांट्करे कि करत्र शांदव ?"

আমরাও শাস্তির জন্ম অব্বের মত বহির্জগতে খুব ছুটাছুটি করি। কিন্ত বহির্জগতে প্রকৃত শাস্তি নেই। বহির্জগতে বৈষয়িক আনন্দের চেয়ে অন্তর্জগতে আত্মানন্দের শাস্তি কোটি গুণ বেশী। উহা প্রত্যেকের অন্তরে আছে, অন্তর্জগতে খুঁজতে হবে—বহির্জগতে তা কি করে পাবে ?

বর্তমান ইতিহাস আলোচনা করলে দেখা যায়,
পৃথিবীর বিভিন্ন রাষ্ট্রশক্তি আন প্রত্যেকে নিজ নিজ
প্রতিপত্তি স্থাপনের জন্ম কতই না উন্মুথ হয়ে
পড়েছে। কয়েক শত বৎসর পূর্বে গ্রীস, রোম
প্রস্তৃতি দেশ, প্রতিপত্তি ছারা সভ্যতার উচ্চতম
শিখরে আরোহণ করেছিল, কিছু আন্ধ সেই সব
দেশের স্থান কোথায় ? আন্ধ তারা ধবন্ত বিধবক্ত।

এ জগতে ধন, দৌলত, ঐশ্বর্ধ, বিত্ত, সম্পত্তি, মান, যশ বা শক্তি যে বারই অধিকারী হউন না না কেন আজ প্রত্যেকটি বন্ধর ঠিক ঠিক মর্বাদা দেওয়া না হয় তবে কোনটিই থাকে না। নিজে
বড় হবার জন্ম যে যতই চেটা করুক না কেন,
ঝগড়া, বিবাদ এমন কি লড়াই বা তুম্ল যুদ্ধ করুক
না কেন, যদি শক্তির উপযুক্ত মর্যাদা রক্ষা না করে
তবে সে কথনও ক্যুকার্য হইতে পারে না; উহা
জলের বৃদ্বদের হায় লয় প্রাপ্ত হয়। ইহা কি বায়ি,
কি সমষ্টি সকলের পক্ষেই সত্যা। জগতের ইতিহাসে
বিশেষতঃ ভারতের ইতিহাস পর্যালোচনা করলেই
দেখা যায় ষে এই পৃথিবীতে যার ষেটি প্রাপ্য তাকে
সেটি দিলে যেমন সত্যের দেবা বা মর্যাদা রক্ষা হয়
তেমন আর কিছুতেই হয় না। এই পৃথিবীতে
গুরুজনকে সম্মান না করে কেউ বড় হতে পারে
না। পিতামাতার মর্যাদা রক্ষা না করে ছেলে বড়
হতে পারে না, শিক্ষক বা আচার্যকে সম্মান না
করে শিয়ের শক্তি বিকশিত হতে পারে না।

এই জগতে প্রত্যেক বপ্তরেই মর্যাদা আছে। ধারা সেই মর্থাদ। রক্ষা করতে সচেষ্ট থাকেন তাঁদের আশ্রয়েই সেই সকল বস্তু চিরকাল থেকে যায়। মর্যাদার হানি হলেই মা লক্ষ্মী বর থেকে চলে যান। ভারতে বেদ-বেদাস্তের মর্যাদা ষতদিন অকুগ্র চিল ভতদিন ভারতবর্ষ সমগ্র জগৎ-সমক্ষে ধান-জ্ঞানের দেশ বলে স্থপরিচিত ছিল। অবশু ধুগ যুগান্তরে মহাপুরুষ ও অবতার-পুরুষদের আবির্ভাবে পুন: প্রতিষ্ঠা লাভ হয় বটে, কিন্তু আবার যথনই মর্যাদার হানি হয়েছে তথনই জনের (জন সাধারণের ) বেদান্ত বনে গিয়ে আশ্রয় নিয়েছে। এবার জগবান জীরামক্বফ ও তাঁহার প্রধান শিষ্য বিশ্ববিশ্রুত আচার্য স্বামী বিবেকানন্দের আবিভাবে त्मरे **ब**रनत्र द्यमान्त चरत फिरत्रह ।

াম্য নিজেকে চেনে না বলেই এত গোলমাল।
নিজের আত্মা সম্বন্ধে কিছুই জানে না বলেই বাহিরে
শান্তির জন্ত ছুটাছুটি করে। বেদান্তের আত্মতন্ত্র ব্যাবার একটি স্থলর গল: "দশমন্ত্রমসি"। দশজন লোক মিলে একসাথে বেড়াতে বাছিলে এক

জায়গায়। পথে এসে তারা এক বিরাট নদী পেলে। তাই সাঁতার কেটে তারা নদী পার হ'ল, এক এক বারে ২।৩ জন করে করে। সকলে পার হবার পর একজন বললে, গুনে দেখি আমর দশজন ঠিক আছি কিনা; গোনার সময় সে বরাবর নিজেকে বাদ দেয়; কাজেই একজন কম পড়ে ধায়। তথন প্রত্যেকেই একবার করে গুনতে আরম্ভ করলে, এবং প্রত্যেকেই একই প্রকার ভুল করতে লাগল, বার বার নিজেকে বাদ দেওয়া হচ্ছে। শেষে তারা ভাবলে, আমাদের কেউ হয়তো क्रांत फूरव रश्राक्त, नश्राक्त क्रमीरत रहेरन निरश গেছে। বাড়ীতে আমরা সব আত্মীয় স্বজনদের কি জবাব দেব ?—এই ভেবে তারা কাঁদতে লাগ্য। ক্রম্মনের এক মহা রোল পড়ে গেল। এই সময় সেখান বিয়ে একজন বুদ্ধিমান পথিক যাচ্ছিলেন। তিনি তাদের কাল্লা শুনে ও ব্যাপার বুঝে সকলের হয়ে নিজে গুনে দেখালেন-ভারা म्नक्रम ठिकरे चाहि, उथम डारम्य धक्कमरक দিয়ে আবার গোনালেন, দে 'নয়' গোনার পর তিনি বললেন, 'দশমস্বমিস'। এইভাবে তাদের ভুল ভেঙ্গে দিয়ে আত্মজ্ঞান দিলেন: কাজেই তিনি তাদের গুরু হলেন। সংসারেও আত্মজান লাভ করতে হলে গুরুর প্রয়োজন। সদ্গুরুই বংশ দেন, ধর্ম বাহিরে নয়-भाष्टि वाहित्त्र नश् , खान वाहित्त्र नग्न ;-- এरकवात्त्र ভিতরে, অস্তরের মধ্যেই। Each soul is potentially divine, প্রত্যেক স্বাত্মাই সভাবতঃ সভ্য পূৰ্ণ ও পৰিত্ৰ, Divinity is its birthright. अधुमां जाना जनराष्ट्रे धर्म इस ना, अधु नामान পড़लारे धर्म इस ना এवः नीर्काय त्नालारे ধর্ম হয় না। আত্মজ্ঞান লাভ করতে হলে আতাবিশ্লেষণের প্রয়োজন, তা হলেই আত্মোরতি হয়, তার পরিণামেই Self-fulfilment দিদ্ধি ৰা পরিপূর্বতা লাভ হয়।

यक नवः एक नात्राप्रणः ; त्यथारम नव त्यथारमह

নারায়ণ, যত্র নারী তত্র গোরী: বেখানে নারী দেখানেই গৌরী।

শীরামকৃষ্ণ আরও বিস্তার করে বলেছেন—
বিত্র জীবঃ তত্ত্ব শিবঃ'। যেথানে জীব সেথানেই
শিব অর্থাৎ ভগবানকে দেখতে হবে। শুধু মারুষে
নয়, সকল প্রাণীতেই সমদৃষ্টি করতে হবে— আত্মদৃষ্টি
করতে হবে। বেদান্তের শেষ সিদ্ধান্ত— কিছুতেই
ক্রেড হবে। বেদান্তের শেষ সিদ্ধান্ত— কিছুতেই
ক্রেড ভালা রাখতে পারবে না, সব কিছুতেই সেই
বিরাট আত্মা রায়েছেন, কাজেই ভেদবিভেদ থাকতে
পারে না; থাকে শুধু প্রেম, যার উদন্ত হলে মারুষে
মারুষে, Caste and Creed বা জাতি-ধর্মের
প্রশ্ন থাকে না, মতবাদের প্রশ্ন থাকে না, পরিবর্তে
এক মহান্ ঐক্য দেখা দেন্ত। আজ্ম মারুষ শান্তি
হাপনের জান্ত ছুটাছুটি করছে; একমাত্র বেদান্তের
এই মহান শিক্ষা গ্রহণ করলেই পৃথিবীতে শান্তি
সংস্থাপিত হতে পারে।

স্থামী বিবেকানন্দ প্রায় ৬০ বংসর পূর্বে বলেছিলেন ত। আমর। আন্ধ বুঝতে পারছি, "India is still alive to contribute her quota to the perfect civilization of the whole world." দেশে দেশে এই বেদান্তের আত্মতত্ত্ব শিক্ষা দিয়ে জগতের সভ্যতাকে পূর্ব করবার জ্বন্তই ভারত আত্মন্ত বেঁচে আছে। বেদ বলেছেন 'মাতৃদেবো ভব', 'পিতৃদেবো ভব', 'আচার্য-দেবো ভব'। পিতামাতাকে দেবদেবীবং পূজা করতে হবে। স্থামী বিবেকানন্দ সেটাকে আরও বাড়িয়ে

বলেছেন, "দরিক্রদেবো ভব মুর্থদেবো ভব।" এই শত শত দরিজ না থেয়ে মারা যাচ্ছে তাদের দেবা করতে হবে। তারা যেন দেবতার মান পায়। এই যে কোটি কোটি মুর্থ যারা অজ্ঞানের অক্কারে ভূবে আছে তাদের সেবা কর দেবতাবোধে।

পদ ভয়সন, ম্যাক্স মূলর প্রভৃতি পৃথিবীর সর্বশ্রেষ্ঠ দার্শনিক ও মনীধীরা বেদান্ত সম্বন্ধে সর্বোচ্চ ধারণা পোষণ করেছেন। বেদান্ত-দর্শনের চাইতে আর যে বড় দর্শন নেই—তার। তা স্বীকার করেছেন।

বেলান্তের শিক্ষায় মন্ত্যাত্মের চরম বিকাশে মানুষ ভাই ভাই হয়ে যায়; কোনরূপ ভেদভাব বিবাদ বিসংবাদ ঘুদ্ধ বিগ্ৰহ থাকে না-পৃথিবীতে এক মহান ঐক্যের, মহান ভ্রাতৃত্বের স্বাষ্ট হর-পৃথিবী চির শান্তির পথ খুঁজে পায়; তা হ'লেই মার্ষ একটা ভয়শৃন্ত আনন্দ অহভব করতে পারে; সমস্ত মানব গোঞ্চী সব রক্ষমের ভেদ ভূলে গিয়ে পৃথিবীতেই সৰ্বদা স্বৰ্গীয় আনন্দ উপলব্ধি করতে পারে। সমগ্র মানবঞাতি যা চায় তা শান্তি। বেদান্ত দারা মানুষের এই শ্রেষ্ঠ বিকাশ লাভ সম্ভব। বেদাপ্ত মানবকে অতিমানবত্বপাতে সাহায্য করে। জাতি-ধর্ম-নিবিশেষে সমগ্র মানবজাতির সর্বতোমুখী উন্নতি এবং সর্বপ্রকার কল্যাণ সাধন করে বেদান্তভাব মানবসভ্যতাকে কতথানি আগিৰে **দি**য়েছে, ও **আ**রো কত আগিয়ে নিয়ে থেতে পারে আজ তা বুঝবার সময় এসেছে।

বেদান্তের আলোক প্রত্যেক গৃহে লইয়া যাও, প্রত্যেক গৃহে বেদান্তের আদর্শ অমুযায়ী জীবন গঠিত হউক, প্রত্যেকের ভিতরে দিব্যভাব স্থপ্ত রহিয়াছে— তাহাকে জাগ্রত কর।

# প্রভাতী সমুদ্রতটে

## শ্রীঅপূর্বকৃষ্ণ ভট্টাচার্য

স্থদূরের নীলাকাশ জ্বলধির কোন্ সে বিন্দুতে
অগণন মুহূর্তের ফাঁকে ফাঁকে আলিঙ্গন করে !
মৃত্যুত্তরঙ্গিনী-স্রোত মিশেছে কি অমৃত-সিদ্ধৃতে
নব স্ক্রনের তরে ?
হৃদয়-অস্বর যেন ছলিতেছে চিত্ত-পারাবারে,
উদয়-অস্তর রাগে—
এমনি প্রত্যুত্ত । অস্তরের সিদ্ধু যেন কারে ভাকে
নিখিল প্রান্তর হোতে আলো অন্ধকারে
ছঃখে সুখে বৈরাগ্য-নিঃশ্বাসে—
চির যাযাবর প্রাণে—খেলা কেন সিদ্ধৃতে আকাশে ?

ভয়াত শিশুর মতো ক্রন্দন বিলাপ শুনি কার বালুবেলা তটে ! ক্ষুক ক্ষুণ্ণ দরিয়ায় নিল যেথা শত শত শতাকীর সভ্যতা বিদায় ! পূষণের আবির্ভাব উষার তোরণ-দারে। ভাষা-হারা সতত বিদ্যোহ তরঙ্গের ফাঁকে ফাঁকে তবু আনে জীবনের মোহ।

অন্ত হান বারিধিরে আলিঙ্গন দিতে
অনন্ত আকাশ ব্যগ্র পৃথিবীর সান্ত সীমানাতে।
তরঙ্গ-ইঙ্গিতে আর আনন্দ-সঙ্গীতে
পরম আগ্রহ লয়ে মায়াজাল রচিতেছে প্রাতে
উমিদল। বায়ুস্রোতে বলাকারা চঞ্চল উদ্দাম।
একটি দৃষ্টির মতো ফেলে রেখে আপন হৃদয়
দূরের ছ্প্রাপ্য তরে কি রহস্য করেছে সঞ্চয়
হরস্ত জলধি ? —এই প্রশ্ন চিত্তে মোর জাগে অবিরাম।

## কথামূতের আলোয় অবতার-পুরুষ

### অধ্যাপক শ্রীবিনয়কুমার সেনগুপ্ত

উপনিষদে অবতার পুরুষের কোনো উল্লেখ
নাই। ঋষিরা ছিলেন তস্ত্রামেধী—জ্ঞানপপের
পথিক। আর্ধরা বীর ও শক্তিমান, প্রধানতঃ
স্থীয় সাধনার শক্তিতেই তারা চেয়েছিলেন সতাকে
লাভ করতে। মৃত্যুর তোরণদ্বারে নচিকেতার
বিজয়-অভিযান এই নিভীকতারই চরম পরিচয়।
মৃত্তকোপনিষদের ঋষি গান করছেন—

"প্রণ্বোধমু: শরো হাত্মা ব্রহ্ম তল্লক্ষামূচাতে। সপ্রমতেন বেদ্ধব্যং শরবতন্মমো ভবেং॥" প্রণব ধন্ম, ফীবাত্মাই বাণ: আর ব্রহ্ম সেই বাণের লক্ষা। লক্ষা ভেদ করতে হবে—প্রমাদ-হীন হয়ে। বাণের মত তন্ময়, অর্থাং লক্ষ্যের সাথে অভিন্ন হতে হবে।

ভগবান শ্রীরামক্তফ বলতেন, 'জ্ঞানীর ঈশ্বর তেজাময়, ভক্তের ভগবান রসময়', মাসুধের এই রসম্পৃহা চিরস্তন। সতাকে ঋষিরা 'রসো বৈ সং' রপেও উপলব্ধি করেছিলেন, কিন্তু সেই আনন্দময়-তত্ত্বের মধ্যে সামুখ-ভগবানের কোনো স্থান ছিল না। প্রেমধ্যের বীজ উপনিষ্ণে আছে, কিন্তু সে বীঞ্চ ভক্তিবাদে অবতারবাদে অমুরিত পল্লবিভ হয়ে ওঠে নি।

অবতারবাদ—প্রাণধর্মের প্রকাশ। প্রাণের খেলার কোনো নিমম কিংবা কোনো নির্দিষ্ট পদ্ধতি নাই। ভক্ত কেন অবতারকে পূজা করেন, তা যুক্তি দিয়ে বোঝানো যায় না। ভালবাসা বিচারের অপেক্ষা করে না—তার একটা নিজম্ব সন্তা আছে। সে স্থ-সম্পূর্ণ। ফরাসী দার্শনিক প্যাস্থালের মতে 'The heart has its own reasons of which reason does not know'—হৃদ্যের নিজেরই যুক্তি আছে, যা যুক্তি নিজেই জানে না।

কিন্ত প্রেমকে সভা বলে গ্রহণ করলেই প্রাণের

দেবতার অন্তিত্ব প্রতিফলিত হয় না। স্থায়বাদীদের মতে অনস্তের সৃষ্টি হওয়া সৃত্তব নয়। অকুপকে বৈজ্ঞানিক সভোর প্রমাণ্ড যুক্তির মধ্যে নেই, আছে তার অন্তিত্বের অনুভূতির মধ্যে। প্রমাণ বলতেই ভায়ের বিচার বোঝায় না। মাধ্যাকর্ষণ-শক্তি—আছে বলেই সতা, কার্যকারণ আছে বলে ক্রমবিবর্তনবাদীদের মতে (Emergent Evolution) অপ্রাণ থেকে প্রাণ, প্রাণ থেকে মন, মন থেকে পশুর প্রবৃত্তিজাত বৃদ্ধি, এবং প্রবৃত্তিকাত বুদ্ধি থেকে মান্থবের বিচারশক্তি (conceptual reason) জনায়। এই কম থেকে বেশী হওয়ার মধ্যে কোনো যুক্তিসঙ্গত কারণ নেই। এ মধোক্তিক, তবু এ সভ্য। এই প্রসঞ্চে দার্শনিক হার্বার্ট স্পেন্সার একটু রিসিকতা করে বলেছেন— "Explanation is the interpretation of the more developed by the less developed"—অর্থাৎ 'ব্যাখ্যা করা', মানে একটা অল্পরিণত ভাব দিয়ে একটা অধিক পরিণত ভাব বোঝানো ৷

ভগবানের আবিভাবের সব চেয়ে বড় প্রমাণ—
এই অন্তিত্বের উপলাক। শ্রীরামক্টফ বলেছেন—
"দেখেছি বিচার করে একরকম জানা যায়, আবার
তিনি যথন দেখিয়ে দেন—দে এক। তিনি যদি
দেখিয়ে দেন, এর নাম অবতার—তিনি যদি তাঁর
মামুষলীলা দেখিয়ে দেন, তা হলে আর বিচার
করতে হয় না, কাককে বৃঝিয়ে দিতে হয় না।
কি রকম জান ? বেমন অন্ধকারের ভিতর দেশলাই
বসতে ঘদতে দেশু করে আলো হয়। সেই রকম
দণ্ করে যদি তিনি আলো জেলে দেন, তাহলে সব
সন্দেহ মিটে যায়। এরপ বিচার করে কি তাঁকে
জানা যায়?" আবার বলছেন, "তিনি অবভার

হয়ে আসেন—এটি উপম। দিয়ে বোঝানো যায় নাু। অক্সতাব হওয়া চাই—প্রত্যক্ষ হওয়া চাই"। যুক্তি দিয়ে প্রত্যক্ষকে অধীকার করা চলে না।

অবতার প্রমাণসিদ্ধ,— যুক্তিসিদ্ধ নন কিংবা সম্পূর্ণ যুক্তিবিক্ষণ্ড নন। শ্রীরামক্কফের মতে বৃদ্ধি ধারা তাঁরই শ্রীমুথের কথা— "তাঁর অবতারকে দেখা হলে তাঁকে দেখা হলো। যদি কেউ গঙ্গার কাছে গিয়ে গঙ্গাঞ্জল স্পর্শ করে, সে বলে গঙ্গা দর্শন-স্পর্শন করে এলুম। সব গঙ্গাটা— হরিহার থেকে গঙ্গাসাগর প্রস্ত ছুঁতে হয় না"। পূর্ণ থেকে অংশকে পৃথক করা যায় না। অসীম অনন্ত ভাগবত-চেতনার সাথে একীভূত অবতারকে অসীম থেকে বিচ্ছিন্ন করা অসম্ভব। এ যেন—

"সীমার মাঝে অসীম তুমি বাজাও আপন স্থর"।
এই স্থেপ-ছঃপে-ভরা মাটির বৃকে ভগবানের
আবির্ভাব এক বিস্ময়ের বস্তা। এ যেন নিরাকারের
সাথে সাকারের প্রণয় মিলন, রূপের সাথে অরপের
রাথীবন্ধন। ভগবান বারংবার নামরূপের বন্ধনে
ধরা দিলেও তিনি নামরূপহীন। একদিন কুকক্ষেত্রে
পাথসারথি বন্ধু অর্জুনকে বলেছিলেন—

"অকোহপি সন্ধব্যরাত্ম। ভূতানামী ধরোহপি সন্। প্রস্কৃতিং স্থামধিষ্ঠার সম্ভবামাণ্যমার্যা॥"

— আমার জন্ম নাই, আমার জ্ঞান কথনও লুপ্ত হয় নাই। বিশ্বজগতের আমিই ঈশ্বর। সেই আমি নিজেরই ত্রিগুণাত্মিকা শক্তিকে আশ্রয় করে মায়ায় ধেন দেহ ধারণ করি।

সে মায়ার রূপ এবার ভগবান ফুটিয়েছেন
কথামৃতে। "অবতারাদির 'আমি' পাতলা আমি।
এ 'আমির' ভিতর দিয়ে ঈশ্বরকে সব সময় দেখা
যায়। ধেমন একজন লোক পাঁচিলের একপাশে
দাড়িয়ে আছে—পাঁচিলের ছইদিকেই অনস্ত মাঠ।
সেই পাঁচিলের গায়ে যদি ফোকর থাকে পাঁচিলের
ভগারে সব দেখা যায়।" সেই ফোকরটিই অবতার;

দীমার মাঝে অদীম। কাঁকটি দীমার গায়ে দেখা গেলেও এবং তার একটা আকার ফুটে উঠলেও দে নিজে শৃত্য এবং অনস্তের মাঝে একাকার। কথামৃতের অবতারপুরুষ পরস্পার বিরোধী ভাবের এক অপূর্ব দমঘন্ন। দার্শনিক ছেগেলের কথা সভাবতই মনে পড়ে, "Contradictions nestle in the very bosom of Eternity"—অনস্তের বুকে পরস্পার বিরোধী ভাব শাস্ত স্থাৰে জড়িয়ে রয়েছে।

"শক্তির লীলাভেই অবতার।" যে পরম শক্তির প্রকাশে এই বিশ্বসৃষ্টি—তারই ঘনীভূত রূপ ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণ; অলোকিক তপস্থাবলে বলীয়ান ও বিচিত্র অমুভৃতির রঙে রঙীন এই ভাগবত বিগ্রহ। तिश्राहत ভिতরেরই "मिक्रिमानम वाहेरत **এ**न, এসে বললে আমি যুগে যুগে অবভার .... ভারপর চুপ করে থেকে দেখি তথ্যও আপনি বলছে, শক্তির আরাধনা চৈতন্তও করেছিল।" প্রশ্নো-পনিষদে আছে—"প্রকাকামো বৈ প্রকাপতি: স তপোহতপাত।" সেই পরমপুরুষের তপস্থায় স্ষ্টির বীণায় প্রথম রাগিণী বেজে উঠন, শ্রীমদ-ভাগবতেও পিতামহ ব্রহ্মা এই বিশ্ব-উন্মেষের প্রথম প্রভাতে নিজেরই অন্তরে শুনতে পেয়েছিলেন সেই শাখত বাণী—"তপ, তপ, তপ"। সাধনার অর্থ প্রচহন আত্মশক্তির বিকাশ, প্রয়োগ কিংবা অভিব্যক্তি। ভগবানের গেই অভিব্যক্তিই এই জগৎ, এবং তাঁরই পূর্ণ বিকাশ অবতার পুরুষ। আবার ভগবানের সাধনার রূপ শক্তি-প্রকাশের বিগ্রহ। আদি পুরুষের প্রথম তপোমূতি আমরা দেখি নাই। কিন্ত দক্ষিণেশরের পুণ্য পঞ্চবটীমূলে সভ্য, শিব ও স্থলবের যে আরাধনার রূপ এবার ফুটে উঠেছে তাকে অধীকার করব কোন প্রাণে? দে রূপ নিজেরই সম্বন্ধে ইলিতে বলছেন—"এক রকম ত্বজি আছে বার কুগকাটা আর ফুরায় না !"

ৰেদান্তের মতে ঈশার সভাগুণপ্রধান। "ইয়ং

সমষ্টিক্ৎকুটোপাধিতয়া বিশুদ্ধদন্ত প্রধানা"। সন্থণ্ডণ আলোর মত প্রকাশশীল; তম'র কাজ অন্ধকারে ঢেকে রাখা, আর রঙ্গর কাজ বিক্ষেপ কিংবা আলোড়নের সৃষ্টি করা। শ্রীমদ্ভাগবতে আছে—

> "পাথিবিক্লাক্রণো ধ্যক্তমাদ্ধিস্থীময়ঃ। তমসন্ত রজক্তমাৎ সক্তং যদ্ ব্রক্লশন্ম্॥"

ত্বনার রজজ্মাৎ নথং বিশ্ ব্রাবাদনন্।

—শুকনো কাঠ তমার প্রতীক, কারণ তার ভিতরের
আশুন সে রেখেছে চেপে। তারপর দেখা গোল
ধোঁয়া, সে আলোড়ন রঞ্জোগুণের। শেষে জ্বলে
উঠল আগুন—কাঠ পর্যন্ত হয়ে উঠল আলো।
এই আলো সন্তের, যা থেকে হয় ব্রহ্মার্শন। জীব
কাঠের মত তামসিক, তার কর্মচঞ্চলতা রাজসিক
ধোঁয়া। অন্তরের ভাগবত সন্তাকে দোটাতে
পারে সন্তের আলো, এই সন্তপ্তণেরই পূর্ণ প্রকাশে
অবতারলীলা। তাই কথাস্তের ভগবান নিজের
ভিতরে দেখলেন পূর্ণ আবিভাব, তবে সন্তশ্ধণের
ক্রৈম্বর্ণ। যে ত্যাগ, পবিত্রতা, ভক্তি, জ্ঞান,
বিবেক ও বৈরাগ্য দিব্যচেতনার শ্রেষ্ঠ উপাদান
তারই মুক্তবিগ্রহ অবতার-পুরুষ।

এ জ্ঞান, এ ভক্তি সাধনসভ্য নয়; ভগবানের নিজস্ব সন্তা। শ্রীরামক্বকের ভাষায় তিনি "জ্ঞান ও ভক্তির জমাটবাধা মূর্তি------সাধা-সাধনা করে নয়, এমনিই হয়েছে"। অবতারপুরুষ "বসানো শিব নয়, পাতালফোড়া শিব — স্বয়্মভূশিক।" মাত্রষ সন্ত্রণের সাহাধ্যে ব্রহ্মজ্ঞান লাভ করতে পারে—'বসানো শিব' হতে পারে—কিন্তু অবতারত্ব অর্জন করতে পারে না। ভক্তের আকাজ্ঞা—

"শুধু তোমার বাণী নয় গো,হে বন্ধ হে মোর প্রিয়, মাঝে মাঝে প্রাণে জোমার পরশবানি দিয়ো।"

সে পরশ দক্ষিণেখনের তাপস এবার রেথে
গিরেছেন প্রাণে প্রাণে। দার্শনিক ডীন্ ইঞ্জের
মতে—ধর্মকে প্রচার করে শিক্ষা দেওয়া বায় না,
ভার ছোঁয়া লাগে প্রাণে। মান্ত্র্যনভগরান ধর্মের
সেই পরশ্মণি—বোগমায়ার প্রকাশ। এই মায়া

অবতার-পূক্ষবের সহজাত শক্তি এবং এই শক্তির সাহাবোই তিনি করেন লীলা। ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণ বলছেন, "বোগমায়ার এমনি মহিমা, তিনি ভেলকি লাগিয়ে দিতে পারেন। বৃন্ধাবন-লীলায় তিনি ভেলকি লাগিয়েছিলেন। বোগমায়া যিনি আত্যা-শক্তি, তাঁর একটি আকর্ষণী শক্তি আছে। আমি ঐ শক্তি আরোপ করেছিলাম"। নীল বম্নার কুলে একদিন এই যোগমায়াই বাঁশীর হার হয়ে ফুটে উঠেছিল। সে হারে উত্তলা হয়েছিল গোপী, ছুটে চলেছিল শ্রীদাম, হারামা। এই বোগমায়াকে আশ্রয় করেই—"বোগমায়াম্পাশ্রিভঃ"—ভগবানের রাসলীলা। সেই মায়াতেই আজ সারা জগতে ছড়িয়ে পড়ছে কথায়তের হার।

যোগমায়ার সাধায়ে অবতারলীলা হলেও,
লীলা একটা রামধন্তর রঙের অলীক থেলা নয়।
ঠাকুর বলছেন, "লীলাও সত্য"। অবতারের বিগ্রহ
অনিত্য নয়। সিনেমায় ধেমন করে মাহাধের
অভিনয় বাঁধা পড়ে, প্রকৃতি তার নিজের ক্যামেরায়
তেমনি করে চিরকাল ধরে রাথে ভগবানের থেলার
রূপ। চৈতক্তভাগবতে আছে—

"অস্থাপিং চৈতক এ সব লীলা করে

যার ভাগ্যে থাকংহ সে দেখায়ে নিরস্করে।"

মহাপ্রাভূর শ্রীমুখের বাণী—

"সত্য মুই, সত্য মোর দাস, তার দাস।

সভা মোর লীলাকর্ম, সভা মোর স্থান।

(य ना कारन स्थात नक (महे यात्र नाम।"

মাহ্ব-ভগবানের লীনা তত্ত্বজ্ঞিজানা নয়; তার একটা বাত্তব প্রয়োজনের রূপ আছে। কথামূতের ভগবান প্রয়োজনবাদী। তিনি বলেছেন, "গঙ্গর শিংটা যদি ছোঁয় গঙ্গকেই ছোঁওয়া হলো…… কিছু আমাদের পক্ষে গঙ্গর সার পদার্থ হচ্ছে ছুখ। বাঁট দিরে সেই ছুখ আসে। ঈশ্বর অনস্ত হউন আর বভ বড় হউন, তাঁর ভিতরের সার বস্তু মাহ্নবের ভিতর দিয়ে আসতে পারে ও আগে" অবতার থেন গরুর বাঁট, বা দিয়ে গরুর হুধ পাওয়া বায়। ভগবৎপ্রেমের পিপাসা তৃপ্ত করাই যদি ধর্মের উদ্দেশ্য হয় তবে মাহ্নব-ভগবানই—সেই রস ও রসপাত্ত।

\* \*

এ কথা বোঝা কিছু কঠিন নয় যে এই মাটির
বৃক্তে দিব্য আবির্ভাবের কারণ আছে। কারণ
ছাড়া কার্য হয় না। কিন্তু সেই হেডু নির্দেশ করার
কোনো শক্তি কিংবা অধিকার মামুযের নেই।
আমরা প্রভাকটি কর্মের পিছনে একটি অভিসন্ধি
দেখতে চাই। ভগবানের লীলা অভিসন্ধিমূলক নয়।
আমাদের চিন্তাপ্রণালীর সাথে ভগবানের ভাবধারার
সামঞ্জন্ত করা যায় না। তাঁর লীলা সম্পূর্ব স্বাভাবিক
—অবতারের জীবন ভাগবতভাবের স্বতঃপ্রকাশ।
তাঁর কার্যের কারণ একমাত্র তিনিই জানেন এবং
যুগে যুগে তিনিই বলেন।

কুম্পক্ষেত্র গীতামুখে ভগবান তাঁর দিব্য আবির্ভাবের যে ব্যাখা করেছিলেন সে আজ সর্বজনবিদিত। তিনি এসেছিলেন অধর্মের বিনাশ করতে, ধর্মের প্রতিষ্ঠা করতে ও সাধুদের পরিত্রাণ করতে। এই তিনটি কারণ ছাড়াও ইয়তো তাঁর লীলার আরও অর্থ ছিল, কিন্তু তার স্কুপান্ত কোনো উল্লেখ গীতায় নেই। দক্ষিণেখন্নের গলাতীরে এবার তিনি নিজেকে একটু বেশী প্রকাশ করেছেন আমাদেরই প্রতি অহেতুকী কর্মণায়। সেই কর্মণার আলোতেই মান্তব আজ তাঁকে চিনতে পেরেছে তার প্রাণের ঠাকুর বলে।

দেই প্রেমের ঠাকুর বলছেন, "ঈশর সর্বত্র আছেন, কিন্তু অবভার না হলে জীবের আকাজ্জা পূরে না। প্রয়োজন মিটে না"। মামুবের প্রেম চায় প্রেমাম্পদের একটি বাল্ডব রূপ। শ্রীরামক্কফের ভাষার, "ভক্তেরা অবভারকে চান—ভক্তি আলাদন করার জক্ত"। প্রিয়ভ্যের রূপ ও গুণ বাদ দিয়ে ভালবাদার রস অহভব করা বার না। আধারকে ছেড়ে আধেয়কে করনা করা একপ্রকার অসম্ভব।
সপ্তণ নিরাকারবাদীদের মতে নিছক ভাবময়
ভগবানকে ভালবাদলেও অস্তরের রসপিণাদার শান্তি
হতে পারে; এথানেও একটা আধার করনা করতে
হয়। কিন্তু প্রেম ওত্তাহুরাগ নয়, বিরাটের জয়গানও
নয়, হিতোপদেশও নয়। সমধর্মেই প্রেম দন্তব।
ভালবাদা হয় সমানে সমানে। প্রাণের আকৃতিকে
দার্শনিক বিচার করে অস্বীকার করা চলে না।
ভাইতো ভগবান কথামূতে বলছেন, ভাঁকে হাতে
ক'রে থাওয়াতে পারলে তবে তো মাহম তাঁকে
ভালবাদতে পারবে"। প্রীশ্রীমা বলছেন, ভাঁহোকে
কে কবে ভালবাদতে পেরছে বাবা?"

মাহ্নবের অস্তরে থাকে প্রেমের ক্ষ্মা, আর তার কালো চোথে থাকে দেখবার পিপাসা। সেই স্থ্রণ পিপাসা মেটাবার জন্ম ভগবানের স্থ্রল রূপ। "যেমন ঠিক স্থোদয়ের সময়ে স্থা। সে স্থকে দেখতে পারা যায়—চক্ষু ঝলসে যায় না—বরং চক্ষের তৃত্তি হয়। ভক্তের জন্ম ভগবানের নরম ভাব হয়ে আসে। তিনি ঐশ্বর্য ভ্যাগ ক'রে তার কাছে আসেন।" ভালবাসা ঐশ্বর্থ-প্রীতি নয়। কুরুক্তেত্তে ভগবানের বিশ্বরূপ দেখে অর্জুন শুধু আনন্দ পান নি, শুয়ও পেয়েছিলেন।

"ভয়েন চ প্রবাথিতং মনো মে ভদেব মে দর্শয় দেব রূপম্…"

"কামার মন তরে ব্যথিত হয়েছে। ওগো তুমি আমাকে তোমার পূর্বরূপ দেখাও।" কোনো ভক্ত প্রীরামক্তফের বিরাট রূপ দেখতে চাইলে তিনিও বলেছিলেন, "ওগো, ও রূপ দেখতে চাওয়া ভাল নয়, ওতে ভালবাদার ভাগ কম পড়ে যায়, ভয় হয়"।

কথামৃতের ভগবান আবার বলছেন—"মহয়লীগা কেন জান?……এর ভিতর তাঁর কথা
ভনতে পাঙরা ষায়?" 'শ্রীম' কোন পাশ্চান্তা
মনীবীর মত উদ্ধৃত করলেন, 'জিশবের বাণী মাহবের

ভিতর দিয়ে না এলে মাহ্য তা ব্যুতে পারে না"।
শীরামক্কয় এ কথার পূর্ণ সমর্থন করেন—"বাঃ এ ত
বেশ কথা।" যুগে যুগে ভগবান আসেন আচার্য
হয়ে, আর নিজেরই অস্তরের বাণী শোনান মাহ্যুকে
তার নিজের ভাষার। সে ভাষা দর্শনের ভাষা নয়।
সে কথা ভাগবত সভ্যের সহজ্ঞ সরল সরাগরি
প্রকাশ এবং বিচার-বিতর্কের বহু উধের্ব।

অবতার-পুরুষ শুধু সাধনার মুঠ বিগ্রহ নন, তিনি সাধনার ধন। চীনদেশের মহাপুরুষ গাউৎদের মতে সত্যের সাথে সত্যালাভের পথের বিশেষ কোনো পার্থক্য নাই। প্রীভগবান্ একই সাথে সত্যাপথ এবং পথের শেষ। তিনিই সাধনা, তিনিই সাধ্য। তিনিই উপাসনা, তিনিই উপাস। তিনিই উপাসনা, তিনিই উপাস। তিনিই উপাসনা, তিনিই উপাস। তিনিই উপাসনা, তিনিই উপাসনা কিনিই উদেশ্য। ঠাকুর বলছেন, 'তিনি যথন মাহাব হয়ে, অবতার হয়ে আসেন তথন ধ্যানের খ্ব হ্যে, অবতার হয়ে আসেন তথন ধ্যানের খ্ব হ্যে। এ ধেন কাঁচের লঠনের ভিতর আলো অসছে।' সেই ভাগবত চেতনার আলো লাভ করাই তপস্তার শেষ, আবার তাকেই উপায়রপে গ্রহণ করা সাধনার আরম্ভ।

দে উপায় মাত্রুয় **শিখেছে তাঁর**ই আবির্ভাব ও সাধনার ফলে। মাতুষ ভালবাসার অন্ত অবতার-পুরুষকে চায় সভ্য, কিন্তু তাঁকে ভালবাদার সম্পূর্ণ যোগাতা তার থাকে না। এ মাটির যে প্রেমের সাথে সে পরিচিত তার রূপ ভগবছক্তির সাথে মিলে না। তাই "প্রেম ভক্তি শেশাবার জন্ত অবতার"। এই শিক্ষা দেবার পদ্ধতি কিন্ধ একটু স্বতন্ত্র। যে বিরহ, ব্যাকুলতা, উন্মাদনা, দিবারসপ্রিয়তা, ভাব, মহাভাব ও প্রেম এবার দক্ষিণেশরের তাপদের মধ্যে ফুটে উঠেছে—তারই আলোতে মাহ্রষ চিনেছে তার সত্যকারের চলার পথ। তবু কিন্তু এ হোমানল व्यानात्र निहरन कारना উत्त्रण तहे। এ विकि সকাম যজ্ঞ নয়। প্রেম দেখাবার কিংবা শেথাবার অন্ত প্রেমের অবভারণা হাস্তকর। এ দিব্যামুরাগ অবভার-পুরুষের ভাগবভভাবের স্বাভাবিক এবং

শতংশুর্ত প্রকাশ, এবং তার ফল তাঁরই প্রকৃতির সাথে জড়িত। এ প্রেমরূপ তাঁর নিজস্ব সন্তা, এবং তার প্রভাবও তাঁর থেকে অবিজ্ঞেয়। সূর্ধের নিজস্ব প্রকৃতিই মালো দেওয়া; এ দানের মধ্যে কোনো উদ্দেশ্য নেই। আলো দেওয়ার অভিসদি নিয়ে সূর্য জলে না, কিন্তু তবুসে অন্ধকার দূর্ব করে।

প্রশ্নটি অক্তদিক থেকেও আলোচনা করা চলে। অবতার-পুরুষের ভালবাসা জীব ও ভগবানের প্রতি সমভাবে পড়ে, কারণ তাঁর দৃষ্টিভন্দীর মধ্যে কোনো ভেদবৃদ্ধি নাই। জীবও ভগবানেরই রূপ। প্রেম আবার পাত্রাপাত্র বিচার করে না, ডাই দে শক্তি-মান্। মায়ের ক্ষেত্কুগন্তানকেও মাতৃভক্ত করে। অবতার-পুরুষের মানবপ্রেমও অভক্ত অবিখাসী মাহ্রুবকেও ভগবংপ্রেমিক করে। তিনি মাহুরকে ভালবেদে তাকে ভালবাসতে শেখান৷ কিন্তু এই ভাগবাদার মধ্যেও কোনো উদ্দেশ্য নাই। এ প্রেম সম্পূর্ণ অহেতুকী—এ তার নিঞ্জ ধর্ম। মাতত্ত্বের উপাদানই বাৎসল্যের রস, অপত্যমেহ। त्म द्महत्क वाम मिर्य मार्क कहाना कहा याय ना, আর সম্ভানের প্রতি তার প্রভাবও অধীকার করা हरण ना । पत्रणी श्रीतामकृत्यक मत्रत्मत्र होत्न श्राब माञ्च डांटक हिटनट्ड निट्यत्रहे आंटनत्र शंकृत वटन ; वृत्याह-भूवात व्यात्मात मात्य अफ़्रिय त्रायह চরম প্রেম। দার্শনিক বিচারে ভগবানের প্রেমরূপ ७ ड्यानक्रांभत्र (य नमध्य कत्र। यात्र नि, त्मरे नमध्यरे এবার রূপ ধরে ফুটে উঠেছে এই অপরূপ অবভার-श्रुक्रस्य ।

এ কথা সত্য যে, তাঁর প্রেম মান্নরের পক্ষে
সম্পূর্ণভাবে আয়ত্ত করা সম্ভব নয়। কিন্ত তাঁর
ভাগবত জীবনের দৃষ্টাস্ত তাকে প্রেরণা দেয়। সেই
ভালবাসার, সেই তপজার মধ্যেই সে সন্ধান পায়
পরিপূর্ণ দিবাজীবনের। অবতার-পুরুষের আবির্ভাব
আধ্যাত্মিক সত্যের শ্রেষ্ঠ প্রমাণ। ঠাকুর ব্লছেন,

'মহান্তার ঈশরের ভাব---এতদ্র তোমাদের দরকার নাই---আমার ভাব নজিরের জন্ত'। উপদেশের চেয়ে দৃষ্টাস্ত অনেক বেশী কার্যকরী।

সে প্রেম জীবের পরম কল্যাণের নিদান, তার মৃক্তির সোপান। শ্রীরামক্রম্ণ বলছেন, 'তিনি বখন মামুব হয়ে আদেন, অবতার হন, জীবের মৃক্তির চাবি তাঁর হাতে থাকে; তখন—সমাধির পর ফেরেন—লোকের মঙ্গলের জন্তা।' 'অবতার, যিনি তারণ করেন'। তাঁকে দর্শন করা, তাঁকে ম্পর্শ করা, তাঁকে প্রণাম করা মোক্ষ্যাভের শ্রেষ্ঠ উপায়। শ্রীরামক্রম্ণ নিজের বুকে হাত দিয়ে বলছেন, 'এর ভিতর বদি কিছু থাকে, তবে তার সেবা করলে অজ্ঞান অবিত্যা একেবারে চলে যায়'। 'চৈতক্তনেব সন্মাদ নিলেন কেন? লোকে প্রণাম করবে বলে। এখানে যে একবার প্রণাম করবে সে উদ্ধার হয়ে যাবে।' অবতারপুরুষকে তিনি বাহাছরী কাঠ' বা 'স্টীম বোটের' সাথে তুলনা করেছেন—'বে নিজেও পারে যায়, অপরকেও পারে নিয়ে যায়'।

তাঁর সাধনা ব্যক্তিগত নির্বাণলান্তের অস্ত নয়,
সমষ্টিগত মৃক্তির জন্ত। তিনি চিরমুক্ত। অবতারপূক্ষবের তপস্তা অক্তের মনে শুধু প্রেরণার সঞ্চার
করে না, তাকে শক্তিও দান করে। সে হোমানলের
আলো বহুদ্র ছড়িয়ে পড়ে আর মান্থবের চলার
পথের অক্ষকার দূর করে। জীরামক্ষকের ভাষায়,
'একজন অভিন করলে দশজন পোয়ায়'।

অবতার-পূর্ক্ষরের সাধন-সম্পাদের উত্তরাধিকারী
মাহ্যব, আর মারুষের সঞ্চিত কর্মের ফগভোগী
লীলাময় ভগবান। বাইবেলের মতে যীশুগ্রীষ্ট
এসেছিলেন জীবের পাপ গ্রহণ করে তাকে মুক্তি
দিতে—Vicarious atonement. মানুষের
কল্যাণের জন্তুই তিনি দিলেন তার বুকের রক্ত,
হলেন কুশবিদ্ধ। এবার দক্ষিণেশবের ভগবানও
এসেছেন মানুষের পাপের বেদনা নিজে সহু ক'রে
তাকে পাপমুক্ত করতে, তাকে চৈতক্ত দিতে। 'চৈতক্ত

হউক', একথা সকলকে বললে—'কলিতে পাপ বেশী, দেই দব পাপ এদে পড়ে'। তবু তো মহামায়া তাঁর গলার ক্ষত দেখিয়ে বলে উঠলেন যে, এ বেদনা অস্তের অপরাধ গ্রহণ করে তাকে মুক্তি দেবার প্রত্যক্ষ ফল! চীনের মহাপুরুষ লাউৎদের কথা মনে পড়ে—'যিনি পৃথিবীর পাপ বহন করেন, তিনিই পৃথিবীর রাঞা'।

এই বেদনাও তার লীলাবিলাসের অন্। 'দেশলাম, যে কামার সেই বলি—সেই হাড়িকাঠ হয়েছে'। অবভা সে শভোগের মধ্যে শুধু ছঃপের রসই যে আছে তা নয়। তাঁর আবিভাবের মধ্যে প্রেমের আনন্দই প্রধান। তারই শ্রীমূথের কথা — 'লীলা বিলাদের জন্ত-মন্ত্র্যালীলা কেন জান ? এর ভিতর তাঁর বিলাদ, এর ভিতর তিনি রদাম্বাদন करत्रन..... मिक्तिमानम निष्य त्रभाषामन कत्राज শ্রীরাধিকার স্থষ্টি করেছেন। সচ্চিদানন্দ রুফের अब (थटक द्रांधा (दद्रियाह्म । मिक्रमानम इक्ष्रहे व्याधात्र, व्यात निष्यहे व्यापनीकाल व्याध्य -- निष्यत রস আস্বাদন করতে—অর্থাৎ সচ্চিদানন্দকে ভাল-বেদে আনন্দ সম্ভোগ করতে'। অবভার পুরুষ ভক্ত হয়ে আসেন—নিজেরই অন্তরে ভগবানকে ভারবেদে আনন্দ করতে। দীলা শেষ করবার আগে ঠাকুর নিজের সম্বন্ধে বলছেন—'এর মধ্যে তুটি আছে। একটি তিনি, আর একটি ভক্ত হয়ে আছে · · · ( दिन । जे च द ) आंत्र क्षत्र मरश ষিনি আছেন এক ব্যক্তি। তবে একটি রেখা মাত্র আছে—ভক্তের আমি আছে-সম্ভোগের জ্ঞ।' রায় রামানন্দ মহাপ্রভুর কাছে ক্লুমেরে স্কুপ বৰ্ণনা করেছিলেন-

"আপন মাধুৰ্য হবে আপনার মন, ুআপনা আপনি চাহে করিতে আলিজন!"

এই সম্ভোগের ছটি দিক আছে। পরমপুরুষ শ্রীরামক্তফের কথায়, 'একবার ভগবান হন ফুল, ভক্ত হন ভ্রমর; আবার কথনও ভগবানই হন অলি, আর ভক্ত হয় ফুল।' শুধু জগবানের ভিতরেই বে রস আছে তা নয়, ভক্তভাবেরও মাধুর্থ আছে। মা যেমন বাৎসল্য রস উপজোগ করেন, সন্তানও তেমনি মাতৃস্বেহ আস্থাদন করে। তাই অবতার-পুরুষ একবার ভক্তরূপে নিজেরই ভাগবত রস সজ্জোগ করেন, আবার ভগবানক্রপে ভক্তের হৃদ্য-মধুপান করেন।

এ থেলা শুরু তাঁর নিজেকে নিয়ে নয়, তাঁর জগৎরূপের সাথেও চলেছে তাঁর একই অভিনয়।
এই স্থাইর মধ্যে যে বিচিত্ররূপে তিনি আত্মপ্রকাশ করেছেন তারও সাথে কুটে উঠেছে এই রসের আদান-প্রদান। জগবানের এই জগৎলীলা সস্তোগের রূপই অবতার-পুরুষ। প্রকৃতির থালায় সহ্রোপচারে সাজানো নৈবেছ গ্রহণ করতে তিনি যুগে যুগে আসেন এই মাটির কোলে। প্রাকৃতির নিমন্ত্রণ গ্রহণ করতেই তাঁর হয় আবিভাব।

'নিমন্ত্রণ থেয়ে থেয়ে আর বাড়ীর ডালভাত ভাল লাগে না।' কিন্তু এ নিমন্ত্রণ শুধু বাইরের প্রাকৃতির নয়, সমস্ত প্রকৃতির মানব-শিশুর। সে আহবানে তিনি, লাড়া দিয়েছেন স্প্রির প্রথম, প্রভাত থেকে। মানুষের তপস্তা, তার সাধনা, তার চোথের জল যে 'পাষাণ'-দেবতার পূজা নয়, তার প্রতীক্ষা নিরর্থক নয়,— এরই প্রমাণ অবতার-পুরুষের আবিভাব।

ভক্তিপ্রিয় মাধ্য ভক্তের নৈবেত গ্রহণ করতে আদেন, আর রেখে যান তারই জত্ম একটি পূজার বিগ্রহ। দে মৃতির প্রতিষ্ঠা এবার ভগবান শ্রীরামক্রফ করেছেন নিজের হাতে। নিজের অবভার-রূপের গলায় তিনি নিজে পরিয়েছেন মালা, তাঁর পায়ে নিবেদন করেছেন কুল, ছবিকে করেছেন পূজা, এবং বলেছেন—

'এর পর **ঘর ঘ**র এর পূ**জা হবে।'** 

# অন্তর্যামী

## গ্রীমতী বিভা সরকার

ওগো অন্তর্গামী মোর,

ट्र देवतांशी निःमक मझांमी,

ঘরভোলা বাশরীর স্থরে—

করিছ উতলা শুধু

আড়ালে আড়াল রচি

রহি মোর দূর অস্তঃপুরে !

নিভৃত এ নিকেতনে '

নিতাদিন একান্তে নিরালা

কিসের চয়নে আনমনা ?

পুলি মন-বাভায়ন

ভৈরবীর শেষ গানে

কার লাগি করিছ বন্দনা ?

রহিব কি রবাহ্ত সেথা ? ডাক মোরে স্থান দাও

ভোষার মনিবে !

মানগ-দেউল হতে

আমি শুধু বার বার

बाव किरत्र किरत ?

আপনারে নাহি চিনি

ত্:সহ এ জালা

বেপথু ব্যথার ভরে

আমার নিরালা !

षन्य एखान (र निष्ट्रेत

ৰোল ভব শুৰু ধ্বনিকা

অমৃত-আলোয় জালো

**बक्षम**य पूत्र नौश्वातिकः ।

## প্রাচীন ভারতের শ্রমিক

#### জীবিমলচন্দ্র সিংহ

[ অবসর-প্রাপ্ত লেবার অফিসার, বেঙ্গল চেম্বার জ্ব কমাস ]

প্রাচীন ভারতে শ্রমিকরাই সমাজের মেরুপণ্ড ছিল। ধর্ম ও অর্থশাস্ত্র প্রণেতা শ্রীমৎ শুক্রাচার্য, নারদ, বৃহস্পতি প্রভৃতি ঝিষরা শ্রমিকদের সম্পর্কে অনেক বিষয় লিপিবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহাদের গ্রন্থ পাঠে সহজেই অনুমিত হয় যে, সেকালের শ্রমিকদের অবস্থা বেশ সন্তোষজ্পনক ছিল। প্রাচীন ভারতে শ্রমিকদের অবস্থা অর্থাৎ পারিশ্রমিক, অবসর প্রভৃতি সঙ্গদ্ধে ত্-চারটি আবস্থাকীয় বিষয় আলোচনা করিব।

#### (১) পারিশ্রমিক

সেকালে রাজা তাঁহার নিজের ও রাজ্যের মঙ্গলের জন্ম শ্রমিকদের সদা সম্ভষ্ট রাথিতেন—ইহাই আদর্শ ছিল। শুক্রাচার্য লিখিয়া গিয়াছেন যে. রাঞা স্বরং শ্রমিকদের কার্যদক্ষতা বিবেচনা করিয়া তাহাদের পারিশ্রমিক নির্ধারণ করিয়া দিবেন, এবং তাহা প্রদান করা কথনও বন্ধ থাকিবে না। নারদ বলিয়াছেন, কার্যের পূর্বে যে পারিশ্রমিক স্থির इहेग्राह्म-कार्यत्र शर्व, मर्था वा कार्य ममाश्च इहेल ভূতাকে তাহা দিতে হইবে, এবং যে নিয়োগকর্তা কার্যের জন্ম পারিশ্রমিক দেওয়া বন্ধ করিবে, তাহাকে পারিশ্রমিকের পাঁচগুণ অর্থদণ্ড দিতে হইবে! বুহস্পতি বলিয়াছেন কার্ধ-সমাধিতে, নির্ধারিত পারিশ্রমিক না দিলে, পারিশ্রমিক ও অর্থদণ্ড হুই দিতে হটবে। নিয়োগকারী ও শ্রমিকের পারিশ্রমিক লইয়ামত-বৈধ হইলে রাজা স্বয়ং সাক্ষী লইয়া ও व्यावश्रक हहेत्व नित्याशकातीत क्यानवन्ती श्रहन করিয়া পারিশ্রমিক স্থির করিয়া দিবেন।

প্রাচীন ভারতে পারিশ্রমিকের হার বেশ উচ্চ ছিল। শ্রমিকরা সাধারণ ভাবে জীবনবাপনের ব্যয়নির্বাহের উপযুক্ত পারিশ্রমিক পাইত। শুক্রাচার্য বলিয়াছেন, শুধু যে পারিশ্রমিক অর্থ হইতে দৈনন্দিন আবশ্রকীয় জিনিব কিনিবার মূল্য হইবে তাহা নহে, শ্রমিকরা ও তাহাদের পরিবারবর্গ যাহাতে বেশ স্থ-স্বাচ্চন্দ্যে জীবনধারণ করিতে পারে এরপ পারিশ্রমিক দিতে হইবে। সমাজের পক্ষে অর পারিশ্রমিক বিপজ্জনক, কারণ শ্রমিকরা অসম্বই থাকিলে সমাজের বন্ধু হওয়া দ্রের কথা, ক্রমশঃ শক্র হইয়া দাঁড়াইবে। শুক্রাচার্য পারিশ্রমিকের অর্থ তিন ভাবে বিভাগ করিয়া বলিয়াছেন:

- (ক) সাধারণ পারিশ্রমিক অর্থে ব্ঝা ধাইবে বে অপরিহার্য অন্ধবন্ত্রের সঞ্চলত। উপভোগ করিবার উপযোগী কর্থ।
- (খ) উত্তম পারিশ্রমিক অর্থে—প্রচুর খাত্ত ও বন্ধ পাওয়ার জন্ম বায় সন্ধ্রনানের উপধোগী অর্থ।
- (গ) অন্ধ পারিশ্রমিক অর্থে একটি লোকের জীবন-ধারণের উপযোগী অর্থ।

পারিশ্রমিক কথনও সময়, কথনও কার্যবিশেষ বিবেচনা করিয়া নিধারিত হইত। শুক্রাচার্যের উক্তি ছাড়াও আমরা 'জাতকে' দেখিতে পাই যে পারিশ্রমিকের হার বেশ উচ্চ ছিল।

গৃহত্বের ভ্তারাও সে সময়ে ভিক্ষা দান করিত (Jataka III, Pages 445—446). ইহা হইতে বেশ অন্থান করা যায় যে তাহাদের অবস্থা সচ্ছল ছিল, নতুবা ভিক্ষা দান কথনও তাহাদের পক্ষে সম্ভব হইত না।

- (২) শ্রমিকদের কতকগুলি বিশেষ স্থবিধা
- সে সময়ে শ্রমিকদের কতকগুলি বিশেষ স্থাবিধার বিষয় উল্লিখিত দেখা যায়। চল্লিশ বংসর রাষ্ট্রের কার্যে নিযুক্ত থাকিমা যে পারিশ্রমিক পাইবে— শ্রমিক কাঞ্চ না করিয়া পরে ভাহার অর্থেক পাইবে

এবং শ্রমিক জীবিত না থাকিলে তাহার বিধবা স্ত্রী বা পুত্র বা কয়া তাহা পাইবে। সভোষজনক কাজ করিলে নিয়োগকর্তা প্রত্যেক বংসর মাহিনার এক অষ্টমাংশ পুরস্কার দিবেন।

অমুস্থ হইলে শ্রমিককে অমুস্থতার অজুহাতে বিতাড়িত করা চলিত না। শ্যাশায়ী থাকিলে দে পুরা বেতনে অবসর পাইত। পনেরো দিনের অধিক অমুস্থ হইলে যতদিন না সে আরোগ্য লাভ করে—ততদিন পারিশ্রমিকের চারি ভাগের তিন ভাগ দে পাইত। সপ্তাহকাল অমুস্থ থাকিলে পারিশ্রমিকের কোন মংশ কর্তিত হইত না। যদি শ্রমিক অমুস্থতানিবন্ধন স্থায়িভাবে অকর্মণ্য হইয়া পড়িত তাহা হইলে, যে শ্রমিক পাঁচ বৎসর কাল্ল করিয়াছে, তাহাকে তিন মাসের পারিশ্রমিক ও যে ততােধিক কাল্ল করিয়াভে তাহাকে ছয় মাসের পারিশ্রমিক দিবার নির্দেশ ছিল।

#### (৩) অবসর

প্রত্যেক শ্রমিককে তাহার নিজের গৃহকায় পরিদর্শন করিবার জক্ত অবসর দিবার রীতি ছিল। স্থায়ী ভৃত্যকে দিনের বেলা এক ধাম সময় ও রাত্রে তিন থাম সময় বিশ্রামের জক্ত দিতে হইত— অস্থায়ী ( অর্থাৎ এক দিবসের জক্ত দিতুক ) শ্রমিককে আধু থাম সময় বিশ্রামের জক্ত দেওয়া নির্দেশ ছিল।

#### (৪) পরিবার-সংক্রান্ত আয়-বায়

কোটিলা লিখিয়া গিয়াছেন, যেথানে অধিক শ্রমিক বা কারিগর নিযুক্ত থাকিত, সে সকল স্থানে শ্রমিকদের জন্ম একজন গোপ নিযুক্ত থাকিবে। একজন গোপ দশ কুড়ি বা চল্লিশ পরিবারের থবরাথবর করিত। তাহাদের জাতি, নাম, পেশা ও আয়বায় নিধারণ করিত।

(৫) সংরক্ষণ-তহবিল (Provident Fund) শ্রমিকদের সংরক্ষণ-তহবিল থাকিত। শুক্রাচার্য নির্দেশ দিয়া গিয়াছেন যে নিয়োগকর্তা কর্মকাল শেষ হইলে ভ্তাদের সম্পূর্ণ টাকা দিয়া দিবেন, বা বৎসরে এক চতুর্থাংশ বা এক ষষ্ঠাংশ বা অধেকি বা হুই তিন বৎসরে সংরক্ষণ-তথবিলে সঞ্চিত সম্পূর্ণ টাকা দিবেন। শুক্রাচার্য বলিয়াছেন যে, নিয়োগকর্তা নিজের নিকট ভ্তাের বেতনের এক চতুর্থাংশ বা এক ষষ্ঠাংশ জ্বমা রাথিয়া দিবেন এবং তাহা উপযুক্তভাবে প্রদান করিবেন।

এক কালে সংবৃক্ষণ-তহবিলের সব টাকা দিবার কোন উল্লেখ বেশী পাওয়া যায় না। বোধ হয় এককালে শ্রমিক সমস্ত টাকা পাইলে কোনরূপ বিলাসিতায় বায় করিয়া অস্ত্রবিধায় পড়িবে বলিয়াই ক্রমে ক্রমে টাকা দিবার প্রথাই কোটিলা সমর্থন করিয়াছেন।

সকল সময়ে যে নগদ টাকা পারিশ্রমিক দেওয়া হইত এমত নহে। 'জাতকে' অনেক ভাবে পারি-শ্রমিক দিবার প্রথা দেখিতে পাওয়া যায়। একটি লাল পোষাকের জন্ত কোন বালিকাকে কোন পরিবারে তিন বংসর কাজ করিতে হইত এবং এক পত্নীলাভ করিবার জন্ত কোন যুবককে কোন পরিবারে সাত বংসর কাজ করিতে হইত।

অশোকের শিলা-নিপি ( Rock Inscription No. XIII ) ১ইতে শ্রমিকদের সঙ্গে কিরপ ব্যবহার করিতে হইবে তাহার আভাস পাওয়া যায়। শ্রমিকদের সঙ্গে সহাস্থ্যে স্থমিষ্ট কথা কহিবার এবং কাপড় ভোজ্য পানীয় ও অর্থ দিয়া সমুষ্ট রাথিবার আদেশ দেওয়া আছে।

'শ্রমিক' শব্দের ব্যাপক অর্থে দে সময় গৃহভূতাকেও বুঝাইত। হিউয়েন সাঙ লিখিয়া
গিয়াছেন, তিনি যে সময়ে ভারতবর্ধ পর্যটন
করেন সে সময়ে শ্রমিকদের বাধ্যতামূলক নিযুক্তি
(forced labour) দেখেন নাই তবে সাধারণের
মঙ্গলের জক্ত কোন কার্য হইলে শ্রমিকরা নিযুক্ত
হইতে বাধ্য হইত এবং তাহাদের কাঞ্চের অমুপাতে
তাহাদের পারিশ্রমিক দেওয়া হইত।

ধর্ম ও অর্থ শাস্ত্র হইতে বেশ প্রতীত হয় যে প্রাচীন ভারতের শ্রমকরা আধুনিক শ্রমিকদের অপেকা অনেক স্থথ স্থবিধা উপভোগ করিয়া জীবন বাপন করিয়া গিয়াছে।

## অন্নে অধিকার

### কবিশেখর শ্রীকালিদাস রায়

মাংং রাজন্ অকুক্তেন ভোজন্—" — গৃৎসমদ শোনক।

ভিক্ষার মত নাই কোন মহাপাপ,
ভিক্ষাই অভিশাপ।
শিশু অক্ষম পঙ্গু যদি না হও,
ব্যাধিতে অধিতে শায়িত যদি না রও,
মূল্য না দিয়া আপন পরিশ্রমে
কাহারো অন্নে অধিকার তব হয় নাক' কোনক্রমে।
শ্রমজলপাত না করিয়া যাহা লবে,
ভিক্ষা কিংবা হরণ বলিয়া তাহাই গণ্য হবে,

পিতার অন্ন, পতিরও অন্ন শ্রমজলপাত বিনা,
যে করে গ্রহণ তারে দেবগণ করেন সতত ঘৃণা।
বিনা শ্রমে যদি কর পরান্ন ভক্ষণ কোন দিন,
জানিও তাহারে ঋণ।
আছে দাসদাসী, ধন রাশি রাশি, শ্রমে নেই প্রয়োজন
পেয়েছ পিতার সঞ্চিত বহু ধন,

ধাণভার হয়ে রবে।

তবু কর খাটি মাটির অঙ্গে অধিকার অর্জন। পতির সোহাগে অলস বিলাসে জীবন যাপো যে সতী, সোহাগ তা নয়, মহাপাপে তোমা মগ্ন করিছে পতি।

হে বরুণদেব তোমার চরণে আমার আকিঞ্চন—
ভূঞ্জিতে যেন না হয় পরের অব্দিত কোন ধন,
হইতে না হয় পরের গলগ্রহ,—
এই প্রার্থনা করি আমি অহরহঃ।

# যোক্তিক দৃষ্টিবাদ ও ধর্মবিশ্বাস

অধ্যাপক শ্রীশিবপদ চক্রবর্তী

প্রধাত জীববিজ্ঞানী অধ্যাপক জে বি এদ্ হালডেনের একটি সাম্প্রতিক প্রবন্ধে পড়েছিলাম যে আধুনিক বিজ্ঞানের যুগে মাহুষের পক্ষে কোন লোকোত্তর পরমপুরুষে বিশ্বাস স্থাপন করা সম্ভব নয়। প্রত্যক্ষ প্রমাণসিদ্ধ জড়বিজ্ঞানের দাপটে ঈশবের অক্তিত্বও যেন বিপার হয়ে উঠছে। তাই আন্দ মাহুষের ধর্ম—ঈশ্বরকে ছেড়ে অক্তর্ত্ত সন্ধান করতে ইংলণ্ডের মনীধী বার্দ্ধিও রাসেল পরামর্শ দিয়েছেন। কুলংস্কারমূক্ত মানবমনের ধর্ম—মাহুষের গেবা।

যদিও একদল দার্শনিক সর্বদাই বিজ্ঞান ও ধর্মবিশ্বাদের মধ্যে সামঞ্জন্ম শুটাবার চেটা করেছেন, তবুও ধর্ম ও বিজ্ঞানের বিরোধ ক্রমশঃ প্রচণ্ড হয়ে উঠেছে। অভ্যাধুনিক আণবিক মারণাস্ত্রের যুগে ঈশ্বরের অক্তিম প্রায় বিলুপ্তির কাছাকাছি এদে পৌছেছে। এখনও শ্ববিকাংশ অনিক্ষিত্ত নরনারী ধর্মপ্রাণ হলেও, তথাক্থিত সংস্কারমূক্ত বিদ্যামান্ত্রের দরবারে ভগ্রানের আলোচনাও অবৈজ্ঞানিক অ্যোক্তিক বলে পরিত্যক্ত হচ্ছে।

বিজ্ঞানের পদ্ধতি: পর্যবেক্ষণ, পরীক্ষা ও মোহমুক্ত মন নিয়ে বিশ্লেষণ। **हे** जिस्स्य श्रीक প্রাকৃতিক বিষয় ও ঘটনাবলীর বিশ্লেষণ করে জড-প্রাণ- ও মনোজগতের প্রমাণ্সিদ্ধ নিশ্চয়াতাক জ্ঞান-লাভই বিজ্ঞানের লক্ষা। অবশ্য ইন্দ্রিয়গমা প্রার্থের বিলেষণ অপ্রত্যক অণুপর্মাণুর থবর দিতে পারে; কিছ প্রাকৃতিক জগতের সঙ্গে ভাদের সম্পর্ক ভুগলে চলবে না। পরমাণু, জীবকোষ ইত্যাদির প্রকর ইন্দ্রিমগমা অগতেরই ব্যাখ্যার তাগিদে রচিত হয়। অভিজ্ঞতা ও তদুহুৰায়ী অনুমান ঐ**ন্তি**য়িক নিশ্চয়াত্মক জ্ঞান লাভের একমাত্র উপায় বলা EC105 | এরপ বৈজ্ঞানিক জ্ঞানকে অমীকার

করার উপায় নেই; কারণ বৈজ্ঞানিক ধ্থার্থ জ্ঞানের ব্যবহারিক প্রেয়োগ মানবজ্ঞাতির মঙ্গল বা অমক্ষণের নিধ্যিক।

যে ব্যক্তি প্রতাক্ষবাদী প্রায়োগিক (empirical) বিজ্ঞানের বিরোধী—তিনিও বিজ্ঞানেব স্থবিধাটুকু গ্রহণ করতে নারাজ নন। স্চিকিৎসকের পরামর্শ নিয়ে, দুরভাষণের সাহায্যে নিজের জরুরী কাজ সমাধা করে, জতুরামী ব্যোম্যান, জন্মান ব্যবহার করে, এক কথায় বিজ্ঞানের হাজার রকম স্থবিধা ভোগ করে. খরে বদে বিজ্ঞানের নিন্দা করা অপরাধ। জাগরণে, আচারে ব্যবহারে, আহারে বিহারে. স্থিতিতে ভ্রমণে, জীবনে মরণে বিজ্ঞানের সাহায্য না নিলে আধুনিক জীবন একেবারেই মচল। অবশ্র বিজ্ঞানের অভিশাপও দিকে দিকে প্রকট হয়ে উঠছে। আণ্রিক বজ্রের প্রচণ্ডতম বিদারণে নাগাসাকি নিশ্চিক হয়ে গেল-প্রশান্তমহাসাগরে উদজান মারণাম্বের পরীক্ষা এশিয়াবাসীকে সম্বস্ত করে তুলছে। কিন্তু এই ভীতি ও সন্ত্রাস বিজ্ঞানের অপব্যবহারজনিত। এর জন্ম বিজ্ঞানকে দোধা-রোপ করা চলে না। বৈজ্ঞানিকের বিশ্লেষণ বা পরমাণু-বিদারণ মানবের কল্যাণে নিয়োজিত না হয়ে তার ধরংস সাধন যদি করেই, তবে তার দায়িত নয় - রাজনীতিকদের। বৈজ্ঞানিকের বিজ্ঞানের অপব্যবহারে বিজ্ঞানবিমুখ হওয়া মুর্থভার নামান্তর ৷

কিন্ত বিজ্ঞানের এই যে অপব্যবহার, পৃথিবীর বিভিন্ন রাষ্ট্রীয় কর্ণধারগণের এই যে পরস্পর জীতি-প্রাদর্শন ও অবিশ্বাস তা কী মানবের কল্যাণবৃদ্ধির অবনতি প্রাদর্শন করে না? ধীরজাবে বিচার করে দেখতে হবে—কড়বিজ্ঞানের ক্রত অগ্রগতির সক্ষে তাল রেখে মাহুষের শুভবুদ্ধিও অগ্রসর হতে পারছে কি না। বিগত মহাযুদ্ধে, নানা সম্ভব ও অসম্ভব পরিবেশে, মাতুষের সহজাত কলাণকামনা প্রচণ্ড আখাত খেয়েছে—পরাধীন দেশের অসহায় মাতুষ শক্তিমানের স্বার্থযুপে বলি প্রদন্ত হয়ে পাশবিকতার নিয়তম স্তরে নেমে এদেছে; আর অশক্তকে কল্বিত করে শক্তিমদমত কাতিগুলিও কল্ব-কালিমায় বিকট হয়ে উঠল। দেবভার শীলাভূমিতে मानादत जांखर मञ्जारमत वीक रामन करत रामन, পরম্পর অবিখাদ আর সন্দেহ মাতুষের শান্তিকে করল বিঘ্রিত। তাই আজ দিকে দিকে আণবিক অন্তরের আক্ষালন। মাহুষের মুল্যবোধের আমূল পরিবর্তন না হলে বৈজ্ঞানিক শক্তির অপব্যবহার इत्वहे। छोटे किङ्गित्वत्र अन्तर विद्यानमाधना (शतक অবসর নিয়ে মাত্রবের আতাজিজাসা প্রয়োজন হয়ে পড়েছে ৷ আজ তার প্রয়েজনীয়তা যতথানি ততথানি এর আগে ছিল কি না সন্দেহ।

বর্তমান শতাব্দীর প্রথম ভাগে ইউরোপীয় দর্শন বিজ্ঞানের সক্রিয় সহবোগিত। করেছে। विश्वविश्वास्त्रत व्यथानिक थ. त्या. ध्यात ७ আমেরিকা-প্রবাদী অধ্যাপক কারনাপ যৌক্তিক দৃষ্টিবাদের (logical empiricism) ঋত্বিক। এঁদের বিশ্লেষণমুখী দর্শন ক্যামত্রিজের অধ্যাপক वर्ष এछ ध्यार्छ मृत ও नुष छेरेग छेरेहिरानहोरेरनत ভাষা-বিশ্লেষণ-পদ্ধতির দ্বারা প্রভাবিত। বিজ্ঞান करत भवार्थ विरक्षियन, जात्र मार्चनित्कत कांक रूटक সাধারণ ও বৈজ্ঞানিক জ্ঞান বে ভাষায় বাক্ত হয় छात्र वावरम्बन । सोकिक मृष्टिवामीरमत मर्छ, দার্শনিক সমস্তার উত্তব হয় ভাষার অপব্যবহারে: দর্শন একপ্রকার মানসিক বিকার মাত্র। ভাষার विस्मयन करत्र जांत्र त्यांना वावशांत्र निर्देश कराहे এই রোগের একমাত্র চিকিৎদা। দর্শনের ইতিহাস প্রমাণ করে যে দর্শন চিরকালই প্রধানতঃ অন্তরিন্তিয় मरनत वनाउ विषय करत्रह ; हे कियाना वह- র্জগতের তথ্য বিশ্লেষণে নিঞ্চেকে সীমাবদ্ধ করেনি। সেই অগতের জ্ঞান দিয়েছে 'শ্রমিক' বিজ্ঞানী। দে বহু যত্নে বহু বিপদের মুখে পড়ে জগৎদম্বন্ধে তথ্য সংগ্রহ করে প্রামাণিক সতো উপনীত হতে চেয়েছে। কিন্তু দার্শনিকের ছিল অভিজাত 'নীলরক্ত'—তিনি বিচরণ করেছেন ভাবের জগতে, ঈশ্বর ও আত্মার সমভিব্যাহারে। কিন্তু এসব অতীন্দ্রিয় বস্তবস্থকে প্রামাণিক জ্ঞান লাভ করা মান্ত্যের অসাধা--্যতই উচ্চবর্গের 'পদার্থ' এরা হোক না কেন। প্রাকৃতিক জগংসম্বন্ধেই মান্তবের সাক্ষাৎ ইন্দ্রিরগমা জ্ঞান হতে পারে। এরপ জ্ঞানেরই সত্যাসত্য নির্ণয় করা সম্ভব। সাধারণ ও বৈজ্ঞানিক জ্ঞান এইরূপ প্রাকৃতিক ইক্রিয়গ্রাফ বিষয়গুলির লৌকিক জ্ঞান স্থাপংবদ্ধ হয়ে বিজ্ঞানের সৃষ্টি হয়। সম্বন্ধে কোন বাক্য বা বিচার বৈজ্ঞানিক প্রমাণ পদ্ধতির দ্বারা প্রমাণ ব। অপ্রমাণ করা যায় ন।। তাই যেক্তিক দৃষ্টিবাদীদের মতে ঐ সম্বন্ধীয় বাক্য অর্থহীন ধ্বনিসমষ্টিমাত। যে বাকোর ইন্দ্রিয়গম্য প্রমাণ নেই বা থাকতে পারে না, তা শুরু অর্থনীন প্রশাপ

ন্ধর বিচকু না সহপ্রাক্ষ—এ সমস্থার মীমাংসা করা আমাদের ইন্দ্রিরগমা অভিজ্ঞতার,পক্ষে সম্ভব নয় বলে—এ সমস্থা কোন সমস্থাই নয়। অধ্যাপক এয়ার তাই শুদ্ধমাত্র সাধারণ লৌকিক জ্ঞান ও বৈজ্ঞানিক জ্ঞানকেই অর্থবান্ বলে মনে করেন। ঈশ্বর আছেন, কী নেই—তার প্রমাণ বা অপ্রমাণ অস্ততঃ লৌকিকভাবে কিছু নেই। "ঈশ্বর" শশ্বটি একটি বিশেষ্য পদ। বট, পট ইত্যাদি অন্তান্ত বিশেষ্য পদের অম্বরপ বস্ত প্রাক্তত জগতে ইন্দ্রিয়-সংবেদনে পাই বলে আমরা মনে করি যে "ঈশ্বর" নামধারী কোন পরমপুক্ষ কোণাও বর্তমান। কিন্তু আমাদের ব্যবস্থৃত ভাষার সব বিশেষ্যপদই যে বস্ত্র-লগতে দ্রবাদি নির্দেশ করে এমন কোন কথা নেই। উইটবোনইট্রন এই "নাম—বস্ত্র"-রূপ ভাষার আলেখ্যকে ভীব্র আক্রমণ করেছেন। সর্বত্র এই আলেখ্য ঠিক নয়। যৌক্তিক দৃষ্টিবাদীরা দৃষ্ট বস্তুর অন্তিম্ব স্বীকার করে তাকে 'বস্তু' বললেও অভীক্রিয় বস্তুকে 'অবস্তু' বলে থাকেন।

পাঁচটি ইন্দ্রিয়ের তুর্বল ভিত্তির উপর স্থাপিত বিজ্ঞানের প্রকাণ্ড গোধের স্তাবক উল্লিখিত নার্শনিক-গণীভলে ধান ধে ইন্দিয়গম্য অভিজ্ঞতাই একমাত্র অভিজ্ঞতা নয়। শিল্পীর স্বচ্ছ দৃষ্টিতে, মানুষের वाषाय नीजिरवार्थ, त्थिमिरकत मत्रमी अञ्चर्लारक ষে দিব্যানুভূতি স্পন্দিত হয় তার থবর দেহসর্বস্থ ঐক্রিয়িক অভিজ্ঞতাবাদী রাখেন ন।। সৌন্দর্য-তত্ত্বের মাপকাঠিতে কাব্যরসামূত আত্মাদন ঈশ্বরা-श्वारमञ्जू भर्गारम । अभुज्ञभ दर्शनमध्येत शाहन निमर्थ হলে এক অখণ্ড, অষ্য়, চিম্বন, অব্যক্ত আনন্দে সদয় পরিপুত হয়—অন্ততঃ ক্ষণকালের জন্মও "ইহা আমার, উহা তোমার" এইরূপ ভেদধর্মী চৈতন্তের বিলোপ হয়। এরপ অমুভৃতি যখন আমারও নয়, ভোমারও নয়, তখন এ অমুভূতি এক অনস্ত সন্তার। এ রসারুভূতি একটি জাগতিক ঘটনা, একে অন্বীকার করি কী প্রকারে? ইন্দ্রিগমা, বাবচ্ছিন্ন অনুভৃতি নয় বলেই কী একে ভাগে করতে হবে ? ভারতীয় দার্শনিকগণ লৌকিক জ্ঞান ছাড়া আরও এক রকম প্রাতিভ জ্ঞান স্বীকার করেছেন। অবশ্র বড়বিজ্ঞানের বন্ধু যোক্তিক দৃষ্টিবাদীরা ঐরপ দিব্যামুভূতির অন্তিত্ব অন্বীকার করেন না। তথু তাঁরা বলতে চান যে ঐ সব অনুভৃতির আলোকে বে অতীক্রিয় পদার্থের নির্দেশ হয় তার বাস্তবতা স্বীকার कत्रात्र कान युक्ति (नरें। औ तर भरार्थ शर्शन-কুমুমবৎ অগীক। একমাত্র বাছপ্রত্যক্ষ ও আন্তর-প্রত্যক্ষের মাধামে, অনুভূত পদার্থ ই বাস্তব; আর ভার প্রমাণ বিজ্ঞানের জয়গাতা। তাই যদি কোন বাক্যে অতীক্রির বিষয় উল্লিখিত হয় তবে, হয় সেই বাক্যের কোন কোন পদ সম্পূর্ণ অর্থহীন চিক্তমাত্র, অপ্রা বিশ্লেষণের ছারা ঐ বাক্যকে এমনভাবে

পরিবর্তিত করতে হবে ষে তার থেকে অতীন্তিয় পদার্থবাচক পদশুল লৃপ্ত হয়ে বাকাটকে অর্থবান করে তুলবে। যথা—আমি যদি বলি যে, "অমুক অধ্যাপক সরস্থতীর বরমাল্য লাভ করেছেন", তা হলে আমার উক্তিকে অর্থবান্ করতে হলে এর রূপান্তর করতে হবে এই ভাবে: "অমুক অধ্যাপক প্রস্তৃত বিভার অধিকারী হয়েছেন"। এই উক্তিপ্রমাণসিদ্ধ, ইন্দ্রিয়গম্য ও অভিজ্ঞভাসাপেক। কিন্তু বদি উল্লিখিত বাক্য কোন লোকোত্তর দেবীর ক্রিয়াকলাপ বর্ণনা করে তবে তা সম্পূর্ণ অর্থহীন। অধ্যাপক এয়ার এরূপ বাক্যবিশ্লেষণের পক্ষপাতী। তিনি মনে করেন লোকোত্তর, চিক্সয়, অর্থণ্ড পর্বর্জের অন্তিম্বরাচক বাক্যগুলি সত্যও নয়, মিথ্যাও নয়—অর্থহীন প্রসাপমাত্র; কারণ লোকোত্তর বিষয়ে কোন ইন্দ্রিয়গ্য প্রমাণ্ড নেই, অপ্রমাণ্ড নেই।

যদি বল যে ইক্রিয়গমা প্রকৃতির নিয়মাকুবতিতা থেকেই তো জগৎকারণ ঈশবের অনুমান হয়, তৰে "ঈশ্বর আছেন"-বাক্য আর "প্রকৃতির একরপতা আছে"-বাক্য সমতুল হবে; কিন্তু কোন ভক্তই এরপ সমতুলতা স্বীকার করবেন কী ? অর্থে ধদি বাক্য ছটি সমতুল হয় তবে অধ্যাপক এয়ার "ঈশ্বর আছেন" বাকাট অর্থানু মনে করতে পারেন। তাছাড়া ধর্মান্ধ ব্যক্তিও বলেন "বিশ্বাদে মিলয়ে वख, उटक वहनूत्र"। अर्थार जेबत श्रमान अध्यात्वत विषय नन-विश्वारमत विषय। তা হলে পরীক্ষিত সভার মতো ঈশবের অক্তিত্বাচক বাকা বৈজ্ঞানিক বাকা হতে পারে না। অধ্যাপক এয়ার বিজ্ঞানের সঙ্গে ধর্মের কোন বিরোধ স্বীকার করেন না; কারণ অর্থহীন বাক্যের সঙ্গে অর্থ্যান প্রমাণিত সভোর কোন বিরোধ সম্ভব নয়। "ঈশক জির-রহস্তাবৃত"-এই ধলি বিশাসীর মত হয় তবে তো जेयरतत मार्थक वर्षनाहे कामखर । ত। इत्म धर्मश्रान ব্যক্তিও ঈশরের অভিত্বাচক বাক্যকে অর্থনীন ध्वनिमम्हिमाञ्च मत्न कत्रए७ वाधाः।

কিছ ধৌক্তিক দৃষ্টিবাদী দর্শনের অভিগবিত ভাষার এই বারচেছদ খীকার করা যায় কী ? यथन বলিষে ঈশ্বর বিশ্বাসের বিষয়—তথন নিশ্চয়ই একথা বলি না যে ঈশ্বর সম্বন্ধে বাক্যগুলি তাৎপর্যহীন। শুধু একথাই বলা হয় যে তিনি কোন লৌকিক প্রমাণগ্রমা নন। অধ্যাপক এয়ার ভক্তের উক্তি-গুলির কর্থ করেছেন নিজের স্থবিধামতো। তাছাডা ঈশ্বরের অপার "রহ্সু" তাঁর ষড়ৈশ্বর্য ও অপার মাধুর্ষের প্রকাশক। তাঁর রহস্তাবৃত হবার অর্থ এই নয় যে তাঁর কোন আভাস, ইঙ্গিতও আমরা পাই না। শুধু এটুকুই বলা হয় যে তাঁর ঐশর্যের ও মাধুর্ষের কণিকামাত্রই মানববুদ্ধির গোচর হয়— অধিকাংশই আবরিত থাকে। মেনে নিলাম যে, কোন অমুভৃতি অতীক্রিয় বস্তকে অবলম্বন করলে তার যৌক্তিকতা মানা কঠিন। কিন্তু তবু প্রশ্ন থেকে যায়, ইন্দ্রিয়গম্য অমুভৃতিই কী তৎ-নির্দিষ্ট পদার্থের বাস্তবতা প্রমাণ করেছে? অবৈত বেদান্তবাদী দৃশ্যমান জগৎপ্রপঞ্চের অগীকতা প্রমাণে বৃক্তি দেন "জগিনিখ্যা দৃশ্যবাৎ- ঘটবৎ"। অর্থাৎ দৃশ্রত্ব ও মিথ্যাত্তের মধ্যে অনিবার্থ ব্যাপ্তি-সম্বন্ধ বর্তদান, যা কিছু দৃশ্য—ইক্রিয়াভৃতির বিষয়— তাই অনিতা বা মিথা।

ষদিও সাধারণ জীবনে যা দেখি, শুনি বা স্পর্শ করি তার বাস্তবতা অত্বীকার করা খুবই কঠিন, তবু প্রমাজ্মক প্রত্যক্ষের বিষয় রূপ রস গন্ধ স্পর্শ নিশ্চয়ই বাস্তব নয়। এই প্রমপ্রত্যক্ষের যুক্তি আমাদের প্রত্যক্ষসিদ্ধ জগতের বাস্তবতায় সন্দিহান করে তুগতে পারে। শহর ও তাঁর পরবর্তী আচার্হগণ প্রাক্ষত জগতের অসীকতা স্থাপনে বস্থ মুক্তিই প্রেক্তিন করেছেন—তাদের বিশাদ আলোচনা এ ক্ষুদ্র নিবন্ধে সম্ভব নয়।

বর্ণ-বোধরূপ আমাদের ইন্দ্রিয়ামূড্তি যে বর্ণকে নির্দেশ করে ভার বাস্তবভার যুক্তি কী ? যদি দিব্যামূড্তি নির্দিষ্ট অভীন্দ্রিয় পদার্থ খ-পুলের মতোই অলীক, তবে রূপরস্গদ্ধের বাস্তবতাই বা বাদ ধায় কেন? বর্ণ-বোধ বা শব্দ-বোধ একপ্রকার চেতনা—সম্পূর্ণ আমার নিজস্ব, ব্যক্তিগত ব্যাপার। ঐ বোধের কারণরূপে বহির্বস্ত স্বীকারে কোন যুক্তি নেই; বছকারণবাদ অতুসারে আমিই তো আমার শব্দপর্শ-বোধের কারণ হতে পারি। শুধুমাত্র মানসিক, একান্ত নিজস্ব, ইন্রিয়ামুস্কৃতিটুকু স্বীকার করলে যোগাচারী বিজ্ঞানবাদে পর্যবসান অবশুস্তাবী। তা হলে প্রাকৃত বিজ্ঞানের বিজয়-কেতন ধূলিপুষ্ঠিত হবে। বিজ্ঞান কী বাস্তব জ্ঞগতের সর্ববাদিসম্মত জ্ঞান দেয়? তা হলে বৈজ্ঞানিক নিয়মাবলী যুগে যুগে পরিবতিত হয় কেন? কোন এক বিশেষ দৃষ্টি-কোণ থেকে সতাদর্শন করলে আমাদের জ্ঞান পঞ্জিত হতে বাধ্য; আর বিজ্ঞান এই থণ্ডিত জ্ঞানেরই স্ক্ষার।

প্রাক্ত জগতের অলীকছ প্রতিপাদনে শঙ্কর-মতাবলম্বিগণ যে শক্তিশালী যুক্তিজাল বিস্তার করেছেন তা অবহেলা করা অয়েজিক। বিজ্ঞানের জ্ঞানই একমাত্র চরমজ্ঞান—একথার প্রমাণ অবশ্রই বিজ্ঞানই সার্থক, আর মৃষ্টিমেয় দিব্যাম্ভৃতিসম্পন্ন মাহুষের জ্ঞান নির্থক—এ কথার প্রমাণস্বরূপ যৌক্তিক দৃষ্টিবাদিগণ বলেন যে, সর্ব-সাধারণে বিজ্ঞানকেই অর্থবান্ মনে করে থাকে। কিন্তু সাধারণ মাত্র্য কী ধর্মবোধ বা নীতিবোধকে অর্থীন প্রলাপ মনে করে? তালের কাছে এরা অর্থহীন তো নয়ই, বরং বছক্ষেত্রেই সভ্য বলে প্রতিভাত। আর যদি কতিপ্য বিদগ্ধ মামুধের कथा खावि. छ। इत्नि एम्बा गांत्र (म सिंखा, আরিক্ততল্, হেগেল, শকর, রামাত্রক প্রভৃতি সাধকও পণ্ডিতমণ্ডদী অভীক্রিয় অমুভূতির সভ্যজ্ঞান দেবার ক্ষমতা স্বীকার করে গেছেন। এঁদের অব্যা দৃষ্টিবাদীরা অশিক্ষিত, কুসংস্কারাচ্ছন্ন বলতে गारुमी रूपन ना !

ইন্সিয়গমা অভিজ্ঞতার উপরে প্রতিষ্ঠিত প্রাকৃত

বিজ্ঞানের এমন বহু সভা আছে যার প্রামাণ্য সাধারণ ইক্রিয়শক্তিতে স্থাপন করা ধায় না। এক-বিন্দু অপরিজার জলে যে লক্ষ্ লক্ষ্ বীঞাণু বর্তমান, তা তো চর্মচকে দেখি না। विकानी वनरवन य অণুবীক্ষণ যন্ত্রের সাহায়ে দৃষ্টিশক্তিকে ব্যাপকতর করলেই তাঁর কথা প্রমাণিত হবে। দিব্যামুভূতির প্রামাণ্য স্থাপন কী একাস্তই অসম্ভব ? ধর্মজীবনের ক্ষেত্রে কী আমরা কোন অণুবীক্ষণ বা দ্রবীক্ষণ যম্ভের অনুরূপ কিছুর কথা ভাবতে পারি না ? দিব্যানুভূতি প্রাক্তত অনুভূতির মতো অনায়াদ-লভা না হতে পারে। কিন্তু ভারতীয় দার্শনিকগণ বলেন যে মোক্ষশান্ত্র-প্রদর্শিত স্থকঠিন সাধনমার্গে অগ্রসর হলে শুদ্ধমনে যে কোন মানুষেরই দিব্যদর্শন হতে পারে। আমরা যদি সেই নিষ্ঠা, যত্ন ও শ্রম করতে পরাজ্মপ হই তবে ত। মৃষ্টিমেয় মহামানবের মধ্যেই সীমায়িত থাকবে। কিন্তু ধর্মজীবনের সেই স্বৰ্ণমণ্ডিত অন্তৰ্বীক্ষণ যন্ত্ৰ তো পড়েই আছে; তুলে নিয়ে বাবহার করলেই মাথুবের অন্তদৃষ্টি খুলে যায়—অবণ্ড, চিনায়, দিব্যাত্মভূতিতে মানবের হৃদয় বাল্ময় হয়ে ওঠে। **সদ্গুরুর প্রদর্শিত পথে অ**চল নিষ্ঠায় থাকতে পারলে অতীক্রিয় স্কগতে উত্তীর্ণ হওয়া কঠিন নয়—আর তাতে 'অমৃতের পুল্র' সকল মানবেরই অধিকার। এমন সদ্ভরুও আছেন ষিনি মাত্রকে দিবাদৃষ্টি দান করে ভার চক্ষ্কর্ণের বিবাদ ভঞ্জন করতে সমর্থ।

"আগনি ঈশরকে দেখেছেন।"—উৎস্থক অথচ অবিশাসী নরেন্দ্র কিজ্ঞাসা করলেন জ্রীরামক্কথকে। "দেখেছি কী রে, তাঁর সঙ্গে থাকি, শর করি" —এলো অভ্রাস্ত অবিশাস্ত উত্তর। "আমাকে দেখাতে পারেন।" "নিশ্চমই, দেখবি।" ঠাকুর নরেন্দ্রের সন্দেহ দ্র করলেন—চিন্মম মহাসম্প্রের উত্তরোল কলোল তাঁকে প্রবণ করালেন। শ্রীরামক্ষের মতো সদ্গুরুর দর্শনলাক্ত ছর্ল্ড। তাহলেও মাছ্যের দিব্যাক্সভৃতিলক্ষ পদার্থের প্রামাণ্য যাচাই করবার উপায় আছে। আর যদি জ্যোতির্ময় দিব্যায়ভূতিকে বলি কৃসংস্কার—তবে ইন্দ্রিয়গম্য অমুভূতিকেই বা কৃসংস্কার বলতে আপত্তি কী? শাস্ত্র বা সদ্গুরু-প্রদর্শিত পথে সাধন না করেই যদি বলি যে অভীন্দ্রিয় ঈশ্বরের কোন প্রমাণ নেই, তাহলে অগুরীক্ষণ যন্ত্র ব্যবহার না করেই 'জগবিন্দৃতে বীজাণু নেই' বলার মতো অয়োক্তিক কথা হবে না কী? ভক্তের কোন প্রশ্ন নেই —যার সমাধান করতে হবে। সে চায় প্রাণের অমুভূতি। ধর্ম মানব জীবনেরই একটি অবহা।

তাই মনে হয় ঘেঁজিক দৃষ্টিবাদ অহােজিক।
দর্শনের কাজ শুধু প্রাক্ত বিজ্ঞানের দাস হয়ে
থাকা নয়। পঞ্চেলিয়-গ্রাহ্ম নয় বলেই কী
দ্বীরের অন্তিত্ব করানা? মহাপুরুষগণ তো সর্বদাই
সর্বত্র দ্বীরের স্বাক্ষর প্রত্যক্ষ করে গেছেন। তাঁরা
কী প্রত্যেকেই ভণ্ড বা প্রতারক? নব্য দৃষ্টিবাদী
দার্শনিকগণ বৃদ্ধিচালনা করেছেন অনেক, ভাষা ও
বাক্যের ব্যবচ্ছেদ করে তার ক্সাল বের করেছেন;
কিন্ত দর্শনের প্রধান কাজ সং-ব্স্তুর সন্ধান থেকে
বিরত থেকেছেন। ভাষাকেই সং বা সভ্য বস্তু ধরে
তার বিশ্লেষণ মূর্থভার নামান্তর মাত্র।

সম্প্রতি এই দার্শনিক মতবাদ ইউরোপে খণ্ডিত ও অনাদৃত হতে আরম্ভ হয়েছে। কিন্তু জড় বিজ্ঞানের এই অন্ধ-শুতিবাদী দর্শনের মধ্যে মানবের মূল্যবোধের প্রতি যে প্রচণ্ড উদাসীনতা বর্তমান তা মাহাধকে ভূলপথে নিয়ে ধাবার ক্ষমতা রাখে, এখনও। মাহাধের কল্যাণবোধ ও শুভবৃদ্ধি অস্বীকৃত বলেই আন্ধ পৃথিবীর এত সম্ভাপ।

এই যদ্রদানবের যুগে মাহুবের আত্মিক শক্তি পুনরায় প্রতিষ্ঠিত না করতে পারলে তার ধ্বংস অবশুস্তাবী। আত্মিক শক্তির প্রেরণা কী একাস্তই অর্থহীন? অত্বিজ্ঞানই কী একমাত্র প্রামাণ্য ?

युर्ग युर्ग मास्य लिएबर्ड मानदेव श्राक्य-

আর অসহায় মানবের কল্যাণকামনায় ভগবানের নররপধারণ। যখন অধর্মের অভ্যুথান তখনই পড়ে মহামানবের পদর্লি—কখনও কুরুক্তেরের যুদ্ধরথে, কখনও বোধিক্রমতলে, কখনও কুশে বলিপ্রদত্ত হয়ে, শত অবহেলা ও লাজনা সহ্য করে তাঁরা তমসাচ্ছর মানবের শুভবৃদ্ধি জাগ্রত করে যান। আল পরস্পার হিংসা ও অবিখানের বোর অন্ধকারে সেই কুল্রের "অযুত আলোকে ঝলসিত" মৃতির অপেক্ষার রয়েছে সাধারণ মাহায়। যথনই মাহাযের বিপদ গাঢ়তম হয়েছে তখনই ইতিহাস সবিস্বয়ে দেখেছে নরের মধ্যে নারায়ণের লীলা।

# আৰু দেখি শান্তিপ্ৰিয় সন্তানবৎসল ছীল্ দম্পতি চলেছেন উদ্বান বোমার পরীক্ষা বন্ধ করতে; মন্ত্রাত্বের কন্তু, কল্যাণের ক্ষক্ত এই আত্মত্যাণের ভাব যে কভো মহান্ ও আত্মিক শক্তিতে সমৃদ্রাসিত তা কী যুক্তি দিয়ে বলে বোঝানার? নরক্ষপী নারায়ণের অপার লীলা দেখা আমাদের অনেক বাকী আছে। তাই আক্র কড়ের শক্তিতে শক্তিমান্ কাতিদের সতর্ক হতে হবে। মানবের কল্যাণবোধ ও আত্মশক্তি তুচ্ছ করার মতো নয়। ক্ষড়বিজ্ঞানের ক্ষয়গাথাই মান্ত্রের ইতিহাসের শেষ কথা নয়।

## পরিচয়

শ্রীশান্তশীল দাশ

রেশে যাব এইটুকু মোর পরিচয়:
স্থান্ধরের দানে আমি করিনি সংশয়।
সোনান্ধ এসেছে কভু অন্ধকার রাতে,
জালাময় বেদনার বহ্দিকণা সাথে;
কথন এসেছে স্বিগ্ধ প্রভাতবেলায়,
সাঞ্জায়েছে এ ধরণী আলোর মালায়।

কথন উঠেছে ঝড়, বিকুল চঞ্চল
করেছে ফ্রম মোর; নমনের জল
ঝরেছে; কথন পথ বাধাবন্ধহীন
চলেছি নিশ্চিস্তচিত্তে। হয়নিকো ক্ষীণ
আমার অন্তর মাঝে সে প্রদীপ জলে,
সে-দীপ ধরেছি নিত্য ও চরণতলে।

যা পেমেছি সবই আমি করেছি গ্রহণ,
সংশ্যের কালো মেধে ঢাকিনি ভূবন।

# তুমি সাথী

—মোহম্মদ দাউদ

যত কিছু আশা ও আকাজ্জা মোর সকলই তোমারে বিরি। ব্যথাতুর মন ল'য়ে বদে আছি যুগ যুগ ধরে করি তব আরাধন।। আমি জানি তুমি আছ, আছে তব স্বঞ্জিত ধরণী— রবি-শনী, ফুল-ফল, লভা-পাভা মাটি তাই আছে আজে। দিন বায় রাত আসে, বায়ু বয় ভূলিয়াও কেহ কভূ শুক্ক নাহি রয়। अञ् बाग्र, अञ् ञारम वर्ष वर्ष धरत्र, নদী নাহি ভোলে কভু পড়িতে সাগরে অবহেলি আদেশ তোমার। মানবের স্থু ছঃখ খুরে ফিরে আসে চলে ষায়। তোমারি বিভৃতি নীরক্ষ আঁধারে জলে, বলে তব হাতি। লক্ষ্য স্থির রাখি এক—চলি ঠিক পথে, थांकित ना इ: अ छत्र यपि थांक' नात्अ দেধাইতে পথ। পুরিবে আকাজ্ঞা আশা মিটে ধাবে চিরতরে অতৃপ্ত পিপাসা।

# সাধু জীজ্ঞান-সমন্ধর

#### স্বামী শুদ্ধসন্তানন্দ

দক্ষিণ ভারতে বহু মহাপুরুষ, সাধু ও ভক্ত ধ্বন্দ্রগ্রহণ করেছেন। এঁদের পবিত্র জীবন ও দিব্য বাণী আজও হালার হাজার আধ্যাত্মিক জ্ঞান-পিপান্থর জীবনপথে আলোকবর্তিকাম্বরপ। বহু লোক প্রত্যহ শ্রদ্ধাসংকারে এঁদের পবিত্র নাম ম্মরণ করে, মন্দিরে মন্দিরে এঁদের অনেকের আবিভাব-উৎসব মহাসমারোহে উদ্ধাপিত হয় এবং এঁদের অলৌকিক জীবনকাহিনী বিভিন্ন ভাষায় সর্বত্র গীত হয়। সত্যই এদেশবাসীর মনের ওপর এঁদের প্রভাব অতুলনীয়।

এইসব সাধু ও ভক্তদের মধ্যে সাধারণত: ছুইটি শ্রেণী দৃষ্ট হয়। এক শ্রেণী বিষ্ণুর ভক্ত-এঁদের বলা হয় 'আলোয়ার'; সংখ্যা বারো। অপর শ্রেণী শিবভক্ত — এ দৈর বলা হয় নয়নার; সংখ্যা তেষ্টি। তামিল ভাষায় এঁরা 'আক্রবন্তমূন-ওয়ার' নামে খাত। দাকিণাতোর সমস্ত প্রধান বিষ্ণু-মন্দিরে দ্বাদশ জন আলোয়ারের মূল ও উংস্ব-বিগ্রহ এবং সম্প্ত প্রধান শিবমন্দিরে তেষটি জন নয়নারের মূল ও উৎসব-বিগ্রহ দৃষ্ট হয়। এমনকি কর্ণাটক প্রদেশের নঞ্জনগড় প্রভৃতি হানেও শিব-মন্দিরে এঁদের বিগ্রহ আছে। পেরিয়া পুরাণে এই সব মহাপুরুষদের জীবনী বিস্তারিত বর্ণিত হয়েছে। তামিল ভাষায় 'পেরিয়া পুরাণ' একখানি সর্বজনসমানৃত মহাকাব্য। এছাড়া শিব-ভক্তবিশাস, অগস্ত্য-ভক্তবিশাস প্রভৃতি গ্রান্থে এবং দাক্ষিণাত্যের অন্তান্ত ভাষায়ও এ দের জীবনী ও বাণীর বিবরণ পাওয়া যায়।

এই তেষ্টি জন নয়নাবের সকলেই ঐতিহাসিক বাক্তি; কেহই করিত নহেন। এঁদের মধ্যে চারজন বিশেষ প্রসিদ্ধি লাভ করেছিলেন; 'সমর আচার্য' নামে এঁরা অভিহিত। এঁদের নাম আপ্লার্, স্থলবর্, জ্ঞানসম্বন্ধর্ ও নাণিকভাসগর্। তামিলে সম্বানিত ব্যক্তির শেষে সাধারণতঃ 'র্' যোগ করা হয়। এই চারজন মহান্ আচায় শৈব-ধর্মের চারটি পছা, যথা—কার্য, ক্রিয়া, যোগ ও জ্ঞানের এক একটির প্রতিনিধিত্ব করেন। এই চারটি পছা আবার দাসমার্গ, সংপ্রুমার্গ, সহমার্গ ও স্মার্গ নামে পরিচিত। ইংগদের মধ্যে জ্ঞানসম্বন্ধর্ ক্রিয়া বা সংপ্রু-মার্গের আচার্য বলে পরিচিত। আপ্লার্ কার্য বা দাদমার্গের, স্থলবর্ যোগ বা সহমার্গের এবং মাণিকভাসগর্ জ্ঞান বা স্মার্গের আচার্য। ইতিহাস অস্থায়ী প্রথমে আপ্লার্ এবং তৎপরে জ্ঞানসম্বন্ধর, স্থলবর্ ও মাণিকভাসগর্ জ্বমগ্রহণ করেন এবং সব শিব-মন্দিরেই ঐ ক্রমে উদের মৃতি স্থাপিত আছে। কেই কেই অবশ্র বর্ণেন মাণিকভাসগর্ই সর্বপ্রথম আবিভ্ তি হন।

উশ্বরোদ্দেশ্রে এঁরা তামিল ভাষায় যে সব
ন্তবন্ত রচনা করেন—ভাবের গান্তার্যে, ভাষার
মাধ্র্যে, ছলের সৌকর্যে সেগুলি অতুলনীয়। এঁদের
রচনাবলী তামিল ভাষাকে অতীব সমৃদ্ধ করেছে।
শিবের প্রতি তাঁদের ঐকান্তিকী ভক্তি, অপার শ্রদ্ধা
ও আন্তরিক ভালবাগার কাহিনী ঐ সব রচনার
মাধ্যমে স্পরিক্ষ্ট। প্রথম তিন জনের রচনাবলী
'তেবারম্' নামে এবং মাণিকভাগগরের রচনাবলী
'তিঙ্গবাচগম্' নামে থাতে। অতীব শ্রদ্ধা সহকারে
এখনও প্রত্যহ দাক্ষিণাত্যের বহু শিবমন্দিরে
'তেবারম্' গীত হয়ে খাকে। ৮রামেখরের মন্দিরে
ভোরে ভগবানকে জাগাবার সময় এবং রাত্রে শ্রন
দেবার সময় প্রত্যহ 'তেবারমের' অংশবিশেষ গ্রিত
হ'তে শুনেছি।

বর্তমান প্রবন্ধে আমরা আচার্বশ্রেষ্ঠ শ্রীজ্ঞান-সম্বন্ধরের পৃত্তীবনকাহিনী সংক্ষেপে আলোচনা করব। এঁর প্রা নাম "তিঞ্জান সহদ্ধৃতি হামী"। দাকিণাত্যে সব রাহ্মণদেরই এবং মহাপ্রহদেরও 'হামী',বলা হয়। 'তিরু' অর্থে 'শ্রী', অথবা 'দৈব' বা 'পবিত্র'। শিশুকালেই ইনি দৈবজ্ঞান লাভ করেন বা দৈবজ্ঞানের সংস্পর্শে আদেন দেজত এঁকে 'তিরুজ্ঞানসম্বন্ধর্' বলা হয়। শ্রীশঙ্করাচার্য তাঁর বিখ্যাত রচনা 'দৌক্ষণহ্রী'র ৭৬তম শ্রোকে ক্লগজ্জননী পার্বতীদেবীর স্তনপানে দ্রাবিড় শিশুর জ্ঞানলাভের কথা উল্লেখ করে জ্ঞানসম্বন্ধর্কেই শ্ররণ করেছিলেন। শ্রীশঙ্কর তাঁর অমর লেখনীতে লিখেছেন:

তব স্তন্তং মত্তে ধরণিধরককে হৃদয়তঃ,
পয়ংপারাবারঃ পরিবহতি সারস্বত ইব।
দয়াবত্যা দল্ডং দ্রবিড়শিশুরাস্বাত তব যৎ
করীনাং প্রেচ়ানামজনি কমনীয়ঃ করমিতা॥
'ছে গিরিস্কতে! তোমার বক্ষ হইতে সারস্বত পয়ঃপ্রবাহের স্তায় অর্থাৎ কৈলাসশিধরস্থিত সারস্বত
নামক অর্গাধ অমৃত্যিস্কর স্তায় স্তন্ত প্রবাহিত হইয়া
থাকে সন্দেহ নাই। কারণ দ্রাবিড়দেশীয় শিশুকে
ক্রপা করিয়া তুমি স্তন্ত পান করাইয়াছিলে, সেই
স্তন্ত্রপান-প্রভাবেই বালক তৎক্ষণাৎ প্রেচা
করিদিগের মধ্যে উত্তম করিস্বশক্তিসম্পন্ন হইয়া
উঠিল।'

মান্তাক প্রদেশের তাঞ্জীর (Tanjore) জিলায় শিয়ালি নামে এক ছোট পুরাতন সহর আছে। মান্তাক হইতে উহার দূরত্ব প্রায় ১৯২ মাইল এবং উহা বিখ্যাত রেলওয়ে কংশন মায়াভরমের সমিকটে অবস্থিত। আমাদের পুরাণে কবিত আছে প্রত্যেক প্রলম্মের শেষে ধরাধাম জলে পরিপূর্ণ হয়। এমনই এক প্রলম্মের পর যথন সর্বত্র কল, তখন একমাত্র এই শিয়ালি শহরস্থিত শিব-মন্দিরটি তিন মাত্মলযুক্ত ছোট জাহাজের (Barque) স্তায় ভাসতে থাকে। সেক্তে এই সহর বার্ক টাউন' নামেও খ্যাত। এই সহরে শিবপাদক্ষদ্যার নামে এক কতি ধার্মিক

শিবভক্ত ব্রাহ্মণ বাস করতেন। চার বেদে তাঁর ছিল অসাধারণ জ্ঞান। মন্দিরে শিবের আরাধনা ও দেবাপুজাতেই তাঁর অধিকাংশ সময় কাটত। ধোবনে তিনি ভগবতী নামী এক ভক্তিমতী ব্ৰাহ্মণ-তন্যার পাণিগ্রহণ করেন। সে খুষ্টীর সপ্তম শতাবীর কথা। তথ্যকার দিনে তামিলনাদে জৈন ও বৌদ্ধদের প্রস্তাব অত্যন্ত বেশী। চোলা এবং পাণ্ডা রাঞ্চাদের মধ্যে কেহ কেহ জৈন ধর্মে দীক্ষিত হন। মন্ত্র ও যাত্রবিষ্ঠার প্রভাবে দৈন এবং বৌদ্ধরা বিশেষ করে জৈনরা—হাজার হাজার হিন্দুকে জৈনধর্মে দীক্ষিত করে। অসংখ্য জৈন-মন্দির নিমিত হয় এবং হিন্দুরা ক্রমশঃ তাদের সনাতন দেবদেবীর প্রতি বীতশ্রদ্ধ হ'তে থাকে। বলা বাহুল্য হিন্দুধর্মের অঙ্গ শৈবরাও শিব-আরাধনা পরিত্যাগ ক'রে জৈন ভীর্থন্ধরের পূজা শুরু করেন। **ভক্তপ্র**বীর শিবপাদহাদয়ার্ এতে অত্যন্ত ব্য**থি**ত হন। তিনি চাইতেন তাঁর প্রাণের আরাধ্য দেবতা **अ**श्वराज्य दनरामितनय सहादनयक्ट नकतन खळना কঙ্কক। নিরুপায় হয়ে তিনি শুরু করেন কঠোর সাধনা এবং প্রার্থনা করেন, 'হে ভগবান, তোমার ক্লপায় আমার এমন একটি পুত্র জন্মগ্রহণ করুক---যে এই সব দৈন ও বৌদ্ধদের তাড়িয়ে দিয়ে তোমার অমৃতময় উপদেশ জনসমাব্দে প্রচার করতে পারবে। ভক্তের ভক্তির আতিশয়ে দেবভার আসন টলে ওঠে এবং দর্শনদানে ভক্তকে কৃতার্থ ক'রে শিব বলেন, 'তোমার মনস্কামনা পূর্ণ হবে'। যথাসময়ে ভগবতী দেবী সর্বস্থলক্ষণগৃক্ত এক স্থকুমার পুত্র প্রদেব করেন। সপ্তাম শতাব্দীর মধ্যভাগে জ্ঞানসম্বন্ধ অন্প্রহণ করেন। জ্যোতিধীরা নব-জাতকের জন্মনক্ষতাদি পরীক্ষান্তে বলেন জাতকের আয়ু মাত্র আট বছর, তবে যদি সে ধর্মপ্রচার করে ভবে আরও আট বছর আয়ু পাবে। স্তরাং মাত্র বোল বছর বয়দ পর্যন্ত তাঁর জীবিত कान। किन এই अज्ञकान मधाई माकिनार्छात

ভথা ভারতের শৈবজ্ঞগতে যে আপোড়ন ভিনি স্থাষ্ট করেছিলেন তা জগতের আধাাত্মিক ইতিহাসে অতৃদানীয়। এই দেবশিশু ত্ব-বছর বয়স হতেই পরিক্ষার কথা বলতে আরম্ভ করেন এবং মাত্র ভিন বছর বয়সে তিনি অতি অ্বন্দর ও ভক্তিভাবাত্মক কবিতা রচনা করেন এবং উহাই প্রথম 'তেবারম্'। উহাকেই তামিল ভাষায় শৈবশাস্ত্রের প্রারম্ভ বলা হয়ে থাকে। এক আশ্চর্য পরিস্থিতির মধ্যে তিনি শ্লোকটি রচনা করেন।

এক पिन जित्र भाष्ट्र न्यात् यथन जियानित जित-মন্দিরচন্দ্রের অভ্যন্তরন্থ পুকুরে নান করতে যাবেন, শিশু জ্ঞানস্থদ্ধর ধরে বসলেন তিনিও পিতার সলে ষেতে চান। তাকে নিবুত্ত করার সকল চেষ্টা বার্থ হওরায় অনিচ্ছাদত্তেও তাকে দলে নিতে হ'ল। পুকুরের ঘাটে পুত্রকে বসিয়ে পিতা জলে নামলেন। পিতা ললে ডুব দিলে বালক ভীত হয়ে কাঁণতে লাগল। হঠাৎ মন্দিরের চূড়ায় বালকের দৃষ্টি পড়ায় তার মনে কি ভাব এল এবং 'ও মা, ও বাবা' বলে মন্দিরের দিকে ভাকিয়ে শিশু আরও কাঁদতে আরম্ভ করল। পিতা লানে এবং সন্ধা-আহ্নিকে বাস্ত। বালকের জ্রেন্সনে শিব ও পার্বতী কুপাবিষ্ট হয়ে যাঁড়ে চড়ে বালকের সম্মুখে উপস্থিত হওয়া মাত্র বালকের হৃদয় আনন্দে ভরে গেল এবং ভার ত্র-চোথ দিয়ে প্রোমাশ্রু পড়তে লাগ্রা। বালককে কুধার্ড মনে ক'রে পার্বতীকে শিব বললেন, 'আহা, ट्हालां दिवास इस थिएनस कैं। मटह, अटक इस খাওয়াও।' পার্বভী এক সোনার বাটিতে নিনের বক্ষ থেকে এধ বার ক'রে শিশুকে পান করানো মাত্র শিশুর হৃদয় পূর্ণ হয়ে গেল এক দিবাভাবে-ভার জ্ঞানের কপাট ধেন খুলে গেল। স্নানাস্তে পিতা এসে বালকের ঠোটে ছখের চিহ্ন দেখে ক্লষ্ট হ'মে তাকে বিজ্ঞাসা করেন, 'কে তোকে হুধ थाहेरप्रदाह राष्ट्र वागक उरक्रनार मिन्द्रित पिरक व्यक्ति निर्दित करत विशांक इत्स वरन केंग्ल,

'ঐ দেউলের দেবভা—বিনি চোরের মত এসে আমার ममख क्षमग्र हृति कत्त्र नित्र दशलन, विवधत मर्भ যার কর্ণের ভূষণ, বুধ যার বাহন, মস্তকে ধার শোভা পাচ্ছে স্নিগ্ন শশাস্ত, শাশানের ভঙ্গে যার সর্ব শরীর লিপ্ত সেই জগবানের আছেশে মুয়ং জগবভী আমাকে হুধ পান করিয়েছেন।' মুগ্ধ বিশ্বয়ে পিতা ভাবতে লাগলেন, 'এই কুদ্র শিশু কিরাপে এই স্থানর ছন্দোবদ্ধ দেবতার মাহাত্মাবিষয়ক প্লোক त्रहमा कत्रण !' छशवामरक धक्रवाम पिरा प्रामानक তিনি এই বলে নুতা করতে লাগলেন, 'বাক ভগবান আমার কাতর প্রার্থনা শুনেছেন। আজ থেকে আমাদের ধর্ম নিরাপদ। জৈন ও বৌদ্ধরা আর আমাদের ধর্মের কোনও ক্ষতি করতে পারবে ना।' वालक वयरमहे भूख देववड्डारनंत्र मुल्लार्क এলেন বলে পিতা তার নাম রাখলেন, তিক্লজান-সম্বন্ধর'। কিছুকাল পরে তিব্রুভলেকের মন্দিরে জ্ঞানসম্বন্ধর যখন হাতে তাল দিতে দিতে ভগবানের মারাত্র্যা কীর্তন করছিলেন, হঠাৎ ওপর থেকে এক জোড়া সোনার করতার তাঁর সামনে পড়র এবং ভদবধি ভিনি সেই করতাল-বাগুসহকারে ভগবানের মহিমা কীঠন করতে করতে তীর্থ হ'ডে তীর্থান্তরে গমন করেন। বিখ্যান্ত ভক্ত অসাধারণ পণ্ডিত বলে তাঁর খাতি অচিরেই চতুর্দিকে ছড়িয়ে পড়ল। অনেক ভক্ত জ্ঞান-সম্বন্ধের ভব্তি ও রচনায় মুগ্ধ হয়ে তাঁর কাছে সমবেত হলেন। কথিত আছে জ্ঞানসময় চারবার তীর্প্রমণ করেন এবং মোট ২৭৫টি বিখ্যাত শিব-মন্দির দর্শন করেন। যখনই তিনি কোনও মন্দিরে त्त्राह्म, उथनहे त्मरे मिनत्रह त्वरजात्र जेत्कात्म স্থলর স্তব রচনা করে তার মহিমা কীর্তন করেছেন। ঐ স্তৰগুলিই 'তেবারম্' নামে স্থপ্রসিদ্ধ এবং তামিল ভাষায় উহা এক অমূল্য সম্পদ।

জ্ঞানসম্বন্ধের চরিত্রের এক প্রধান গুণ বে তিনি স্কীদের পুব ভাগ বাসতেন। তথনকার নিনের

অনেক বিশিষ্ট ভক্ত ও সাধক তাঁর অহুগামী হন। ভন্মধো 'ভিক্লনীলকান্ত পেরমপানার' অকৃতম। তিনি একজন অতি স্বপ্রসিদ্ধ বীণাবাদক ছিলেন। জ্ঞানসম্বন্ধের সম্মতিক্রেমে তিনি তীর্থপর্যটনকালে তাঁর অফুগমন করেন এবং যখনই জ্ঞানসম্বন্ধ কোনও তেবারম রচনা করতেন, পানার তথনই তাঁর বিশ্বাত বীণা বাজিয়ে উহা গাইতেন ৷ জ্ঞানসথক্ষের ভব্দিরসাত্মক ও গভীর ভাবোদ্দীপক অপুর্ব গীতিকাব্য রচনার কৌশল দেখে পানারের জনয় তাঁর প্রতি ভক্তি ও শ্রদায় পরিপূর্ণ হয়ে উঠল। পানারের আত্মীয় স্বঞ্জন কিন্তু বলতে লাগলেন যে বীণাসহযোগে পানার এত স্বন্ধরভাবে জ্ঞান-সম্বন্ধের রচনা গেয়েছেন বলেই সেগুলির এত সমানর। আত্মীয়ম্বজনের নীচতা দেখে পানারের হাৰয় ত্ৰঃখে অভিভৃত হয়ে পড়ে এবং জ্ঞানস্থান্ধের নিষ্ট ভিনি প্রার্থনা করেন, তিনি এমন একটি श्लोक तहना करून या तीना महस्यात्म भाउदा যায় না। ভক্তের অভীষ্ট-সিদ্ধির জন্ম জ্ঞানসম্বদ তাই করলে পর পানার একটু শান্ত হন। কিন্তু ८य वीमा छै।त ঐরপ মন:কটের কারণ তা তৎক্ষণাৎ ভেঙ্গে ফেলতে উন্তত হলেন। জ্ঞান-সম্বন্ধ বীণাটি নিয়ে উহার সাহায়ে এমন একটি কঠিন শুব গান করেন যা সাধারণ মান্তুষের সাধ্যাতীত। পরে আশীর্বাদান্তে তিনি বীণাট পানারকে প্রভার্পণ করেন। কথিত আছে, ভক্তের ভক্তির আভিশয়ে দেবতা জাগ্রত হন। জ্ঞান-সম্বন্ধের জীবনী আলোচনা করলেও দেখা যায় যে প্রত্যেকটি মন্দিরে তিনি হাদয়ের সমস্ত ভক্তি নিংছে খেন ভগবানের পাদপায়ে অর্পণ করছেন এবং তাঁর বাধায়ী পূজাতে সম্ভষ্ট হয়ে ভগবান বেন সেধানে জাগ্ৰত হয়ে উঠছেন। উপস্থিত অসংখ্য ভক্ত নরনারী সে সব সন্দিরে ভগবানের আবির্ভাব সাক্ষাৎ অন্তন্তব করতেন।

পূর্বেই বলেছি জানসম্বন্ধ চারবার ভীর্ব

পর্যটনে গিয়েছিলেন। প্রথমবার তাঁর পিতা কাঁথে করে শিয়ালির আশেপাশের মন্দিরে তাঁকে নিয়ে বান; বিতীয়বার পবিত্র কাবেরী নদীর উত্তর তীরের মন্দিরসমূহ দর্শন করেন; তৃতীয়বার পাঞ্চারাজাদের এলাকায় প্রতিষ্ঠিত শিবমন্দিরসমূহ দর্শন, চতুর্ববার তোগুয় নাডুতে ( নাডু অর্থে এলাকা ) অর্থাৎ কাঞ্চীপুরম্ ও তৎসন্ধিকটবতী তীর্থস্থানগুলি দর্শন করেন। শেষের তীর্থযাত্রা হুটি বিশেষভাবে প্রসিদ্ধা

প্রথম যাত্রার শেষভাগে পিতার কাঁধে চড়ে रथन जिनि बाटक्न, श्वीर जात प्रत इन, त्य পিতাকে কটু দিয়ে এরপভাবে যাওয়া উচিত নয়। र हिन्द्र। त्रहे काछ। मत्त्र मत्त्र त्राम श्रृह्णन পিতার কাঁধ থেকে। কিন্তু বালকের অনভান্ত কোমল পদবয় শীঘ্ট ক্লান্ত হয়ে পড়ল। তথন তিনি তিরুমারাণপাডির বিখ্যাত শিবমন্দিরের কাছাকাছি এগেছেন। ভক্তের কট্ট ভগবানের হানয়কে আৰাত করল। সেই রাতেই গ্রামবাসী ও পুরোহিতদের ওপর আদেশ হ'ল, "মন্দিরে আমার যে মুক্তার পালকি ও ছাতি আছে উহা সত্তর জ্ঞানসম্বন্ধরকে দাও।" আদেশ পাওয়া মাত্র সকলে পালকি ও ছাতি অশেষ শ্রহাসহকারে জ্ঞানসম্বন্ধের সম্মুখে রেখে ভগবানের আদেশ তাঁকে निरंदमन कंद्रल। जमविध त्महे शालकिए हर्एहे জ্ঞানসমন্ধ ভীর্থপর্যটনে বেক্সতেন।

জ্ঞানসহক্ষের জীবন অসংখ্য অলৌকিক ঘটনার পরিপূর্ণ। সে সব ঘটনার বর্ণনা করা ক্ষুদ্র প্রবন্ধের মাধ্যমে সম্ভব নয়। তবুও কয়েকটি প্রধান প্রধান ঘটনার উল্লেখ না করলে তাঁর জীবনী যেন অসম্পূর্ণ থেকে যায়। যথনই তিনি কোনও বিপদ, পরীক্ষা বা সমস্ভার সন্মুখীন হতেন তথনই তাঁর প্রিয়ভম ইইদেব শিবের মহিমা-বিষয়ক অপূর্ব ভক্তিরসাত্মক ছাত্তি খতই তাঁর কণ্ঠ থেকে ধ্বনিত হ'ত এবং ক্রেলীকিক ঘটনা ঘটত।

তাঁর শ্রমণকালে মলোনাদ গ্রামের শিবমন্দিরে এক অস্তুত परेना परि । কোল্লিমালভন নামে—দেই গ্রামের এক ভক্তের একমাত্র কুমারী কন্তা ত্রারোগ্য জবকু ব্যাধিতে আক্রান্ত হয়ে বখন অস্তিম কালে উপস্থিত তথন অনক্রোপায় পিতা প্রিয় ক্সাকে মলোনাদের মন্দিরে এনে ভগবানের সম্মুখে শায়িত করে তার কুপার জক্ত প্রার্থনায় রত হন। এমন সময় থবর আদে যে ভক্তপরিবৃত হয়ে জ্ঞান সম্বন্ধ্য সেই দিকে আসছেন। কোলিমালভন কন্তার অবস্থা ভূলে গিয়ে জ্ঞানসম্বন্ধের সাদর অভ্যর্থনার **বস্তু তৎক্ষণাৎ গমন করেন এবং ফলে-ফুলে গ্রামটি** স্থােভিত করেন, মঙ্গলঘট স্থাপনপূর্বক বাভিধানি সহকারে বালক-সাধুকে আন্তরিক স্বাগত জানিয়ে ठाँक मनित्र निष्यान। मुमुष् कञांतिक (मध्य জ্ঞানসম্বন্ধের দয়া হ'ল। জিজ্ঞাসিত হয়ে কোলিমালভন বগলেন, জাগতিক চিকিৎদক অক্ষমতা প্রকাশ করায় ত্রিলোকের চিকিৎসক ভগবানের দ্বারে মেয়েটিকে এনেছি।' জ্ঞানসম্বন্ধ তথনই এক স্তব রচনা করেন এবং কক্সাটির আরোগ্য লাভের জক্ত ভগবানের কাছে কাতর প্রার্থনা জানান। আশ্চর্যের বিষয় মৃহুঠের মধ্যে স্থপ্তোতিতের স্থায় মেয়েট সম্পূর্ণ স্থন্থ হয়ে পিতার পালে উঠে দাঁড়ায় এবং পিতাপুত্রী উভয়ে ভক্তিভরে জানসম্বন্ধের পাদ-वस्ता करत्न।

মলোনাদ থেকে জ্ঞানগছ কাবেরী নদীর দক্ষিণ-তীরস্থ কোসু অঞ্চলে চেনকুনর্মর, চোদামাণ্ডাদা, তিরুভাডাতুরাই প্রভৃতি বিখ্যাত শৈবতীর্থসমূহ দর্শন করেন। শেষোক্ত স্থান থেকে
পূর্বপ্রতিশ্রুত ষজ্ঞ সম্পাদন-মানসে জ্ঞানসমন্ধের
পিতা পুত্রের নিকট হ'তে বিদায় নিয়ে শিয়ালি
প্রত্যাগমন করেন। এ সব স্থানেও জ্ঞানসম্বদ্ধ
মনেক অলৌকিক ব্যাপার সম্পন্ন করেন। অতঃপর
সিরুতোণ্ডার নামক বিখ্যাত শিবভক্ত সেদিকে
মাসচ্ছেন শুনে তিনি ছুটে যান ভাকে দর্শন করেতে।

ছই ভক্তের দে মিশন এক অপূর্ব দৃশ্য ! অশেষ প্রেমভরে একে অপরকে আগিদন করেন এবং নিক্তোগুরের মহিমা বর্ণনা ক'রে জ্ঞানসহদ্ধ স্তব রচনা করেন; তাঁর কঠে সর্বক্ষণই দেবী সরস্বতী যেন বিরাজ করতেন।

শিক্ষতোপ্তারের ভক্তির অবধি ছিল না। তিনি ও ভাঁর ভক্তিমতী স্ত্রী প্রতাহ বহু শিবভক্তকে পরিতোষ সহকারে ভোজন করিয়ে তবে নিজেরা আহার্য গ্রহণ করতেন। একদিন কোনও শিব-ভক্তকে না পাওয়াতে ভক্তৰম্পতি অভাস্ত উদিগ হয়ে পড়েন, ভক্ত-সন্ধান-মানসে সিরুতো তার রাতায় বেরিয়ে পড়েন। ইত্যবসরে এক শিবভক্ত এদে সিক্তোগুরের স্ত্রী দরকায় করাখাত করেন। मत्रका शूल डाँकि मानत व्यास्तान व्यानिया वलन, "পুজনীয় মহাশয়, ভেতরে আহ্বন। আমার স্বামী একট বাইরে গেছেন। তিনি এদে আপনাকে দর্শন করে থুবই আনন্দিত হবেন।" ভক্তটি বলিলেন, "না মা, বে বাড়ীতে কোনও পুরুষলোক নেই আমি দে বাড়ীতে প্রবেশ করি না। ইश কর। উচিতও নয়। আমি উত্তরদেশবাসী। তোমার স্বামী ন। আসা পর্যন্ত আমি বাইরেই অপেকা করব, বরং ইতিমধ্যে আমি পুকুরে ন্নান করে আসি।"

কাউকে না পেথে হতাশহাদয়ে সিক্সতোগুর ফিরে এনে বখন শুনলেন যে এক শিবজ্ঞক ম্যাচিত্তাবে তাঁর বাড়ীতে এনেছেন তখন তাঁর আনন্দের সীমা রইল না। মানাস্তে জক্ত ফিরে এলে সিক্সতোগুর মোড়হাতে বল্লেন, "প্রভু, আমার গৃহ পবিত্র কর্মন এবং এখানে জিক্ষা গ্রহণ করে আমাদের ক্রতার্থ কর্মন।" উন্তরে জক্ত বললেন, "ভাই, ভোমার ম্বরে বেতে আমার আপত্তি নেই। কিন্তু তুমি বোধ হর আমাকে থাওরাতে পারবে না। প্রতি ছ্যমান অন্তর আমাকে একবার মাংস থেতে হয়। কিন্তু তুমি কি ক'রে আমাকে মাংস খাওয়াবে?" "আপনি কিরপ মাংস থান ?"

ষ্যক্সভাবে জিজ্ঞাদা করণেন সিম্নতোণ্ডার। উত্তরে অতিথি বল্পেন, "আহা। দে মাংস তুমি আমায় দিতে পারবে না ভাই। নধর স্থল্যকান্তি সপ্তমন্বর্ষীয় কোনও বালকের মাংস তোমরা উভয়ে রেঁধে দিলে তবেই আমি ধেতে পারি।"

অতিথি অভুক্ত থাকবেন, একথা তথনকার দিনে
সাধারণ গৃহস্তও ভাবতে পারতেন না; সিক্লতোণ্ডারের ত কথাই নেই। পতিব্রতা সহধর্মিণীর
সহিত পরামর্শ ক'রে তাঁরা নিজেদের একমাত্র
সপ্তমবর্ষীর প্রিয়দর্শন পুত্রকে কেটে তার মাংস রন্ধন
ক'রে থাওয়ার জক্ত অতিথিকে সাদর আহ্বান
জানাদেন। অতিথি আসনে বসে বললেন, "আমি
ত একা খাই না, আর আমার থাওয়া না হ'লে
তোমরাও ত থাবে না, কাজেই তোমাদের ছেলেকে
ভাক, সে আমার সকে বহুক।" কি করবেন
ভেবে সিক্কতোণ্ডার হতবাক হয়ে রইলেন। ভক্ত
কতুকি পুনরায় জিজানিত হয়ে কম্পিতকঠে
সিক্কতোণ্ডার বললেন, "প্রভু, আমার ত পুত্র আর
নেই।" অতিথি বললেন, "সেক্ক্স কিছু ভেব না।
তোমার বে পুত্র ছিল—তার নাম ধরেই ডাক।"

অভিথিপরায়ণ ভক্তদম্পতি হত পুত্রের নাম ধরে 
ঢাকামাত্র গে হাসতে হাসতে দৌড়ে তাঁদের কাছে 
এল। মাতাপিতা আনন্দাতিশবো হারানিধি পুত্রকে 
পেরে তাকে আলিকন ও চুখন ক'রে অভিথির 
দিকে ফিরে দেখেন যে অভিথি অদৃশ্রা। 
তাঁরা বুঝতে পারলেন যে খয়ং শিবই তাঁদের 
ভক্তি পরীক্ষার জন্ম অভিথিরপে তাঁদের সম্মুখে 
এসেছিলেন।

এ হেন ভক্তের দর্শনে স্বতই জ্ঞানসম্বদ্ধ অত্যন্ত পুলকিত হন এবং তাঁর সাথে কয়দিন মহানদে মাপন করেন। অতঃপর তিনি তিরুমারুকল, তিরুজানাই প্রভৃতি তীর্থস্থানে গমন করেন। দিরুতোগুর তাঁর অমুগামী হন এবং পথে পুরোল্লিখিত সাধু আপ্রার্ তাঁর সাথে যোগ দেন। ক্রিবেণী-সঙ্গমের ক্রায় এই অপুর্ব্ব তিন ভক্তের দৈব মিলন দেখতে সহস্র সহস্র নরনারী মিলিত হন এবং সকলে সমবেতকঠে 'হর হর' ধ্বনি করতে থাকেন। সেই ধ্বনি শুনে সকলেই মনে করলেন যে ক্রৈন ও বৌদ্ধরের অন্তিমকাল উপস্থিত। সভাই হয়েছিলও তাই।

## স্বপ্ন ও জাগরণ \*

### গ্রীশিবদাস স্থর

প্রামবাসী চাষী এক, অন্তত্তব-জ্ঞানী,
সকল বিষয়ে শাস্ত, নহে অভিসানী;
ধার্মিক বলিয়া তারে সবে ভালবাদে,
নিরাপদে কাটে কাল স্থুবে চাষ-বাদে;
গৃহেতে গৃহিণী ছিল, পুত্র হারাধন,
পিতামাতা উভয়ের স্নেহের ভাজন।
দূর মাঠে একদিন চাষী চাষ করে,
হেনকালে হারাধনে বিস্টিকা ধরে;
বিপরীত খাতে বহে জীবনের ধারা,
দ্বের ফিরে দেখে বাপ, ছেলে গেছে মারা।
জীবনের বিয়োগাস্ত নাট্য-অভিনয়,
দেখে ভানে মিথা জেনে নিবিকার মর।

" श्रीवाधककक्षा-व्यक्ति।

পতিরে কহিল পথী, পুত্র শোকাতুর,
'একবার কাঁদিলে না ? নিদয় নিঠুর;
পাবাণে গঠিত হিয়া, নাহি মায়া লেশ,
উদাসীন আচরণে বাড়ে মোর ক্রেশ।'
'কাঁদি না ষে' কহে চায়ী, 'শোন কি কারণ:
কাল রাত্তে দেখেছিল্ল মলার অপন;
সাত রাজপুত্র সহ হইয়াছি রাজা
লাত্রি শেবে কিছু নাই অভিনরে সাজা;
ভাবিয়া না পাই তাই অপ্ন হতে জানি
একপুত্র তরে কাঁদি, কিখা সাত লানি ?'

বেদাস্ত-বিচারে হয় তত্ত্ব-নিরূপণ তথ্য ও সুবৃধ্যি সম—মিথা। জাগরণ।

# শ্রীম-স্মৃতি

## শ্রীমহেন্দ্রকুমার চৌধুরী

শ্রীরামক্ষণনেবকে আমাদের দেখিবার সৌভাগ্য হয় নাই, কিন্তু মাষ্টার মহাশ্যের সঞ্চলাভ করিয়া বংসামান্ত কিছুকাল সেই সক্ষয়থ লাভ করিয়া-ছিলাম; তাই তাঁহার চুম্বক স্মৃতিকথা লিপিবদ্ধ করিতেতি!

বিগত ১৯২১ খুণ্টাব্বের শেষ এবং ১৯২২
খুণ্টাব্বের প্রথম ভাগে সরকারি কার্যোপলক্ষ্যে
কিছুকাল ৪৭নং আমহান্ত স্ট্রীটে একটি মেসে বাস
করি। চিরকালই সাধুসল ভালবাসি। লোকমুথে
লানিতে পারিলাম শ্রীশ্রীরামক্বঞ্চকথামূত-প্রবেতা
মান্তার মহালয় (পরমভাগবত শ্রীমহেন্দ্রনাথ গুপ্ত )
সন্নিকটবর্তী ৫০নং আমহান্ত স্ট্রীটে (Morton
Institutionএ) বাস করেন। তথায় সন্ধ্যাকালে
বহু ভক্তের সমাগম হয় ও নানাবিধ ধর্মগ্রছ্ব পাঠ ও
কীর্তনাদি হয়। ইহা শুনিয়াই জাহার দর্শনের জন্ম
প্রাণ ব্যাকুল হইয়া উঠিল এবং কর্মস্থল হইতে
আসিয়া কিছুকাল বিশ্রামের পর সন্ধ্যার অপেকায়
বাকি সময়টুকু উদ্বেগের সহিত্ত কাটাইভাম।

প্রথম দিন গোধৃলির সময় তাঁহার থোঁক লইয়া
নিনিষ্ট ঘরে গিয়া অপেকা করিতেছি; হঠাৎ
তিনি আসিয়া সেই ঘরে উপস্থিত হইয়া আমার
পরিচয় কিজাসা করিলেন, এবং আমায় সেই ঘরেই
বসিয়া খ্যান করিতে বলিয়া কিছু সময়ের কণ্ণ
উপরে ত্রিতলের ঘরে চলিয়া গেলেন। আমি
অবাক হইয়া ভাবিতেছি, কি করিয়া তিনি আমার
মনের কথা বৃত্তিতে পারিলেন। কারণ তৎপূর্বক্ষণে
ঐ স্থানে বসিয়া আমার খ্যান করিবার ইচ্ছা
ছইয়াছিল।

ৰাহা হউক, ভাঁহার প্রদীর্থ বাচ্বুগল এবং পুণক এবং আবক্ষণবিত ওল শাক্ষারাজি ও

নয়নাভিরাম মৃতি দর্শন করিয়াই প্রাণে অপার আনন্দের ৫৬ট থেলিতে লাগিল। তাঁহার কথামতো কিছুক্ষণ খ্যানের চেটা করিলাম। তিনি কিছুক্ষণ পরে পুনরাম ফিরিয়া আসিয়া ঐ স্কুল ঘরটির স্থ-উচ্চ আসনে উপবেশন করিলেন এবং তাঁহাকে খ্যানের বিষয় জিজ্ঞাসা করায় মোটামুটি কয়েকটি বিষয় বলিয়া দিলেন। তথনও আর কোনও ভক্ত আসিয়া উপস্থিত হয় নাই।

ক্রমে ক্রমে বেমন রাজি বাড়িতে লাগিল ভক্তগণের সংখ্যাও ক্রমায়রে বাড়িতে আরম্ভ করিল। তখন সেই পূর্বোক্ত বিত্তলের সামনের ধর হইতে পূর্ব পার্যের অন্ত ধরে সমাগত ভক্তগণের সমভিব্যাহারে প্রবেশ করিয়া মান্তার মহাশয় নিজ আসনে উপবেশন করিলেন এবং ধথারীতি 'পঞ্চ বিংশতি গীতা' ও 'জ্রীপ্রীরামকৃষ্ণকথামৃত' পাঠ করিয়া আমাদিগকে শুনাইলেন এবং সঙ্গে সজে 'কথামৃত' হইতে সেই পূর্বকালের ইতিবৃত্ত সবিস্তারে আমাদিগকে বুঝাইয়া বলিতে লাগিলেন।

এইভাবে কিছুকাল চলিল। প্রতিদিনই জাঁহার
নিকট হইতে নানাবিধ ধর্মগ্রন্থ পাঠ ও স্থমধুর
সন্ধীত প্রবণ করিতাম। তাঁহার স্থনীর্য ও শুপ্র
শাক্ষারাজি ইতঅতঃ দোলাইয়া গানের তালে ভালে
বে ভাবে মন প্রাণ মজাইয়া ভক্তকামের স্থাবর্ষণ
করিতেন তাহা ধেন হাদমে চিরাছিত হইয়া
রহিয়াছে।

দিন ধায়, কণা থাকে। একদিন তাঁহার শ্রীমুথ হইতে শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণকথামৃতের মূল উৎস কোথায় শ্রানিতে পারি; সেই সলে তাঁহার কথিত অস্থান্ত কথাও বতটুকু মনে ছিল বাসায় ফিরিয়া সেই রাজেই লিখিয়া রাথিয়াছিলাম। সেকালের সন্থিগণের সংক্ষ পরবর্তীকালে মাঝে মাঝে দেখা সাক্ষাৎ হইয়াছে। নানালন নানাদিকে উন্নতি করিয়াছেন। কেছ সংসারী, কেছ বিরাগী হইয়াছেন; কেছ বা সন্ধাস-ধর্ম গ্রহণ করিয়াছেন। ইতিমধ্যে আবার কেছ কেছ ধরাধাম হইতে বিদায় লইয়াছেন।

'কথামৃত' রচনার মূল সম্বন্ধে সেদিন তাঁহার শ্রীমুথ হইতে শুনিয়াছিলাম। পূজনীয় মাষ্টার মহাশয় বলিলেন, 'ছোটকালে যথন Class V কি Class VI এ পড়িতাম তথন হইতেই নৈনন্ধিন কাজকর্মের দিনলিপি (Diary) লিখিতে আরম্ভ করি। পরে শ্রীরামক্তফদেবের দর্শনের পূব পর্যন্ত যথানিয়মে উহা লিখিতেছিলাম এবং শ্রীশ্রীঠাকুরের সঙ্গে দর্শনের পর হইতে ডায়েরিতে তাঁহার (শ্রীশ্রীঠাকুরের) বাণীই প্রকাশ পাইতে লাগিল এবং পূর্বেকার ডায়েরি নিজরপ বদলাইয়া শ্রীশ্রীরামক্ত কথাস্তের রপান্তরিত হইল।'

এইজন্ম মাষ্টার মহাশয় বলিলেন, পরবর্তীকালে জ্রীজ্ঞীরামকৃষ্ণকথামৃত প্রকাশিত হইবে বলিয়াই যেন জ্রীজ্ঞীঠাকুর তাঁহাকে পূর্ব হইতেই নিজ ডায়েরি শিথিবার জ্ঞান করাইতেছিলেন।

এই ভাবেই শ্রীশ্রীরামরুফকথামৃত প্রকাশিত হইয়া অগণিত দীনত:শী, পাপীতাপী, সাধুসজ্জনের প্রাণ কুড়াইবার ও মোক্ষপথের দোপার্নী সৃষ্টি করিল।

তাঁহার শ্রীমূঝ হইতে 'কথামূতে'র ইতিবৃত্ত শ্রবণ করিয়া তাঁহার একদিনকার কথামূত যতটুকু শ্বতি-পথে ছিল নিয়ে তাহাও লিপিবদ্ধ করিলাম:

হয় সাধুসঙ্গে বাস করবে, নচেৎ সিংহের স্থায় একা বাস করবে। নিজনে ও গোপনে ব্যাকুল হয়ে জীর কাছে প্রার্থনা করবে।

আন্তের সলে হ'একটি মিটি কথা বলে কি হবে ? সে সময়টি সাধন-ভঞ্জন খ্যান-ধারণায় নিয়োগ কয়া উচিত। শরীর তিন প্রকার—স্থল, স্ক্র এবং কারণ;
—Body, Mind and Spirit. কারণ-শরীর
সংসারের কোন ভোগ নেয় না, কেবল ঈশরীয়
ভাব আম্বানন করে থাকে ৷ ঈশ্বীয় কথায়—অকে
পূলক হয় এবং নেত্রে ধারা বয় ৷ কারণ-শরীর
ধ্যানসমাধিতে মহাকারণে লয় হয় ৷

চন্দ্রলোক, স্থলোক, শিবলোক ইত্যাদি আছে বলে জানা ধায় এবং তা আমরা মহর্লোক হতে জানতে পারি। মান্ত্রের বৃদ্ধি সামান্ত, এইজন্ত নিজের ধারণা হয় না বলে অস্বীকার করা উচিত নয়। তবে বলা উচিত—আছে বলে শুনা ধার, আমি অবিশাস কবি না।

ঠাকুরকে কেই জনান্তর আছে কিনা জিল্পাগ করলে তিনি উত্তর দিতেন—আছে বলে জানা যায়, অবিশ্বাস করা উচিত নয়।

মান্থবের জীবনের প্রধান উদ্দেশ্য— ঈশ্বর পাভ করা। যে প্রকারে তাঁকে লাভ করা যায় তা করা উচিত। অত বাজে বিষয়ের হিসাব নিকাশ করে কি হবে? আম খাও পেট ভরবে, পাতা লতা গুণে ফল কি?

তাঁকে জ্ঞানলেই তিনি সব জ্ঞানিয়ে দিবেন। বহু মল্লিকের সহিত আলাপ করলে তিনিই জ্ঞানিয়ে দিবেন তাঁর কত কোম্পানী কাগল ইত্যাদি।

ব্দনেকে মনে করেন, প্রথম পুত্তকাদি থেকে জ্ঞান শান্ত করা, পরে তাঁকে জ্ঞানা কিন্তু তাহা না করে প্রথমে তাঁকে জ্ঞানা দরকার। প্রয়োজন হ'লে তিনিই সব জ্ঞানিয়ে দেবেন।

সাধুদক जेचेत लाट्डित भर्वट्यर्छ উপায়।

এখন (ঠাকুরের সময় হইতে বর্তমান পর্যন্ত ) বারা জন্মগ্রহণ করছেন তারা অনেক ভাগ্যবান্, কারণ তাঁরা একটা নির্দেশিত পথে চলতে পারবেন ।

তিনি যুগে যুগে গুরুরণে অবতীর্ণ হয়ে এসে হুর্গম ও ছুর্বোখ্য পথ সরুল ও সহজ করে লোকের কবর লাভের পথ সুগম করে দিয়ে ধান। থানের এ জীবনে স্থাবেগ ঘটেনি তাঁলের আগামী জন্মে ঘটবে।

ঠাকুর বলে গিয়েছেন, তাঁর খাান করলেই তাঁকে ( ঈশ্বরকে ) পাওয়া যাবে।

কাৰে ডাকার চেয়ে কার নির্দেশিত কাজ করা ভাল।—"Thou sayest O God, God, God, but why thou doest not do what I say unto you"—Bible.

গুরুর ক্কপা হ'লে শিশ্য যে অবস্থায়ই থাকুক না কেন ভাববার কোন প্রয়োজন নাই। এক বাজিওয়ালা ছই সহস্র দর্শককে সহস্র গ্রান্থ-বিশিপ্ত একথানা রজ্জ্ থেকে তার একটি গ্রান্থি খুলতে বলেছিলেন। কেহই তা পারল না। অবশেষে সে রজ্জ্র এক প্রান্ত একটি লোককে ধরতে বলল এবং অপর প্রান্ত নিজ্ঞে ধরে যথন ঘুরাল তথন সমস্ত গ্রান্থি পুলে গেল। গুরুর ক্কপা হলেই শিধ্যের সর্ব প্রকারের বন্ধন মুক্ত হয়ে যায়।

নির্জনে ধানি ধারণা করবে এবং কোন সদ্গ্রন্থ পঠি করবে। পড়ার চেয়ে শোনা ভাল।

কাহারও ভাব নই করা উচিত নয়, বরং তার সেই ভাবে সাহায্য করা উচিত। কারণ সব পণেই ঈশারকে পাওয়া যায়।

সব পথে ঈশ্বরকে পাওরা যায় বলে একাধিক পথে চলা যায় না। ভক্তি বিশ্বাসের সহিত একপথে চলা উচিত। যেমন ছাদে উঠতে হ'লে দালানের দি ড়ি, মই, বাঁশ ও দড়ি ইত্যাদির যে কোন একটি দারা উঠা যায় এবং নামবার সময়ও যে কোন একটি উপায়ে অবলহন করে নামা যায়। সেই প্রকার একটি পথ অবলহন করে ঈশ্বর লাভ করবে।

দরিদ্র অবস্থায় যে সব সঙ্গী তারাই প্রক্রত
সঙ্গী। এইজন্ত শ্রীকৃষ্ণ বলেছিলেন, এখন আমি
মধুরায় রাজা; এখনকার সঙ্গী অপেক্ষা যথন আমি
বৃন্দাবনে দরিদ্র অবস্থায় ছিলাম—তথনকার সঙ্গীরাই
আমার প্রকৃত সঙ্গী, আপন জন।

ক্ষেত্র নিকট ধানার অক্স চেটা করে যে দকল গোপিকা স্বামী প্রভৃতির দারা বাধা প্রাপ্ত হয়ে ধেতে পারে নি—তারা গৃহের দার বন্ধ করে সমাধি দারা প্রাণ বিস্ক্রেন করে ক্ষফকে পেয়েছিল। শ্রীক্ষেত্র প্রতি তাদের এতই ভালবাসা।

এই সংক্ত তথন মাষ্টার মহাশয়ের নিকট তাঁহার প্রিয় বে কয়েকটি সংগীত প্রায়ই গীত হইত তাহা উল্লেখ করি। 'কে আসিলে হে মন্দিরে মম,' 'রঘুকুলরাঞা রামচন্দ্র', 'এ হাটে বিকোয় না হতো' 'আমার কি ফলের অভাব' প্রভৃতি সংগীতগুলি প্রসিদ্ধ। একটি গান সম্পূর্ণ লিখিয়া এই ব্যতিকথা সমাপন করিলাম:

কেমনে রাখিবি ভোরা তাঁবে সুকায়ে
চক্রমা তপন তারা তাঁহারি আলোকে ভার
এ বিপুল সংসার, স্থথে গুংখে আঁধার
কেমনে রাখিবি ঢাকি তাঁহারে কুহেলিকার ?

## চেনা ও অচেনা

## শ্রীপুলকেন্দু সিংহ

ব্দগতের বাহা কিছু পরম বিশ্বয়,
তাহাদের সাথে মোর আছে পরিচয়।
চিনিমাক' আমি শুধু, জানিনাক' তারে,—
বিরাট পরিধিবাাপী আপন আত্মারে।

'আমারে' চেনাতে শুধু করেছি সাধনা, "আমি কে ?" জানিতে আজো জাগেনি বাসনা বার্থ হল অচেনারে চিনিবার ধাান; জাচেনার কাছে চেনা—চিরদিন সান।

# স্বামীজীর 'পত্রাবলী'

#### অধ্যাপক শ্রীপ্রণব ঘোষ

मानव-मदनत हु'ि बाग्रना—द्वाथ बात्र विक्रि। আমাদের অমবের প্রতিক্রবি যেমন স্বচেয়ে বেশী ধরা দেয় চোঝে, অন্তরের কথা তেমনি বেশী ধরা পড়ে চিঠিপত্রের মাধ্যমে, অবশ্য সব লেথকের সম্বন্ধেই একথা প্রযোজ্য নয়। কোন কোন লেথকের চিঠিতে আর প্রবন্ধে বেশী ভেদ থাকে না-কারণ তার। এ বিষয়ে বেশ সচেতন যে, এ চিঠি একদিন ছাপা হবে। আবার কোন কোন লেথক সাহিত্যক্ষেত্রে যতই কল্পনাচারী হোন না কেন, চিঠির ক্ষেত্রে তারা একান্ত প্রয়োজনবাদী, এই कु**ই** धवरनंत्र लिखकरक वाम मिरम रमेहे मव লেখকদের স্মরণ করি, থারা আপন মনের সম্পূর্ণ প্রকাশ ঘটায়েছেন চিঠিপত্তে অপ্ত লেখনীর গুণে সে সব চিঠি আপনিই সাহিত্য হয়ে উঠেছে, স্বামী বিবেকানন্দের পত্রাবলীতে এই চুর্গ ভ ভণের সমাবেশ দেখি, ভাই বাংলা পত্ৰ-সাহিত্যের আলোচনায় তার 'পতাবলী' বিশেষভাবে উল্লেখযোগা।

খামী বিবেকানন্দের গছলৈশী ওলোগুণসম্পন্ন এবং একেবারে মুথের ভাষার মতই ক্রতচলনে তার কৃতিত। বলা বাহুলা তাঁর ব্যক্তিত্বের অন্তর্নিহিত গতিশীলতাই তাঁর গতিবেগ সঞ্চার গন্তেও করেছে, চিঠিপত্তের কেত্রে এই গতিসম্পন্ন ভাষা ইম্পাতের শাণিত উজ্জ্বতা এনে দিয়েছে, চিস্তার দিক থেকে বেদান্তের মুক্ত স্বচ্ছ দৃষ্টি, এবং জীবনের দিক থেকে কলকাতার কথা-ভাষার সল-এ ছয়ে মিলে তাঁর চিঠিপত্রের ভাষাকে গড়ে তুলেছে, অগৎ ও জীবনের নানাদিকে তাঁর দৃষ্টি, তবু মুগত: তিনি সম্নাসী—এ কথাটি তার চিঠিতেও পরিক্ট, অধচ এ সন্নাদের একটি মূল আদর্শ— 'লগ্ৰিতায়'—আধুনিক কালে বার নাম বিশ্বপ্রেম, খদেশ, খলাতি-সেই সঙ্গে সর্ব মানবের প্রতি

অপরিমেয় প্রেমের গভীর মন্ত্রধানি তাঁর চিঠিপত্তে অনাহত স্থরে বেজে চলেছে,—একটু কান পাতলেই শোনা যায়।

'উদ্বোধন'-প্রকাশিত স্বামীজীর প্রতাবলী (১ম ও ২য় থগু) পাঠকালে এই সব কথাই মনে জাগছিল। এ প্রবন্ধে অবখা কেবল বাংলায় লেখা চিঠিগুলির আলোচনা কর্ব—বাংলাসাহিত্যের সজে প্রতাক্ষ যোগ ওদেরই, ইংরেজী থেকে অমুবাদ-করা চিঠিগুলির সঙ্গে বাংলাসাহিত্যের প্রোক্ষ যোগ : যদিও এই চিঠিগুলির অমুবাদে স্বামীজীর রচনাভঙ্গী যে ভাবে অমুস্ত ও অমুক্ত হয়েছে তা' বিশ্বরকর।

পৃথিবীর অনেক মহামানবের মতোই স্বামীঞ্চীর পত্রাবলী তাঁর জীবনের ও অমুভৃতিলোকের অনেক গৃচ সংবাদ বহন করে এনেছে, এই পত্রাবলী তাঁর জীবনী-রচনার অপরিহার্য উপাদান।

একদিকে অগাধ আত্মবিশ্বাস, আর একদিকে স্থগভীর মানবপ্রীতি—এই ছুই সম্পদে তাঁর চিঠি-পত্রের ভাষা সমুদ্দল, চলতি ভাষায় সাহিত্য-রচনার কেতে "পরিব্রাঞ্জক" এবং "প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা"— বই হটিতে স্বামীঞ্চী যে অনায়াসকৃতিত্ব লাভ করেছেন, পতাবগীতে সেই ক্বতিত্ব আরও বেশী. ठांत्र वाकि-कीवानत्र नांना मुद्रार्छत्र त्राह द्रहारना এই চিঠিগুলি আমাদের স্থপত:থময় আন্তর-চেডনার সঙ্গে অনায়াসে ধোগন্তাপন করে। বাঁদের উদ্দেশ্র করে এসব চিঠি ভিনি লিখেছিলেন, আৰু ভাঁৰের অপরিসীম দেভিাগ্যের কথা মনে হলে বিশায় জাগে. তার ব্যক্তিগত সামিধ্য ও আলাপের চেয়ে এই পত্রাগাপগুলির মূল্যও যে কিছুমাত্র কম ছিল না---একথা বেশ উপদ্ধি করা যায়। এই পতাবলীর মধ্য দিয়ে তাঁর বৈচাতী-বাজিছের প্রত্যক্ষ ম্পর্শ পাই। महाामी विदिकानस्मतं मर्स्य मर्स्य व्य**ख**त्रं

বিবেকানন্দকে পাওয়া যায়—তাঁর পত্তাবলীর পুঠাতেই।

পুমি আসিতে পারিবে না জানিয়া ছঃ খিড হইলাম। তোমাকে দেখিবার বড় ইচ্ছা ছিল; তোমাকে সমধিক ভালবাসি বলিয়া বোধ হয়। বাহাই হউক, এ মায়াও আমি কাটাইবার চেটা কবিব।"

স্বামী অথগুনন্দকে লেখা এই পত্রাংশটুকু গুরুস্রাতার প্রতি সন্নাসীর কী অমেয় ভালবাসার वानी बश्न करत अर्ताष्ट्र, अर्था अ वस्त्र अस्तामीरक काठीटि इत्त ! जनवान वृद्धत कीवटन अ पाचि-ত্যাগ তো প্রেমেরই নামান্তর। ঐ চিঠিরই আর এক অংশে বৃদ্ধ প্রদক্ষে আছে—"যে ধর্ম উপনিষদে জ্বাতি-বিশেবে নিবৰ হইয়াছিল, বুদ্ধদেব ভাষারই ছার ভালিয়া সরল কথায় চলিত ভাষায় খুব ছড়াইয়া-ছিলেন। নির্বাণে তাঁচার মহত্ত বিশেষ कि? তাঁহার মহন্ত in his unrivalled sympathy ( তাঁহার অতুলনীয় সহাত্মভূতিতে )। তাঁহার ধর্মের যে সকল উচ্চ অঙ্গের সমাধি প্রভৃতি গুঢ়তম্ব, তাহা প্রায় সমস্তই বেদে আছে; নাই তাঁহার intellect এবং heart, যাহা জগতে আর হইল না। ..... বুর্দ্রদেব আমার ইন্ত, আমার ঈশ্বর। তাঁহার ঈশ্বরবাদ नारे-जिन निरव क्रेश्वत,-जामि शूर विश्वाम कति। কিছ ইতি করিবার শক্তি কাহারো নাই।" <sup>২</sup>

 নাই।" ব্যক্তিগত অন্তক্তির মানদণ্ডে তিনি নি:সংশ্য হয়েছিলেন যে—"Love is the gate to all the secrets of the universe" (প্রেমই বিশ্বরহন্তের প্রবেশহার)।

নারদভক্তিশতে আছে—"দ ঈশ অনির্বচনীরঃ
প্রেমম্বরূপঃ"। মহাকবি দান্তে অমুভব করেছিলেন
—'Love that moves suns and stars'
(বে মহা আকর্ষণ সূর্যনক্ষত্রকে চালাচ্ছে)। জীবন
শতদলের মধুস্থলী এই অনির্বচনীর প্রেমসন্তারই শুত্র
ও স্থান্দর্যন বিকাশ বৃদ্ধ ও রামক্ষণ্ডের মতো মহামানবদের জীবনে। বিবেকানন্দের দৃষ্টিতে ভাই
এঁরাই মানবজাতির আদর্শ,—তাঁর মানস-আকাশের
ধ্রুবজ্যোতি।

মাহুবের শ্রেষ্ঠ আদর্শের মানদণ্ড হিসাবে তিনি ঐ অতুসনীয় দহাহুভূতিকে ব্রুতেন বলে 'জীবে দয়া'র জায়গায় 'জীবে প্রেম' তাঁর জীবনে নৃতন পছা নির্দেশ করেছিল। আমারিকা থেকে স্বামী রামক্ষঞানন্দকে তিনি লিথছেন—……"এই ষে আমরা এতজন সন্নাদী আছি, ঘুরে ঘুরে বেড়াছি, লোককে metaphysics (দর্শন) শিক্ষা দিছি, এসব পাগ্লামি। 'ধালি পেটে ধর্ম হয় না'— গুরুদেব বল্তেন না? ঐ ষে গরীবগুলোর পশুর মত জীবন ষাপন করছে— তার কারণ মুর্বভা; পালি বেটারা চার যুগ গুদের রক্ত চুষে থেয়েছে, আর তু-পা দিয়ে দলেছে।

মনে কর, কতকগুলি সন্ত্যাদী ষেমন থাঁয়ে গাঁয়ে বুরে বেড়াচ্ছে, কোন কাম করে? তেমনি কতক-শুলি নিঃঘার্থ পরহিত্তিকীয়ু সন্ত্যাদী গ্রামে প্রামে বিছা বিতরণ করে বেড়ায়, নানা উপায়ের নানা কথা, map camera, globe (ম্যাপ, ক্যামেরা, গ্রোব) সহায়ে আচণ্ডালের উন্নতিকরে বেড়ায়, ভাহলে কালে মঞ্চল হতে পারে কিনা ?"

১। পঞাৰলী (১ম খণ্ড) পুঠা ৪২।

२ । अ--गृ: 80-88

<sup>01 3-9: 03</sup> 

<sup>\*</sup> I 3-7: SEE TVISCO - REMARKATE I

কিন্ত সাধারণ মাসুবের প্রতি এই সহায়ভৃতি কেবল চিন্তনীয় তন্ত্র নয়। বিভাসাগর ও বিবেকানন্দের জীবনে আমরা অফুভৃতিকে কর্মেরপান্তরিত করবার বে প্রবল প্রাণশক্তি দেখি ডা উনিশ ও বিশ উত্তর শতকের বান্দালীর পক্ষেলান্তীয় আদর্শ। সেই প্রবল কর্মশক্তির উদ্দীপনা তাঁর পরাবলীতে বারংবার প্রকাশিত—"Life is ever expanding, contraction is death. (জীবন হচ্ছে সম্প্রদারণ, আর সন্ধোচনই মৃত্যু)। যে আত্মন্তরি আপনার আয়েস খুঁজছে, কুঁড়েমি করছে, তার নরকেও জায়গা নেই; যে আপনি নরকে পর্যন্ত গিয়ে জীবের জন্ত কাত্র হয়, চেই। করে, সেই রামক্ষেরে পুত্র—ইতরে রুপণাঃ (অপরে হীনবৃদ্ধি)।" "

কাজ করতে গেলেই বাধা আদে। বিশেষ করে বালালী শিক্ষিতস্মস্তের কাছে অন্তের নেতৃত্ব অসহনীয়। ""ঐ jealousy (ঈর্বা), ঐ absense of conjoined action (সম্মিলিত ভাবে কাজ করার শক্তির অভাব) গোলামের জাতের nature (স্বভাব); কিন্তু আমাদের ঝেড়ে ফেলতে চেষ্টা করা উচিত।" এই ঈর্বার অনল রামমোহন, বিস্থাসাগর, বিবেকানন্দ, রবীক্রনাথ স্বাইকে দগ্ধ করেছে। আজ অব্ধি এই সভাবটি ছাড়তে না শেরেই আমরা নেতৃহীন হয়ে আছি।

কিন্ত বিবেকানক্ষের সমালোচনা তো ভাক্সনমুখী নয়, গড়নমুখী। তাই নব্যুগের কর্মপন্থা নির্দেশ করে তিনি লিখেছেন— ° "পড়েছ 'মাড়দেবো ভব, পিড়দেবো ভব,' আমি বলি 'দরিদ্রদেবো ভব, মুর্থদেবো ভব'—দরিদ্রদ্রদ্র, মুর্থা, অজ্ঞানী, কাতর ইহারাই ভোমার দেবতা হউক, ইহাদের সেবাই পরম ধর্ম জানিবে।"

সভিচকার অধ্যাত্ম ধর্মচেতনা ভারতবর্ধের কয়কনের আছে তা সন্দেহের বিষয়—কিন্ত ধর্মের নাম করে সামাজিক নিপীড়নের বেলায় আখ্যাত্মিকতার দোহাই দেওয়াটা এদেশের রেওয়াজ হয়ে
গিয়েছিল। দেখে তনে আমীজীর মন্তব্য— "ধর্ম কি
আর ভারতে আছে দাদা! জ্ঞানমার্গ, ভক্তিমার্গ
যোগমার্গ—সব পলায়ন। এখন কেবল আছেন
ছুঁৎমার্গ। আমায় ছুঁয়োনা; আমায় ছুঁয়োনা।
ত্নিয়া অপবিত্র, আমি পবিত্র। সহজ ব্রহ্মজ্ঞান!
ভালা মোর বাপ্! হে ভগবান! এখন ব্রহ্ম হয়য়কল্মরেও নাই, গোলকেও নাই, সর্বভ্তেও নাই,
এখন ভাতের হাঁড়িতে।" ব্যক্তরদের সক্তে বেদনার
মিশ্রণে এখানে উচ্চাক্সের হিউমার স্তঃ হয়েছে।

এই ছুঁৎমার্গী সামাজিক আচার যে ধর্ম নয়. উপনিষদ-প্রতিপাদিত সতাই যে হিন্দুধর্মের আসল রপ, একথাটি রামমোহন থেকে বিবেকানন পর্যন্ত বছ বেদান্ত-চর্চার মধ্য দিয়ে উনিশ শতকের বাঙ্গালী সমাজ বারবার ভনেছিল। ধর্মচেতনার ক্ষেত্রে এই উপলব্ধি হিন্দুধর্মের ভিতরের কলহ এবং অক্তান্ত ধর্মের মধ্যে পন্থাগত পার্শ্বকা দূর করে সবার অলক্ষ্যে এক মহান চিম্ভাহতের একো ভারতীয় লাভি গঠনের কাম করে চলেছিল। অথচ এ সভ্যো-পশ্ববির সঙ্গে সঙ্গে মানবপ্রীতির গভীর যোগাযোগ ছিল। তাই আধাাত্মিকতা উনিশ শতকের সেবামূলক কর্মশক্তিকে অনেকথানি উদ্দ্ধ করেছে। এই পটভূমিতে বিবেকানন্দের আর একটি পত্রাংশ সরণীয়- " আমি একমাত্র কর্ম ব্ঝি পরোপকার, বাকি সমস্ত কুকর্ম। তাই শ্রীবৃদ্ধদেবের পদানভ हरे। ..... उन्नामि खन्नभव मम्ख शानी कात्म শীবনুক্তি প্রাপ্ত হবে এবং আমানের উচিত সকলের সেই অবস্থা পেতে সহায় হওয়া। এই সহায়তার नाम धर्म, वाकि जधर्म।"

<sup>61 3-9: 0.9-</sup>b

१। दे-शः ७३३

<sup>₽ 1</sup> ये-9: ७8·

<sup>&</sup>gt; 1 축-- 약: 888

चात এই পরোপকারের अन्त যে বিপুল প্রাণ-শক্তি চাই, তার জন্তে প্রয়োজন অনন্ত আত্মবিশাস। বিবেকানন তো সেই আতাবিখাদ ও প্রদারই জগত বিগ্ৰহ। ' "বে বলে আমি মুক্ত, সেই মুক্ত হবে। स्य बल आमि बक्क, स्म बक्क इरव। भीनशीन छाव আমার মতে পাপ এবং অজ্ঞতা। ..... যে সদা আপনাকে তুৰ্বল ভাবে সে কোনকালেও বলবান হবে না; যে আপনাকে সিংহ জানে সে 'নির্গছ্জতি জগজাগাৎ পিঞ্জরাদিব কেশরী'।" এই পাশমুক্ত কেশরীর নির্ভয় বিচরণের মহিমা বিবেকাননের ব্যক্তিগতার প্রতীক। আমাদের ভাতীয় চরিত্রের নিবীর্যতাকে তিনি এই অভয়মত্রে উদ্বোধিত করতে **(हरम्बिलन-जात हेरद्रकी ও वाश्लाय मर्वका**जीय রচনার মধ্যেই বারংবার এই নির্জীকতার উপর জোর দেওয়ার ভাব দেখতে পাই। স্বামী ব্রহ্মা-নন্দনীকে লেখা একটি চিঠিতে তিনি লিখছেন: '' "·····আস্ব কথা ঐ কাপুরুষত্বের চেয়ে পাপ নেই; কাপুরুষের উদ্ধার হয় না—এ নিশ্চিত। আর সব সয়, ঐটি সয় না। ভটি বে ছাড়বে না তার সঙ্গে আর আমার সম্পর্ক চলে কি ? . . . . এক ঘা থেয়ে দশ খা তেজে মার্তে হবে… তবে মারুষ।…… কাপুরুষ--- দ্যার আধার !!"

শামী বিবেকানন্দের মানস-পরিমণ্ডলে হু'টি দেবতা—বস্তুতঃ একই দেবতার হটি রূপ—আমরা দেখতে পাই। একজন 'উমানাথ সর্বস্তাগী শঙ্কর,' আর একজন 'মাতৃরূপা কালী'। শুশান-চারী এই হুটি দেবতার মধ্যে তাঁর বৈরাগাপৃত শাক্তচেতনার ধনীভূত প্রকাশ। রবীন্দ্রনাথের করনায় আমরা ত্যাগ ও ভোগের, স্প্টিও প্রলয়ের সন্মিলিত প্রকাশ দেখি 'নটরাজ্ব'-প্রতীকের মাধ্যমে। তাঁর 'নৃত্যের তালে তালে,' 'তপোড্ক' প্রভৃতি গান ও কবিতা এ প্রসঙ্গে স্বরণীয়।

বিবেকানন্দের 'নাচুক তাহাতে শ্রামা'—'Kali the mother' প্রভৃতি কবিতায় আমরা শক্তি-রূপিনী জগন্মাতার প্রকাশ দেখি। পত্রাবলীতে নানা জায়গায় জগন্মাতার নামোচ্চারণ করে আত্মানজ্যকে প্রবৃদ্ধ করার প্রয়াগ দেখি—'' "আমি মায়ের দাস, তোময়া মায়ের দাস—আমাদের কি নাশ আছে, শুয় আছে? অহংকার যেন মনে না আসে, ভালবাসা বেন না যায় মন থেকে। তোমাদের কি নাশ আছে!—মাজৈ:! জয় কালী!

এই সঙ্গে স্থামীজীর 'Kali the mother' কবিভাটির (সভোক্রনাথ দভের) অনুবাদ স্থারণীয়—

সাহসে যে হংথদৈত চার,
মৃত্যুরে যে বাঁথে বাহুপালে—
কালন্ত্য করে উপভোগ,
মাত্রুপা তারি কাছে আসে।

মহাশক্তির উপাদক বিবেকানন্দ বুরেছিলেন, অতির মনে আবার শক্তি সঞ্চার করবার জক্তে প্রয়োজন নৃতন ধরনের শিক্ষাপ্রণালী ৷ ১৬ 'কেবল শিক্ষা, শিক্ষা ! ইউরোপের বহু নগর পর্যটন করিয়া তাহাদের দরিম্রদেরও সুধ্যাচ্ছন্য ও বিভা **পেৰি**য়া **আমাদের গরীবদের কথা মনে** পড়িয়া অঞ্চল বিদর্জন করিতাম। কেন এ পার্থকা इटेन ? निका, खवाव शाहेनाम । निका-वतन खाजा-প্রভাষ, আত্মপ্রভাষ-বলে অন্তর্নিহিত বন্ধ কারিয়া উঠিতেছেন; আর আমাদের ক্রমেই তিনি সৃষ্কৃচিত रूक्ट्रन। নিউইয়র্কে দেখিতাম, Irish colonists (আইরিশ উপনিবেশবাসী) আসিতেছে—ইংরেঞ ମହ-ନିମ୍ପିଞ୍ଜିତ, বিগতশ্রী স্বভ্সর্বন্ধ, মহাদ্যিত্র, মহামুর্থ; সমল একটি লাঠি ও তার অগ্রবিলম্বিত একটি ছেঁড়া কাপড়ের পুঁটুলি। তার চলন সভয়, তার চাউনি সভয়। ছ-মাস পরে আর এক

<sup>ा</sup> ३०। अ-मृः ३३६

১১। भवावनी (२१)-- भृः ७७১

١١١ ١١٥

<sup>&</sup>gt; 이 라- 카: >>8

पृष्ण-त्म (माका श्रव हमाइ, जांत्र दबलक्षा दक्षण গেছে। তার চাউনিতে, তার চলনে আর সে 'ভয় ভয়' ভাব নাই। কেন এমন হল ? আমার বেদাস্ত বলছেন যে—এ Irish man (আইরিশ)-কে তাহার স্বদেশে চারিদিকে মুণার মধ্যে রাখা श्राह्म -- ममन्त्र श्राह्म विकास विक তোর আর আশা নাই; তুই জমেছিল গোলাম, ৰাক্বি গোলাম" আজন্ম শুনিতে শুনিতে Pat (প্যাট) এর তাই বিশ্বাস হল। নিজেকে Pat (পাট) হিপ্নটাইজ করলে বে, সে অতি নীচ; তার ব্রহ্ম সকুচিত হয়ে গেল। আর আমেরিকায় नामिवामाञ हाजिमिक (बदक ध्वनि छेठेन-'भारे, তুইও মাতুৰ আমরাও মাতুৰ, মাতুৰেই ত স্ব করছে, তোর আমার মত মাহুষ সব করতে পারে, বুকে সাহস বাধ!' Pat (প্যাট) বাড় তুগলে, দেখলে ঠিক কথাই ত; ভিতরের ব্রহ্ম জেগে উঠ্লেন, স্বয়ং প্রকৃতি ধেন বললেন, 'উদ্ভিষ্ঠত জাগ্ৰত' ইত্যাদি।"

আইরিশ লোকটির এই উনাহরণের মধ্য দিয়ে বেলান্তের শিক্ষাকে বাস্তবজীবনে প্রয়োগ করবার কি আশ্চর্য উনাহরণ তিনি জীবস্ত ভাষায় ফুটিয়ে তুলেছেন, পাশ্চান্ত্যের এই রজোগুণাত্মক শক্তিকেই তিনি নিজিভ ভারতবাসীর স্থপ্ত চেতনায় সঞ্চারিত ক্ষরতে চেয়েছেন। কিন্তু তাঁর কাছে রজোগুণের অর্থ—তৃথিধীন সজ্যোগ নয়, 'পরহিতায়' সর্বশ্ব সমর্পণের আনন্দ। সমগ্র শব্দেশী-বৃগ জুড়ে বালালী ঘূবকদের আত্মলানের মধ্য দিয়ে এই রজোগুণের আহ্বানকেই আমরা সকল হতে দেখেছি।

তাঁর বছবিষ্ণৃত জীবনামূভ্তি এমনি করে প্রেমের কেন্দ্রবিদ্ধৃ থেকে সমগ্র বিশ্বে পরিবাধি হয়েছে। প্রথমেই কেউ সর্বস্ব ত্যাগ করে নিকাম সাধনায় আত্মনিয়োগ করতে পারে না। প্রথমে ব্যক্তিগত ভালবাসা, তারপরে দেশগত প্রেম; বিশ্বামূভ্তি ভারও পরের কথা। '' "একটিকে নিঃম্বার্থ ভালবাসতে শিথতে পারলে ক্রমে বিশ্ববাপী প্রেমের আশা করা বার। ইষ্টদেবতা-বিশেষে ভক্তি হলে ক্রমে বিরাট ব্রহ্মে প্রীতি হইতে পারে।

অত এব একজনের জল্প আত্মতাগি করতে পারলে তবে সমাজের জল্প তাাগের কথা কহা উচিত, তার আগে নয়। সকাম থেকেই নিকাম হয়। কামনা আগে না থাকলে কি কাহারও ভ্যাগ হয়? আর তার মানেই বা কি? অন্ধকার না থাকলে কি কথনও আলোকের মানে হয়?

সকাম, সপ্রেম পৃঞ্জাই প্রথম। ছোটর পৃঞ্জাই প্রথম। ভারপর আপনা আপনি বড় আসবে।"

বাক্তিপ্রেম থেকে বিশ্বপ্রেমের এই প্রতিটি ধাপ
উত্তীর্ণ হবার মূল্য মাকুষকে দিতে হয়—কঠোর
বেদনা, কঠিনতর সাধনার মধ্য দিয়ে। হঃপের
ভয়ে যে পিছিয়ে আদে তার "অমৃতত্য—বুথা
আকিঞ্চন।" ' "ক্ষীর ননী থেয়ে, তুলোর উপর
ভয়ে একফোটা চোথের জ্ঞল কথনও না কেলে—কে
কবে বড় হয়েছে ?—কার ব্রহ্ম কবে বিক্শিত
হয়েছেন ? কাঁদতে ভয় পাও, কেন ? কাঁদ।
কেঁদে কেঁদে তবে চোথ সাফ্ হয়, তবে অন্তদৃষ্টি
হয়, তবে আত্তে আতে মাকুষ, জন্তু, গাছপালা দূর
হয়ে তার জায়গায় সর্বত্র ব্রহ্মদর্শন হয়।" ' "

"বালালাভাষা" প্রবন্ধটিতে স্বামীলী লিখে-ছিলেন—"স্বাভাবিক যে ভাষায় মনের ভাব স্থামরা প্রকাশ করি, যে ভাষায় ক্রোধ ছঃখ ভালবাসা ইত্যাদি জানাই, তার চেয়ে উপযুক্ত ভাষা ছতে পারেই না; সেই ভাব; সেই ভঙ্গি, সেই সমস্ত ব্যবহার করে যেতে হবে। ও ভাষার যেমন জোর,

३८। ये-मृ: ४८२

<sup>&</sup>gt;१। अ-मृ: ४००

১৬। আসলে এ প্রথমটিও খামীজীর লেখা চিটির আশে।
১৯০০ গ্রীষ্টাব্দের ২০শে ফেব্রুরারী 'উবোধন' পত্রের সম্পাদকক্ষে
শ্রামীজী বে চিটি লেখেন এটি তারই মধ্যে আছে।

বেষন অল্পের মধ্যে অনেক, বেমন বেদিকে ফেরাও সেদিকে ফেরে, বেমন তেমন কোন তৈরী ভাষা কোনও কালে হবে না। ভাষার এ আদর্শ স্বচেয়ে বেশি প্রমাণিত হয়েছে ভার পত্রাবদীতে। পত্রা- বলীর রচনাভঙ্গীই স্বামীজীর মানসভঙ্গীর পরি-চায়ক; সে মানস—ত্যাগে প্রেমে, বীর্ষে, ব্রহ্ম-দৃষ্টিতে সমুজ্জল, মানবাত্মার অনস্ত যাত্রাপথে শাখত সত্যের চিরস্তন দিশারী।

# যাত্রীর চিঠি

## সামী শ্রন্ধানন্দ (পুর্বান্তবৃত্তি)

কুঙ্থেপ (ব্যাহ্বক) শহরের স্থরিওয়ক্স্
রোডে প্যান্-আমেরিকান এয়ার-ওয়েজের অফিসের
সামনে দাঁজিয়ে আছি। রাত প্রার বারোটা।
৩০শে মার্চ, ১৯৫৭—শুমিদেশে আমার চতুর্থ রাত্রি
—বিদায় রাত্রি। শহর থেকে আঠারো মাইল
দ্রবর্ত্তী এয়ার-পোটে নিয়ে যাবার জক্ম প্যান-আমেরিকানের বাসের এখনও দেখা নেই, অর্থচ সওয়া
এগারোটায় বাসটির ছাড়বার কথা। আধ বন্টার
উপর অপেকা করছি। দাঁজিয়ে দাঁজিয়ে ভাবছিলাম
দক্ষিণপূর্ব এশিয়ার এই কিঞ্চিয়্রন ছই লক্ষ বর্গমাইলের দেশটির সঙ্গে প্রায় দশগুণ বড় ভারতের
য়্বগ-শুগ-বাহী অতীত সংযোগ এবং জাতিগত
সালক্ষণ্য-বৈলক্ষণ্যের কথা। ভারতবাসীর মতো
থাই জাতিও ধর্মপ্রাণ, ধর্ম সম্বন্ধে তাদের উদারতাও
লক্ষণীয়। গ ধর্মে ত্যাগের আফর্শ সম্মানিত। ব

১। থাইদেশে খ্রীপ্রধর্মবিকাষী ও মুসলমান সংখালিছিলগ নিবিবাদে বাস করছে। করেকমাস আগে শ্রামদেশের বর্তমান রাজার সংহাদর প্রিকা, চুলা (H. R. H. Prince Chula) লগুনে একটি বেতারভাবণে বলেছিলেন,—"আমরা বৌজেরা খ্রীপ্রধর্মর 'মৌলিক পাপ' (Original Sin) এবং 'পরিত্রাভাবাদে' বিখাস করি না। আমরা ইংকাল বা পরকালে আমাদের ভবিশুতের জন্তে আছা ছাপন করি ওপু নিজেদের ভাল-মন্দ্র কাজের উপর। ব্যক্তিগত সং-ভাবের অভিবিক্ত — পর-জীবনের জন্তে খ্রীপ্রধর্মর 'পাপ-ক্ষমা' (Redemption) জাভীয় অপর কিছুর প্রায়োজন আছে বলে আমরা মনে করি না। তথাপি

থাইরা প্রধানত: কৃষিজীবী, ভারতবাদীর মতো। প্রাক্তিক পরিবেশ এবং খাত্মের দিক দিয়ে ভারতের সঙ্গে অনেক মিল আছে। পাই ভাষায় প্রচুর সংস্কৃত শব্দ এবং প্রচলিত কথা-কাহিনীর মধ্যে ভারতীয় পুরাণ ও কিংবদস্ভীর প্রভাব আগেই উল্লেখ করেছি। ভারত থেকে বৈলক্ষণ্য-এদের জাতি-প্রথারাহিত্য এবং সামাজিক স্বাধীনতা। শ্রামদেশ থেকে বিদায় নেবার প্রাকৃক্ষণে এই দেশ এবং দেশবাসীর প্রতি একটি অম্পষ্ট মমতা বে বোধ করছিলাম সেটা নিশ্চয়ই অযৌক্তিক ছিল না। তবে সকে সকে মনে পড়ছিল এদের ক্রমবর্ধমান পাশ্চান্ত্য-সংযোগের কথা। বেশভ্যা এবং চালচলনে পাশ্চান্ত্য প্রভাব বেশ শিক্ত গেড়েই বসেছে, তবে জাতির নৈতিক ও ধর্মীয় আদর্শ অদুর বা দুর ভবিষ্যতে ঐ প্রভাব থেকে কতটা আত্মরক্ষা করতে পারবে দেইটাই প্রশ্ন। ইংলও, ইয়োরোপের অন্তাক্ত ८२ण थवः व्यास्त्रिकाञ्च प्रत्न प्रत्न थारे छाळ नाना व्यात्रारमञ्ज विश्रात्र (व. शर्मन हत्रम छेरक्छ वथन मानवाचान मण्य. তথ্ন সৰ ধৰ্মই মাতুৰকে ঐ একই লক্ষ্যে নিমে যায় এবং সৰ धर्मक्रे मन्त्रान कर्ता छेतिछ। स्नामना बाहरमण-बामीना এह জন্মে অপর ধর্মের প্রতি সহিষ্ণুভাসম্পন্ন।"

২। স্থামদেশে স্থারী বৌশ্বভিক্ষুর সংখ্যা প্রায় একলক। এতবাতীত এই দেশের রীতি অসুবারী প্রত্যেক পৃহস্থকে কিছু-কালের অস্ত ভিক্ষুর জীবন বাপন করতে হর— ঐ সব 'অস্থারী' ভিক্ষুর সংখ্যাও কম নয়। বিষয়ে শিক্ষালাভের অভে বাচছে। ইংলণ্ডে বর্তমানে প্রায় এক হাজার ছাত্র রয়েছে।

প্যান্-আমেরিকানের মোটর বাস যথন এপ তথন মধ্যরাত্রি উত্তীর্ণ হয়ে ৩১শে মার্চ পড়ে গেছে। শহরের করেকটি হোটেল থেকে কয়েকজন যাত্রী তুলে গাড়ীটি এরোড্রোমে হাজির হ'ল প্লেন ছাড়বার মাত্র আধ্বকটা আগে। অতএব কাইম্স্ এবং অক্সান্ত আহ্বজিক রীতিগুলো উধ্ব খাদে শেষ করতে বেশ হাঁপে ধরে গিয়েছিল। কলকাতার একটি বিশিষ্ট চিকিৎসকের সঙ্গে ব্যাস্কক এরোড্রোমে দেখা; সন্ত্রীক টোকিও চলেছেন। বাঙ্গালী বিদেশে বাঞ্গলা কথা বলবার লোক পেলে আনন্দিত হয়, অতএব ভাঁনের সঙ্গে গল্প জমে উঠেছিল।

টোকিওর আগে হংকং এ প্রেন তিন ঘটার জন্ত থামবে সকাল সাতটার (কলকাতার ভোর সাড়ে চারটা)। রাত্রে ঘুম মন্দ হয় নি। ভোরে চোঝ মেলে জানালা দিয়ে তাকিয়ে দেখলাম ফরসা হয়েছে, উপরে পরিক্ষার আকাশ দেখা যাচ্ছে, কিন্তু নীচে খন মেঘের আন্তরণ। বহু হাজার ফুট নীচে সমুদ্র সেই মেঘের আবরণে ঢাকা।

সাতট। বাজলো, আটটা বাজলো, নয়টাও বাজে বাজে, কোথায় হংকং? অনস্ত মেবের রাজ্যে প্রেন গোঁ গোঁ করে উড়েই চলেছে। হঠাৎ ক্যাপ্টেনের ঘোষণাঃ

"তঃখের সঙ্গে জানাছি প্রতিকৃল আবহাওয়ার জন্তে হংকং-এ নামা সন্তবপর হচ্ছে না, যাক্ আর একবার চেটা করে দেখছি—বলি একাস্কই না পারা বায় তাহলে ম্যানিলায় চলে বেতে হবে।"

তৃই খণ্টা ধরে অভঃপর মেখের সঙ্গে বৃদ্ধ চললো।
অবশেষে মনে হতে লাগলো মেখ ধেন হাকা হয়ে
আসছে এবং আমাদের প্রেনটিও ধেন বেগের সঙ্গে
সোজা নীচে নামছে। অক্সাৎ চোথে পড়লো
দিগন্তপ্রসারিত সীমাহীন জল—দক্ষিণ চীন সাগর।
এরই বৃকের উপর দিয়ে উড়ে চলেছি—বেশ কাছেই

ব্দলের চেউও দেখতে পাওয়া বাচ্ছে। ত্র'একটি পাহাড়ী দ্বীপ নঞ্জরে পড়লো। একটি দ্বীপে মান্তবের বসতি রয়েছে। দ্বরবাড়ী এবং অদ্রে সাগরজলে কেলেদের অনেক নৌকাও দেখা গেল।

প্রেন হংকংএ নামলো বেলা ১১টায়,--৪ ঘটা দেরীতে। শহর ঘুরে দেখার আর সময় ছিল না। এয়ার-পোর্টটি বেশ বড। বছলোকের আনাগোনা। এদের পোষাক এবং চেহারাতে বোঝা গেল চীনদেশে এসেছি। আমার গৈরিক কাপড়ের পরিচ্ছদ সকলেরই কোতৃগল উদ্রেক এরোড্রোমের ভোজনালয়ে তাড়াতাড়ি মধ্যাক আহার দেরে নিয়ে আবার বিমানপোতে নিজের সিটে এসে বসলাম। পোত উড়লো টোকিও অভিমুখে। পরিদার আকাশ। বিকাল নাগান ক্যাপ্টেনের গলা মাইক্রোফোনে শোনা গেল-"আমরা টাইওয়ান দ্বীপকে (ফরমোদা) ডান দিকে রেথে চলছি।" সাম্প্রতিক ইতিহাসের বছ-বিসংবাদিত এই ভূখতের পাহাড় এবং অরণ্যানীকে আকাশ থেকে একবার দেখে নেওয়া গেল। এইবার বিমানপোত পূর্ব-চীন-সাগরের উপর দিয়ে উড়ছে। দীপ-চতুইরগঠিত° জাপানের দক্ষিণতম দ্বীপ কিয়ুপ্ত (Kyushu )কে ৰথন অতিক্ৰম করলাম তথনও দিনের আলো রয়েছে। ক্যাপ্টেনের কণ্ঠখর ষল্পে প্রতিধ্বনিত হল "কিয়ুপ্ত।" কিয়ুপ্ত দেখবার जरम क्षानत थात्र विभ शॅंडिम जन शांबी नतनात्री আনাশার কাঁচ দিয়ে নীচে দৃষ্টি নিকেপ করতে লাগলেন। জাপানের দ্বিতীয় দ্বীপ (Shikoku) অপর তিনটির তুলনায় ছোট। ভৃতীয়

ত চারটি অধান বীপ ছাড়া ঐ গুলির কাছাকাছি আরও অনেকগুলি ছোট ছোট বীপও জাপান সামাজ্যের মন্তর্ভুত্ত, বধা,—সামেবা (আপবিক বোমা-বিধ্বন্ত অসিদ্ধ নাগাসাকি শহর এই বীপেই), শিমো, যাকু, টানেগা, ইত্যাদি। বড় বীপশুলির আরতন (বর্গবাইলো):

रहानख-४१००, वित्रुख-४७२४०, ह्हाकाहेर्डा-२०००, निर्काक् १२४०। ৰীপ হোনত (Honshu) সব চেয়ে বড়। রাজধানী টোকিও এই দ্বীপেই। চতুর্থ দীপ হোকাইডো (Hokkaido) হোনতর উত্তরে!

টোকিও ইন্টারক্সাশনাল এয়ারপোর্টে শ্লেন
নামণো পাঁচটার জায়গায় সাড়ে সাডটায়।
জাপানীদের সৌক্র্বিয়রাগের প্রথম পরিচয় এয়ারপোর্টেই পাওয়া গেল। কী পরিচছর পরিবেশ!
দেওয়ালে, কানিশে ক্লত্রিম চেরীক্লের বড় বড়
ন্তবক সাজানো। চেরীর মরশুম সামনে—ভারই
মারক হিসাবে এই ব্যবস্থা। চেরীফ্ল জাপানের
গৃহ, উন্থান, রাজপথের অক্তম শোভাবিধায়ক।
জাপানের সাহিত্য, সঙ্গীত, সামাজিক ও পারিবারিক
উৎসব, চিত্রকলা, অভিনয়— দর্বক্লেত্রেই শত শত
বৎসর ধরে চেরী তার প্রভাব বিন্তার করে এসেছে।
আশ্রুর স্করে এই ফুল এবং সমস্ত গাছ-জোড়া
তার অফুরস্ত প্রাণ-সমারোহ!

ইমিগ্রেশন, কারেন্সি কনটোল এবং কাস্টম্দ্ এর লেন দেন পর পর মিটয়ে সিঁড়ি দিয়ে উপরে উঠে প্যাসেঞ্জার লৌঞ্ এ এলাম। এথানে যাত্রীদের অভ্যর্থনার কক্তে বন্ধুবান্ধবরা অপেকা করেন। বিরাট হল ধর—অভি পরিপাটীভাবে সাজানো। একটি বাঙ্গালী বন্ধ তাঁর পরিচিত আরপ্ত হ'লন বাঙ্গালী ভদ্রলোককে নিয়ে উপন্থিত ছিলেন। তাঁদের সঙ্গে একটি ট্যাক্সিতে এয়ার-পোর্ট থেকে ১১ মাইল দূরবর্তী শহরে রওনা হলাম। দেখলাম এই এগারো মাইলপ্ত শহর-ছাড়া অন্ত কিছু নয়। গেবাপার্ক হোটেলে আমার থাকবার বাবস্থা আমেরিকান এক্সপ্রেস কোম্পানী আগে থেকেই করে রেখেছিলেন।

পর্বিন সকালে বাঙ্গাণী বন্ধুটির সঙ্গে ট্রেনে কিয়োটো যাবার উদ্দেশ্যে টোকিও স্টেশনে উপস্থিত

এ বৃহত্তর টোকিওর পরিসর ৭০০ বর্গ মাইল, লোকসংখ্যা ৮৪ লক। আলপালের অংশ বাদ দিলে গুধু টোকিও শহরের আয়ন্তর ২২১ বর্গবাইল, লোকসংখ্যা ৫৪ লক। গুধু শহর হিসাব ধরলে টোকিও পৃথিবীর বিতীর বড় শহর। হলাম। টোকিও স্টেশন দেখে বিশ্বয়ে অভিভৃত হতে হয়। শত শত বাত্ৰী আসছে বাচ্ছে, সিঁছি বেয়ে উপরে উঠছে, নীচে নামছে কিপ্স তাদের গতি. বান্ত তাদের দৃষ্টি, কিন্তু প্রত্যেকেই আশ্চর্য শৃঞ্জলা রকা করে চলছে। বেন একটি সামরিক পরিস্থিতির মধা দিয়ে আমরা অগ্রসর হচ্ছি। জাপানী भूक्ष (मात्र — উভায়েরই রঙ খুব ফর্শা, দেহ বলিষ্ঠ, চালচলনে উল্লম যেন উপচে পড়ছে, কিন্তু কথাবাঠায় (বিশেষত: বিদেশীদের সঙ্গে) আশ্চর্য মৃত্তা ও বিনয় পরিলক্ষিত। টোকিও স্টেশন হাওড়া স্টেশন থেকে যে অনেক বছ-এইটাই বিশ্বয়ের কারণ নয়, বিস্থয়ের কারণ এই বিরাট স্টেশনের কর্ম-ব্যবস্থা, পরিচ্ছন্নতা এবং স্টেশনের প্রত্যেকটি ক্মীর নিরলস কর্মনিষ্ঠা এবং দায়িজবোধ। কলকাতার শিয়ালদহ ও হাওডা স্টেশনের কথা মনে হয়ে অজ্ঞাতে দীর্ঘনিশ্বাস পডলো।

चिक्त कार्तिय कार्तिय व्यामादम्य किरवारताताची এক্সপ্রেস ট্রেনটি ছাড়লো। বন্ধু বললেন, এখানে ট্রেন ছাড়তে বা পৌছতে এক মিনিট দেরী হলে তমুল বিক্ষোভ উপস্থিত হয় এবং কত পিক্ষকে জনসাধারণের কাছে কৈফিয়ত দিতে হয়। তভীয় শ্রেণীর টিকিট ছিল, কিন্তু তৃতীয় কামরার পরিচ্ছন্নতা, বসবার আরাম এবং গঠন-**দেষিব দেখে চোখ জুড়িয়ে গেল। যাত্রীর ভিড** আছে, কিন্ধ সেই ভিড যাত্রাকে তবিষহ করছে না, কামরাটকে নোংরা করছে না। প্রত্যেক জানে, এই গাড়ী আমাদের জাতীয় সম্পত্তি, একে পরিচচর রাথার দায়িত আমাদের প্রত্যেকের। প্রত্যেকে জানে আমাদের সকলকেই চলতে হবে: কাজেই এমন কিছু আচরণ ক'রব না যাতে অপরের অহ্বেধা হয়। তৃতীয় শ্রেণীর কামরার শৌচাগারের পরিজ্ঞাতা দেখেও মুগ্ধ হলাম। ওথানেও একটি ভাকের উপর একটি ভাসে ফুল সাঝানো রয়েছে, চোথে পড়লো।

জাপানের শহর ও গ্রাম দেখতে দেখতে চলেছি। গ্রামগুলি ছবির মতো। বাড়ী স্থন্দর বাগান-বেরা। কোথাও একটু জমি व्यक्ष्मा इरा अर्फ द्रायाह राल मान इन ना। শস্তক্ষেত্রের মাঝে মাঝে প্রকাণ্ড প্রকাণ্ড কাপানী হরফে লেখা স্থচিত্রিত সাইনবোর্ড নজরে পড়লো। বন্ধ বললেন, রাজধানীর শিল্পবাণিজ্ঞা-বিষয়ক পরিচিত্তি ওতে লেখা রয়েছে। মাঝে মাঝে কিছুদুরে বাম ধারে সমুদ্র দেখা বাচ্ছে, ডান ধারে পাহাড়। প্রকৃতিক দৃশ্র মনোরম। এখনও শীত চলেছে। জাপানী ক্রযক-পুরুষ ও মেয়েরা গরম কাপড় পরে ক্ষেতে কাল করছে। চেহারায় বেশভ্যায় কারুরই দৈক নেই। গ্রামের রাস্তা দিয়ে মোটর সাইকেল চলছে। স্টেশনে স্টেশনে পরিষ্কার পোষাক-পরা ফিরিওয়ালা আসছে নানারকম ফল, থাবার ও পানীয় নিয়ে। খাবার জিনিস স্থনর প্যাকেটে মোডা ৷ স্টেশনে আসবার আগে গার্ডের কামরা থেকে জাপানী ভাষায় মাইক্রে:ফোনে খোষণা করে দেওয়া হচ্ছে-এবার অমুক স্টেশন আগছে, থাদের নামতে হবে--ভারা দ্যা করে প্রস্তুত হোন। কামরার ভিতরে হুই সারি বেঞ্চির মাঝখান দিয়ে একটি সোজা পথ গাড়ীর এক প্রাস্ত থেকে অপর প্রায় পর্যন্ত চলে গেছে। বে কোন কামরা থেকে অন্ত সব কামরায় ধাওয়া ধায়। এই প্থ দিয়ে রেলভয়ে ভেগুররা ফলের রদ, সোডা দেশনেড, কফি প্রভৃতি বিক্রী করতে আসছে। অতি অমায়িক তাদের বাবহার, ভারি ভদ্র ও মিষ্ট তাদের কথা। এক ঘণ্টা পর পর একটি লোক এসে বৃক্তশ দিয়ে কামরাগুলির মেজে পরিষ্ঠার করে দিয়ে ষাচ্ছে। কিষোটোর পথে অনেকগুলি শিরকেন্দ্র চোৰে পড়লো। বৈহাতিক শক্তি-পরিচালিত যত্ত্বে ছোট ছোট বছবিধ শিরের প্রচলন জাপানের অর্থনৈতিক কাঠামোর একটি অক্তম বৈশিষ্ট্য।

কিয়োটোয় ধ্বন পৌছুলাম ত্বন সন্ধ্যা হতে

বেশ দেরী আছে। স্টেশনের কাছে একটি হোটেলে
আমাদের স্থান পূর্ব হতেই নির্দিষ্ট ছিল। মূঝ
হলাম হোটেলের কর্মচারিবর্গ এবং চাকরদের
প্রত্যেকের সৌজতে এবং আতিথেয়তায় এবং বলা
বাজ্ল্য হোটেলের পরিচ্ছন্নতায়। সৌল্পর্যার্গ,
পরিচ্ছন্নতা, পরিশ্রম, সৌজত্ব এবং আতিবেয়তা—
আপানী চরিত্রের এই বৈশিষ্ট্যগুলি জাপানে নামবার
পর হতে জাপান ছাড়বার পূর্ব পর্যন্ত সর্ব্রেই লক্ষ্য
করেছি।

হোটেলে একটু বিশ্রাম করে আমরা একটি ট্যাক্সি নিয়ে বেরিয়ে পড়লাম কিয়োটোর দ্রষ্টব্য-স্থানগুলির কতক কতক আজ্ঞই দেখে নিতে। किएप्राटी वर्ग मेंडाकी शत कार्शान्त बाक्शानी ছিল (খ্রী: ৭৯৪ থেকে খ্রী: ১৮৬৮ পর্যস্ত)। প্রাক্ষতিক দৃশ্য ও জাপানের সাংস্কৃতিক গৌরবের অক্তম ধারকরপে এই সহর দেশবিদেশের ষাকী আ কৰ্ষণ करत् । হিগাশি হোঙ্গানজি মন্দির এখানকার বৃহত্তম বৌদ্ধমন্দির। আগাগোড়া কাঠের ভৈনী বিরাট মন্দিরটি পৃথিবীর দ্বিতীয় বুহৎ कार्ष्टराध । दिलीत कांक्रकार्य এवः मञ्जादमर्छिव मत्नामृक्षकत्र। तृष्कत्र मृत्ति किन्द मन्दितत्र जुननाग পুবই ছোট। প্রধান বেদীর ছ-পাশে অপর ছটি বেদীতে প্রাচীন বৌদ্ধাচার্যদের মৃতি। আরও करम्कि दर्शक्रमित किरमारहेग्छ दम्थवात द्रशेखात्रा श्राहिल-किर्यामिक्कि, किकाकुकि, शिकाकुकि। এই মন্দিরত্র অনুপম প্রাকৃতিক সৌন্দর্যে খেরা নির্জন পরিবেশের মধ্যে নির্মিত। কিয়োটোর বৌদ্দমন্দিরগুলির ভিতরকার গভীর পবিত্র আব-হাওয়া অন্তরকে ম্পর্ল করে। কয়েক জন ভক্তি-বিনম্র জাপানী নরনারীকে তথাগতের বেদীর সামনে চোৰ বুৰে বদে ধান করতে দেবলাম। छान नांत्राना । मत्न इन छात्र उत्राधेत (काम मनिस्त्व) দেবদর্শন করতে এসেছি। কিয়োটোর ছটি প্রাচীন ৰৌক্ষঠও দেখলাম। শুনলাম ছোট ছোট মন্দির

ও মঠ কিরোটোতে আরও অনেক আছে। সন্ধার আলোকমালার উজ্জ্বল কিরোটোর প্রশন্ত স্থল্পর রাজপথে দোকানের পর দোকান জাপানী শিরজাত বিচিত্র নানা দ্রবাস্থারে ঝলমল কর্মিল।

পরের দিন স্কালে জাপানের অমৃত্য ধর্ম 'শিণ্টো'-মতের কয়েকটি মন্দির দেখলাম। সব চেয়ে বড় মন্দিরটির নাম হিআন জিকু। মন্দির, উৎসবপ্রাঙ্গণ, হ্রদ, বাগান প্রভৃতি নিয়ে একটি প্রকাণ্ড রাজ-প্রাসাদ বিশেষ। এই তিনটি মন্দিরও খুব স্থলর-মাসাকা ( বা গিওন ) মন্দির, কিটানো মন্দির এবং ইনারি মন্দির। মন্দিরে কোন সৃতি নম্বরে পড়লো না। শিন্টোধর্ম প্রধানত: প্রাকৃতিক শক্তি, পূর্বপুরুষ এবং পরলোকগত সমাট্রের আতার উপাদনা। এঁদের আরকরপে প্রস্তর-জাতীয় কিছ প্রতীক বেদীর উপর দেখলাম। সামাজিক ও রাজনৈতিক সংহতি সংবৃক্ষণই এই ধর্মের উদ্দেশ্য। জাতীয় ঐক্যবোধের পরিপুষ্টির অক্টে মন্দিরগুলিতে নানা উৎসবাদির ব্যবস্থা সরকারের ভর্ফ থেকে করা হয়। শিণ্টো মন্দির-গুলির থাম এবং কড়ি বরগা স্বোর লাল রঙের। প্রত্যেকটি মন্দিরে প্রশস্ত চত্তর এবং বহু রকমের ফুল এবং লতাপাতাযুক্ত স্থন্দর বাগান রয়েছে। চেরীর সময়ে এই বাগানগুলি অপূর্ব শোভা ধারণ করে। শিশ্টোমন্দিরে বৌদ্ধমন্দিরের আধ্যাত্মিক আব-হাওয়া অনুভব করণাম না। ' কিছু প্রাকৃতিক পরিবেশ, কারুক্লা এবং অতি যত্ত্বে রক্ষিত পুষ্পো-ভানের জ্বলে মন্দিরঞ্লি চিত্রবিনোদন ও সামাজিক সম্মেশনের উপগৃক্ত স্থান বটে ।

এর পরে আমরা কিয়োটোর অক্সান্ত জন্তব্য স্থানের মধ্যে রাজপ্রাসাদ, নিজো তুর্গ (Nijo

া সাক্ষতিক কালে শিন্টোধর্মে সমস্ত বিব প্রকৃতিতে
অসুতাত একটি সর্বব্যাপী শক্তির ধারণা ধারে ধারে প্রসার লাভ
করছে। জাব ও অপতের নির্ভা এক প্রমেশ্বের ধারণাও
কিছু বিছু সমাদৃত হক্ষে।

Castle) এবং কালন বেইজান (Kannon Reizan ) বা একটি পাৰাডের চডায় নয়নাভিরাম প্রাকৃতিক দখের মধ্যে বুদ্ধের প্রস্তর মৃতি দেখে নিলাম। নিজো তুর্গটি সপ্তরশ শতাব্দীর প্রথবে নিৰ্মিত। মোমোয়ামা যুগের স্থাপত্যের একটি চমৎকার নিদর্শন। তুর্গের মধ্যে নিনোমার প্রাসাদ। এখানে অনেক প্রাচীন চিত্র দেখলাম। কিয়োটোর মাক্ষামা পাকটি একটি চমৎকার বেডাবার জায়গা। জাপানের স্বাভাবিক প্রাকৃতিক সৌন্দর্যের সলে बानानी भिन्नश्रिष्ठिं मः पुक राय वहे श्रामाता-ভানটিকে অতুলনীয় আকর্ষণের বস্তুতে পরিণত করেছে। লক্ষ লক্ষ লোক প্রতিবংসর এই পার্কটি (मध्य गात्र। किरब्राधित मत क्रिय वर्ष व्याकर्षन এথানকার সাময়িক উৎসবগুলি। ১৫ই মে বসন্ত কালের উৎসব—আওই মাৎস্থারি, ১৭ই জুলাই বর্ষার উৎসব-গিওন উৎসব, ২২শে অক্টোবর শরৎকালীন উৎসব-- গিদাই মাৎস্তরি। 'মিইআকো ওদোরি' হল চেরী নৃত্য। এই উৎসবগুলিতে পুষ্প-সজ্জা এবং জাপানী নরনারীর বর্ণাটা পোবাক ইতিহাস-প্রসিদ্ধ।

কিয়োটোয় জাপানের প্রাচীন ঐতিহের প্রতি
রক্ষণশীলতা এখনও স্থান্ট। বর্তমান রাজধানী
টোকিও-সহচ্চে কিন্তু একথা বলা চলে না।
টোকিওর রাজপথে প্রাচীন জাপানী পরিচ্ছদপরিহিত নরনারী খুব কম দেখতে পাওয়া বায়—
কিয়োটোয় কিন্তু অনেক চোখে পড়ে। মেয়েদের
প্রোচীন জাপানী পোবাকের একটি স্বকীয় চমৎক্রারিতা রয়েছে। টোকিওর আবহাওয়া প্রায়

কিয়োটো থেকে ট্রেনে আমরা নারায় এলাম। নারা সপ্তম অটম শতাস্থীতে জাপানের রাজধানী \* ছিল। ভাত্মর্থ, সাহিত্য এবং শিরকলায় নারা

 । ৭৮০ ব্রীয়াকে স্ফাট্ কান্দ্র নার। থেকে রাজধানী কিলোটোর নিরে বান।

তথন তার গৌরবের শীর্ষদেশে উঠেছিল। এখনও বছ প্রাচীন মন্দিরের ধ্বংসাবশেষ দেখতে পাওয়া ষায়। এখানে তোদাই জি মন্দিরে শাইবুৎস্থর (বুদ্ধদেব) উপবিষ্ট ব্রোঞ্জের বুহৎ মৃতিটি সভাই বিশ্বয়কর। জাপানে এইটিই স্বচেয়ে বড় বুদ্ধ মৃতি। উচ্চতা—৫০३ ফুট, মুথের মাপ ১৬ ফুট × ৯ বুট। এত বড় মৃতি যে কাঠের মন্দিরে স্মাসীন, তার বিশালতা সহজেই অনুমেয়। পৃথিবীতে এই মন্দিরটিই বৃহত্তম কাঠের বাড়ী। मारेत्रय रामन विरत्नाहन वृद्ध। नात्रात এकि পাঁচডলা কাঠের প্যাগোড়া এখানকার অনুত্য প্রাচীন কীতি। ৭১০ গ্রীস্টাব্দে নিমিত প্রারো-ডাটির নাম কোকুকুকি, উচ্চতা—১৬৫ ফুট। নারার শিন্টো মন্দিরের মধ্যে কামুগা মন্দির ভার্ম্বর. নিৰ্মাণ-কৌশল এবং জাঁকজমকে অতুলনীয়। একটি গোটা পাহাড় জুড়ে এই মন্দির-প্রবেশ পথই প্রায় ह মাইল। সারা পথের ত্ধারে হাজার হাঙ্গার পাথরের দীপ রয়েছে; বিশেষ বিশেষ পর্বে ব্দালা হয়। নারা পার্ক এবং মিউলিয়ম দেখেও খুব আনন্দ হল। নারার বাজারে এখানকার গৃহশিল্পাত নানা রকমের জাপানী পাখা এবং পুতুল দেখে চোথ ঝলসে গেল। নারায় আমরা আরও অনেকগুলি ছোট বড় মন্দির দেখেছিলাম। সন্ধ্যার পর প্রাচীন সামস্কতন্ত্র ও পরবর্তী রাজ-নৈতিক জাগরণের সন্ধিক্ষণে জাপানের সমাজ ও রাষ্ট্রের পরিচয়-স্টক একটা চলচ্চিত্রও দেখবার द्धार्थाश श्राकृत।

কামাকুরার ট্রেনের জন্তে নারা স্টেশনে রাত্রে বঙ্গে আছি। মে মাদেও প্রচণ্ড শীত। ভৃতীয় শ্রেণীর ঘুমাবার বেঞ্চি (Sleeping accommodation) রিজার্জ করা ছিল। পাড়ী এল। একটি রেপওয়ে কর্মচারী সহত্বে ঐ কামরায় নিয়ে গিয়ে আমাদের হুজনের বেঞ্চি হুটি দেখিয়ে দিলেন; এত সৌপ্রস্থা, যেন তাঁর নিজের বাড়ীতে বিশিষ্ট নিমন্ত্রিত অতিথিকে সমাদর করে নিয়ে যাছেন ! বেঞ্চিতে প্রন্দর পরিক্ষার বিছানা পাতা রয়েছে, গায়ে দেবার কম্বলও। সমস্ত গাড়ীটিতে একশ'রও বেশী এইরপ শ্যা। কয়েক জন রেলওয়ে কর্মচারী সারা রাত জেগে যাত্রীদের স্থবিধা অস্ত্রবিধার দিকে লক্ষ্য রাথছেন। সকালে তাঁরা বিছানাগুলি তুলে একটি নিদিষ্ট জায়গায় জড়ো করতে লাগলেন দেখলাম। বন্ধু বললেন, হিতীয়বার বাবহার করবার আগে সব কাচা হবে।

কামাকুরা জাপানের অতি প্রাচীন শহর।
কেকোজি এবং একাকুজি — পুরাতন বৌদ্ধ মন্দির
ছটি দেখে এথানকার দাইবুৎস্থ' (বৃহৎবৃদ্ধ ) দর্শন
করতে গেলাম। একটি টিলার উপর ব্রোজ্ঞে নিমিত
ভগবান বৃদ্ধের বিরাট ধ্যানমূতি। কোন মন্দির
নেই। সাত শত বৎসর ধরে রৌজ্ঞ, বরফ ও ঝড়
রৃষ্টি মাথায় করে নিশ্চল ধ্যান-মূতিটি একই অবস্থায়
বসে। জায়গাটির পরিবেশ খুব গাজীর; মূতির
মূথের ভাবও অতি প্রশাস্ত। কামাকুরার শিন্টো
মন্দিরও বিধাত; নাম—হাচিমান গু। মনোরম
প্রাক্ষতিক পরিবেইনীর মধ্যে স্থাপিত। সংলগ্প
উত্থানও দেখবার মতো।

কামাকুরা দেখে আমরা মোটরে এনোশিমায় এলাম। সমুদ্রের কুলে একটি মনোরম দ্বীপ। দৃশ্র অতি স্থলার। এখান থেকে জাপানের প্রাসিদ্ধ তুখারাবৃত ফুজি পর্বত চমৎকার দেখা ধায়। নির্বাপিত আগ্রেমগিরি—উচ্চতা ১২,৩১৪ ফুট।

রাজধানী টোকিও বুরে দেখবার সময় পেয়ে-ছিলাম প্রান্ধ হই দিন। রাজপ্রাসাদকে কেন্দ্র করে শহর ছড়িয়ে পড়েছে—পৃথিবীর দ্বিতীয় বৃহৎ শহর। এথানকার অভি আধুনিক বিরাট অট্টালিকা-সারি, প্রশস্ত রাজপথ, বড় বড় ডিপার্টমেন্টাল স্টোস, বিশ্ববিদ্যালয়, আর্ট গ্যালারি, বড় বাজার—'লিজা', লোকন্ত্য 'কাব্কী'র প্রেক্ষাগৃহ—

'কাব্কিজা'—প্রত্যেকটিই নিজ্য পৌরব ও মাদকতা নিয়ে দাঁড়িয়ে আছে। প্রাচীন ভারতীর রীতিতে নির্মিত বৌদ্ধনলির হোলানজি টেম্পালও দেখলাম।টোকিও আধুনিক জাপানের কর্মোগ্রম, স্থাপতা, যান্ত্রিক কৌশাল এবং শিল্প ও বানিজ্য-সমূদ্ধির নিদর্শন। বড় বড় বইএর দোকানও দেখলাম। জাপানীরা থ্ব পড়ে। বিদেশের যাবতীয় সেরা বই জাপানী ভাষায় অন্দিত হতে বেলী সময় লাগেনা। মাতৃভাষার উপর জাপানীলের অত্যন্ত অন্তরাগ। সহজে এরা জাপানী ছাড়া অন্ত ভাষায় কথা বলতে চায় না।

জ্ঞাপান থেকে বিদায় নেবার আগে এই ধারণাই
মনে বদে গিয়েছিল যে পাশ্চান্তা যাপ্তিক সভ্যতার
যা কিছু শ্রেষ্ঠ, তা অবাধে গ্রহণ করলেও জ্ঞাপানের
প্রাণ পাশ্চান্তামুখী নয়। এশিয়ার ছাপ তার সহজে
যাবার নয়, মুছে ফেলার পক্ষপাতীও দে নয়। তার
ধর্ম, সমাজ এবং ভাষার ভাবসামা এখনও নড়ে নি।

টোকিও থেকে বিমান-যাত্রা বরাবর প্রশাস্ত মহাসাগরের উপর দিয়ে। এক রাত প্রেনে কাটিয়ে সকালে 'ওয়েক আইল্যাণ্ড' নামক ক্ষুদ্র দ্বীপে দেড় ঘন্টার অন্ত নামা হয়েছিল। রাত্রে হনসূল্ পৌছলাম। এটি হাওয়াই দ্বীপপুঞ্জের প্রধান শহর আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের এলাকা। ওয়েক এবং হনলূলুর মাঝামাঝি 'ইন্টার-ভাশনাল ডেট্লাইন' অভিক্রম করে এসেছি। একটা দিন সময়ের তহবিলে বেঁচেছে। ৪ঠা এপ্রিল রাত ১টায় টোকিও থেকে যাত্রা করে প্রায় চবিবশ ঘন্টা আকাশে উড়েও হনলূলুতে পৌছেছি ৪ঠা এপ্রিলেই রাত ১টায়।

আমেরিকার পরিচয় হনসূস্তেই পাওয়। যায়, বদিও প্রোপ্রি নয়। প্রাচ্যের বাতাস এখানেও অনেকটা বয়। ফিলিপাইন, জাপান, চীন এবং এশিয়ার অস্থান্থ অঞ্চলের নরনারীর বেশ আনাগোন।
রয়েছে। স্বাস্থ্যকর বেড়াবার জায়গা—এখানকার
সম্দ্র-ন্নান মুসাফিরদের অক্ততম আকর্ষণ। হনলুবুর
রাস্থায় নানা ধরণের পোষাক-পরা লোক দেখে
বেশ মজা লাগছিল। এখানে পোষাকের কোন্
সামাজিক ছকবাঁধা নিয়ম নেই। এখানে কয়েকটি
বৌদ্ধ মন্দির দেখলাম—এাষ্টায় গির্জার অত্তকরণ
পুরোপুরি। প্রাচ্যের ধর্ম-পরিবেশ জ্ঞাপানেই ছেড়ে
এসেছি! মিউজিয়ম এবং আর্ট গ্যালারিও দেখা
হল। হনলুলুতে বেদাস্তামুরাগী একটি গোষ্ঠা আছে।
এ দের কাছে একদিন সন্ধ্যায় কিছু বলতে হল।
টোকিও থেকে পাশ্চান্তা পোষাক পরে এসেছিলাম।
স্থানীয় ভক্ত বন্ধু মিঃ ম্যারোজি বললেন, আপনি
গেরুয়া কাপড় পরেই বলবেন। কেউ কিছু মনে
করবে না, পছন্দ করবে। তাই করেছিলাম।

ভই এপ্রিল রাত > টার হনলুলু থেকে প্যানআমেরিকানের স্থান্ফান্সিলেরা-গামী প্রেন ছাড়লো।
আশা-প্রতীক্ষার স্পন্দন বুকে টের পেলাম— এবার
ভবে যাত্রা শেষ হতে চলেছে! অথবা যাত্রার
আরম্ভ ? আগের তিন রাত্রের চেয়ে আল রাতে
চেয়ারে হেলান দিয়ে শুয়ে অনেক বেশী স্বস্তি ও
নিশ্চিন্ত বোধ করছিলাম। বেশ সকালেই বুম
ভাললো। উপরে স্বস্ত অনন্ত আকাশ, নীচে স্বস্ত
পারাবারহীন মহাসমূল। কটা দেড়েক পরে
ক্যাপ্টেনের কণ্ঠন্বর মাইকে শোনা গেল: আমরা
সানক্রান্সিলেয়াতে নামছি।

প্রেন নামলো। সিঁড়ি বেয়ে আমেরিকার

যুক্তরাষ্ট্রের মাটিতে পা দিলাম। প্রতীক্ষমাণ প্রিয়
জনদের সাম্বর অভ্যর্থনায় অন্ততঃ তথনকার মতো
ভূলে গেলাম ভারতবর্ধ থেকে সাড়ে দশ হাজার
মাইল দ্রে একে পড়েছি!

(সমাপ্ত')

## স্বামী সিদ্ধেশ্বরানন্দ

#### [ ফ্রান্সে বেদান্ত-প্রচারক ]

ভারতের দক্ষিণ-পশ্চিম প্রাস্তে পূর্বতন কোচিন রাজ্যের অন্তর্গত ত্রিচুড়ের এক সম্ভ্রাস্ত পরিবারে ১৮৯৮ খুটাব্বে—স্থানী বিবেকানন্দের পাশ্চান্ত্য ভূথও হইতে প্রত্যাবর্তনের পর বধন ভারতের আকাশ বাতাস বেদান্ত-নির্ঘোহে মুধরিত তথন—বে শিশুটি জন্মগ্রহণ করিয়াছিল পরবর্তীকালে বর্তমান যুগ-প্রযোজনে সে বে বেণাস্ত-প্রচার কার্যেই জীবন উৎসর্গ করিবে—ইহাই যেন বিধাতার অভীপ্রিত ছিল।

বথাসময়ে মান্তাব্ধ প্রেসিডেন্সি কলেজ হইতে
বি. এ. পাস করিয়া গোপাল ( স্বামী সিদ্ধেশ্বরানক্ষজীর পূর্বাশ্রমের নাম ) ১৯২০ খৃঃ বাইশ বৎসর
বয়সে মায়লাপুরে রামক্ষক মিশনে বোগদান
করিয়া রামক্ষক মঠ ও মিশনের প্রথম প্রেসিডেন্ট শ্রীমৎ স্বামী ব্রহ্মানন্দ মহারাজের নিকট মন্ত্রনীক্ষালাভ করেন। ১৯২৪ খৃঃ বিতীয় প্রেসিডেন্ট শ্রীমৎ স্বামী শিবানন্দ মহারাজের নিকট সন্ধাস লাভ করিয়া নব বুগের জ্ঞান-কর্ম-ভক্তির সমন্বয়ী সাধনায় মগ্র হন।

মাদ্রাচ্ছে থাকাকালে তিনি 'বেদাস্ক-কেশরী' ইংরেজি পত্রিকার সম্পাদন-কার্যে সহায়তা করিতেন, এবং কিছুকাল স্থানীয় কেন্দ্রের অন্থায়ী অধ্যক্ষ ছিলেন।

অতঃপর মহীশুরে রামক্রফ-কেন্দ্র স্থাপনার কার্থে প্রেরিত হইয়া প্রাথমিক সংগঠন তাঁহাকেই করিতে হইয়াছে। ঐ আশ্রম স্থপ্রতিষ্ঠিত হইবার পর কিছু দিনের অন্ত তিনি বালাগোর রামক্রফ আশ্রমের অধ্যক্ষ হন। এখান হইতেই ১৯৩৭ খৃঃ বেদাস্ক-প্রচার কার্বের অন্ত বেলুড় মঠের কত্পিক তাঁহাকে ফ্রাম্পে প্রেরণ করেন।

ইহার পূর্বে ১৯৩৬ খুটাব্বেই জার্মানিতে বেদান্ত-প্রচারে নিবৃক্ত স্বামী বতীশ্বরানন্দজী—ভারতক্ষীর স্ক্রাগী কয়েকজন ফরাসী মনীবী-কত্বি স্বাহত হইয়া প্যারিসের বিশ্ববিদ্যালয় সরবোঁতে অমুষ্ঠিত শ্রীরামক্রফ শতবাধিকী সভার পরিচালনা করিতে ফ্রান্সে আসেন। পরে রামক্রফ-সংবে স্পরিচিতা মিস ম্যাকলাউড ও কয়েকজন ফরাসী ভারতহিতৈখী বন্ধু বেল্ডু মঠকে অমুরোধ করেন, তাঁহারা যেন ফ্রান্সে রামক্রফ মিশনের একটি কেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ত একজন সন্থ্যাসী পাঠান।

এই সহাদয় আহ্বানের উত্তরেই ১৯০৭ খুঃ
খামী সিদ্ধেশ্বরানন্দ তথায় প্রেরিত হন। সলা আগাই
ভিনি ফ্রান্সে পদার্পন করিলে সতোঁ (Sauton)
দম্পতি তাঁহাকে সাদরে অন্তর্থনা করেন এবং
তাঁহানের জীবনও মিশনের কার্যে পরিপূর্ণভাবে
নিবেদিত হয়।

খামী সিদ্ধেশবানন ভার্সাই-য়ে গাঁতা-সম্বন্ধে কয়েকটি বস্তৃতা দিয়া তাঁহার কাল আরম্ভ করেন; তিনি ইংরেজিতে বলিতেন, এবং উহা সলে সঙ্গে করাসীতে অনুদিত হইত।

তারপর আসিল বিতীয় মহাযুদ্ধ। বাধ্য হইয়া
পামী সিদ্ধেখনানদকে ফ্রান্সের দক্ষিণে পল্লী অঞ্চলে
সরিয়া আসিতে হইল। তথন তাঁহাকে খুবই
উৎকণ্ঠার মধ্যে দিন কাটাইতে হয়। তাঁহাকে
বন্দী-শিবিরে প্রেরণের ভয়ও দেখান হইয়াছিল।
এত হংশ বিপদের মধ্যেও এই সময়তি ভবিশ্বতের
সম্ভাবনার ভরিয়া উঠিতেছিল। কারণ এই সময়েই
স্বামী সিদ্ধেখনানদ ফ্রান্সের ভাষা বেশ আয়ত্ত
করিবার স্থযোগ পান, এবং তুলোঁ (Toulouse)
ও ম-পেলি (Mont pellier) বিশ্ববিভালয়ের সংশ্রবে
আসেন ও সেখানে বেদাক্ত সম্বন্ধে বে বক্তৃতাবলী
দেন, পরে তাহা পুত্রকাকারে প্রকাশিত হয়।

বুজের শেবে প্যারিসে ফিরিরা সরবোঁ বিশ্ব-বিস্থানরে তিনি বস্কুতার পর বস্কুতা দিতে থাকেন, ভন্মধ্যে বেদান্ত, বৃদ্ধ, দেণ্ট জ্বন, মেন্টার এক্হাট সম্বন্ধে বক্তৃতাগুলি জনচিত্তে গভীর রেথাপাত করে। সরবোঁতে ভারতীয় ক্ষি-প্রতিষ্ঠানের উত্যোগে তিনি হুই বৎসর ধরিয়া 'তৈভিন্নীয়' এবং হুই বৎসর 'মাণ্ড্ক্য' উপনিষদ্-বিষয়ে নিয়মিত অধ্যাপনা করেন।

ইতোমধ্যে বেদাস্ত-চিস্তা-বিষয়ক তাঁহার প্রবন্ধ ও পুস্তক ফরাদী ভাষায় প্রকাশিত হইতে পাকে, তন্মধ্যে বিশেষ উল্লেখযোগ্যঃ 'ধ্যান ও যোগবেদান্ত' 'বেদাস্ত-দর্শন-বিষয়ক প্রবন্ধ' এবং 'শ্রীরামক্কফ ও ধর্ম-সমন্বয়'।

১৯৪৬ খৃ: অক্টোবরে তিনি কয়েক মাসের জক্ত একবার ভারতে আসেন; উত্তর ও দক্ষিণভারতের বিভিন্ন কেন্দ্রে এবং বেলুড্মঠে কিছুদিন কাটাইয়া ১৯৪৭ খৃ: প্রথমেই ফ্রান্সে ফিরিয়া যান।

১৯৪৮ খৃ: মার্চ মাসে প্যারিস হইতে ২২ মাইল দ্রে সীন-নদী-ভীরে গ্রেঞ্জ-নামক স্থানে (Gretz, Seine-et-Marne) একটি স্থায়ী কেন্দ্র প্রতিষ্ঠা করিবার জন্ম কিছু জমি ও তন্মধান্ত গৃহ জাঁহাকে প্রনত হয়; সেথানে বারো জন অমুরাগী ছাত্র ও শিশ্য তাঁহার তত্ত্বাবধানে ত্যাগের ও সাধনার জাঁবন বাপনের ব্রত গ্রহণ করে, এভদ্ব্যতীত বহু ব্যক্তি তাঁহার নিকট হইতে আধ্যাত্মিক বিষয়ে উপদেশ লইতে আসিত, কেহ বা আসিত আপ্রমের শাস্ত সংবত্ত পরিবেশে নিজ নিজ জাঁবনের শাস্তির সন্ধানে।

আশ্রমের এই সকল নিত্য নিয়মিত কাব্দের
সলে সলে তিনি সংস্কৃতিমূপক কাব্দেরও গোড়াপদ্ধন করিয়া গিয়াছেন—বেথানে স্থামী বিবেকানব্দের পরিকল্পনা—মাহ্ময-গড়ার ধর্ম—রূপায়িত
হইবে, বেথানে বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন ধর্মের মাহ্ময নিব্দেরে এক পরিবারভুক্ত ভাবিয়া পরস্পারকে
ভাই বিশিষা দেখিতে শিথিবে। প্রবন্ধ, বক্তৃতা, ব্যক্তিগত উপদেশ প্রভৃতির
মাধ্যমে তিনি সর্বত্ত সকলের খুব প্রিয় হইয়াছিলেন।
তাঁহার সরল অমায়িক সহাত্মভৃতিপূর্ণ ব্যবহার,
গভীর ধর্মপরায়ণ অভাব, জ্ঞান ভক্তি ও কর্মের
সমন্বয়ে স্থগঠিত চরিত্র তাঁহাকে যেন বিশেষভাবে
তাঁহার জীবনব্রতের উপযুক্ত করিয়াছিল। ত্বল
শরীর ও ভগ্ন আস্থা লইয়া সারা জীবন তিনি
অক্লাস্তভাবে কাল করিয়া গিয়াছেন।

১৯৫০ খৃ: গ্রেক্সের আশ্রম কেন্দ্রটি 'সেন্টার বেদান্তিক রামক্ষণ, প্যারিস' (Center Vedantique, Ramakrichna, Paris) নামে রেজেষ্ট্রি করার পর ফ্রান্সে বেদান্তকেন্দ্র একটি স্থায়ী রূপ পরিগ্রহ করিলে স্থামী সিদ্ধেশ্বরানন্দের জীবনপ্রত বেন সমাপ্ত হটল।

১৯৫৪ খুটানে হান্রোগে আক্রান্ত হইয়া তিনি কঠিন কর্মের অনুপযুক্ত হইয়া পড়িলে বিশ্রাম লইভে বাধ্য হন, তথন তাঁহাকে সাহাধ্য করিবার জন্ত বেল্ড মঠ হইতে একজন সন্ধাসী প্রেরিত হন।

১৯৫৬ খৃঃ ৪ঠা জামুয়ারি শ্রীশ্রীমায়ের জন্ম-জয়ন্তী উপলক্ষে স্থামী সিজেম্বরানন্দ যে ভাষণ দেন ভাহাই যেন তাঁহার জীবনের শেব সঙ্গীত। তিনি বলেন: শ্রীশ্রীমায়ের মধ্যে 'শাশত-নারী-প্রকৃতি'র স্বরূপটি হইল ঈশ্বরের ইচ্ছার উপর সম্পূর্ণভাবে আত্মসমর্পন।

১৯৫৭ খৃ: ২রা এপ্রিল রাত্রি ২টার পর বমির ভাব দেখা দেয় এবং দকাল হইতে হাদ্যন্ত্রের ক্রিয়া ক্ষীণ হইতে থাকে, বেলা ১-১৫ মি: দময় সজ্ঞানে গঙ্গাবল পান করিয়া প্রীপ্তরু মহারাজের নাম প্রবণ করিতে করিতে তিনি দেহত্যাগ করেন। লগুনের বেদাস্ত-কেন্দ্র হইতে স্বামী স্থনানক্ষরী আসিলে চার দিন পরে প্যারিসে তাঁহার দেহ সৎকার করা হয়। কিছুদিন পূর্বে তিনি ব্যক্ত করিয়াছিলেন, তাঁহার দেহের ভস্মাবশেষ বেন গ্লায় নিকিপ্ত হয়।

## সমালোচনা

Education and Reconstruction—
লেথক ও প্রকাশক—লক্ষীখর সিংহ, বিনয়পল্লী,
পো:—শান্তি নিকেতন, বীরভূম। মূল্য—৮০, পৃ:
সংখ্যা—৫১

সমস্ত প্রগতিশীল দেশেই শিক্ষাকে জীবন-কেন্দ্রিক করার চেষ্টা চলছে। ফলে শিক্ষাবারি বয়স ও শ্রেণীর মান অন্ত্রসারে শিক্ষার বিষয়সমূহ ও কার্যস্তীতে জ্বনেক পরিবর্তন ও পরিবর্ধন দেখা দিমেছে। শিক্ষানানের প্রণালী বা পদ্ধতিও এই ন্তন চিন্তাধারার সঙ্গে ওতপ্রোতভাবে জড়ত। ভাই শিশু-শিক্ষাকে মনোবিজ্ঞান সম্মত করতে গিয়ে হাতের কাজকে ধরা হয়েছে শিক্ষার মাধ্যম।

শিক্ষাধারায় পরিবর্তনের টেউ ভারতের শিক্ষাপদ্ধতিতেও আঘাত দিয়েছে। এথানকার শিশুশিক্ষা
আজ শিল্প-মাধাম। শ্রীলক্ষীশ্বর সিংহ মহাশম সারাজীবনই শিক্ষার কাল নিয়ে কাটিয়েছেন। তাঁর
সঞ্চিত অভিজ্ঞতা দেশ-বিদেশের শিক্ষাধারাকে
নিয়ে। তাঁর কয়েকটি স্থচিস্তিত প্রবন্ধকে নিয়ে
"Education and Reconstruction" পৃত্তিকাট
প্রকাশিত হয়েছে।

এতদিন যে পদ্ধতিতে শিক্ষা চলে এগেছে তা দেশে একটা সংস্থারের মত চেপে আছে। নৃত্র কিছু করতে গেলে সহজে কেউ গ্রহণ করতে চার না। শিল্প-মাধ্যম শিক্ষা চালু করার জক্ত-সরকার চেটা করছেন। কিন্তু দেশের লোক যে সহজে এটা চার না—তা যারা এই কাজ করছেন তাঁরা ব্রতে পারেন। এ জন্ম দরকার সরকারী ও বেসরকারী প্রচেটা। শ্রীলক্ষীশ্বর সিংহ মহাশ্রের পুরিকাটি প্রচার কার্যে সাহায্য করবে।

নইতালিমের যে সৈব বাংলা পুত্তক আছে সেগুলি থেকে এর চিম্বা-প্রণালী একটু পৃথক।

লেখক দেখিয়েছেন—যদ্ভের আবিষ্ণার ও সভ্যতার ক্রনোন্নতি। মানুষ বৌদ্ধিক বিকাশের অক্সকরেছে চিস্তা। সেই চিস্তাকে নিত্য নৈমিত্তিক কাব্দে ব্যবহারের জন্ত মানুষ তৈরী করেছে যদ্র। হাত, পা, কান, চোধ সবই যদ্ভের ব্যবহারে নিয়োজিত। শিক্ষা যদি সভ্যতার বাহন হয় তবে শিক্ষায়ও আজ যদ্ভের প্রয়োজন, তাই শিক্ষা আজ কর্ম-মাধ্যম।

এইভাবে লেখক তাঁর চিন্থাকে মোট ছয়টি প্রবন্ধের মধ্য দিয়ে পরিস্ফুট করার চেষ্টা করছেন। আশা করি পুস্তিকাটি সাধারণ পাঠ্য হিসাবেও সকলের আদর লাভ করবে।

—গ্রীপরমেশ্বর জানা

ভক্তের ভগবান্— শ্রীকালী মোহন শর্ম। অধিকারী প্রণীত, প্রকাশক শ্রীমসিত রঞ্জন শর্মা, ১, বিপিন পাল রোড, কলিকাতা-২৬। পৃঞ্জী— ৩১৫; মূল্য—৪১ টাকা।

ভক্তির সাধনা ঠিক ঠিক ছইলেই 'ভক্তের ভগবান্' কথাটির তাৎপথ উপলব্ধি করিতে পারা বায়। গ্রন্থকার ভাবৃক ও ভক্তিপথের সাধক। এই গ্রন্থে তিনি সরল ভাষায় শান্ত্রীয় যুক্তিবারা ভক্তি-তব্ধটি স্থলরভাবে প্রকাশ করিয়াছেন। সাকার নিরাকার তব্ধ লইয়া গ্রন্থের আরম্ভ এবং নাম-মাহাত্মো ইহার পরিসমাপ্তি। 'স্প্রিক্তব্ধ,' 'ল্মা-মৃত্যু-তত্ত্ব,' 'ভক্তি ও ভক্ত,' 'শ্রীশ্রীগুরু-তত্ত্ব' প্রভৃতি অধ্যায়ে ব্যাধ্যাপটুত্বের পরিচয় পাওয়া বায়। ভক্তি-সাধকগণের নিকট পুত্তকটি আলরণীয় হইবে বলিয়া আমাদের বিশাস।

# জ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

#### বরাহ্মগরঃ বার্ষিক উৎসব

গত ২৭শে এপ্রিল হইতে ১লা মে পর্যন্ত ৫ দিন ধরিয়া বরাহনগর রামকৃষ্ণ মিশন আশ্রমে স্বামীজীর জন্মোৎসব ও আশ্রমের বাৎসরিক উৎসব অক্সন্তিত হয়। প্রথম দিন সকাল ৭ ঘটিকায় স্বামীজীর প্রতিক্কতির আবরণ উন্মোচিত হইলে উপনিষ্কদের মন্ত্র বৈদিক শান্তিপাঠ, ও ভদ্ধন সংগীতে এক গান্তীধপূর্ণ পরিবেশের স্পষ্টি হয়।

বৈকালে শ্রীণীরেশ্বর চক্রবর্তীর একটি জ্রপদ গানের পর স্বামী ওঁকারানন্দজী বলেন: আমরা অপর দেশের মুখাপেক্ষী হইয়া বসিয়া আছি, তাহাদের আমরা অফুকরণ করি, কিন্তু ভারতের সংস্কৃতি বাদ দিয়া আমাদের কল্যাণ হইতে পারে না। আমাদের জাতীয় জীবন বাঁচাইতে হইলে গ্রহণ করিতে হইবে—স্বামীজীর ভাবামুষায়ী শ্রীরামক্রফের আদর্শ। অভ:পর জ্রপদ গান ও খেয়াল গানের আসরে শ্রীসমরেক্রনাণ ভট্টাচার্য প্রমুখ বিশেষ গায়কগণ অংশ গ্রহণ করেন।

পরদিন ২৮শে এপ্রিল বৈকালে কালীকীর্তনের পর বক্তৃতা করেন স্থামী লোকেশ্বরানন্দজী, শ্রীক্সনাদন মুখোপাধ্যায় ও শ্রীর্থীন রায়। সন্ধ্যায় শ্রীরামকৃষ্ণ-লীলা-কীর্তন সকলকে আনন্দ দান করে। ২৯শে এপ্রিল সন্ধ্যায় পুরস্কার বিতরণ করেন প্রাক্তন স্পীকার শ্রীশৈল কুমার মুখোপাধ্যায়।

৩০শে এপ্রিল ছাত্রগণ "আত্মহত্যা" ও "নদের পাগল" নাটক অভিনয় করে। ১লা মে শ্রীশ্রীঠাকুরের বিশেষ পূজা ভজন সংগীত ও সাধুসেবা হয়। সন্ধায় ইলেকট্রিক গীটার বাদনের পর রাত্তে প্রায় ৩৫০০ দর্শক 'রামপ্রসাদ' নাটক অভিনয় দর্শন করেন। জন্মবামবাটীঃ শ্রীশ্রীশাত্মন্দির

গত ২রা মে, ১৯শে বৈশাধ শুভ অক্ষয়-তৃতীয়া ভিথিতে শীশ্রীমাতৃমন্দিরে শীশ্রীমায়ের মন্দির

প্রতিষ্ঠার পঞ্চত্রিংশ বাৎসরিক উৎসব মহাসমারোহে সম্পন্ন হইয়াছে। মঙ্গল আরতি, শ্রীশ্রীঠাকুর ও শ্রীশ্রীমায়ের ষোড়শ-উপচারে পূজা ও হোম, চতীপাঠ ও ভজন উৎসবের প্রধান অঙ্গ ছিল। প্রাতে ৮॥ খটিকায় পত্র পুষ্প দারা স্থসজ্জিত শ্রীশ্রীমায়ের একটি বুহৎ প্রতিক্বতি লইয়া ব্যাও, ঢাক, ঢোল ও কাঁদর ঘণ্টা প্রভৃতি বাগুদহ একটি শোভাষাতা আম প্রদক্ষিণ করে। দ্বিপ্রহরে প্রায় হুই হাবার ভক্ত বদিয়া প্রদাদ গ্রহণ করেন। অপরাহে শ্রীমৎ স্বামী সমুদ্ধানন্দ্রীর সভাপতিত্বে একটি সভায় স্বামী সচিন্ত্যানন্দ, স্বামী মৃত্যুঞ্জয়া-নন্দ, স্বামী আদিনাথানন্দ এবং শ্রীযুক্তা সভাবতী রায়চৌধুরী শ্রীশ্রীমায়ের জীবনের বিভিন্ন দিক অতি স্থলরভাবে আলোচনা করেন। এই উৎসবে বিভিন্ন স্থান হইতে বহু পুরুষ ও মহিলা ভক্ত যোগদান করিতে আসিয়াছিলেন।

## বহরমপুর: জীরামকৃষ্ণ-জন্ম-মহোৎসব

ভই বৈশাথ শুক্রবার—কেলা শাসক মহাশয়ের সভাপতিত্ব এক জনসভা হয় "প্রীরামক্ষয়-জীবন ও শিক্ষা" বিষয়ে বক্তৃতা করেন শ্রীচারু চক্র চক্রবর্তী ( জরাসরু ), স্বামী অল্লচানন্দ, স্বামী ধ্যানাত্মানন্দ এবং স্বামী জ্ঞানাত্মানন্দজী। প্রায় ২০০০ শ্রোতা মুগ্র চিত্তে জীবনালোচনা শ্রবণ করেন। ই বৈশাধ শনিবার শ্রীনগেল কুমার ভট্টাচার্য এম-এল সি-মহাশয়ের সভাপতিত্বে জনসভা হয় (শ্রোত্-সংখ্যা ২০০০)। ৮ই রবিবার শ্রীসত্যেক্রনাথ মুখোপাধ্যায়ের জ্ঞান সন্ধীতে উৎসব প্রান্ধণ মুখরিত হয়। সন্ধ্যায় কীর্তন-কলানিধি শ্রীরথীক্রনাথ বোষ মহাশয়ের কীর্তন-কলানিধি শ্রীরথীক্রনাথ বোষ মহাশয়ের কীর্তন-কলানিধি শ্রীরথীক্রনাথ বোষ মহাশয়ের কীর্তন-কলানিধি শ্রীরথীক্রনাথ বোষ মহাশয়ের কীর্তন-কলানিধি শ্রীরথীক্রনাথ বোষ মহাশ্রের কীর্তন-কলানিধি সাম্বান্ধী প্রসাদ গ্রহণ করেন।

সংস্কৃত মহাবিভালয় ঃ বেল্ড রামরঞ মিশন সারদাপীঠের উভোগে 'সংস্কৃত মহাবিভালয়' প্রতিষ্ঠার পরিকল্পনা হইয়াছে। সংস্কত-ভাষা ভারতের জাতীয় আদর্শের বাহন, ইহার অফুরস্ত জ্ঞানভাঙার মুগ মুগ ধরিয়া ভারতীয় সংস্কৃতিকে পুষ্ট করিয়াছে। यामी विविकानत्मत्र हेन्हा हिन विनुष् এकी সর্বান্ধ স্থন্দর 'সংস্কৃত বিত্যালয়' প্রতিষ্ঠিত হয়। আব্দ তাহা রূপায়িত হইতে চলিয়াছে। পরিকল্পনাটিকে আকাজ্জিত রূপ দিবার জন্ম আহুমানিক ৫৫ শক্ষ টাকার প্রয়োজন। সহাদয় দেশবাদীর বদান্ততায় ও সরকারী সংযোগিতায় ইহা সার্থক পরিণতি লাভ করিবে। প্রাচীন নালন্দা, তক্ষণীলা, ওদন্তপুরী, বিক্রমশীলা প্রভৃতি মহাবিভাবিহারের ছাঁচে এই বিত্যায়তন প্রতিষ্ঠিত হইবে বেলুড় মঠের সন্মিকটে। এতিমা, সামীজী ও ত্রীরামক্তঞ্চ-সন্তানগণের পুণ্া-গলাতীরবর্তী বাগানটি শ্বতি বিশ্বডিত উদ্দেশে সংগ্রহ করিবার চেষ্টা চলিতেছে। পরিকলিত

সংস্কৃত মহাবিস্থালয়ে নিম্নলিখিত বিভাগগুলি সন্ধি-বেশিত থাকিবে: (১) স্নাতকোন্তর বিভার্থিরন্দের জক্ত সংস্কৃত শিক্ষার বিভিন্ন শাধায় উচ্চতম (এম্-এ) উপাধি প্রাপ্তির উপযুক্ত পরিষং। (২) ভারতে ও ভারতের বাহিরের দেশ সমূহে সংস্কৃতের গবেষণাকেন্দ্র। (৩) প্রাচীন পাণ্ডলিপির সংরক্ষণ ব্যবস্থা ও সংস্কৃত (৪) ভারতীয় ও ইংরেঞ্চী ভাষায় সংস্কৃত গ্রন্থ সমূহের অমুবাদ, গ্রন্থ প্রকাশন এবং প্রকাশিত গ্রন্থ পুনমু দ্রিণ। (৫) সংস্কৃত-ঐতিহামূলক সংগ্রহশালা ও শিল্প প্রদর্শনাগার। (৬) "বৃহত্তর ভারত-ভবন"—যেখানে থাকিবে ভারত এবং সিংহল, তিব্বত, মধাএশিয়া, ব্ৰহ্ম, মালয়, স্থমাতা, যাভা, বলি, কম্বোডিয়া, খ্রাম, চীন, আপান প্রভৃতি দেশের সভাতা ও সংস্কৃতির শিক্ষা ও গবেষণার বাৰহা ৷

## বিবিধ সংবাদ

লওনে ভারতীয় সলীতের সমাধর—
এশীয় দদীত-চক্রের সভাপতি বিশ্ববিথাতে বেহালা
বাদক য়েহুদী মেছুহিন লওনে এক সন্ধীতাহুঠানে
ভারতীয় সেতারী রবিশঙ্করকে পরিচিত করাইতে
গিয়া বলেন: 'ভারতীয় সন্ধীত নিয়তর ভাবাবেগ
হুইতে উচ্চতর ধ্যানের স্তরে মাহুষের মনকে মুক্তি
দিতে চায়। পাশ্চান্তা সন্ধীত হুইতে ভারতীয়
সন্ধীত সম্পূর্ণ পৃথক। ভারতীয় সন্ধীত স্থাষ্টি করে
শ্রোতা ও শিল্পীর প্রাণে আত্মসমর্পণের পরিবেশ।'

চার বংসর পূর্বে ভারতীয় সঙ্গীতের সংস্পর্শে আসিবার পর হইতে উহা তাঁহার জীবনের সহিত মিশিয়া গিয়াছে। তিনি বলেন: 'ভারতীয় সঙ্গীত চায় ব্যক্তি-সাধনার ভিতর দিয়া ব্যক্তিকে মৃক্তি দিতে; আর পাশ্চান্তা সঙ্গীত চার বছবিধ বস্ত্রের বিচিত্র সমাবেশ। ভারতীয় সঙ্গীত-সাধনা একটি স্থরের এবং একটি শিল্পীর পবিএতা রক্ষায় সচেট, পাশ্চান্তা সঙ্গীতের সমবেত ঐকতানে বহুকে মিলাইবার প্রচেটা। ভারতীয় সঙ্গীত এক অপূর্ব অভিক্তা। তাহার কোন ছাপানো স্থরালিপি নাই। শিল্পী অবিরত ভারার স্থর ক্ষিষ্ট করিতেছে;

স্ক্র হর ও তাল সম্বন্ধে তাহার চিত্ত সর্বলা সচেতন।' (P. T. I.)

অবৈভানন্দ-মহারাজের জ্বোৎসব— গত ২২শে বৈশাধ ১৩৬৪ শ্রীরামক্ষ-পর্যি অবৈভান-নলজীর জন্মহান দক্ষিণ জগদল গ্রামে রামকৃষ্ণ অবৈভানন্দ সংঘের পরিচালনায় তাঁহার জ্বোপের অমুষ্ঠিত হয়। এই ধর্মামুষ্ঠানে রাজপুর রামকৃষ্ণ মিশন আশ্রমের স্বামী লোকেশ্বরানন্দলী সভাপত্তির আসন অলংকৃত করেন। সন্ধ্যায় কালীকীর্তনের পর হায়াচিত্রে শ্রীরামকৃষ্ণ, শ্রীশ্রীমা ও স্বামীলীর জীবনী ও বাণী আলোচিত হয়। প্রাতে নগর-সংকীর্তন ও ভলনের পর মধ্যাক্তে প্রায় তিনশতাধিক গ্রামবাদী প্রসাদ গ্রহণ করেন।

শ্রীরামক্তব্য-বিবেকানন্দ-জন্মোৎসবঃ—
হেড়া, মেদিনীপুর। গত ২৭-২৮শে এপ্রিল,
কল্যাচক বিবেকানন্দ মিলন-সংঘের উন্তোগে—
শোভাষাত্রা, বিভিন্ন প্রতিযোগিতা, ধর্মদভা ও
কর্মকতার মাধ্যমে বার্ষিক-উৎসব স্থদপন্ন হইরাছে।

#### खबमःदर्भाश्य :

গত জৈট-সংখ্যা পৃ: ২৩৭: "প্রশন্তি" কবিভার পঞ্স পঞ্জি পড়িবেন, "মৃতিত সংগীত বেখা সুরহার। মৃক নিঃখভার"।







## অনাহত আহ্বান

লোকানুন্মদয়ন্ শ্রুতিং মুখরয়ন্ ক্ষেণীরুহান্ হর্ষয়ন্ শৈলান্ বিজ্বয়ন্ মৃগান্ বিবশয়ন্ গোবনদমানন্দয়ন্। গোপান্ সম্ভ্রময়ন্ মুনীন্ মুকুলয়ন্ সপ্তস্বরান্ জ্প্তয়ন্ ওক্ষারার্থমুদীরয়ন্ বিজ্ঞয়তে বংশীনিনাদঃ শিশোঃ॥

( শ্রীকৃষ্ণকর্ণামৃতস্তোত্রম্ )

ত্যলোক ভ্লোক অন্তরীক্ষলোকে ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত করিয়া, ত্রিভ্বনকে উন্মন্ত করিয়া অক্ সাম যজুং বেদত্রয়কে প্রকাশিত করিয়া—মৌন শ্রুতিকে মুখরিত করিয়া, তরুরাজিকে পুলকিত পল্লবিত করিয়া, কঠিন শিলাময় পর্বতকে বিগলিত করিয়া—নির্বর-ধারায় প্রবাহিত করিয়া, জীবজন্বকে মুগ্ধ বিবশ করিয়া, ধেহ্-বৎস-বৃষকুলকে আনন্দিত করিয়া, গোপ-গোপী-গণকে মিলনের পথে ত্বরান্ধিত করিয়া, ধানমগ্র যোগী মুনিদিগের চিত্তকমল প্রস্ফুটিত করিয়া, দঙ্গীতের সপ্তস্থারকে মুর্ছিত করিয়া, স্প্রীতি-প্রলব্ধাত্মক প্রণবের অর্থ প্রকটিত করিয়া চিরশিশু শ্রীক্ষক্ষের বংশীধ্বনি—শ্রীভগবানের মোহন শব্দশক্তি চিরদিন সকলের হৃদয় মন জয় করিয়া স্বমহিমায় বিরাজ্যান।

এই অনাহত আহ্বান-ধ্বনি অপ্রতিহতভাবে বাঞ্জিয়া চলিয়াছে যুগ-যুগান্ত ধরিয়া দেশকালকে অতিক্রম করিয়া। এ অরোধ্য আহ্বান-ধ্বনি স্থাবর-জ্ঞানকে ডাকিতেছে—গাছপালা পশুপাধী দেবতা মানব সকলকে ডাকিতেছে—জ্ঞাভূত মোহনিদ্রা স্থাভন্তা ভাঙিবার জ্ঞ্জ ডাকিতেছে—জ্ঞানময় প্রেমময় জাগ্রত জীবনের দিকে ডাকিতেছে। অজ্ঞাতসারে এই আহ্বানে সাড়া দিয়া সীমার সংকীর্বতা হইতে মুক্তির আনক্ষময় সঞ্চীতের স্রোভে জ্গৎসংসার স্বভাবতই ভাসিয়া চলিয়াছে।

## কথাপ্রসঙ্গে

#### জীবন ও দর্শন

कीवत्नव कन्नहे पूर्णन, विकान, धर्म - मव किছू। कीवनत्क वाक विश्वा त्कानिविश्वहे त्कान भूता नाहै। कीवत्नत अत्याकत्नहे मान्यवत नक्न तिही, कीवत्नत প্রয়োজনেই বিভিন্ন কালে বিভিন্ন দেশে মাহুষের মনেই জাগিয়াছে বিভিন্ন চিন্তা। যে স্ক্র বৃক্তি-পরম্পরা শাস্ত মনের পভীরতা হইতে উঠিয়া অমুভূত জগৎ ও জীবনের একটি সামঞ্জঅপূর্ণ ব্যাখ্যা দিতে চাহিয়াছে--যাহার ফলে মাতুষ 'মতুষ্য'-পদবাচ্য হইয়াছে-তাহাকেই আমরা বলিয়াছি 'দর্শন'; ষে চিন্তাগুলি ইন্দ্রিয়গ্রাফ জগতের পরীকা ও পর্যবেক্ষণ-জনিত-এবং বহিঃপ্রকৃতির বৈচিত্যের মধ্যে একত্বের অনুসন্ধানী—তাহাকে আমরা বলিয়াছি 'বিজ্ঞান'; আর যে অহভৃতি মাহুষের মনের গোপন হুয়ার খুলিয়া দিয়া তাহার কাছে অতীল্রিয় সভ্য উদ্বাটিত করিয়াছে তাহাকেই আমরা বলিয়া থাকি 'ধর্ম'। মুম্বা-জীবনে ইহার কোনটিকেই আমরা অন্বীকার করিতে পারি না, ইহার যে কোন একটিকে বাদ দিলেই মনুযাঞ্জীবন হইবে অসম্পূর্ণ।

আঞ্চলদ প্রায়ই শোনা ষায় একট কথা—
'বাশ্তবভা'; সব কিছুকে 'বাশ্তব' দৃষ্টিভঙ্গীতে
দেখিতে হইবে, সকলকে 'বাশুববাদী' হইতে হইবে!
বিজ্ঞান বাশ্তববাদী তাই ভাল; ধর্ম বাশুববাদী
নয়—অভএব মন্দ এবং পরিত্যাক্ষ্য; দর্শনকে বদি
টিকিয়া থাকিতে হয়—তবে তাহাকেও বাশ্তববাদী
হইতে হইবে। আধুনিকদের মতে—আধুশবাদ,
ভাববাদ প্রভৃতি অর্থহীন, মূলাহীন।

যাঁহারা এই সব কথা বলেন—তাঁহারা অবশ্র আলোচনা করিবার অক্ত বলেন না—কারণ আলোচনা করিতে গেলেই 'বান্তববাদ' সম্বন্ধে তাঁহাদের যে একটি মনঃকল্পিত রূপ আছে তাঁহা বিশ্লেষণ করিতে হয়; তাহাতে তাঁহারা নারাজ,—

কারণ বিশ্লেষণ করিতে গেলেই 'বান্তববাদ' 'অবান্তব' ভাববাদ বা মনন-মাত্রে পর্যবসিত হইয়া ষায়। অতএব তাঁহারা তাঁহাদের সমত্র-লালিত ভাবটি লইয়াই নিশ্চিম্ভ থাকিতে চান। প্রাক্তপক্ষে 'বস্তু' কি, 'বান্তব' কাহাকে বলে, 'বান্তববাদ' বলিতে কি ব্ঝায়—ইহাদের বিপরীতই বা কি?
—এ সব কিছুর সম্বন্ধে স্ঠিক ধারণা না করিয়াই তাঁহারা অকপোলকল্পিত একটি ভাবকেই পূজা করিয়া আত্মন্তিপ্তি লাভ করেন।

জ্ঞানের সাধনায় যেখানে কট আছে, পরিশ্রম আছে, দেখানে এই অজ্ঞান-ভাব— অরুকারে প্রমে আলস্থে নিশ্চিন্ত-ভাব নিশ্চয় স্থুখকর এবং অনেকেরই কাম্য! অজ্ঞাই যেখানে স্থুখ-শান্তিদায়ক যেখানে জ্ঞানী হওয়া চেটা মূর্থতা। তবে মানুষ চিরদিন এইভাবে সন্থুট থাকিতে পারে না; তাহার অন্তরে জাগে অসজ্যেষ; অজ্ঞানাকে জানিবার, না-বোঝাকে বুঝিবার, ন্তনকে ধরিবার আগ্রহে দে অভিঠ হইয়া উঠে; ইউক না তাহা যত অবান্তব! আজ্ঞিকার অবান্তব আদর্শবাদী আগামীকাল বান্তববাদিগণকত্র অভিনন্দিত ইইবে! বান্তবতার দিগ্রশ্রম ক্রমবর্ধমান!

আন্ধ যাহারা বিজ্ঞানকে বাস্তববাদী বলিয়া সমর্থন জানাইতেছে, গতকাল তাহারাই বৈজ্ঞানিককে স্প্রবিলাদী বলিয়াছে; এবং আন্ধও এমন বৈজ্ঞানিক আছেন—যাহারা ঐ বাস্তববাদীদের ধারও ধারেন না, তাঁহাদের কারবার ভাব-জগতে; বিশ্বজ্ঞাণ তাঁহাদের চক্ষে পাটীগশিতের পাউত্ত-শিলিং-পেন্সনম, বীজগণিতের সমীকরণ মাত্র (equation).

অতএব দর্শনকে বান্তববাদী হইতেই হইবে—
নতুবা দর্শনের কোন মূল্য থাকে না—এ কথা
আর যাহাই হউক দার্শনিক নয়; বৈজ্ঞানিককে
অবৈজ্ঞানিক হইতে বলিয়া, ধামিককে অধামিকে

পরিণত করিয়া বান্তববাদী হইতে বলা নিতান্তই অবান্তব প্রস্তাব।

জীবন একটি অনস্বীকার্য অথও সত্য, অতএব জীবনকে অধীকার করিয়া দর্শন, ধর্ম কেন,—
কোনও 'বাদ'ই দাঁড়াইতে পারে না, বাঁহারা বলেন,
পারে,—সবিনয়ে তাঁহাদের বলিতে হয় তাঁহারা
যে বিষয়ে কথা বলিতেছেন—তাহার অর্থ তাঁহারা
জানেন না। অথও জীবনকে তাঁহারা দেখেন
খণ্ডদৃষ্টিতে। সূর্যের আলোক ত্রিকোণ-কাঁচ-সহায়ে
বিচ্ছুরিত হইলে সাতটি রঙ অবশ্রুই চোধকে আরুই
করে, বাস্তববাদী বলিবেন, চকুর দৃষ্টিসীমার
মধ্যেই আলোকতরঙ্গ শেষ, ঐটুকুই আলো। কিন্তু
স্ক্রা বিজ্ঞানে ধরা পড়ে অবলোহিত তরঙ্গ (infrared rays) এবং অভি-বেগনী রশ্মি (ultraviolet rays)—দৃশ্য ও অদৃশ্য উভয় তরঙ্গ লইয়াই
স্ব্র্গালোকের সমগ্র বর্ণাদী (spectrum); জীবন
সম্বন্ধেও এইরূপ।

কতটুকু আর জন্মত্তার সীমার মধ্যে, জাগ্রংকালের পঞ্চেল্রিয়ের জালে ধরা পড়ে ? বিরাট অপ্রজগং—প্রতিদিনের সক্ষ অন্তভ্তি বহিরিল্রিয়ের বাহিরে বলিয়াই কি অবান্তব ? জাগ্রং-স্থার অতীত আর একটি সত্তা—যেখানে সব কিছু শাস্ত উপরত, যেখানে অজ্ঞানের মাঝেই আনন্দত্তব আভাষে সাজি-স্বরূপে অন্তভ্ত, তাহাও কি জীবনের বহিন্ত্ ত ? 'আমি স্থে ঘুমাইয়াছিলাম, কোন জ্ঞান ছিল না, কিন্তু থ্ব আনন্দবোধ ছিল'—ইহা কি জীবনেরই অনুভৃতি নয় ?

দর্শনকে জীবনধর্মী হইতে বলিয়া যাহারা শুধু মাত্র ইন্দ্রিমনির্জর বান্তববাদী হইতে বলে তাহারা 'দর্শন' বা 'জীবন' হটি কথার একটিরও অর্থ সম্বন্ধে সমাক্ অবহিত নয়! সতা কথা বলিতে কি, কোন কিছু ব্ঝিতে গেলে শন্দের অর্থজ্ঞানই প্রথম প্রধ্রোজন! কিন্তু আধুনিক বান্তববাদীদের এত পরিশ্রম করিবার শক্তির অভাব, সময়েরও অভাব! তাহারা চায় একটি সহজ স্থলভ দার্শনিক মতবাদ—
বাহা তাহাদের ভাল লাগিবে, বাহা তাহাদের স্থসন্তোগের পথে কোন বাধা স্থাষ্ট করিবে না!
এইরপ দর্শন বা ধর্মই তাহাদের নিকট বাস্তববাদী,
জীবনধর্মী! ধর্ম বা দর্শন জীবনধর্মী বটে, এক
হিলাবে নিশ্চয় বাস্তববাদী, বথার্থই বাস্তববাদী;
ভবে এত স্থলভভাবে নয়।

তাাগ, তপস্থা, তিতিকা ?--এগুলি আত্ম-व्यवक्रमा, कीवनधर्मी नग्न! भक्रत्वत्र माग्रावान वर्षार्थ সভা নির্ণয়ে আলোকপাত করে কি না, ইহা দেখি-বার ধৈর্য ভাঁহাদের নাই।—'মায়াবাদ? জগৎকে মিধ্যা বলে ? ভোগ করিতে মানা করে ? অতএব ঐ বাদ মিথ্যাবাদ !' একটু দেখিবার অবসর হইল 'মায়া' বলা হইয়াছে, 'জগৎ মিথাা' বাকাটির অর্থ কি ? কেন, কিভাবে মানব মনে এই চিন্তার ধারা উঠিল! আধুনিক মাহুষের ভোগচঞ্চল কর্মব্যস্ততা তাহাকে সত্যাত্মভৃতি হইতে দূরে লইয়া ঘাইতেছে, ভাহার স্বরূপগত অধিকার শাস্তি হইতে ভাহাকে বঞ্চিত করিতেছে। স্থুপ মনে করিয়া মানুষ হঃখকে জড়াইয়া ধরিতেছে। বে জিনিস যাহা নগ্ন তাহাকে তাই মনে করাই মায়া; 'অ-তিমিন্ তদ্বুদ্ধি:'-আচার্য শংকরের মতে ইহাই মায়ার সংজ্ঞা। বর্তমানকালে স্বামী বিবেকানন্দ মায়ার আর একটি স্থব্দর সংজ্ঞা দিয়া গিয়াছেন: is a statement of fact.'—মায়া ঘটনাবলীর জগৎ সভা বলিয়া প্রতীয়মান. বিষরণ মাতা। কিন্তু যথার্থ সভ্য নয়। সভ্যেরও দার্শনিক সংজ্ঞা: 'ত্রিকালাবাধিতত্বং সভাম্'; অভীতে, বর্তমানে এবং শুবিষ্যতে ৰাহা ছিল, আছে এবং থাকিৰে, কখনও কোন কালেও বাহা বাধিত হয় না, যাহার সত্তা বা অক্তিম নাকচ হয় না-তাহাই मडा ! এবং बाहा किছू भूर्त हिल ना, এখন আছে বলিয়া মনে হয়, পরে থাকিবে না—তাহা অবশ্রই

ঘটনা (phenomenon, fact), কিন্তু সভ্য (Truth) নয়। সমুদ্র ছিল, আছে ও থাকিবে; কিন্তু তরকের পর তরক উঠিতেছে, ভাগিতেছে, লয় পাইতেছে। তরঙ্গ দৃশু, ঘটনা; কিন্তু সত্য নয়; তরক মায়া, মিথ্যা; সমুদ্রই সত্য! 'স্র্ধ পূর্বনিকে উঠে, পশ্চিমে অন্ত ষায়'—ইহা দৃশ্য, ঘটনা ; কিন্ত সত্য নয়; কারণ সুর্য উঠেও না, ডুবেও না; তাহার উদয়ান্ত প্রতীয়মান, মায়া, মিখ্যা! মানবের মন জগৎকে একরূপে বুঝে এবং অপরের সহিত ব্যবহারে তাহাকে সেইক্লপ বুঝায়,—ইহাই ব্যবহারিক সত্য, ষ্থার্থ সভ্য নাও হইতে পারে। রজ্জু-সর্প, মরু-মরীচিকা, আকাশের তগ-নীলিমা প্রভৃতি কত দৃষ্টাস্ত দারা অদৈত-বেদান্তের শ্রেষ্ঠ আচার্যগণ 'প্রতীতি মিথ্যা, এবং অধিষ্ঠানই সত্য' এই কথা মানুষের বুদ্ধিতে আরু করাইতে চেষ্টা করিয়াছেন। তাঁহারা ষথেষ্টই জানিতেন বিষয়টি অতি কঠিন, গুঢ় এবং গন্তীর। পরিশেষে তাঁহারা সিদ্ধান্ত করিয়াছেন वांचा क्यांत्र ना, भरत्र ना; क्य मृठ्य पटेना; কিন্তু মায়া বা মিথ্যা! আত্মা অমৃত জীবনত্বরূপ, এক অথণ্ড সন্তা, অবাধিত অন্তিত্ব বাহার অপর নাম 'শং-স্কপ' (Universal Eternal Existence Absolute).—যাহার অমুভৃতি হইলে হানয়ের দকল গ্রন্থি খুলিয়া যায়, সকল ভ্রম-সন্দেহ চিরভরে দুর হইয়া যায়—'ভিন্ততে হৃদ্যগ্রস্থিশ্ছিলতে সূর্বসংশ্যাঃ'। সং বা সভাকে জানাই জ্ঞানস্বরূপত্ব লাভ, এবং জ্ঞানলাভ হইলেই অজ্ঞান-অন্ধকারন্ধনিত ভয়-ত:খ বিদ্রিত হইয়া অভয় আনন্দ বা শান্তিলাভ হয়, हेहारे मानव कीवरनत्र भ्ष ७ (अर्थ উल्लंख !

এই চরম অমুভ্তির কথা বেদান্ত-দর্শনের গ্রান্থ গ্রন্থে আচার্যদের কঠে কঠে বৃগ যুগ ধরিয়া ধ্বনিত হুইয়াছে, এবং হুইতে থাকিবে। কিভাবে জ্ঞান-স্বরূপ আত্মা অজ্ঞানে আবৃত হন—কিভাবে আত্মায় জন্ম-মরণাদি করনা অমুভ্ত হয়, কিভাবে অথও-সন্থা ব্যক্তে ধ্রু বিশ্ব জগদুবৈচিত্রা প্রভীয়- মান হয়, তাহা বুঝাইবার অক্সই মায়াবাদ উপ-স্থাপিত। মায়া বেদান্ত-দর্শনের প্রতিপান্থ বিষয় নয়; মায়াবাদ ব্যাখ্যা মাত্র; প্রতিপান্ত বিষয় আত্মতত্ত্ব! 'এক কি করিয়া বহু হইল'-ইহারই ব্যাখ্যায় বেদাস্ত-দর্শন বলিয়াছে: এক একই আছে वह इय नारे, भाषाय वह প्रजीयमान ! देशहे অঘটন-ঘটন-পটীয়দী মায়ার অনির্বচনীয় শক্তি! তোমার মনের শক্তি থাকে, তুমি বহুর অন্তরালে এককে অনুভব কর. তরঙ্গ না দেখিয়া সমুদ্র দেখ, জীব জগৎ না দেখিয়া ব্রহ্ম অহুভব কর! সুর্বের উদয়ান্ত অস্বীকার করিতে না পারিলেও অমুভব কর-- হর্ষ 'নোদেতি নাস্তমেতি'। জীবের জন্ম মরণ ইন্দ্রিয়বারা প্রতাক্ষ করিয়াও অতীন্দ্রিয় দৃষ্টিবারা অমুভব কর-আত্মা 'ন জায়তে ম্রিয়তে বা ক্লাচিৎ' —তবেই তুমি শোক হঃথ অতিক্রম করিয়া মৃত্যুময় সংসারেই অমৃত জীবনের আত্মাদ পাইবে !

প্রতীয়মানের অন্তরালে যথার্থ সতাকে ধরিবার চেষ্টা, অমকে অম বলিয়া বুঝিবার চেষ্টা মামুষের সর্ব দেশে সর্ব কালেই আছে, তবে ইহা অতি অল সংখ্যক উন্নত মনের পক্ষেই ধারণা করা সম্ভব। সংখ্যাধিক্য হারা সত্য নির্ণীত হয় না। বিভিন্ন দেশে কালে মাত্রৰ অনুভব করিয়াছে-এই জগতে একটা আলোছায়ার খেলা এবং মায়ার লীলা চলিয়াছে। কথনও কবির কঠে ধ্বনিত হইয়াছে 'Things are not what they seem' ( शहा প্রতিভাত হয় তাহাই সত্য নয়); কথন দার্শনিক দৃষ্টিতে সত্য উদ্ভাসিত হইয়াছে—'Reality behind appearance' - পরিবর্তনশীল নানা বর্ণময় চলচ্চিত্র-প্রবাহের পিছনে স্থির শুভ্র পটভূমিকার মতো। বর্তমানে বিজ্ঞানও জগৎ-রহভের ব্যাখ্যায় অগ্রসর হইয়া যেখানে আসিয়া উপস্থিত তাহা কি पर्नाततं धरे पृष्टि श्रेट थूर त्नी पृत्त ? वावशक्रिक বিজ্ঞানের কথা বলিতেছি না, তাত্ত্বিক বিজ্ঞান আৰু দর্শনের পর্যায়ে আনিয়া পড়িয়াছে; ভালটনের অবিভাজা হুর্ভেন্ত আটেমের আজ কি অরূপ উদ্বাটিত—তাহা অমুধানন করিলেই বুঝা ধার 'things are not what they seem'—দেখিয়া ধাহা মনে হুইতেছে তাহাই প্রার্থের অরূপ নয়।

কঠিন তরল গ্যাসীয় পদার্থের অব্—সব আজ মহাশৃল্যে ঘূর্ণমান অনির্দেশ্য তড়িৎ-কণা, বাহা সাধারণ ইন্দ্রিয়ারুভূতির বাহিরে । ফলমাত্র অমুভূত, 'সংলাত'ই প্রত্যক্ষ । কেন কিন্তাবে ?—জানিনা, ব্রিনা, কিন্ত ইহাই ঘটনা ! বিংশ শতান্ধীর বিজ্ঞানে অনিশ্চয়তাবাদ এক ন্তন ভাব ; ব্রা যায় Appearance and Realityর ভাবধারা বা মায়াবাদের অমুক্রপ ব্যাঝ্যাশৈলীর প্রয়োজনীয়তা আজ বৈজ্ঞানিকের মনেও অমুভূত হইতেছে।

সভ্যকে জ্ঞানিবার জন্ম বদি এই পরিচিত জগৎ সহ্মে ইন্দ্রিয়ন্ত্র ধারণা পরিত্যাগ করিতে হয়, জ্ঞানের সাধনায় বৈচিত্রোর পিছনে ঐক্যকে ধরিবার জন্ম পূর্বের বত কিছু প্রিয় মন্তবাদ যদি বিদর্জন দিতে হয়, সভ্যাহ্সদ্ধিৎস্থ বৈজ্ঞানিকের যুক্তিপরায়ণ মন—ভাহাতে পিছপাও নয়। জীবনকে ব্রিবার জন্ম দার্শনিক জীবন দিতে প্রস্তুত। বাস্তববাদীর চীৎকার বৈজ্ঞানিকের গবেষণাগারে পৌছায় না; তথাক্থিত জীবনবাদীর সমালোচনায় দার্শনিক চিরব্ধির!

এক দিকে সাধারণ মাহব আৰু স্থল বাস্তব্বাদী, আবার আর একদিকে মানব-মনীবা হক্ষতম চিস্তার ও বৃক্তির পথে অগ্রসর! প্রত্যেকটি ধর্ম ও দর্শনকেন উন্তত হইয়াছিল, কি ভাহারা বলিতে চায়, নিরপেক্ষ মন লইয়া তুলনামূলক বিচার করিলে তবেই আমরা মানবের চিস্তাধারার একটি সমগ্র রূপ ধরিতে পারিব; বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন কালের মাহবকে আত্মীয় বলিয়া অন্তত্ত্ব করিতে পারিব!

শ্রীনগরে অছ্টিত দার্শনিক কংগ্রেসে বিশ্ববৌদ্ধ সংবের সন্তাপতি ডক্টর মালালসেকেরার সন্তাপতির অভিভাবণের আলোচনা প্রসত্তে হিন্দুহান ইণ্ডার্ড লিখিয়াছেন: 'Earthly existence is no longer believed to be an illusion, mere 'maya', but the medium through which the divine reality becomes realisable by the finite human beings. Vedanta has been turned upside down in the modern age. (Hindusthan Standard 19th June 1957, Editorial).

"পর্থিব অন্তিত্বকে এখন আর কেহ 'মায়া' বলিয়া বিশ্বাদ করে না ে খুলিমত বর্তমানকালে त्वनास्टरक छेन्टोरेया रक्ना रहेयात् ।" अन्न अर्थ ইহা কি সত্যাত্মসন্ধিৎস্থর শাস্ত দৃষ্টি ? না কর্মচঞ্চশ বাস্তববাদীর দিদ্ধান্ত ? এই প্রদক্ষে ঐ পত্রিকাতেই 🕮 বালগোবিন্দ পরমপন্থী কতৃ ক উদ্বত সমারসেট ম'মের 'মায়া' সম্বন্ধে অপূর্ব ব্যঞ্জনা দ্রাগত প্রত্যু-ভরের মতোই ভাদিয়া আদে: 'It is a mistake to think that Indians look upon the world as an illusion, they don't, all they claim is that it is not real in the sense as the 'Absolute'. Mava is only a speculation devised by ardent thinkers to explain how the infinite could produce the finite! (Razor's Edge-Somerset Maughm)—ভারতবাসীরা জগৎকে लाखि-हाम्रा विषया मत्न करत, हेश वना जुन; তাহারা তা করে না, তাহারা এইটুকু দাবি করে-নিরপেক ব্রহ্ম যে অর্থে সভা, জ্বাৎ সে অর্থে সভা নয়। অসীম কি করিয়া সীমা সৃষ্টি করিল তাহা বঝাইবার জন্মই মায়া গভীর চিস্তাপ্রস্ত ব্যাখা।

জীবন ও জগংকে ব্ঝিবার ও ব্ঝাইবার জন্থই
দর্শন; প্রকৃত সত্য বস্তুর সন্ধানই জ্ঞানের সাধনা—
দর্শন, বিজ্ঞান ও ধর্ম সকলই তাহার অন্তর্গত!
এই সন্ধানের সাধনায় মিলিয়াছে এক অথও
অবাধিত অনন্ত সভা—ধাহা সকল থও থও পরিবর্তনের এক অপরিবর্তনীয় অধিষ্ঠানরূপে চিরবিরাজমান। ভাহাই আত্মা, তাহাই ব্রহ্ম; তাহাই বস্তু—
আর সব প্রতীতিমাত্ত, অতএব অব্স্তু।

#### আবাদিক বিভায়তন

এ বৎসর বেলুড় রামক্বঞ্চ মিশন বিভামন্দিরের পরীক্ষার ফল জনসাধারণের দৃষ্টি অন্তান্ত বৎসরের তুপনায় অধিকতরভাবে আকর্ষণ করিয়াছে। সংবাদপত্তে প্রশংসামূলক সমালোচনার পর বিধান সভাতেও বিষয়টি আলোচিত হইয়াছে। অবশু সেধানে আলোচ্য বিষয় ছিল—বহু ছাত্তের পরীক্ষায় অক্তকার্যভার কারণ।

সাধারণ গতাহগতিক শিক্ষা দারা জীবন ও চরিত্র গঠিত হয় না, তাহা আজ সকলেই ব্রিতেছেন। ধর্মভিত্তিক শাস্ত-পরিবেশে আদর্শনিষ্ঠ শিক্ষকের সান্ধিধো ছাত্রদের মনে যে একাগ্রতা জন্মে ও প্রেরণা জাগে তাহাতেই তাহাদের জীবন ও চরিত্র গড়িয়া উঠে। ছাত্রদের অন্তর্নিহিত স্থপ্ত শক্তিকে জাগাইতে ত্যাগা ও দেবা-ভাবাপক্স শিক্ষকের সাহাধ্য প্রয়োজন। জাগ্রত মন অভিক্রচি অনুষায়ী জীবনের পথ বাছিয়া লইয়া অগ্রসর হইবে—এ বিষয়ে সন্দেহ নাই।

আবাসিক বিভায়তনের আশ্রমিক পরিবেশের মধ্যে দিনের পর দিন নিয়মিত কর্মস্থচীর মাধ্যমে বালকদের মনে একটি উন্নততর জীবনের ছবি অক্তিত হইয়। যায়, এবং ভাহাদের সকল কর্মে একটি শাস্ত ছব্দ সঞ্চারিত হয়। ত্যাগ ও সেবাপরায়ণ আশ্রমিকদের বয়োজ্যেষ্ঠ সঙ্গী (elderly companions) মনে করিয়। শ্রহ্মাপুর্ণচিত্তে তাঁহাদের সহিত মেলামেশ। করিলে ছাত্রেরা অবশ্রুই লাভবান্ হইয়া থাকে—তাঁহাদের সাধারণ সহায়তায়, এবং ব্যক্তিগত সাহচর্ষে ও অভিক্রতায়।

ষাধানের মনের গঠন হইয়া গিয়াছে, তাথানের পক্ষে এরপ পরিবেশ বিশেষ উপকারে আদে না; এখানে তাথারা নিজেদের 'বন্দী' বলিয়া অর্ভব করে। এরপ প্রতিষ্ঠানে জীবন্যাপনের জন্ম শ্রনার ভাব একান্ত প্রয়োজন; কোন শ্রনাথীন ছাত্রের উপস্থিতি তাথার নিজের, অক্সাক্স ছাত্রের ও প্রতিষ্ঠানের—সকলেরই ক্ষতি করে। অভিভাবকদের অনেকে মনে করেন আবাসিক বিভায়তন সংশোধনী শিক্ষালয়; কিন্তু তা নয়। সেধানকার কর্মপদ্ধতি পৃথক। আবাসিক বিভালয়ে যে কোন ছাত্রকে ভরতি করা চলে না। ছাত্রের পূর্ব পরীক্ষার ফলই একমাত্র বা প্রধান বিচার্য নয়, তাহার ক্ষচি মনোভাব স্বাস্থ্য এবং সাংসারিক পরিবেশও বিবেচা।

আবাসিক বিভায় তনের সহিত তুলনীয় স্বত্ব-বর্ষিত উপ্তান। যদি ভাল ফুল ফুটাইতে হয় তবে নির্বাচিত চারা রোপণ করিতে হইবে, বাহিরের অত্যাচার হইতে গাছগুলিতে বাঁচাইবার জন্ত বেড়া দিতে হইবে, সর্বোপরি প্রয়োজন উপ্তানের ভত্তাবধায়কের সমত্ব ও সদা-সভর্ক দৃষ্টি।

কাহারও কাহারও মতে আবাসিক বিভায়তনের ছাত্রদের প্রকৃতিগত একটি অভাব আছে, এ সম্বন্ধে অভিভাবক এবং পরিচালকগণ সমাক অবহিত হইলে তাঁহার। অবস্থামুরূপ ব্যবস্থা করিতে পারেন। অবাধ চলাফেরা ও মেলামেশার দক্ষন সাধারণ ছাত্রদের যে পরিমাণ মানসিক প্রতিষেধ-শক্তি ( mental immunity ) এবং অবস্থা বৃঝিয়া কান্ধ করিবার বুদ্ধি ও ক্ষমতা থাকে -- ক্লম্ব আবেইনীর মধ্যে আবাসিক ছাত্রদের ভিতর ঐ সকল ৰূপ সেই পরিমাণে বিকশিত হইবার স্থোগ পায় না। ইহা আংশিক দত্যমাত্র, উপযুক্ত পরিবেশের অভাবে আবাসিক ছাত্রদের বিপথগামী অথবা জীবনে অসহায় অবস্থায় বিপন্ন হওয়ার আশকা বেশী হইলেও— একথা অবশ্ৰ স্বীকাৰ্য, প্ৰথমাবস্থায় চারা গাছ যদি বেড়া দেওয়া থাকে—পরে কাণ্ড শক্ত হটয়া গেলে তাহাতে হাতীও বাঁধা চলে, কালবৈশাখীর ঝড ঝাপটাও দেই গাছ মাথা পাতিয়া দহু করে।

আবাদিক বিভায়তনের শিক্ষকদের বিশেষ দক্ষ্য রাখিতে হইবে—ছাত্রেরা বেন জীবন-সংগ্রামের উপযোগী হইয়া গড়িয়া উঠে। ছাত্র ও শিক্ষক— উভয়কেই দর্বদা মনে রাখিতে হইবে—আজ বাহারা ছাত্র—কাশ তাহারা খাতপ্রতিখাতময় রাষ্ট্রের নাগরিক—স্থাত্যখন্য দদাজের কর্মী।

# বেদান্তই কি ভবিয়তের ধর্ম?

#### স্বামী বিবেকানন্দ

বেদান্তই পৃথিবীর প্রাচীনতম ধর্ম; তবে ইহা কথন ও লোকপ্রিয় হইয়াছে এমন কথা বলা যায় না। অতএব 'বেদান্ত কি ভবিষ্যতের ধর্ম হইতে চলিয়াছে ?'—এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া কঠিন।

প্রথমেই বলি বেদান্ত কি নয়; পরে বলিব, বেদান্ত কি। নৈর্ব্যক্তিক ভাবের উপর জ্বোর দিলেও বেদান্ত কোন কিছুর বিরোধী নয়—যদিও বেদান্ত কাহারও সহিত কোন ও আপোষ করে না, বা নিজম্ব মোলিক সভ্য ভ্যাগ করে না।

প্রত্যেক ধর্মেই কতকশুলি জিনিস একান্ত প্রয়োজনীয়। প্রথম একথানি গ্রন্থ । অভূত তাহার শক্তি! গ্রন্থথানি যাহাই হউক না কেন, তাহাকে কেন্দ্র করিয়া মানুষের সংহতি। গ্রন্থ নাই—এমন কোন ধর্ম আজ বাঁচিয়া নাই। যুক্তিবাদের বড় বড় কথা সত্ত্বেও মানুষ গ্রন্থ আঁকড়াইয়া রহিয়াছে।

ধর্মের দ্বিতীয় প্রয়োজন একটি ব্যক্তির প্রতি গভীর শ্রহ্রা। সেই ব্যক্তি হয় জগতের দ্বীররূপে বা মহান্ আচার্যরূপে উপাসিত হইয়া থাকেন। মানুষ একজন মানুষকে পূজা করিবেই। তাহার চাই—একজন অবতার, প্রেরিত পুরুষ বা মহান নেতা। সকল ধর্মেই ইহা লক্ষণীয়।

ধর্মের তৃতীয় প্রয়োজন — নিজেকে শক্ত ও নিরাপদ করিবার জন্ম এমন এক বিখাস যে সেই ধর্মই একমাত্র সত্য, নতুবা ইহা জনসমাজে প্রভাব বিস্তার করিতে পারে না।

উদারতা শুক বলিয়া মরিয়া যায়; ইহা মান্ত্রের মনে ধর্মোন্মত্ততা জাগাইতে পারে না; সকলের প্রতি বিদ্বেষ ছড়াইতে পারে না। তাই উদার ধর্মের বারংবার পতন ঘটিয়াছে; মাত্র কয়েক জনের উপরই ইহার প্রভাব। কারণ নির্ণয় করা পূব কঠিন নয়। উদারতা আমাদের নিঃমার্থ হইতে বলে, আমরা তাহা চাই না—কারণ তাহাতে সাক্ষাৎভাবে কোন লাভ নাই; মার্থিরারই আমাদের বেশী লাভ। যতক্ষণ আমাদের কিছু নাই, ততক্ষণই আমরা উদার। অর্থ ও শক্তি সঞ্চিত হইলেই আমরা রক্ষণশীল। দরিদ্রেই গণতান্ত্রিক, সেই আবার ধনী হইলে অভিজ্ঞাত হয়। ধর্ম-জগতেও মহুয়-ম্বভাব একই ভাবে কাঞ্ক করে।

প্রচলিত প্রদারশীল সকল ধর্মই দারুণভাবে অন্ধ্যতবাদে উন্মন্ত। যে সম্প্রদার অপর সকল সম্প্রদারকে যত স্থাণ করিতে পারিবে তাহার সাফলা তত বেশী, ততই অধিকতর লোক তাহার কুন্দিগত হইবে। পৃথিবীর অধিকাংশ স্থানে ভ্রমণ করিয়া, বহুলাতির মাহ্রের সঙ্গে বাস করিয়া, প্রচলিত অবস্থা দেখিয়া আমার সিদ্ধান্ত—বিশ্বজনীন ভ্রাতৃভাবের অনেক কথা সত্ত্বেও বর্তমান অবস্থাই চলিতে থাকিবে।

বেদান্ত এই সকল শিক্ষার একটিতেও বিশ্বাস করে না। প্রথমতঃ ইহা কোনও পুতকে বিশ্বাস করে না। প্রবর্তকের পক্ষে ইহা ধ্বই কঠিন। অন্তান্ত পুতকের উপর একথানি পুত্তকের প্রামাণ্য বা কর্তৃত্ব বেদান্ত মানে না। বেদান্ত জোরের সহিত অন্তীকার করে যে একথানি পুত্তকেই ঈশ্বর, আত্মা ও পরমতত্ব সম্বন্ধে সকল সত্য আবদ্ধ থাকিবে। উপনিষদ্ধ বারংবার বলিতেছে, তথু

পড়িয়া শুনিয়া কেহ আত্মজ্ঞান লাভ করিতে পারে না। দ্বিতীয়তঃ একজন বিশেষ ব্যক্তিকে (শ্রেষ্ঠ) ভক্তি শ্রদ্ধা নিবেদন করা—বেদান্ত-মতে আরও কঠিন। বেদান্ত বলিতে উপনিষদ্ বুঝায়; একমাত্র উপনিষদ্ কোন ব্যক্তি বিশেষে আসক্ত নয়।

আরও কঠিন বাাপার ঈশ্বরকে লইয়া। বেদান্তের ঈশ্বর সম্পূর্ণ পৃথক্ এক জগতে সিংহাসনে সমাসীন সমাট্ নয়! অনেকে আছে, তাহাদের ঐরপ একজন ঈশ্বর চাই, যাহাকে তাহারা ভয় করিবে, যাহাকে তাহারা সম্বন্ধ করিবে। তাহাদিগের উপর প্রভুত্ব করিবার জন্ত তাহাদের একজন রাজা চাই, অর্গেও তাহাদের সকলের উপর শাসন করিবার জন্ত রাজা চাই। গণতান্ত্রিক দেশে রাজা প্রত্যেক প্রজার অন্তরে। তাহাদির বলে জীব ব্রহ্মই। এই জন্ত বেদান্ত থ্ব কঠিন। বেদান্ত ঈশ্বর-সম্বন্ধে পুরাতন ধারণা আদৌ শিক্ষা দেয় না। মেঘের ওপারে অবস্থিত স্বেছ্ছোচারী, শৃত্ত হইতে খুশিমত স্বৃষ্টি-কারী, মান্ত্রের ত্ঃথ-যন্ত্রণাদায়ক এক ঈশ্বরের পরিবর্তে বেদান্ত শিক্ষা দেয় — ঈশ্বর প্রত্যেকের অন্তর্বের অন্তর্বামী, ঈশ্বর স্বর্বনে — স্বৃত্তে।

শ্বর্গন্থ ঈশবের ধারণা কি রকম? নিছক জড়বান! বেলান্তের ধারণা—ঈশবের অনস্ত ভাব আমানের প্রত্যেকের মধ্যে রূপায়িত। ে নেম্বের উপরে ঈশব বিদয়া আছেন! কি অধর্মের কথা! ইহাই জড়বান, জবন্ধ জড়বান! শিশুরা যথন এই প্রকার ভাবে, তথন ইহা ঠিক হইতে পারে; কিন্তু বয়স্ক ব্যক্তিবা যথন এই প্রকার শিক্ষা দেয়, তথন ইহা দারুণ বিরক্তিকর। এই ধারণা জড় হইতে, দেহভাব হইতে, ইন্দ্রিভাব হইতে উদ্ভূত। ইহা কি ধর্ম? ইহা আফ্রিকার 'মাধ্যে ফাথো' ধর্ম হইতে উন্নত নয়! ঈশব আত্মা; তিনি সত্যস্বরূপে উপাশু। আত্মা কি শুধু স্বর্গেই থাকে? আত্মা কি শু আমরাই আত্মা, আমরা ইহা অমুভব করি না কেন? দেহবোধ হইতেই বিভেন-ভাব; দেহভাব ভূলিলেই সর্বত্র আত্মভাব অমুভ্বত হয়।

\* \* \* \* \*

হাজার হাজার বৎসর ধরিয়া সারা পৃথিবীতে লক্ষ্ণক্ষ মাহ্মঘকে শেখানো হইয়াছে জ্ঞাৎপ্রভু, অবতার, পরিত্রাতা ও প্রেরিত পুরুষগণকে পূজা করিতে হইবে; শেখানো হইয়াছে তাহারা নিজেরা অসহায় হতভাগা জীব, মৃক্তির জন্ম কোন বাক্তি বা ব্যক্তিগোটীর দ্যার উপর নির্ভ্তর করিতে হইবে। এইরূপ বিশ্বাদে নিশ্চয় অনেক্ অভূত ব্যাপার ঘটিতে পারে। তথাপি সর্বোৎক্কাই অবস্থায় এই প্রকার বিশ্বাদ ধর্মের শিশুশিক্ষামাত্র (Kindergarten of religion), এইগুলি মাহ্মঘকে অভি অলই সাহায় করিয়াছে বা কিছুই করে নাই। মাহ্ম্ম এখনও অধ্যাণতের গহরের মাহাবিই হইয়াই পড়িয়া রহিয়াছে। অবশ্য ক্রেক্সন শক্তিশালী মাহ্ম্ম এই মায়ার ভ্রম অভিক্রম করিয়া উঠিতে পারেন!

সময় আসিতেছে— যথন মহান্ মানবগণ জাগিয়া উঠিবেন; এবং ধর্মের এই শিশুশিক্ষার পদ্ধতি ফেলিয়া দিয়া তাঁহারা আত্মা দ্বারা আত্মার উপাসনারূপ সত্যধর্মকে জীবস্ত ও শক্তিশালী করিয়া তুলিবেন।

### 'আনন্দ-ধাম'\*

#### স্বামী বিশুদ্ধানন্দ

( সহাধাক্ষ, শ্রীরামক্ষণ মঠ ও মিশন )

ভক্ত সাধকের গানে আছে—

ঐ বে দেখা যায় আনন্দধাম,
অপূর্ব শোভন ভব-জলধির পারে জ্যোতির্ময়।
শোকতাপিত জন সবে চল, সকল হঃখ হবে মোচন;
শাস্তি পাইবে হন্য মাঝে, প্রেম জাগিবে অন্তরে।

সংসারে জর্জবিত শোক-তাপিত মান্ত্রের জ্ঞান্থ এই আহ্বান,—ওরে শোক্রিপ্ত জীব, সংসারের মিথা আসক্তির বন্ধন এড়িয়ে ছুটে আয়.—সংসারে সে আনন্দ নেই; সংসারের ওপারে আছে আনন্দ-ধাম, সেথানে আছে অনাবিল আনন্দ, শাশ্বত শান্তি। সংসারী জীব জ্ঞাড়িয়ে আছে নানা চঃপ ও আসক্তির বন্ধনে, আসল আনন্দের এতটুকু ছিটে-ফোটা পেয়েট জীব ভূলে আছে, ভূলে গেছে আত্মস্বরূপ। যার সংসারের বাধন যত ছিঁড়েছে, সেই তত এগিয়ে যাজেছ আনন্দের দিকে।

এই আনন্দ লাভ ২য় কিনে ? কেমন ক'রে ? সাধনা করতে হবে—ধর্মকে করতে হবে আস্বাদন। শাস্ত্রপাঠ, বেদপাঠ, পাণ্ডিত্য— অফুভৃতি বিনা সবই বুথা; অফুভৃতি চাই, নইলে কিছুই হবে না।

'অহুজ্ তিং বিনা মূঢ়া যথা ক্রন্ধণি মোদতে।
প্রতিবিশ্বিত-শাখাগ্র-ফলাস্থাদন-মোদবং॥'

—মূঢ় লোকেরা ধর্মকে কি ভাবে আস্থাদন করে?
বৃক্ষে ধরে আছে ফল, তার ছায়া জলে পড়ে, তীর
থেকে তাই দেখে যেমন ফলকে অহুভব করা,
আস্থাদন করা;

—মূঢ় লোকেরাও তেমনি তীরেই
বদে আছে, জলে ছায়া দেখেই যেন ধর্মকে অহুভব

করছে, অম্বরে সত্যের প্রকাশ হয় নি, অমুভৃতি

হয় নি। শাস্ত্রেও বলেছে—বেদাধায়ন প্রভৃতি

দারাই ব্রহ্মকে জানা যায় না, অনুভূতি করতে হয়।
তার জন্তে প্রয়োজন ভেতরে প্রবেশ; ঠাকুর তাই
বলেছেন 'ডুব দাও', আর বলতেন, 'এগিয়ে পড়'।
ডুব কোথায় দিতে হবে ? ভেতরে। এগিয়ে কোথায়
যেতে হবে ? ভেতরে। ওধু বেদপাঠ আর পাণ্ডিত্য
যেন রদ-জাল-দেওয়া কাঠের হাতার মতো—রদে
ডুবে আছে কিন্তু নিজে নিজে কিছু আখাদন
করতে পারছে না

'মধীতা চতুরো বেদান্ ধ্মশাস্থাণাশেষতঃ। ব্রহ্মত্ত্রং ন জানাতি দ্বী পাকরসং ধ্থা॥'

ঠাকুরের জাঁবনের দিকে দেখতে হয়। লেখাপড়া তো বিশেষ কিছুই জানতেন না, চালকলা-বাঁধা বিজে নিথলেন না, সকলে ব'লত পাগল বাম্ন। কিন্তু জাঁর কাছে কারা আসতেন ? কত বৈজ্ঞানিক, কত বড় পণ্ডিত, কত আচায় এসে তাঁর কাছে বসে থাকতেন। কিসের জন্তে? শাস্ত্রেয়া পড়েছেন, যা এতদিন শুনেছেন তা প্রত্যক্ষ করবার ক্ষতে। ঠাকুরের অমুভূতির ফল শোনবার ক্ষতে। ঠাকুর সেই আনন্দ্রধামে পৌছেছিলেন, তাই সেখান থেকে নিয়ে এসেছেন যে আনন্দ্র ও শান্তি—ভাই হ'হাতে বিলিয়ে দিয়েছেন সকলকে।

ঠাকুর সাধনার সব শুর অতিক্রম করে-ছিলেন—ভাবসমাধি, নির্বিকল্প সমাধি পধস্ত; ক্তার সেই সব অন্তভ্তির জ্ঞান দিয়ে গেলেন স্থামীজীকে।

উনবিংশ শতাব্দীতে পাশ্চান্তা শিক্ষা এসে আমাদের ধর্মের মূলে যে কঠোর আঘাত দিয়েছিল, তাতে সমস্ত দেশে ও সমাব্দে এনেছিল অবিখাস ও

করিমগঞ্জ রামকৃষ্ণ বিশন আহ্রেমে—১৯,৪,৫৭ তারিথে প্রাণাদ মহারাজ-প্রদত্ত ধর্মপ্রসঙ্গ হইতে শ্রীমতী হথা সেন-কর্তৃ ক
সংকলিত ।

সংশয় —ধর্মের প্রতি। নরেন্দ্র কত সাধক, কত আচার্যকে জিজ্ঞাসা করলেন, কিন্তু কেউ তাঁকে বলতে পারলেন না যে তিনি ঈশ্বর দর্শন করেছেন।

কিন্তু ঠাকুর তাঁকে কি বললেন ? 'তোকে যেমন দেখছি, তোর সঙ্গে যেমন কথা বলছি, তেমনি ক'রেই তো তাঁকে পেয়েছি আমি। তোকেও দেখাতে পারি, তুই যদি দেখতে চাস।'

ঠাকুর স্পর্শ ক'রে নরেক্রকে নিয়ে গেলেন সংসারের বাইরে, মন উধর্ব হতে উধের্ব উঠতে লাগল, উচ্চতম ভূমিতে গিয়ে লীন হবার উপক্রম! নরেক্র প্রস্তুত ছিলেন না, চীৎকার ক'রে উঠলেন—ওগো, এ তুমি আমার কি করলে? আমার যে মাবার আছেন। আবার স্পর্শ করেই ঠাকুর তাঁর মন নীচে নামিয়ে আনলেন। অবতার-পুরুষেরা স্পর্শমারেই ঈশ্বরামভূতি করিয়ে দিতে পারেন; কিন্তু প্রস্তুত লাভ করতে হবে। স্বামীজীকেও তাই প্রতীক্ষা করতে হ'ল। তিনি ব্রাহ্মসাজের নীতি-অনুঘায়ী ছিলেন মূর্ভিপূজারে বিরোধী; কিন্তু ঘটনাচক্রে ঠাকুর মূর্ভিপূজাতে তাঁর বিধাস এনে দিলেন।

জীবনে শুভ মৃহ্রতের উদয় হ'ল, সহায় হ'ল বৈব ও পুরুষকার। পিতার মৃত্যুর পরে সংদারের যন্ত্রণায় রিষ্ট অবিশ্বাদী নরেক্রনাথকে ঠাকুর পাঠিয়ে দিলেন ভবতারিণীর মন্দিরে—'বা চাইবি তাই পাবি মায়ের কাছে, যা, তুই নিজে চেয়ে নিয়ে আয়।' নরেক্র মায়ের কাছে গেলেন। কী দেখলেন? ভবতারিণীর পাথরের মৃত্তি নয়, শ্বয়ং মা প্রতাক্ষহলেন মৃতির মধ্যে। ইক্রের ঐশ্বর্য তুচ্ছ হয়ে গেল, নরেক্রনাথ মায়ের কাছে চাইলেন—বিবেক বৈরাগ্য। বার বার তিনবার—সংদার-স্থ-খাছ্লের প্রার্থনায় বার্থ হলেন নরেক্রনাথ, ফিরে এলেন বৈরাগ্য-বিবেকবান্ বিবেকানন্দ। প্রসম্বান্তে ঠাকুরের মুথ মধুর হ'য়ে উঠল। আপনার উপার্জিত সাধনার

ধনসম্পদ্ সমর্পণ করলেন শিশুকে। গুরু জো প্রভাক্ষ ভগবান। শিশু যথন শরণাগত হয় তথন গুরু সব দিয়ে দেন শিশুকে। অর্জুন এত বড় বীর, কত তাঁর অহঙ্কার—স্বয়ং ভগবান তাঁর সারপি। কিন্তু কুরুক্তেত্রে কোপায় গেল সে অহঙ্কার ! যথন শিশু হয়ে গুরু ব'লে ক্রন্টের শরণ নিলেন তথনই অর্জুনকে আশ্রয় দিলেন ভগবান, জ্ঞানচক্ষু খুলে দিলেন, দেখালেন বিশ্বরূপ।

স্বামীজীও মানতেন না গুরুবাদ, মানতেন না অবতারবাদ। ছয় বংসর ঠাকুরের কাছে কাছে রইলেন, কত কিছু প্রভাক্ষ করলেন, তবুও মনে সংশয়। কে ইনি? মহাপুরুষ, দিদ্ধ পুরুষ, না অবতার? এ বিষয়ে কোপায় তাঁর নিজ্ঞস্থ উক্তি? ঠাকুরের মহাসমাধি লাভের আর মোটে তিন চার দিন বাকী, ঠাকুর ডাকলেন নরেক্রকে—"এত দেখলি তবু অবিখাস? যেই রাম, যেই রুষ্ণ—সেই এবার রামকৃষ্ণ। কিন্তু তোর বেদান্তের দিক দিয়ে নয়।" 'ছন্মবেশে এসেছেন রাজা, জানাজানি হলেই চলে যাবেন'—এ কথাও বলেছিলেন আর একদিন ঠাকুর।

সাহিত্যিক ব্যাহ্মচন্দ্রকে ঠাকুর বলেছিলেন তাঁর কাঞ্চন-ত্যাগের সাধনার কথা: 'টাকা মাটি, মাটি টাকা'—যথন অন্তভ্ত হ'ল তথন টাকা জ্বলে ক্ষেলে দিলুম। ব্যাহ্ম বলে উঠলেন—সে কি মশায়, টাকা ফেলে দিলেন ? চারটে প্রদা থাকলে যে গ্রীবের উপকার হয়।

ঠাকুর চুপ ক'রে রইলেন একটু; পরে বললেন—"পরোপকার, পরোপকার ? কে কার উপকার করে ? হরিময় এ সংসার, হরির উপকার ? ছি, ছি, উপকার নয় সেবা, জীবের সেবা শিবজ্ঞানে।"

গীতার বলেছেন ভগবান—সর্বস্থৃতে ব্যাপ্ত হয়ে আছি আমি, একমাত্র অনস্থা ভক্তি ধারাই আমাকে লাভ করা যায়। তৈতক্ত-চরিতামৃত্তেও আছে—

'নামে ক্ষচি, জীবে দ্যা, বৈষ্ণ্য-সেবন'। জীবে দ্যা মানে সেবা, উপকার নয়। আর বৈষ্ণবের সেবা অর্থ কি? বিষ্ণুরই দেবা। যিনি সারা বিশে ব্যাপ্ত হয়ে আছেন তিনিই তো বিষ্ণু। তাই মহাপ্রভূও ব'লে গেছেন, জীব-মাত্রেরই বিষ্ণু-বোধে সেবা করবে, তাই হবে 'বৈষ্ণুব-সেবন'।

স্বামীজীকে এই সেবার ব্রতে উদ্দুদ্ধ ক'রে ছিলেন ঠাকুর। তাই তো স্বামীজী বগলেন: বহুরূপে সমূথে তোমার, ছাড়ি কোণা খুঁজিছ ঈশার? জীবে প্রেম করে যেই জন সেই জন সেবিছে ঈশার।

স্থামীজী মৃথেই শুধু এ কথা বলে যান নি, তিনি লগংময় ব্রহ্মগতা উপলব্ধি করেছিলেন। তাই তাঁর সেই উপলব্ধির অভিজ্ঞতা যথন পাশ্চাত্তার শিক্ষিত সভা জগতে পরিবেশন করলেন তথন লগং শুরু হ'ল স্থামীজীর মাধ্যমে। ঠাকুর স্মধ্যবাদ প্রতিষ্ঠিত হ'ল স্থামীজীর মাধ্যমে। ঠাকুর স্বধ্যরি অভনিহিত সতা প্রতাক্ষ করেছিলেন; তাঁর ব্রহ্মশন হয়েছিল স্বভৃতে—'বাঁহা বাঁহা নেত্র পড়ে তাহা ক্রম্ম শুরুর'। স্থামীজীও গুরুর ক্রপায় সেই সভ্যা, সেই অন্তভৃতি লাভ করলেন; তাই তাঁর বাণার এত শক্তি। যুগে যুগে জগতে অবভার-পুরুষ্যেরা আদেন, শক্তি সঞ্চার ক'রে যান শিষ্যের মধ্যে, ভক্তের মধ্যে—আর সেই শক্তিকাল ক'রে যায় দীর্ঘকাল।

চিকাগোর ধর্ম-মহাসভায় দাঁড়িয়ে অপরিচিত সক্ষাসী উলাভকঠে যথন খোষণা করলেন— Man does not travel from error to truth, but from truth to truth, from lower to higher truth,—ৰগলেন, 'মুকিপ্লা মিপ্যা নয়, মিথাা নয় প্রতীকোপাদনা—এ শুধু নিম্ন সত্য থেকে উচ্চতর সত্যে ধাওয়ার সোপান'—তথম সেথানকার শিক্ষিত সভ্য সমাজে দেখা দিল বিশ্বয়, শুরু মুগ্ধ হয়ে রইল জনতা, সত্যের উজ্জ্বল আলোকে মিথাা দক্ত ও পাণ্ডিত্যের অভিমান ভেঙে গেল।

দর্ব ধর্মেই দত্য আছে, দর্ব ভূতে ব্রহ্ম আছেন। বিশ্বাদ কর, গুরুবাক্যে বিশ্বাদ কর, জীবনে আচরণ কর ধর্মকে, তবেই দত্যকে জানবে, অন্তভূতি লাভ হবে। ভূব দাও, এগিয়ে চলো। সংদারে বাদ কর পাঁকাল মাছের মতো, দাদীর মতো। ঠাকুর আছেন, ভয় কি ? তিনিই তো রয়েছেন জগতে ব্যাপ্ত হয়ে, 'হুত্রে মনিগণা ইব', হুত্রের মতো দকলকে ধ'রে রয়েছেন তিনিই তো। তাঁর পেকেই জগৎ এদেছে, তাঁতেই রয়েছে, আবার তাঁতেই ফিরে যাবে।

শাখত আনন্দকে—এ আনন্দ তো সংসারে নেই, বাইরে নেই; আছে অন্তরে, ভেতরে। সেই আনন্দরে নেই; আছে অন্তরে, ভেতরে। সেই আনন্দর কণামার লাভ হ'লে জগৎ ভূপ হ'য়ে যাবে, অন্তর ভরে উঠবে। এই আনন্দ লাভ করেছিলেন ব'লেই তুলসীদাদ বলেছেন: আমি এই জগতে এসেছিলাম কাঁদতে কাঁদতে, কিন্তু লোকে হেসেছিল;—আর আমি যখন চলে যাব তথন জগৎ কাঁদবে, আর আমি হাসতে হাসতে চলে যাব। ভভেন্তরা হাসতে হাসতেই যান, তাঁরা যে আনন্দধামের সন্ধান পেয়েছেন।

'ঐ যে দেখা যায় আনন্দধাম'—সংসারক্লিষ্ট শোক-তাপিত জীব, চলো চলো। হঃৰ শোক দূর হয়ে যাবে, লাভ হবে আনন্দ ও প্রেম।

যে ওলা-মিছরির স্থাদ পায়, সে কি আর চিটে গুড় খেতে চায় 

রক্ষানন্দ যে পায়, সে কি আর বিষয়ানন্দে মাতে

### শঙ্কর-মতে জগতের মিথ্যাত্ব

### ডক্টর শ্রীরমা চৌধুরী

প্রথাত অবৈত্বেদান্তবাদী শঙ্করাচার্বের অতুলনীয় দার্শনিক মতবাদের মূল কথা হ'ল এই যে,
একমাত্র ব্রহ্মই সভ্যা, বিশ্বক্ষাণ্ড মিথাা—মায়ামাত্র। কিন্তু এন্থলে 'মিথাা' এই শন্ধটি এক বিশেষ
অর্থেই ব্যবহৃত হয়েছে, সাধারণ অর্থে নয়।
সেজন্ত, 'মিথাা' শন্দের প্রকৃত অর্থ গ্রহণ করতে
না পারনে শন্ধরের মায়াবাদের সম্বন্ধে প্রান্ত ধারণার
উত্তব হ'তে পারে।

প্রথমতঃ, 'মিথ্যা' শব্দের অর্থ 'অলীক' বা 'অসং' নয়। যে বস্তু কেছ কোন দিন মুহুর্ত-মাত্রও সভারপে প্রভাক্ষ করেনি, ভা' হ'ল সম্পূর্বরূপেই অলীক, অসং বা তৃচ্ছ; যেতেতৃ ভার বাহু, আন্তরিক, জাগতিক, মানসিক, বস্তুগভ্যা, প্রভাক্ষগভ্যা—কোনরূপ অন্তিম্বই নেই। যেমন: আকাশকুমুম বা শশ-বিষাণ। কেছ কোন কালে মুহুর্তের জন্মও আকাশন্থ কুমুম বা শশ-শিরস্থ শৃঙ্গ প্রভাক্ষমাত্র করেনি। সেলকু, এরূপ কুমুম বা শৃঙ্গ আন্তোপান্ত, ওত্তপ্রোভভাবে, শাশ্মত-কাল, সম্পূর্বরূপে অলীক, অসং বা তৃচ্ছ—সর্ব-লোকের নিকট, সর্বপ্রকারে, স্বাদিক থেকে, সর্ব-কালে অন্তিম্ববিহীন।

কিন্তু 'মিথ্যা' বস্তু তা নয়; কারণ, সেই বস্তুই 'মিথাা' যা প্রথমে কিয়ৎকাল সভারপে প্রতিভাত, প্রভাকীভূত বা দৃষ্ট হয়। যেমন, রজ্জ্-সর্প— লমকালে দৃষ্ট সর্প—মিথাা; যেছেতু, প্রথমে লমকারী সর্পকে কিছুকল সভারস্তরপেই স্পষ্ট প্রভাক্ষ করেন, অর্থাৎ, যতক্ষণ তিনি লমে পতিত হয়ে থাকেন, ততক্ষণই সর্প তাঁর নিকট সভারপেই প্রভীয়মান হয়। পরে অবশ্রু সভাজ্ঞানোদয়ে, তাঁর সেই লম দৃর হ'লে তিনি আর সর্প প্রভাক্ষ করেন না, এবং সঙ্গে সক্ষে—অর্থাৎ ল্রান্ত-সর্প-প্রভাক্ষর

বিশয়ের সলে সলেই — দৃষ্ট সর্প টিও বিলুপ্ত হয়ে যায়।
কিন্তু তা সন্ত্বের, অন্ততঃ কিছুক্ষণের জক্তও
ভ্রমকারীর নিকট, তাঁর অন্তরে, প্রত্যক্ষে, চিন্তা ও করনায় সর্পটির অন্তিত্ব ছিল সত্যবস্তরপ্রেই। সেই
দিক্ থেকে আকাশ-কুস্থম বা শশ-বিযাণের ক্যায়
এই সর্প সম্পূর্ণ অন্তিত্ব-বিহীন নয়। বাহ্য
বাহ্যব জগতে তার শাশ্বত বা দীর্ঘকালস্থায়ী
অন্তিত্ব না থাকলেও মানসিক বা কাল্লনিক জগতে
তার অলক্ষণস্থায়ী অন্তিত্ব নিশ্চয়ই আছে।
এরপে 'মিথ্যা' বস্তু 'অসং' বস্তুর ক্যায় সর্বলোকের
নিকট, সর্বপ্রকারে সর্বদিক্ থেকে, সর্বকালে অন্তিত্ববিহীন নয় — কিন্তু এক বা ততোধিক ব্যক্তির
নিকট, প্রত্যক্ষ প্রকারে, মানসিক দিক্ থেকে—
ভ্রমকালে অন্তিত্ববিশিষ্ট।

দিতীয়তঃ, 'মিথাা' বস্তুও হু' প্রকারের : রঞ্জ্-দর্প— ভ্রমকালে দৃষ্ট দর্প— পূর্বোক্ত প্রকারে মিথাা ; পুনরায়, ব্রহ্মে জগদ্ভ্রমকালে দৃষ্ট জ্ঞগৎও মিথাা। কিন্তু, তা সন্ত্রেও দর্প ও জ্ঞগৎ একই স্তর্গত নয়; জ্ঞগৎ উচ্চস্তরীয়।

সেজন্ত — অবৈতবাদিগণ তিবিধ সন্তার অন্তিত্ব শীকার করেছেন: পারমার্থিক, ব্যবহারিক ও প্রাতিভাসিক। এই মতবাদের নাম "সন্তা-ত্রৈবিধ্যন বাদ।" মাধবাচার্য তাঁর "সর্বদর্শন-সংগ্রহে" এই মতবাদের সারার্থ সংগ্রহ ক'রে বলছেন:—

"তত্ত্বং পঞ্চপাদিকা-বিবরণে: ত্রিবিধং সন্তুম্। পরমার্থসন্ত্বং ব্রহ্মণঃ। অর্থক্রিয়াসামর্থাং সন্তুং মায়োপাধিকমাকাশাদে:। অবিভোপাধিকং সন্তুং রক্তাদেরিতি। অক্তরাপ্যক্তম্—

কালত্রয়ে জ্ঞাতৃকালে প্রতীতিসময়ে তথা। বাধান্ডাবাৎ পদার্থানাং সম্বলৈবিধামিয়তে॥ তাত্ত্বিকং ব্রহ্মণঃ সন্থং ব্যোমাদেব্যবহারিকম্।
রূপ্যাদেরর্থ্যভান্ত প্রাতিভাদিকমিয়তে॥
লোকিকেন প্রমাণেন যদ বাধ্যং লোকিকেহবর্থো।
তৎ প্রতিভাদিকং সন্থং বাধ্যং সভ্যেব মাতরি॥
বৈদিকেন প্রমাণেন যদ বাধ্যং বৈদিকেহবর্থো।
তদ্ ব্যবহারিকং সন্থং বাধ্যং মাত্রা সহৈব তৎ॥"
(পু: ৪৪৬, ভাগ্যারকার সং)

অর্থাৎ, ব্রহ্মস্ত্রের শঙ্করভাষ্যের টীকাকার পদ্মপাদাচার্য তাঁর টীকা "পঞ্চপাদিকা-বিবরণে" বলেছেন যে, সন্তা ত্রিবিধ:—পারমাথিক, যথা— ব্রহ্ম; ব্যবহারিক, যথা—জগৎ; প্রাতিভাসিক, যথা—রজ্জু-সর্প—ভ্রমকালে দৃষ্ট সর্প প্রভৃতি।

প্রথমতঃ, পারমাথিক সত্তা হ'ল সেই বস্ত বা কালত্ত্তব্যক্ত—কন্মিন্ কালেও—বাধিত হয় না, বা অসংরূপে প্রমাণিত হয় না। সেজকু পারমাথিক সত্তা শাখতকাল সত্য। বলাই বাছল্য যে—চিরস্ত্য চিরপূর্ণ ব্রহ্মই একমাত্র পারমাথিক সত্তা।

বিতীয়তঃ, বাবহারিক সত্তা হ'ল সেই বস্ত — যা পূর্বে সভারূপে প্রভাকীভূত হয়, কিন্তু প্রকৃত জ্ঞান-উন্যের সঙ্গে সঙ্গে বাধিত হয়ে যায়; যথা, জ্বগং।

তৃতীয়তঃ, প্রাতিভাদিক সন্তাও হ'ল দেই বস্ত — যা পূর্বে সত্যরূপে প্রত্যক্ষীভূত হয়, কিন্তু প্রেক্তত জ্ঞানোদয়ের সঙ্গে সঙ্গে বাধিত হয়ে যায়; যথা, রঞ্জু-সর্প — ভ্রমকালে দৃষ্ট সর্প, স্বপ্রদৃষ্ট বস্তু।

এরপে—ব্যবহারিক ও প্রাতিভাসিক সন্তার সাধারণ লক্ষণ একই। কিন্তু, তা সন্তেও উভয়ে সম্পূর্ণ এক নয়।

প্রথমতঃ ব্যবহারিক সত্তা প্রাতিভাসিক সন্তার ক্রায় বাধিত হয়ে গেলেও তদপেকা বহু দীর্ঘকাল-হারী। রজ্জতে সর্প-ভ্রম অল্ল সময়ের মধ্যে রজ্জ্-জ্ঞানোদয়ের দারা বাধিত হয়ে অপসারিত হ'মে যার; বেহেতু, বে বে কারণ বা দোষের ক্ষস্ত সেই ভ্রমের স্পষ্ট হয়েছিল, তা দ্র করা বিশেষ কর্তসাধ্য নয়; বেমনঃ চক্ষুর দোধ, দুরবর্তিতা, উপমুক্ত আলোকের অভাব-প্রমুপ বাহু কারণ; উপযুক্ত মনোধোগ বা অবধারণের অভাব, দাদৃশ্য জ্ঞান, আশা, আকাজ্ঞা, আশ্স্কা-প্রমূপ মানসিক ধারণা বা কারণ। যথা, কোনো বিষয়ে গভীর আকাজ্ঞা বা আশঙ্কার বশবর্তী হ'য়ে, আমরা অনেক ক্ষেত্রেই সেই সেই বস্তু অবিজ্ঞমানেও যেন তাদের প্রত্যক্ষ করি। অন্ধার রাত্রিতে আমরা শ্মণানে অপ-আশন্ধা করি ব'লেই সেই স্থানের বুক্ষাদিকেও অপদেবতারপে দর্শন করি, যা আমরা অন্ত স্থানে করি না। সেজত, যদি ভ্রমকারী নিকটে এসে, আলোকের সাহায্যে, মনোযোগ সহকারে সেই বুহৎ শীর্ণ বস্তুটাকে পরীক্ষা করেন তা হ'লে ভিনি তৎক্ষণাৎ বা অচিরেই তাকে রজ্জ্বপেই প্রতাক্ষ ক'রে সর্পল্রমমূক্ত হন। একই ভাবে-প্রতিদিন প্রভাতে স্বপ্রমেরও স্বতই নিরাস হয়, অনায়াদে। কিন্তু ব্রহ্মকে জগৎ-রূপে ভ্রম করলে ষে অপং-প্রত্যাক্ষের উদ্ভব হয়, তা এরপ অল্লকাল-शांधी नय, অতি शीर्यकानशांधी, अञ्चलमाञ्जवांशी —ব্রহ্মজানোদয় ও মুক্তির পূর্বে আর তার বিলয় वा व्यवमान त्नहे। वह वक्षकीव व्यमःश क्रम-জনাস্তরেও এই জগদ্ভ্রমের হাত থেকে পরিত্রাণ পায় না, জগৎকেই পারমার্থিক সত্যরূপে গ্রহণ করে, বারংবার সংসারে প্রত্যাবর্তন করে ও অশেষ ত্ৰ:খভাগী হয়।

বিতীয়তঃ, যা উপরে বলা হয়েছে, খপ্প-ভ্রম ও সর্প-ভ্রম প্রভৃতির নিরসন সহজসাধ্য। প্রতিদিন খপুকালে নানাবিধ বস্তু, ঘটনা প্রভৃতি প্রত্যক্ষভাবে দৃষ্ট হ'লেও প্রভূষে জাগ্রৎ প্রত্যক্ষের ঘারাই সে সকল খতই বাধিত হয়ে যায় প্রভাহ। একই-ভাবে, সর্প-ভ্রমদির নিরাক্রপও কঠিন নয়। কিন্তু জগদ্ভ্রমের বিনাশ অতি কঠিন ব্যাপার। বহু প্রচেষ্টা, প্রবণ-মনন-নিদিখাসনাদি বহু কঠোর সাধনাভ্যাস প্রয়েজন হয় সেজ্বন্ত। এই কারণে, উপরে উদ্ধ ত শ্লোকে বলা হয়েছে বে, প্রাতিভাসিক

সতা লোকিক প্রমাণের দারাই বাধিত হরে যায়; কিন্তু ব্যবহারিক সতা বাধিত হয় কেবলমাত্র বৈদিক প্রমাণের দারাই।

তৃতীয়তঃ, উপরের শ্লোকে পুনরায় বলা হয়েছে বে—প্রাতিভাসিক সতা যথন বাধিত হয় তথন প্রমাতা বা ভ্রমকারীও সেই সঙ্গে বাধিত হন না—রজ্জ্-সর্প ভ্রমের নিরসন হ'লে কেবল সর্পটিই বাধিত বা অসৎরূপে প্রমাণিত হয়, ভ্রান্ত ব্যক্তির ব্যবহারিক সন্তা যথন বাধিত হয়, তথন প্রমাতা বা ভ্রমকারীও সঙ্গে সঙ্গে বাধিত হয়ে যান। জগৎ যথন ব্রন্ধজ্ঞানোদয়ে বাধিত হয়ে অসৎ প্রতিপন্ন হয়, তথন ভ্রান্ত ব্যক্তিও তাই হ'য়ে যান, তথন একমাত্র ব্রন্ধই সত্যরূপে প্রকাশিত হন।

চতুর্থতঃ, প্রাতিভাগিক হ'ল ব্যবহারিকের মধ্যে, বা লমের মধ্যে লম। অর্থাৎ ব্যবহারিক সন্তা সমগ্র সংসারই ত প্রকৃতপক্ষে এক বিরাট্ বিশ্বজনীন লম। কিন্তু তোর মধ্যেও, সাধারণ দিক্ থেকে, লোক-ব্যবহার নির্বাহের জন্ম প্রমা ও অপ্রমা, সৎ ও অসতের, নিত্য ও অনিত্য প্রভৃতির মধ্যে ভেদ-স্বীকার করা হয়। যেমন, রজ্জুতে রজ্জুজান প্রমা বা ষথার্থ জ্ঞান; রজ্জুতে সর্প-জ্ঞান অপ্রমা বা অ্যথার্থ জ্ঞান; রজ্জুতে সর্প-জ্ঞান অপ্রমা বা অ্যথার্থ জ্ঞান; রজ্জু সৎ বস্তু, সর্প অসৎ বস্তু; রজ্জু নিত্য, সর্প অনিত্য ইত্যাদি। এরপে—প্রাতিভাগিকের তুলনায় ব্যবহারিক সৎ ও শাশ্বত।

পঞ্চমতঃ, প্ৰাতিভাদিক সন্তা সাধারণতঃ ৰাক্তি-গত ; অৰ্থাৎ, এক্নপ ভ্ৰম সাধারণতঃ সকলেরই সমকালে, সমভাবে, যুগপৎ হয় না: বিভিন্ন ব্যক্তির পৃথক্ পৃথক্ ভাবে, বিভিন্ন সময়ে হয়। ষেমন, স্প্রপ্রন্থী একাকীই সেই সকল স্বাপ্র পদার্থকৈ প্রত্যক্ষক'রে ভ্রমগ্রন্থ হন, অক্সেরা নয়; রজ্জ্বক সর্প ব'লেও ভ্রম করেন একজ্বন, বা ছ'তিন জ্বনই মাত্র এক কালে ও একসঙ্গে। অবশ্রু, সার্বজ্গনীন প্রাতিভাসিক সন্তা বা ভ্রম থে নেই তা নয়; যেমন স্থের উদয়ান্ত এবং গতি প্রত্যক্ষ, কিন্তু সার্বজ্গনীন ভ্রম। তা সন্ত্রেও বলা চলে যে, প্রাতিভাসিক সন্তা বা ভ্রম অধিকাংশ ক্ষেত্রেই ব্যক্তিগত; ছ'একটি ক্ষেত্রে সার্বজ্গনিন। অপর পক্ষে, ব্যবহারিক সন্তা বা ভ্রম সাধারণতঃ সার্বজ্গনিন, অর্থাৎ জীবলুক্তদের বাদ দিয়ে অক্সান্ত সকলের ক্ষেত্রেই সমকালে, সমভাবে, যুগপৎ হয়।

উপরের আলোচনা থেকেই স্পষ্ট প্রতীয়মান হবে যে, প্রাতিভাসিক ও ব্যবহারিক সন্তা সাধারণ লক্ষণাত্মারে সমধর্মীয় হ'লেও অপেক্ষাকৃত দীর্ঘকাল-স্থায়ী, ত্রপনেয় ও সার্বজনীন ব'লে ব্যবহারিক সভা উচ্চত্র সভা।

এরপে, চারটি পক্ষ সম্ভবপর: পারমার্থিক সভা ( ব্রহ্ম ), ব্যবহারিক সভা ( অংগং ), প্রাভিভাসিক সভা ( স্বপ্ন, রজ্জু-সর্পাদি সাধারণ ভ্রম ), অসং ( আ্বাকাশকুসুম )।

এদের মধ্যে ব্যবহারিক ও প্রাতিভাসিক সতা 'মিথ্যা'। 'মিথ্যার' সংজ্ঞা ও লক্ষণ সম্বন্ধে বিশদ-তরভাবে আলোচনা পরে কয়া হবে।

অদ্বৈত বেদাস্ত-দর্শনের মতে—এই জড়, এই জ্বগৎ কিছুকালের জ্বন্থ যেন মামুষের স্বরূপ ঢেকে রেখেছে, প্রকৃতপক্ষে তার স্বরূপের কোনই পরিবর্তন হয় নি।
—স্বামী বিবেকামক্ষ

# ষড়্গোসামীর কথা\*

#### বিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়

বাংলার আধ্যাত্মিক তুর্গতি তথন চরমে। নর-নারী ভোগের পক্ষকুণ্ডে আকণ্ঠ নিমজিত। ভগবানের দিকে কারও মন নেই। ভক্তির ধারা শুক্ষ পাণ্ডিত্যের সাধারায় নিশ্চিষ্ঠ।

'নিতাবদ্ধ — ক্লফ হৈতে নিত্য-বহিম্প।
নিতা সংসারী ভূজে নরকাদি ছখ।'
লোকের মতিগতি দেখে করুণ-ছনয় শ্রীঅহৈতের
মনে পর্বতপ্রমাণ হুঃখ; ভাবেন, শ্রনে স্বপনে
কেবলই ভাবেন, লোকের কল্যাণ হবে কিসে।
ভাবতে ভাবতে দিগস্তে আলোর নিশানা পেয়ে
গোলেন।

'আপনি শ্রীক্লফ যদি করেন অবতার।
আপনি আচরি ভক্তি করেন প্রচার ॥'
তবেই জীবের পক্ষে সম্ভব ক্লফোলুথ হওয়া। অহৈতাচার্য একমনে তাই ক্লফকে ডাকতে লাগলেন। সেই
ডাকে দ্যাল ভগবান নেমে এলেন ধূলির ধরণীতে।
ক্ষফলাস কবিরাজ লিখেছেন: 'প্রেমনাম প্রচারিতে
এই অবতার'। চৈতত্ত-অবতারে জীবের সংসারাসক্ত
চিত্তকে ক্লফ-চরণে উল্লুথ করবার জক্তে। মহাপ্রভুর
এই লীলায় বারা ছিলেন তাঁর প্রধান সহায় তাঁরাই
হ'লেন ছয় গোলামী। এই ছয় গোলামীকে প্রণতি
জানিয়ে ভক্ত কবি ক্লফদাস কবিরাক শ্রীশ্রীচৈতক্ষচরিতামতে লিখেছেন:

শ্রীরূপ সনাতন ভট্টরঘুনাথ।
শ্রীক্ষীর গোপাল-ভট্ট দাস রঘুনাথ।
এই ছয় গুরু শিক্ষাগুরু যে আমার।
ইংগ সবার পাদ-পল্মে কোটা নমস্কার।
ক্রফাদাস কবিরাজের মতো এত বড়ো একজন সাধক
এবং কবি নিজের শিক্ষাগুরু ব'লে যাঁদের পাদপল্মে

অল ইতিয়া রেডিওর সৌরুরে।

প্রণতি রেখেছেন তাঁরা যে স্মরণীয় এবং বরণীয়—
এতে কোনই সংশয় নেই। এঁদের বৈরাগাপৃত
জীবনের সাধনাকে সহায় ক'রে মহাপ্রভুর ধর্ম দিকে
দিকে এমন বিস্তার লাভ করেছে।

ছয় গোস্থানীর জীবন আলোচনা করলে দেখা বাবে—ভক্তি-অধিকারীদের মধ্যে বাদের বলা হয়েছে উত্তম অধিকারী এঁরা সেই ভাগাবানদের স্তরে। এঁরা সকলেই শাল্পে পারদর্শী এবং যুক্তিতে স্থনিপুণ। সর্বশাল্পে স্থপণ্ডিত না হ'লে, বুদ্ধির মধ্যে সন্ত্যের উচ্ছল দীপ্তি না থাকলে—যাকে তাকে দিয়ে তোনবধর্মকে জনসাধারদের মধ্যে স্থপতিন্তিত করা সম্ভব নয়! তাই দেখতে পাই—মহাপ্রভূ শ্বয়ং কাশীধামে সনাতনকে তুই মাদ ধ'রে ভাগবতাদি শাল্পের যত গৃঢ় মর্ম শেথাচ্ছেন। সনাতনের অন্তক্ত শ্রীকপকেও সর্বতত্ত্ব-নিরূপণে প্রবীণ করলেন মহাপ্রভূ।

শ্রীরপ-স্কর্মরে প্রভূ শক্তি সঞ্চারিলা।
সর্বতত্ত্ব-নিরূপণে প্রবীণ করিলা॥
শিক্ষা দিয়া বৃন্দাবন যাইতে আজ্ঞা দিল।
প্রভূ-আজ্ঞা অনুদারে সব আচরিল॥
( হৈতক্ত-চরিতামৃত, মধ্যলীলা)

কিন্তু কেবল পাণ্ডিত্য দিয়ে অন্তের জীবনে রূপান্তর ঘটানো সন্তব নয়। তাই তো মহাপ্রভুর জীবনের একটি মূল কথা হ'ল: 'আপনি আচরি ধর্ম পরেরে শিখাও।' বড়গোত্মামীর জীবনে এই সত্যেরই দিব্যোজ্জ্বল অভিব্যক্তি। শাত্মোক্ত বৈষ্ণব-লক্ষণগুলির জ্বলন্ত দৃষ্টান্ত হচ্ছে ছয় গোত্মামীর প্রত্যেকেরই অপূর্ব জীবন। এই সব লক্ষণ হ'ল:

ক্লপাল্, অক্কতন্ত্রোহ, সত্যসার, সম। নির্দোব, বদান্ত, মৃত্, শুচি, অকিঞ্চন॥

সর্বোপকারক, শাস্ত, কুফ্ডৈক-শরণ। অকাম, নিরীহ, স্থির, বিজ্ঞিত-ষড়্পুণ ॥ মিতভুক, অপ্রমন্ত, মানদ, অমানী। গম্ভীর, করুণ, মৈত্র, কবি, দক্ষ, মৌনী॥ ( চৈতক্স-চরিতামত—মধ্যলীলা, পরিচেছদ-২২ ) গৌড়েশ্বর হসেনশাহের মুখ্যমন্ত্রী এবং অতুল ঐশ্বর্যের অধিপতি সনাতন। মহাপ্রভুর বৈরাগ্যোজ্জন প্রেমধর্মের বক্তায় তখন 'শাস্তিপুর ডুবুডুবু ন'দে ভেদে যায়।' সনাতনের মনের মধ্যে কথন দিগন্তের ডাক এদে পৌছেছে। মুক্তির জন্তে প্রাণের মধ্যে কী ব্যাকুশতা ! এমন সময় মহাপ্রভু এসে রূপ-স্নাতনের বাস্ভ্মি রামকেশী গ্রামে উপস্থিত। নবধর্মের জ্বাধ্বজাকে দিগ্দিগন্তে বহন ক'বে নিয়ে যাবার জন্যে রূপ-সনাতনের মতো উত্তম অধিকারীকে তাঁর প্রয়োজন ছিল। মহাপ্রভুর সাক্ষাৎ সংস্পার্শে এসে হুই ভাই লাভ করলেন নৃত্তন জীবন। যারা ছিলেন মরের মাতুষ তাঁরা বৈরাগীর দীন-হীন বেশে পথে এসে দাঁড়ালেন। ঠিকই বলেছেন খ্রীশ্রীচৈতক্ত-চরিতামৃতকার:

> সাধ্**দক্ষ সাধ্দক্ষ সর্বপাত্তে ক**য়। লব-মাত্র সাধ্**দক্ষে সর্বসিদ্ধি হয়**॥ (মধ্যলীলা, পরিক্রেদ-২২)

রূপ গৌড়াধিপ হুসেনশাহের রাজস্ববিভাগে সর্ব শ্রেষ্ঠপদে অধিষ্ঠিত ছিলেন। তুই ভারের মধ্যে অফুল রূপই প্রথমে গৃহত্যাগ করেন। অগ্রজ সনাতনের গৃহত্যাগের পথে বহু অন্তরায় দেখা দিশ। সনাতন রাজকার্য করতে একান্ত নারাক্ত, হুসেন-শাহও এমন একজন দক্ষ রাজপুক্ষকে ছেড়ে দিতে একান্ত অনিচ্ছুক। টানাটানির মধ্যে প'ড়ে সনাতন কারাক্তর হ'লেন। কিন্ত বৈরাগোর বাঁশি যাঁর প্রাণের মধ্যে বেজে উঠেছে ভাকে কারাগারের বন্ধন কভক্ষণ বেঁধে রাখবে? অন্তুত উপারে কারার হুমার খুলে গেশ। সনাতন মুক্তি পেরে সোজা এসে কাশীধামে প্রভুর সঙ্গে মিলিত হ'লেন। অক্ত ভগ্নীপতির দেওয়া মৃশ্যবান একথানি ভোটকর্বল, আর পরিধানে একথানি মলিন বসন। বৈরাগীর ঐশ্বর্যের শেষ চিহ্ন দেখে 'ভোটকর্মল পানে প্রভু চাহে বার বার।' সনাতন ব্রতে পারলেন, প্রভুর অফ্রগামী হ'তে গেলে যাকে বলে 'অকিঞ্চন'—তাই হ'তে হবে। বেমন সংক্র তেমনি কাজ। সঙ্গামান করতে গিয়ে সনাতন কম্বলের বিনিময়ে একজনের কাঁথা নিয়ে চক্রশেধরের বাসায় ফিরে এলেন। সনাতনের অঙ্গে কাঁথা দেখে প্রভুর কী আননদ!

'প্রভু কহে—উহা আমি করিয়াছি বিচার।

বিষয়-রোগ খণ্ডাইল যে ক্লফ তোমার ॥' মহাপ্রভু তাঁর পার্শ্বচরগণকে একদিকে বেমন স্বত্তে ভাগবত-অাদি শাস্ত্রের গূচ মর্ম শিথিয়েছেন অক্স দিকে তেমনি তাাগের জ্বলম্ভ আগুনে পুডিয়ে তাঁদের জীবনকে অগ্নিদগ্ধ স্থবর্ণের মতো নির্মল ক'রে তুলেছেন। শুধু পাণ্ডিতা দিয়ে তো মাহুদের বুদ্ধিকে স্পর্শ করা যায়; তার জীবনের আমূল পরিবর্তন ঘটানোর জন্ত দরকার সাধুর পবিত্র জীবনের ম্পর্শের যাত। তাই সংযমের উপরে, ভাগের উপরে মংশপ্রভুর এত জোর। সনাতন গোমামীর প্রাতৃপুত্র এবং ছয় গোমামীর অঞ্চতম শ্ৰীজীব গোম্বামী সংসারত্যাগী নৈষ্ঠিক ব্ৰহ্মচারী। ক্ষোষ্ঠতাতদের মতো জীবও পরম পণ্ডিত ছিলেন। পিতা অমুপমের মৃত্যুর পর জীব গোস্বামী কাশীতে বেদাস্তাদি শাস্ত্র শিক্ষার পর বুন্দাবনে যান। बीकीव हिल्मन वृत्मावत्नत्र श्रान्। वृत्मावन उथन ছিল বৈষ্ণৰ সমাজের বিশ্ব-বিতালয়, আরু সর্বলাঙ্গে স্থপতিত শ্রীকীবের অধ্যাপনায় বিভার্থীদের জ্ঞানের পিপাদা হ'ত পরিতপ্ত।

রবীক্রনাথ প্রাচীন ঋষিদের লক্ষ্য ক'রে লিখেছেন। 'নীরব বৈরাগ্যে দৈক্ত করেছ উজ্জন।' ছয় গোস্থামীর অক্ততম্রত্নাথ দাদের জীবনও বৈরাগ্যের কী উজ্জ্বল দৃষ্টাস্ত! ছয় গোস্থামীর অক্তদের মতো রতুনাথের দৈক্তও নীরব বৈরাগ্যে উজ্জ्ব राय উঠেছে। পশ্চিমবঙ্গের এই ধনী কায়ত্ব-সন্তান ছিলেন লক্ষপতি গোবর্ধনের একমাত্র পত্ত। কিন্তু অনন্ত যাকে হাতছানি দিয়ে ডেকেছে দিগন্তের পানে, গার্হত্য জীবনের ক্ষুদ্র স্থা-সম্পাদের নীড়ের মধ্যে তাঁর জীবন কেমন ক'রে অবশ্বন্তিত হ'য়ে থাকবে? পুত্রের বৈরাগ্য দেখে পিতা त्रपूनात्वत्र विवाश मिलान स्नुनाती कना त्रत्थ। পাथी किन्द्र भिक्न (कर्छ এक दिन महाकारण छाना (मलाना। महाश्रज् तुन्तावन (शरक नीलाहरत फिरत র্বুনাথ অনাহারে অনিদ্রায় দীর্ঘ পথ অতিক্রম ক'রে চৈতন্তের চরণপ্রান্তে নিপতিত হ'লেন। মহাপ্রভুর পার্শ্বচরের মধ্যে আরও ছুই রঘুনাথ ছিলেন। দয়াল ঠাকুর গৌরান্দদেব রঘুনাথ দাসকে স্বরূপ দামোদরের হাতে স্থাপ দিলেন এবং তার নৃতন নামকরণ করলেন, 'স্বরূপের রঘু ।' ঘোল বৎদর কাল রঘুনাথ মহাপ্রভুর সালিধ্যে বাদ করেন। তাঁর শেষ জাবন অতিবাহিত হয় বুন্দাবনে। শ্রীচৈতন্ত্র-চরিতামূতকার ক্বঞ্চাদ কবিরাক ছিলেন দাস রঘুনাথের অন্তরক সেবক।

মহাপ্রভু দাক্ষিণাত্য ভ্রমণকালে বেষট ভটের গৃহে অতিথি ছিলেন। বেষট-পুত্র বালক গোপাল মহান্ অতিথির দেবার দোভাগ্য লাভ করেন। গোপালের ইচ্ছা সংসার ত্যাগ ক'রে অতিথির সঙ্গে তথনই বেরিয়ে পড়েন। সাধু-সঙ্গের গুণে বালকের প্রাণে জেগেছে মুক্তির ক্রন্দন। কিন্তু মহাপ্রভু মাতা-পিতার জীবদ্দশায় কোন গৃহস্থ ভক্তকে সংসার ত্যাগের উপদেশ দেন নি। যাবার

সময় পিতাকে ব'লে গেলেন—গোপালকে যেন বিবাহ-বন্ধনে আবদ্ধ করা না হয় এবং তাকে ধেন পড়িয়ে শুনিয়ে স্থপগুত করা হয়। গোপাল ভট্ট শেষে সংগারত্যাগী হন এবং বৃন্দাবনে শেষ জীবন অতিবাহিত করেন।

সর্বশেষে গোস্বামী রবুনাথ ভট্টের কথা। কাশীধামে অবস্থানকালে মহাপ্রভু তপন মিশ্রের গৃহে আহার করতেন, থাকতেন চক্রশেখরের বাটীতে। তপন মিশ্রের বালকপুত্র রঘুনাথ প্রভুর প্রেমে দাক্ষিণাত্যের বেকট ভট্টের পুত্র গোপালের মতো এই বালককেও মহাপ্রভু এমন টানে টানলেন যে সেই টানে রঘুনাথও শেষ পর্যস্ত বিবাগা হ'য়ে গেলেন। রঘুনাথ কিছুকাল পরে পুরীতে মহা প্রভুর চরণে আশ্রয় নেন। কিন্তু তাঁর বাপ-মা তথনও জীবিত। তাই প্রভূ তাঁকে মাত্র আটমাস কাছে রেখে কানী পাঠিয়ে দিলেন। তথু ব'লে দিলেন বিবাহ না ক'রতে এবং কোন বৈষ্ণব পণ্ডিতের কাছে ভাগবত পড়তে। রঘুনাথ ভট্টও গোপাল ভট্টের মতোই বুন্দাবনে यांशन करत्न।

উত্তরকালে যাঁরা বৃন্দাবনকে বৈষ্ণব সাধনার মহাতীর্থে পরিণত করেন এবং মহাপ্রভুর সাধনার ধারক ও বাহক হয়ে লক্ষ লক্ষ মামুষের জীবনে রূপান্তর আনেন গেই ষড়গোস্বামীর প্রভ্যেকেরই জীবন জ্ঞানে এবং প্রেমে জ্যোতির্ময়। এঁরা প্রভ্যেকেই নমস্তা এঁদের চরণপল্লে কোটী কোটী প্রণতি।

শ্রীচৈতন্মের প্রভাব ভারতের সর্বত্র। যেখানেই ভক্তিমার্গ প্রচলিত সেখানেই তিনি আদৃত, উপাসিত; সেধানেই তাঁহার সম্বন্ধীয় গ্রন্থাবলী সয়ত্নে পঠিত।

-पामी विद्वकामण

# প্রার্থনা—কেন ও কত প্রকার ?

#### স্বামী জীবানন্দ

অন্তরের অন্তরণে বে ইচ্ছা নিগৃচ্ভাবে নিহিত, তাকে জাগরিত করবার জন্ম প্রাণের যে আবেদন তাই তো প্রার্থনা—বাসনা-পুরণের আকৃতি।

যা আমার নেই তার অভাব সর্বনা আমাকে পীড়া দেয়, আবার যা আছে তা রক্ষার জক্ত ব্যাকুল হই। না পাওয়া জিনিসটি পাবার জক্ত, আর পাওয়া জিনিসটিকে রক্ষার জক্তই সাধারণতঃ আমাদের যত কিছু প্রার্থনা।

নিধ নের প্রার্থনা— অর্থকট দ্র করবার জন্ত, বিস্থাহীনের বিস্থার জন্ত ; স্বাস্থাহীনের কামনা স্বাস্থ্য, রোগীর রোগম্ক্তির আবেদন, অপুত্রকের পুত্রকামনা, বশঃপ্রার্থীর যশের আকাজ্জা—যার যেটি নেই গেটি পাবার জন্ত তার অন্তরের গভীর প্রার্থনা।

বে শরীরটি পেয়েছি সেটি যাতে নীরোগ থাকে, বৈ বিষয়সম্পত্তি আমার রয়েছে তা যাতে নই না হয়, যে বিষ্ণা ও সদ্গুণ লাভ করেছি—তাও যাতে ঠিক থাকে—তার ক্ষম্ম প্রার্থনা।

আবার এই সব সম্পাদ আরও পাবার জন্ত প্রার্থনা! অপরের অনেক সম্পত্তি ও সম্মান দেখে, প্রতিবেশীর সচচরিত্র বিদ্বান্ ছেলেটির সঙ্গে নিজ্বের মুর্থ অপোগগু সন্তানটির পার্থক্য ভেবে প্রাণ হিংসায় জ্বলে উঠলে মনের গোপন কোণে অজ্বের অকল্যাণ কামনাও হয় না কি ?

প্রার্থনা নানা ভাবে আসে। যথন নদীবক্ষে তরীধানি ভ্রুড়বু হয়—তথন বুক ত্রুড়ক করে ওঠে
—ভয়ে 'রক্ষা কর, রক্ষা কর' ব'লে প্রার্থনা ! যথন করাল মৃত্যু গ্রাস করতে ছুটে আসে—তথন বাঁচবার লগু চোধের জলে বুক ভেসে বায়—প্রার্থনা হয় 'রক্ষা কর'। যথন সমস্ত সম্পত্তি শক্রুর কবলিত হচ্ছে, নিঃম্ব হয়ে বাঁচব কেমন ক'রে—এই চিন্তায় পাগলের মতো ছুটে বেড়াই, তথনও প্রার্থনা করি

'রক্ষা কর' ব'লে। ভয় ও ভাবনাকে অবলম্বন ক'রেই এই সব প্রার্থনা।

শিশুর প্রার্থনা তার ধেরার জ্বগৎকে অবলঘন ক'রে—যা সে দেখে, যেটি তার ভাল লাগে সেটি সে চায়। কিশোর যুবক প্রেট্ বৃদ্ধ সকলেরই প্রার্থনা নিজ নিজ চিন্তা চাহিদা ও পারিপার্থিক অবস্থাকে কেন্দ্র ক'রে। যে বালক খেলার জিনিস পাবার জন্ম কত ইচ্ছা করেছিল বড় হওয়ার সলে সলে সে জিনিসগুলির প্রতি টান মন থেকে চলে যায়—সেগুলি আর তাকে ভোলাতে পারে না। ব্যায়—যেগুলি আর তাকে ভোলাতে পারে না। ব্যায় যত বাড়ে, নতুন নতুন জিনিসের প্রতি অহুরাগ ও আসজি তত বৃদ্ধি পায়। বৃদ্ধাবস্থায় যথন লোকে আত্মবিশ্লেশ করে—তথন না ভেবে পারে না যে, ছোটবেলা থেকে কত অকিঞ্চিৎকর বিধয়ে মনকে লিপ্ত ক'রে শুধু নিজেকেই ফাঁকি দেওয়া হয়েছে—বহু অপ্রয়োজনীয় জিনিসের প্রার্থনা চিত্তকে কেবল ভারাক্রান্ত ক'রেই তুলেছে।

ভিথারী ধনীর হুয়ারে ভিক্লা চেয়ে কথনো
পায়, কথনো বা বিফল হয়। মাসুষের কাছে
প্রার্থনা অনেক সময়েই বুখা য়ায়, কারণ দেওয়া
না দেওয়া দাতার ইচ্ছার উপরেই নির্ভর করে।
না-পাওয়া তবুতো ভাল, কিন্তু অনাদর বা লাজনা
বড়ই পীড়াদায়ক। সাধারণতঃ প্রত্যেক মাসুষই
ভিক্ষ্ক; তার কামনা-বাসনার শেষ নেই, তাই
মাসুষের কাছে প্রার্থনা অধিকাংশ কেত্রেই নিক্ষপ
হয় এবং পরিবর্তে আসে হতাশা, হুঃখ ও মানসিক
অশান্তি। কিন্তু ভগবান যিনি এই হনিয়ায় মালিক
ও সকল ঐশর্ষের অধিকারী, যিনি ষল্লী-রূপে সকলকে
বল্লের মন্ত চালাচ্ছেন তার কাছে ঐকান্তিকতার
সহিত্ত প্রার্থনা করলে তিনি মনস্কামনা পূর্ণ
ক'রে দেন।

ঈশর কল্লভক ! কল্লব্রক্ষের নিকট বা চাওয়া যায় তাই পাওয়া যায়—কোন প্রার্থনাই অপূর্ব থাকে না। কিন্তু সাবধানে প্রার্থনা না করলে প্রীরামক্ষণ-ক্ষিকার দেই তক্তলে বিশ্রামরত পথিকের মতই ব্যাদ্রের কবলিত হ'তে হয়। পথিক বেশ তো ভাল ভাল জিনিস (?) চেয়েছিল,— পেয়েছিলও, কিন্তু কী কুক্ষণে তার মনে বাবের কথা এল—কার যায় কোপা! ব্যাদ্রের আবিভাবে সব শেষ!.

শ্রীরামক্ষণের কল্লতক হয়েছিলেন—সব কিছু দেবার ক্ষন্ত মৃক্তহন্ত, যে যা চায় তাকে তাই দেবেন। সংসারের শোকে তঃথে জালাযন্ত্রণায় পীড়িত—মায়া-মোহে আছেল অচৈতত মানুষ তাঁর চারদিকে ভিড় ক্ষমিয়েছে—কি চাইতে কি চেয়ে ফেলবে তার তো ঠিক নেই—হয়তো লাউ কুমড়ো আলু পটল চেয়ে বসবে। তাই কি কর্লণাবতার রামকৃষ্ণ সকলের প্রার্থনার আগেই 'তোমাদের চৈত্তত হোক' বলে আশীর্বাদ ক্রলেন ? ভাবটি এই—যে যা প্রার্থনাকরে করুক, কিন্তু গে যেন তার মানবজীবনের উদ্দেশ্টটি ভূলে না যায়।

বত দিন ভোগবাসনা বোল আনা মনকে আছের ক'রে থাকে তত দিন 'রূপং দেহি, জরং দেহি, যশো দেহি, বিষো জহি' প্রার্থনা ছাড়া জক্ত প্রার্থনা হয় কি ? অবশ্য অনেক সাধক 'রূপ' অর্থে পরমার্থ রূপ, 'জর' অর্থে আধ্যাত্মিক উরতি, 'ধল' অর্থে তত্মজানলাভের ধল এবং 'শক্র'নাল অর্থে কাম-ক্রোধাদি রিপু দমন প্রার্থনা করেন। এরূপ অর্থ মতি উত্তম—বারা এইরূপ'প্রার্থনা করেন তারা ধক্ত। কিন্তু সাধারণ মাহুষের মন ধে ভারে থাকে ও বে পরিবেশের মধ্যে তারা জীবন বাপন করে—তাতে প্রার্থনার সময় পার্থিব জ্যোগ-স্থাও বিলাস-বৈভবের কথাই মনে উদিত হওয়া আভাবিক। দেবতার উদ্দেশ্যে একটি প্রণামের বিনিময়ে কত কী প্রার্থনা!
—ভাল লরীর, সাংসারিক উরতি, বিত্যা মান যল.

শক্রনাশ ইত্যাদি—হয়তো আর একটি প্রণামের বিনিময়ে 'সোনার থালে নাতির সকে খাওয়া'র প্রার্থনা হ'ল। একটির বিনিময়ে দশটি পাবার ইচ্ছ। — এ তো নিছক ব্যবসাদারি!

ভোগের বাসনা মন থেকে যত দূর হ'তে থাকে উচ্চতর জিনিসের আকাজ্জা ততই মনকে অধিকার করে। ভোগাবস্তুগুলি কত ক্ষণস্থায়ী—ঠিক ঠিক ধারণা হ'লে মন শাখত বস্তুর দিকে ধাবমান হয়; 'চিটে গুড়' আর ভাগ লাগে না, 'মিছরির পানা'র জ্লপ্ত মন ছটকট করে। তথন অনস্ত ভোগের সামগ্রী কেউ যদি সামনে রেথে যত ইচ্ছা ভোগ করতে অনুমতি দেয়, তার কণামাত্রও ভোগ করতে ইচ্ছা হয় না—তথনই কঠে নচিকেতার মতো তীত্র বৈরাগোর স্থর ঝক্লত হ'য়ে ওঠে:

'অপি সর্বং জীবিতমন্নমেব, তবৈব বাহান্তব নৃত্যগীতে।'—সকল জীবনই ক্ষণস্থায়ী। এই ক্ষণিক জীবনে জোগের সময় কই ? তোমার রথ নৃত্যগীত তোমারই থাকুক। শ্রীকৃষ্ণচৈতন্তের প্রার্থন।—

ন ধনং ন জনং ন স্থান্দরীং
কবিতাং বা জগদীশ কাময়ে।

মম জন্মনি জন্মনীশ্বরে
ভবতান্তজ্ঞিরহৈতৃকী অয়ি॥

—ধন জন নাহি মার্গো কবিতাপ্রান্দরী।

শুদ্ধা শুক্তি কৃষ্ণ মোরে দেহ কুপা করি।

এ যে উচ্চন্তরের প্রার্থনা—দে শুরে না উঠলে মন তা
ধারণা করতে পারে না। এখানেও চরম বৈরাগ্যের

মুর অনুরণিত, তার সঙ্গে এসে মিশেছে—মহৈতুকী
শুক্তি। প্রকৃত শুক্ত শুক্তা শুক্তিই প্রার্থনা করেন—
কোন কিছুর বিনিময়ে নয়। ইহ ও পরলোকের
সব কিছুই তার কাছে শ্রুকিঞ্চিৎকর।

ভক্ত প্রেষ্ঠ প্রহলাদের কঠেও প্রার্থনার এই একই প্রব:

যা প্রীতিরবিবেকানাং বিষয়েম্বনপারিনী। স্থামন্তুস্মরতঃ সা মে হৃদয়ান্মা২পদর্শতু॥ 'নোহাচ্ছন্ন যারা তাদের বিষয়ের উপর যে প্রীতি মুরেছে, অনুক্ষণ তোমার স্মরণে রত আমার হৃদর থেকে সেই রকম প্রীতি বা অনুরাগ কথনও ধেন অন্তর্হিত না হয়।'

শ্রীরামক্বঞ্চদেব তাই বৃঝি বলেছেন বিষয়ীর বিষয়ের প্রতি টানটুকু ভগবানকে দিতে!

রামনাম-সঙ্কীর্তনের সময় যে প্রার্থনাটি করা হয় সেটিও ভাবে পরিপূর্ণ,—অন্তর্ধামী ভগবান, আমার চিত্ত কামানিশ্সু কর:

নান্যা স্পৃহা রঘুণতে হৃদ্যেহ্মানীয়ে
সত্যং বদামি চ ভবানধিলান্তরাক্মা।
ভক্তিং প্রযক্ত রঘুণুঙ্গব নির্ভরাং মে
কামাদিদোষরহিতং কুরু মানসঞ্চ॥
'তে রঘুনাধ! আমি সত্য বলছি—আর আপনিও
সকলের অন্তরাজান্ধণে জানেন যে, আমার হৃদ্যে
অক্স কোন বাসনা নাই। হে রঘুশ্রেষ্ঠ, আমাকে
একাল্ক নির্ভরশীল ভক্তি প্রদান কর্কন—আমার
মনকে কামাদি-দোষশৃত্য কর্কন।'

প্রার্থনার উদ্দেশ্য চিন্তকে নির্মণ ও মনকে বাসনামুক্ত করা। নির্মণ দর্পণে বা পরিঙ্কার জলে বেমন প্রতিবিশ্ব দেখা ধায়—দেইরূপ শুদ্ধ অন্তঃকরণে ভগবানের রূপ প্রতিবিশ্বিত হয়।

কি ভাবে প্রার্থনা করতে হয়—ছেলেদের শেখাবার জন্মই ধেন শ্রীশ্রীমা নিজের জীবনে মাত্র ছটি জিনিস প্রার্থনা করলেন, (১) জ্যোৎমার মত নির্মাল চিত্ত, (২) নির্বাসনা। 'নির্বাসনা' চাৎমার মধ্যে প্রার্থনার সব কিছুই নিহিত রয়েছে—এ ঘেন একেবারে মূল ধ'রে আকর্ষণ! এরূপ সংক্ষিপ্ত অথচ শ্রেষ্ঠ প্রার্থনা আর নেই! মনকে বাসনাম্ক্র না করতে পারলে তত্তজান লাভ স্থান্ত্র-পরাহত থেকে ধার; ভাই মা 'নির্বাসনা' ছাড়া আর কিছু চাইলেন না।

শ্রীরামক্ককের মূখ দিয়ে প্রার্থনার যে বাণী নির্গত হয়েছে তা ভক্তিসাধনার মহামন্ত্র। জগন্মাতার কাছে তিনি চেয়েছেন 'শুদ্ধা ভক্তি'! প্রার্থনা তাঁর নিয়াম:

'মা, আমি তোমার শরণাগত, শরণাগত!
দেহস্থ চাই না মা! লোকমান্ত চাই না, (অলিমান্তি)
অইদিন্ধি চাই না, কেবল এই কোরো যেন তোমার
শ্রীপাদপদ্ম শুলা ভক্তি হয়, নিন্ধাম অমলা অহৈতুকী
ভক্তি। আর যেন মা, তোমার ভ্রনমোহিনী
মায়ায় মৃশ্ধ না হই; তোমার মায়ার সংসারের,
কামিনী-কাঞ্চনের উপর ভালবাদা ফেন কথনও
না হয়। মা! তোমা বই আমার আর কেউ
নেই, আমি ভল্তনহীন, সাধনহীন, জ্ঞানহীন.
ভক্তিহীন—কুপা ক'রে তোমার শ্রীপাদপদ্ম আমায়
শুলা ভক্তি দাও।'

বুদ্ধের যে মৈত্রীজাবনা সে তো সর্বভূতের জন্ত কল্যাণ-প্রার্থনা। যে কল্যাণচিন্তা ২৫০০ বছর আবো নিভূতে ব'লে আকাশে বাতাদে দিগ্দিগন্তে তিনি ছড়িয়ে দিয়েছিলেন আক্রও তা মাহুষের অন্তর স্পর্শ না ক'রে পারে না!

স্থামী বিবেকানন্দ যেদিন প্রার্থনা করলেন নিবিকল্প সমাধিতে ডুবে যাবার জন্ত—সেদিন শ্রীরামক্ক্ষা তাঁর মধ্যে যে ভাব চুকিয়ে দিলেন ভা প্রকাশ পেল নরনারায়ণ-দেবার মাধ্যমে। শুধু সর্বশ্রেষ্ঠ জীব মানুষ কেন, সামান্ত একটি কুকুরকে অভ্রক্ত দেখলেও বেদনায় স্থামীজীর চিত্ত ভরে উঠত।

সর্বে ভবন্ধ স্থাধিনঃ সর্বে সন্ধ নিরাময়াঃ।
সর্বে ভদাণি পশুন্ধ মা কশ্চিদ্যু: ধমাপ্রুয়াৎ॥
এই প্রার্থনা যেন তাঁর স্বন্ধ সব প্রার্থনাকে ব্যাপ্ত
ক'রে ছিল।

কো স্থ স প্রান্থপায়ে হিব থেনাহং সর্বদেছিনাম্।
অবঃপ্রবিশ্য ভূতানাং ভবেয়ং তঃখভারভাক্॥
ন অবং কাময়ে রাজাং ন অর্গং নাপুনর্ভবম্।
কাময়ে তঃখতপ্রানাং প্রাণিনামাতিনাশনম্॥
বিমন কি উপার আছে যাতে মামি সকল প্রাণীর

অন্তরে প্রবেশ ক'রে সদা তাদের হৃ:খভারের ভাগী হতে পারি ? আমি রাজ্য অর্গ বা মৃক্তি চাই না, ভধু হৃ:খতপ্ত প্রাণিগণের আর্তিনাশ প্রার্থনা করি।' —এ-ও স্বামীজীর ভাবের প্রার্থনা।

শ্রীরামক্বন্ধ মন মুখ এক ক'রে প্রার্থনা করতে বলেছেন, তা নইলে ভাবের ঘরে চুরি হবে। মুখে উচ্চারিত হচ্ছে জ্ঞান-বৈরাগ্য-ভক্তির প্রার্থনা—ভিতরে কিন্তু কামনা বাসনা গন্ধগন্ধ করছে। ভাবের ঘরে চুরি: সংসারের জ্ঞালায় অভিষ্ঠ হ'রে বে প্রার্থনা 'আর পারি না, মরণ দাও ভগবান' ভার উত্তরে সভাই যদি মরণ আসে তবে সেই মৃত্যুপ্রার্থিনী কাঠকুড়নী বুড়ীর মতো ভাকে এই ধরনের কথাই না ব'লে থাক। যায় না 'আমার মাথায় কাঠের বোঝাটা একটু ভুলে দাও না, বাবা!'

নির্জনে কেঁদে কেঁদে ব্যাকুল হ'য়ে প্রার্থনা করতে বলেছেন শ্রীরামক্কঞ। সে কারার শ্বর যেন অস্তের কানে না পৌছায়, কেবল যার জন্ত ক্রন্সন তিনিই ষেন শুনতে পান! ষত গোপনে, লোকচকুর অন্তরালে—প্রার্থনার শক্তি তত বেশী। ঐকান্তিক প্রার্থনার অমোঘ শক্তি। প্রার্থনার দ্বারা অন্তর্নিহিত শক্তি জাগরিত হয়। এই সৃষ্টিরহস্ত ও বিশ্ব-প্রপঞ্চের স্লেও প্রার্থনা। ঈশ্বর ইচ্ছা করলেন 'আমি এক, বছ হব—একোহহং বছ স্যাম্'। প্রার্থনা ও তপস্থার হারা স্রষ্টা স্ক্রন-ক্ষমতা লাভ করলেন। আমরাও নিজেদের ইচ্ছাশক্তিকে যে ভাবে চালিয়েছি ও যে ভাবে প্রার্থনা করেছি তদম্বায়ী শরীর মন লাভ করেছি। প্রার্থনা ইচ্ছা-শক্তিরই বাছায় রূপ। খামীকী বলেছেন: 'নিজের हैष्कां ने जिन्हें व्यार्थनात उँखत्र नित्य शास्त्र—ज्दर বিভিন্ন ব্যক্তির মনের ধর্মসম্বন্ধীয় বিভিন্ন ধারণা অমুসারে সেটা বিভিন্ন আকারে প্রকাশ পায়। আমরা তাকে বুদ্ধ, যীও, জিহোবা, আলা বা অমি, বেমন ইচ্ছা নাম দিতে পারি, কিছ প্রস্কৃতপকে এই इत्छ व्यामात्मत्र व्याच्या। शृष्टे, तुक जैता वाहित्तत्र অবশ্যন, বাস্তবিক আমরাই আমাদের প্রার্থনার উত্তর দিই।' উপনিষদে আছে বে সাধক একাস্ত-ভাবে স্বরূপ-উপলব্ধির জন্ত প্রার্থনা করেন, তাঁর নিকটেই স্বরংপ্রকাশ আ্রা উদ্যাটিত হন:

> ষমেৰৈষ বৃধুতে তেন লভ্য-স্তম্ভিষ আত্মা বিবৃধুতে তনুং স্বাম্।

অনস্ত কাল ধরে আমরা ধার অনুসন্ধানে রত,

—সেই পরম সত্যকে বরণ করার অক্ত জ্ঞানসাধক প্রার্থনাটি ধেন আমাদের অস্তরে স্কা
জাগরক থাকে:

অসতো মা সন্গময়। তমসো মা জ্যোতির্গময়।

মৃত্যোম্বাংম্তং গময়। আবিরাবীর্ম এধি।

কল্প যতে দক্ষিণং মুখং তেন মাং পাহি নিত্যম্।
'অসত্য থেকে আমাকে সত্যে নিয়ে যাও, অককার

হ'তে আমাকে জ্যোতিতে নিয়ে যাও, মৃত্যু থেকে
আমাকে অমৃতে নিয়ে চল। হে স্বপ্রকাশ, আমার
নিকট প্রকাশিত হও। কল্প, তোমার প্রসন্ধ মুখের
ভারা আমাকে স্বাই রক্ষা করো।'

দেশের ধ্বকদের এমন প্রার্থনা হওয়া উচিত ধাতে তারা তেজ বীর্ঘ ও শক্তির অধিকারী হ'তে পারে, দরকার হ'লে অক্তায়ের বিশ্বদে নির্ভীক ভাবে দাঁড়াতে পারে। বীরের জক্ত বৈদিক প্রার্থনা:

তেজোহসি তেজো ময়ি ধেহি। বীৰ্ষমসি বীৰ্ষং মহি ধেহি।

বলমদি বলং ময়ি ধেছি। ওজোহস্তোজো ময়ি ধেছি।
মন্তারদি মন্তাং ময়ি ধেছি। দহোহদি সহো ময়ি ধেছি।
'তুমি ভেজ, আমায় ভেজন্বী কর; তুমি বীর্য, আমায়
বীর্যলালী কর; তুমি বল, আমায় বলবান্ কর;
তুমি ওজা, আমাকে ওজন্বী কর; তুমি অস্তায়দ্রোহী, আমাকে অক্তায়ন্রোহী কর; তুমি সহনশক্তি,
আমাকে সহিষ্ণু কর।'

বোর তমোগুণে আছের কুস্থনকোমলভাব ও কেবল নৃত্যগীতের সংস্কৃতি থেকে মুক্ত হ'য়ে যুবকদের আৰু নামতে হবে কৰ্মক্ষেত্র—বেথানে আলভের স্থান নেই—অনাচারের প্রশ্রম নেই। নিজের স্বার্থকে তুক্ত ক'রে সকলের মঙ্গলের জন্ত সমবেত প্রচেষ্টার আজ একাস্ত প্রয়োজন।

একা চললে হবে না—স্বার্থবৃদ্ধি ত্যাগ ক'রে এক মন এক প্রাণ হ'য়ে চলার প**ৰে** অগ্রেসর হ'লে অসীম শ**ক্তি 'ফু**রিত হবে; এ মুগে সমষ্টির শক্তিই শক্তি—'সভেব শক্তিঃ কলৌ ঘূর্গে'। এই**লয়** সমবেত প্রার্থনাও আবশ্রত ।

সমানী ব আকৃতি: সমানা হৃদয়ানি ব:।
সমানমস্ত বো মনো ধৰা ব: স্নহাসতি ॥
ঝ্রির আশীর্বাণী: 'তোমাদের সকলের সঙ্কর,
হৃদয়, অন্তঃকরণ সব এক স্থারে বাঁধা হোক—ৰাতে
তোমাদের প্রম ঐক্য লাভ হয়, ভাই হোক।'

### তিমিরাভিসার

শ্রীশশান্ধশেখর চক্রবর্তী, কাব্যশ্রী

বালী বাজে 'রাধা' 'রাধা'!
আই নাম ছাড়া বাজিতে জানে না,
আই নামে হুর সাধা!
ভানি সেই ধ্বনি রাধা নহে থির,
বুকে জাগে তার বেদনা-গভীর,
প্রাণের আবেগ উথলিয়া উঠে,
নাহি মানে কোন বাধা!
বালী বাজে—'রাধা' 'রাধা'!

নাহি মানে কোন বাধা!
বাশী বাজে—'রাধা' 'রাধা'!
বরিষার মেব-লামে,
দিগদিগন্ত ভরেছে তথন,
যামিনী মধ্য-যামে!
গগনে উঠিছে অশনির ধ্বনি,
দামিনী চমকে, চমকে ধরণী,
উধ্ব' হইছে ঝর-ঝর-খনে
জলধর-ধারা—নামে!
বাশী বাজে—'রাধা' নামে!

কেমনে রহে সে বরে !
কাপ্ল-অন্তরাগে জন-জন হিন্না,
ত্'আঁথিতে হারি ঝরে !
একে বোরা রাতি ভরা আঁথিয়ার,
ত্র্মাগময় বন-কাভার,
তব্ অভিসারে চলে বিম্নান চলে বঁধুমার তবে !
বাশী বাজে প্রেম-ভরে !

বাশী বাজে, বাশী বাজে!

চমকিত হ'য়ে শুনিছে শ্রীমতী

আপন মনের মাঝে!

মছর-পদে যত আগুসারে,

সাথে সাথে যেন তেরে বঁধুয়ারে,

মনে হয় যেন সেই মনোচোরা,

তাহারি হিয়ায় রাজে!

বিধা' নামে বাশী বাজে!

রাধা চলে—রাধা চলে!
প্রাণের দয়িত আর কত দ্রে—
কোন্ কুঞ্জের তলে?
কোন্ কুঞ্জের তলে?
কোন্ কুঞ্জের তলে?
কোনার দাহে সারা তম্ম দহে,
অবলা নারীর আর কত সহে,
চরণ কেবলি টলে!
বানী বাজে পলে পলে!

এই ত' সে চিত-চোর!

গৈৰাধা' বিষা' নামে বাজার বাশরী
আপনার ভাবে ভোর!
গিরিধারী পাশে মিলিল শ্রীরাধা,
খন বরিবার আব নাহি বাধা,
হুঁছ হিরা আব্দু হুঁছ প্রেমে বাধা,
প'রে মিশনের ভোর!
বাদী আব্দু ভাবে ভোর!

# সাধু শ্রীজ্ঞান-সমন্ধর্

#### [ পূর্বামুর্তি ]

#### স্বামী শুদ্ধসন্থানন্দ

रवनात्रभारम वरम এই श्रवक निश्चिह, कारमह এখানে জ্ঞান-সম্বন্ধর যে অলৌকিক ঘটনা সম্পাদন करत्रिष्टिन जारात উল্লেখ অপ্রাসন্ধিক হবে ना। বেদারণ্যমৃ তাঞ্জোর জেলায় সমুদ্রের ধারে অবস্থিত একটি গগুগ্রাম। মাদ্রাব্দ থেকে এর দূর্ত ২২॰ মাইল। ঘূলিবাত্যায় দেবা করার উদ্দেশ্যে রামকৃষ্ণ মিশনের পক্ষ থেকে এখানে এসেছি। বেদারণ্যম্ অতি প্রাচীন স্থান। এথানে শিবের বিখ্যাত মন্দির আছে; শিবের নাম শ্রীবেদারণোশ্বর। কথিত আছে, পুরাকালে চার বেদ স্বয়ং আবিভূতি হ'য়ে বেদারণোখারের পূজা করেছিলেন। তারপর থেকে মন্দিরের স্থারুং প্রধান প্রবেশহার আপনা-আপনি वक ह'रत्र यात्र, कांत्रण ८७ मतस्य मिर्ट्स व्यात दक्श মন্দিরে প্রবেশ করতে দাহদ করে নি। পূজার ব্দুরাহিতরা দরবাতে ছোট একটি ছিদ্র ক'রে ভাই দিয়ে যাতায়াত করতেন।

জ্ঞানসংকর ও আগার যখন এই মন্দিরে আদেন জাঁর। ইচ্ছা প্রকাশ করলেন বে প্রধান দরজা দিয়েই প্রবেশ ক'রে জগবানের দর্শন করবেন। দরজা খোলার জন্ম প্রথমে আগার দেবতার স্ততিগান করেন, কিন্তু তাতেও দরজা খোলে না! অতঃপর আগার কর্তৃ ক অনুক্র হয়ে জ্ঞানসম্বন্ধর দেবতার উদ্দেশ্রে এক অপূর্ব ভক্তিরসাত্মক তাব রচনা ক'রে গান করেন। দেবতার হাদ্য দ্রবীভূত হ'ল এবং সমবেত অসংখ্য ভক্ত নরনারী অবাক্ বিশ্বরে দেখল যে বছকাদের বন্ধ দরজা ঘীরে ঘীরে খুলে গেল। আনন্দে মগ্ম হয়ে সাধ্বয় মন্দিরে প্রবেশ-পূর্বক ভগবানের পূজা করলেন। পূজাত্তে বাইরে এনে জ্ঞানসম্বন্ধর আর একটি তাব গান করাতে দর্শা আবার বন্ধ হ'য়ে গেল। উপস্থিত পূজারীরুক্ষা আবার বন্ধ হ'য়ে গেল। উপস্থিত পূজারীরুক্ষ

জ্ঞানসম্বন্ধের পদতলে পতিত হয়ে আবেদন জ্ঞানাল, যে প্রয়োজন-মত তারাও বেন প্রার্থনা জ্ঞানালে দরজা পুলে ধার ও বন্ধ হ'রে ধার। সাধুরা বললেন, 'আমরা যে যে স্তব গান করলাম তোমরাও ভক্তিভরে ঐশুলি গান করলে দরজা খুলবে ও বন্ধ হবে।' তদবধি আজ পর্যন্ত মন্দিরে ব্রাক্ষোৎসবের সময় অসংখ্য ভক্ত নরনারী-পরিবৃত হ'রে পুজারীরা সেই স্তব গান ক'রে বছরে একবার সেই দরজা খোলেন এবং উৎস্বাস্থে আবার স্তব গান ক'রে দরজা বন্ধ করেন। অবশ্য, এখন আরু দরজা আপনা-আপনি খোলে না বা বন্ধ হয় না; কারণ সে জ্ঞান-সম্বন্ধই বা কোথায়, আর সে ভক্তিই বা কোথায় ?

विमात्रभारम क्यमिन महानत्म कार्टिख म्व मन-বল নিয়ে জ্ঞানশম্বদ্ধ মাত্রাভিদ্ধে ধাতা করলেন। মাদ্রাজ প্রদেশে মাহরা দিতীয় বৃহত্তম ও প্রাচীনতম শহর। মীনাক্ষী এই শহরের অধিঠাতী (पवौ। भौनाकौ(पवौत्र मिनत पाकिनार्डात्र मिनत-গুলির মধ্যে বৃহত্তম বললেও অত্যুক্তি হবে না। জ্ঞানসম্বন্ধের সমধে কৃন পাতা নামে পাতাবংশীয় এক রাজা মাহরায় রাজত করতেন। 'কুন' আর্থে কুজ বা বিক্কভদেহ। বৃদ্ধির বিক্কতিবশত: ভিনি **ेब**नधर्म व्यवनद्वन करत्रन व'लाउ (कह (कह তাঁকে 'কৃন পাণ্ডা' বগতেন। পরে তিনি 'স্থন্দর পাণ্ডা' নামেও খাতিলাভ করেন। তথন মাহুরা শহর ও আশেপাশের গ্রামগুলিতে জৈনদের বিশেষ আধিপভ্য বিস্তার লাভ করেছিল। রাজার সমর্থন পেয়ে জৈনরা নানাপ্রকার অত্যাচার করতেন এবং বলপ্রয়োগে বছলোককে জৈনধর্মে দীক্ষিত করেন। टेकनरावत्र मरथा टक्ट टक्ट मञ्जानि कानरजन अवर ময়ুরের পাথা দিয়ে নানারপ তুকতাক করতেন।

সাধারণ লোক এতে ভয় পেয়ে দহক্ষেই তাদের ধর্মে দীক্ষিত হ'ত। শৈবদের, তথা ঐ রাজ্যের হিন্দুদের সে এক মহা ছদিন।

রাজা এবং বহু প্রজা জৈনধর্মাবলমী হ'লেও রাণী মান্ধারকারদি ও প্রধান মন্ত্রী কুলশেধর কিন্তু শৈব ছিলেন। জ্ঞানসম্বন্ধের খ্যাতির কথা তাঁদের কানে এল এবং ধর্মরকার উদ্দেশ্যে তাঁরা জ্ঞানসংকর্কে মাহরায় আসবার জন্ত সকাতর অমুরোধ জানিয়ে গোপনে দূত প্রেরণ করেন। তিনি রাজী হলেন এবং পথে অক্সান্ত মন্দিরাদি দর্শনান্তে মাত্রায় এদে মঠে আশ্রয় নিলেন। জৈনরা এ ধ্বর শুনে অতান্ত আশকাম্বিত হলেন। বুদ্ধির বিভ্রমবশত: জ্ঞানসম্বর্কে হত্যা করার উদ্দেশ্তে তারা অবশ্বন করণেন এক অতি হীন ও **লবক্ত** পন্থা। গভীর রাতে যথন স্কলে নিদ্রাগত, তথন ৰৈনরা জ্ঞানসম্বন্ধের কুটিরে দিলেন আগুন লাগিয়ে। কিন্তু ভগবান ত নিজেই গীতায় বলেছেন, 'কৌৱের প্রতিজানীহি ন মে ভক্ত: প্রণশ্যতি।' অপরের চীংকারে জ্ঞানসম্বন্ধর বেরিয়ে মাত্ররার বিধ্যাত শিব চোকনাথের উদ্দেশে এক স্তব রচনা করেন। আগুন নিবে গেল। রাজার সম্মতিক্রমে জৈনর৷ তাঁর কুটিরে আগুন দিয়েছে শুনে তাঁর মতান্ত রাগ হ'ল এবং তিনি প্রার্থনা করলেন, যাতে ঐ আন্তন ব্যাধিরূপে রাঙ্গার শরীর আক্রমণ করে। তাই হ'ল। তীব্র হ্বরে আক্রান্ত হ'য়ে রাঞ্চা ছটফট করতে লাগলেন এবং রোগমুক্তির ব্দুর বৈন পুরোহিতদের ছেকে পাঠালেন। ভারা এদে ময়ুরের পাঝা বুলিয়ে অনেক ঝাড় ফুঁক क'त्रम किन्द वाधित्र क्लान्छ छेन्नम र'म ना। অবশেষে রাণীর অনুরোধে কুন পাণ্ডা জ্ঞানসম্বন্ধর্কে আনার অন্ত লোক পাঠালেন। তিনি এদে শিবের উদ্দেশ্রে এক স্তব গান করলেন এবং প্রসাদী ভাষ त्राकात च्याक (मध्य क्र'रत निष्डिहे त्राका ऋष ह'रत উঠলেন। रेक्निया नक्का পেয়েও দমিত इ'न ना।

তাদের মহত্ত প্রতিষ্ঠা এবং জ্ঞানসম্বন্ধের মাহাত্ম্য সুপ্ত করার ব্রন্থ তারা কোনও রক্ষে আরও ছটি পরীক্ষার জক্ত রাজাকে রাজী করা'ল। পরীক্ষা এইভাবে হ'ল: জৈনরা জ্ঞানসম্বন্ধব্কে ব'লল, 'আমরা আমাদের ঈশ্বর সম্বন্ধে একটি ন্তব লিথব। তুমিও তোমার ভগবান সম্বন্ধে পত্রে একটি শুব লেখ। আমরা উভয়ে সেই পত্র প্রজ্ঞানিত আগুনে নিকেপ ক'রব। যাদের ঈশ্বর সভ্য ও মহত্তর তাদের পত্র আগুনে দিলেও পুড়বে না। যাদের नेश्वत निक्रष्ठे ও मिथा। जात्नतीं পুष्ण् यादा। कान-मधकत् ताक्षी रामन । এই পরীক্ষা দেখবার अञ् হাজার হাজার লোক সমবেত হ'ল। স্পার্থদ রাজাও উপস্থিত হলেন। উভয় দলই শুব-দেখা পতা হটি জ্বন্ত আৰুনে নিক্ষেপ ক'রল। নিমেষে क्रिनाम প্রটি ভত্মদাৎ হ'ল, কিন্তু জ্ঞানসংস্থের পত্রটি ষ্ণাপূর্ব রয়ে গেল। শিরালির সাধুকে সকলে ধক্ত ধক্ত করতে লাগল। পরাজয় স্বীকার করার कक रना मरदे अ किनता ताकी र'न ना। ताका তার অহুথের ব্যাপারে দ্বৈনদের প্রতি কিছুটা বিরক্ত হয়েছিলেন, কিন্তু এই ব্যাপারে তাদের আন্তরিকতায় ও সাধুত্বে তাঁর সন্দেহ আরও দৃঢ় হ'ল। তিনি শৈবধর্মে পুনরায় দীক্ষিত হবার অভ জ্ঞানসম্বন্ধরকৈ অমুরোধ জানালেন ; কিন্তু জৈনরা রাঙ্গার পায়ে প'ড়ে ক্ষমা চেয়ে কোনও রকমে তাঁকে প্রতিনিবৃত্ত করে; এবং নিম্নলিখিত শেষ পরীক্ষাটি গ্রহণের জন্ত রাজাকে রাজী করায়।

বৈগাই নদীর তীরে মানুরা শহর অবস্থিত।

এর স্রোতের খুব জোর ব'লে একে বেগবতীও

বলা হয়। তথন বর্ধাকাল। নদীর কানায় কানায়

জল এবং প্রচণ্ড স্রোভ, ধেন হাতীকেও ভাদিয়ে

নিয়ে ধায়। জৈনরা বলল, 'আমরা আমাদের প্রভু

অর্হতের সম্বন্ধে পত্রের ওপর একটি স্তব লিশ্বব

এবং জ্ঞানস্থন্ধও ভার ভগবান সম্বন্ধে আরু একটি

পত্রে স্বৰ লিশ্বে। উভয় পত্রেই স্বোতের মাঝ-

খানে স্থাপন করা হবে এবং যার ভগবান সভা ও
মহৎ তার পত্র স্রোতের বিপরীত দিকে যাবে।
পরীক্ষা দেখবার জন্ত বেগবতীর তীরে সমস্ত শহর
ভেত্তে পড়ল। রাজাও সদলবলে উপস্থিত। জৈনবা
তাদের পত্র স্রোতে নিক্ষেপ করা মাত্র উহা
মুহুর্তে স্রোতের করুক্লে অর্থাৎ নীচের দিকে ভেদে
গেল, কিন্তু আশ্চর্যের ও বিশ্ময়ের বিষয় যে শিব
শ্বরণ ক'রে জ্ঞানসম্বন্ধর তার পত্র স্রোতের মধাস্থলে
স্থাপন করলে সোটি ধীরে ধীরে স্রোতের বিপরীত
দিকে বেতে লাগল। জ্ঞানসম্বন্ধর জম দিতে দিকে
সকলে তার পদতলে পতিত হ'ল। রাজাও তার
পায়ে প'ড়ে ক্ষমা ভিক্ষা করলেন এবং তার সকাতর
প্রার্থনায় জ্ঞানসম্বন্ধর রাজাকে পুনরাণ শৈবধর্মে
দীক্ষিত করলেন।

জৈনদের শঠতা ও জ্ঞানসম্বন্ধের প্রতি তাদের অত্যাচাবের জন্ম রাজা মন্ত্রীকে আদেশ দিলেন, এই সব ধ্র্তদের যথোপযুক্ত শান্তি দাও'। ভয়ে বহু জৈন দেশতাগী হ'ল। খবে আগুন দেওয়ার অপরাধে এবং জোর ক'রে হাজার হাজার লোককে অন্ধ্র্যমে দীক্ষিত করার জন্ম শান্ত ও পণ্ডিভদের বিধান অন্ধ্রায়ী বহু জৈনকে কঠোর শান্তি দেওয়া হয়।

মাছরা থেকে বিদায় নিমে জ্ঞানসংকর্ বিখ্যাত রামেশ্বর মন্দির দর্শন ক'রে পথিমঙ্গাই নামক এক শহরে এঙ্গেন। বৌদ্ধদের এটি একটি প্রধান ঘাঁটি। এরা শৈবদের অভান্ত ঘুণা ক'রত। এথানেও এক সভায় বৌদ্ধদের সাথে জ্ঞানসংক্ষের এক শিয়ের তর্ক হ'ল। বৌদ্ধরা ক্রমান্বয়ে পরান্তিত হওয়ায় অবশেষে প্রায় সকলেই শৈবধর্ম গ্রহণ ক'রল। এইভাবে জ্ঞানসংক্ষের চেষ্টায় শৈবধর্ম, তথা হিন্দুধর্ম অমহিমায় পুনঃপ্রতিষ্ঠিত হয়েছিল।

অতঃপর জ্ঞানসম্বন্ধর তিবান্তুর শিবমন্দির
দর্শনান্তে শ্রীকালহন্তীশ্ব-মন্দিরে প্রমন করেন।
এখানকার প্রধান ভক্ত ব্যাধ কানাপ্লার ভক্তির কথা
শ্বরণ ক'রে তাঁর চোধে জল এল। কানাপ্লা সধ্যমে

তিনি স্থলার তাব রচনা করলেন। এথানে কয়দিন
মহানলে কাটিয়ে জ্ঞানসম্বন্ধর মান্ত্রাঞ্জ শহরের দিকে
রওনা হলেন। মান্তাঞ্জ শহরের দক্ষিণাংশ ময়লাপুর
নামে থাতে। তামিল ভাষায় 'ময়লাই' অর্থ ময়ৢর।
কথিত আছে এথানে দেবী পার্বতী ময়ুরের রূপ ধ'য়ে
মহাদেবের তপভা করেছিলেন। তদবধি এই অঞ্চল
ময়লাপুর নামে প্রসিদ্ধ। এখনও ময়লাপুরস্থিত
কপালীয়র নামক বিথাতে শিবমন্দিরের পাশেই
মন্দিরের 'স্থলবৃক্ষ'-সংলগ্ধ একটি ছোট মন্দিরে
পাথরের একটি ছোট শিবলিক্ষ এবং তার পাশেই
প্রভাবতীর ময়ুর-মুর্তি রয়েছে, যেন তিনি শিবকে
পূঞা করছেন।

মাদ্রাজ শহরে এটিই সব চেয়ে বড় মন্দির। এই ময়শাপুরে শিবনেশন চেট্টি নামে এক ধনী শিবভক্ত বাস করতেন। পুম্পাবাঈ নামে তাঁর একটি সর্বগুণসম্পন্না ভক্তিমতী স্থন্দরী কন্থা ছিল। 'পুস্পাবাঈ' অর্থ কেউ কেউ বলেন পুষ্পকন্তা। বলাবাহন্য শিবনেশন কন্তা-গতপ্রাণ ছিলেন। পুস্পাবাঈ রোজ বাগান থেকে ফুল তুলে নিয়ে আসত এবং পিতাপুত্রীতে মালা গেঁথে রোজ ভগবান কপাদীশ্বরের পূজা করতেন। একদিন ভোৱে পুস্পাবাই বাগানে ফুল তুলছে, এমন সময় এক বিষধর সর্প তেড়ে এসে তাঁকে দংশন ক'রল। সঙ্গে সঙ্গে বিষের তীব্র জ্বালায় পুস্পাবাঈ মুক্তিতা হয়ে পড়ে যায়। কল্লাকে বাঁচাবার জন্স পিতা ষ্থাসাধ্য চেষ্টা করলেন। কিন্তু 'নিয়তি কেন বাধ্যতে'। সেহময় পিতা হাহাকার ক'রে উঠলেন। তার ত্র:খ দেখে উপস্থিত সকলের হাদর বিগলিত হ'ল: অনেকেই অঞ্ সংবরণ করতে পারলেন না।

মন্দিরের অদ্রেই পুম্পাবাঈ-এর প্রাণহীন দেহের সংকার করা হ'ল। চিতা নির্বাপিত হ'লে পিতা অফ্রিগুলি সংগ্রহ ক'রে একটি স্বর্ণপাত্রে সমতে রক্ষা করলেন। হুইজন পরিচারিকা উহা রক্ষণাবেক্ষপ্রের জয় নিযুক্ত হ'ল এবং শিবনেশন রোজ কয়ার উদ্দেশ্যে অস্থিপাত্তের সামনে থাত ও পানীয় উৎসর্গ করতেন। অনেকে মনে ক'রল কন্থার পোকে পিতা বোধহয় পাগল হ'য়ে যাচ্ছেন।

জ্ঞানসহদ্ধের মাহাত্ম্যের কথা শিবনেশন পূর্বেই শুনেছিলেন এবং তাঁর প্রতি অশেষ শ্রদ্ধাসম্পন্ন হয়েছিলেন। শ্রীকালহন্তীশ্বর থেকে জ্ঞানসম্বন্ধর্ যথন ময়লাপুরে পৌছলেন বহু লোক তাঁর দর্শন লাভ করে ধক্ত হ'ল। ভারাক্রান্ত হৃদয় নিয়ে শিবনেশন তাঁর দর্শনে ছুটলেন, কিন্তু কন্তার কথা তাঁকে কিছুই বললেন না। অপরের মুথে জ্ঞানসম্বন্ধর পুস্পাবাঈ-এর কথা শুনলেন। শিবনেশনের ছঃখের কথা স্মরণ ক'রে এবং তার অবস্থা দেখে সাধুর হৃদয় বিগলিত হ'ল।

অত:পর হাজার হাজার ভক্ত-সমার্ত হ'য়ে তিনি কপালীশ্বর মন্দিরে শিবকে দর্শন ও পূজা ক'রে मन्मिरत्रत्र প্রবেশদ্বারের পশ্চিমদিকে উপবেশনপূর্বক শিবনেশনকে বললেন, 'কই তোমার কন্সার অন্থি-পূর্ব পাত্রটি এখানে নিয়ে এস তো।' সকলেই মনে क'त्रन क्लाननशक्तत् वालोकिक किছ कत्रदन। ত্র প্রশস্ত মন্দির প্রাক্তণ লোকে লোকারণা হ'য়ে গেল। পাত্রটি সম্মুথে স্থাপিত হ'লে কিছুক্ষণ মুদ্রিত নয়নে থেকে তিনি কপালীশ্বর শিবের এক স্তব রচনা ক'রে ভক্তিগদগদকণ্ঠে তা গান করতে শুরু করলেন। সেই স্থবে তিনি শিবের কাছে করণকণ্ঠে প্রার্থনা জানালেন-পুস্পাবাঈ যেন তাঁর কুপায় ভক্তের আকৃল প্রার্থনা ও পুনজীবিতা হয়। আবিদার ভগবানের হানয় স্পর্শ ক'রল। সমবেত সকলে স্তব্ধ বিশ্বয়ে দেখলেন যে অস্থিপূর্ণ পাত্রটি ধীরে ধীরে নড়তে আরম্ভ করেছে। আশ্চর্যের বিষয় স্থব শেষ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে পাত্রটি ভেঙে গেল এবং তা থেকে ধীরে ধীরে বেরিয়ে এল একটি चि कमनीया वानिका—हिन चात्र क्हिंहे नहिन. ইনিই পুস্পাবাঈ। পিতাপুত্রী সাধুর চরণে সাষ্টাঞ্ প্রণিপাত করলেন। সমবেত সকলে ধন্ত ধন্ত করতে লাগল এবং দেবতারা জ্ঞানসম্বন্ধের উপর পূলাবৃষ্টি করলেন। বহু লৈন এবং বৌদ্ধও এই ঘটনা দেখতে উপস্থিত হয়েছিলেন। তাঁরা জ্ঞানসম্বন্ধের অলৌকিক কাণ্ড দেখে সকলেই শৈবধর্ম গ্রহণ করলেন। পুনরায় সাধুর চরণে প্রণত হ'য়ে বললেন শিবনেশন, 'স্বামিন্, এই কন্তাকে বহু পূর্বেই আপনার নামে উৎসর্গ করেছিলাম—আপনি রুপা ক'রে একে গ্রহণ করুন।' জ্ঞানসম্বন্ধর তাঁর প্রস্তাব প্রত্যাথ্যান ক'রে বললেন, 'এ আমার কন্তাম্বর্দ্ধনা ।'

এর পর জ্ঞানসম্বন্ধর বিশ্রামলাভের উদ্দেশ্যে তাঁর জন্মস্থান শিয়াল এলে গ্রামের ব্রাহ্মণরা জ্ঞানসম্বন্ধরকে ধরে বসলেন যে তাঁকে বিবাহ করতে হবে। উত্তরে তিনি বললেন, 'আমি সে দায়িত্ব বহনে অক্ষম।' ব্রাহ্মণরা নানাভাবে যুক্তিতর্কের অবতারণা ক'রে বললেন, 'আপনি বৈদিকধর্ম পুন: প্রতিষ্ঠার জন্ম জন্মগ্রহণ করেছেন। বৈদিক নিয়ম অমুধায়ী ব্রাহ্মণের বিবাহ করা উচিত।' সকলের অহুরোধ ও আকৃতি জ্ঞানসম্মর এড়াতে পারলেন না। বিখাত শিবভক্ত নাঘি অন্দরনাধির স্থলকণা কতার সহিত বিবাহ সমন্ধ ঠিক হ'ল। বহু ব্রাহ্মণ ও শিবভক্ত সমবেত হ'লেন। জ্ঞানসম্বন্ধর তিরুমানম্ মন্দিরে গিয়ে শিবকে পূজা ক'রে এসে ক্সার গলায় পরিণয়তালি পরিয়ে দিলেন। দাক্ষিণাত্যে বিবাহের সময় স্বামী কন্তার গলায় একটি স্থবর্ণ 'ডালি' (মাতুলির স্থায়) পরিয়ে দেন উহাকে 'সুমঙ্গলী'ও বলা হয়। স্বামী যতদিন জীবিত পাকেন ততদিন ঐ তালি প্রভোক স্থী সব সময় शांत्र क'रत्र थारकन । উहारे मधवांत्र हिरू।

বিবাছাতে জ্ঞানসম্বর , ভাবলেন, 'প্রকৃত সুথ ও শান্তি বিবাহ দারা পাওয়া অসম্ভব। একমাত্র শিবসাযুক্ষেই উহা সম্ভব। এই ভেবে তিনি প্রার্থনা আরম্ভ করসেন। কথিত আছে, ডক্তের প্রার্থনায় শিব এক বিরাট অগ্নিমৃতি ধারণ ক'রে জ্ঞানসংস্কের সামনে এলেন। সকলে আশ্চর্য হ'য়ে দেখল যে দাউ দাউ ক'রে অগ্নি জলছে, কিন্তু তার মধ্যে একটি প্রবেশ দার রয়েছে। জ্ঞানসংস্কর্ সকলকে বললেন, 'মোক্ষমার উন্মুক্ত হয়েছে, শীঘ্র সকলে এস',—এই ব'লে তিনি সন্তোবিবাহিতা স্ত্রী ও সমবেত ভক্তগণসহ সেই প্রজ্ঞানিত অগ্নিতে প্রবেশ ক'রে চিরতরে শিবসাযুদ্ধা লাভ করলেন। কর্তব্য সমাপনান্তে এইভাবে এক মহান্ আচার্যের জীবনের অবসান হ'ল।

\* \* \*

ন্তব রচনা করার এক মতুত শক্তি দিয়েছিলেন ভগবান জ্ঞানসম্বন্ধর্কে। তামিল ভাষায় তিনি প্রায় ৩৮৪°টি শ্লোক একশন্ত প্রকার বিভিন্ন ছন্দে রচনা করেন। শৈবধর্ম সম্বন্ধে তাঁর অভিমত পরিকাররূপে তাঁর রচনার মাধ্যমে আমরা পাই। শিবের সাকার ও নিরাকার ছটি রূপের কথাই তিনি বর্ণনা করেছেন। তিনি আরও বলেছেন যে ঈশ্বর এক এবং অনস্তঃ; যিনি জ্যোতিরও জ্যোতি, তিনিই আবার বিভিন্নরূপে স্থান কাল ও পাত্রভেদে অবতীর্ণ হন। তিনি কেবল মঙ্গলই করেন। অক্যায় বা মন্দের ছায়া পর্যন্ত তাঁতে নাই। তিনি জীবনের জীবন এবং ভক্তের স্থান্যকে তিনি সাম্য্রিক স্থাপ্তংপের

পারে নিয়ে সিয়ে অনক্ত শান্তিতে পূর্ণ করেন ও
মধুময় করেন। জ্ঞানসংক্ষের মতে—তপদ্বী অপেকা
ভক্ত শ্রেষ্ঠ। তিনি ভক্তিকেই মৃক্তিলাভের শ্রেষ্ঠ
সাধনা বলেছেন। তিনি বলতেন, ভক্তিপূজ্প
প্রস্ফুটিত হ'লে মৃক্তি লাভ হয়। ভগবান ভক্তের
সঙ্গ চান—তিনি ভক্তাধীন, একথা তিনি একাধিক
বার বলেছেন।

ষোল বছর তিনি স্থ্ন শরীরে ছিলেন; তাঁর হাদয় ছিল ভাজিতে পরিপূর্ণ, অস্তর ছিল জ্ঞানের আলোকে উদ্রাসিত, জ্ঞীবন ছিল আধ্যাত্মিকতায় পূর্ণ এবং কর্ম ছিল সর্বনা অপরের দেবা। জগতের সর্বজীবের কল্যাণের জন্ম তিনি বার বার সকরণ প্রার্থনা জ্ঞানিয়েছেন তাঁর ইইদেবকে। তাঁর প্রার্থনার মন্ত্র ছিল, 'জগৎ থেকে পাপ তাপ চলে যাক, সকলে শাস্তিতে থাকুক এবং সকলে ভাগবানের সান্নিধালাভ ক'রে চিরশান্তির অধিকারী গোক!' এই সম্বন্ধে তাঁর বিধ্যাত তামিল স্তবক-টির অন্থবাদ দিয়ে এই প্রবন্ধের উপসংহার করছি:

গো-ব্রাহ্মণ দেবতা দক্ত হউক শাস্তিময়,
নীতল বৃষ্টি ধরায় ঝক্কক—রাজার হউক জয়!
দক্ত অশুভ ধ্বংস হউক—নিব-নাম-মহিমায়,
হঃথ ও শোক নিঃশেষ হোক পৃথিবীর সীমানায়।

## ভান্তি

### শ্রীঅক্রুরচন্দ্র ধর

আপনি হ'য়ে রূপের রাজা রুপাই মনের ভ্রান্তিতে, রূপ-পিয়াসী রূপের নেশায় চল্লি কোথায় প্রাণ দিতে ? ভোগবিলাসী, ভোগ না ক'রে আপন বিরাট সন্তারে, কার কাছে কি ভিক্ষা মেগে হাত বাড়ালি পথ-ধারে ?

নাভির মূলে বন্ধ রেখে গন্ধে ভরা কন্তুরি—
মূগের যেমন গন্ধ খুঁজে কানন-ভ্রমণ দস্তর-ই,
নিজকে নিজে যে না জানে—পশুর মত মূর্থতায়,
পাওয়া ধনে হারায়ে সে তেমনি কেবল তুঃখ পায়।

# প্রাচীন ভারতে তুর্ভিক্ষের প্রতীকার-ব্যবস্থা

### শ্রীরমণীকুমার দত্তগুপ্ত

সরণাতীতকাল হইতে ভারতবর্ষ ধনধান্তপূর্ণ সম্পৎশালী দেশ বলিয়া পরিগণিত। প্রাচীন ভারতে থাছাভাব ছিল না, ছজিক্ষের ধ্বংসকর করাল মৃতি জনগণ দেখিতে পাইত না—এরপ প্রাচুষ ও সম্পদের বর্ণনাই জামর। সাধারণত: পাইয়া থাকি। কিন্তু প্রাচীন পুশুকাদিতে, বিশেষতঃ বৌদ্ধ ও কৈন সাহিত্যের স্থানে স্থানে দারুণ খাছাভাব ও ক্ষরবিদারক ছজিক্ষের করণ চিত্র অন্ধিত হইয়াছে। দৃষ্টান্তবর্মণ জাতক ও অবদান-গ্রন্থাদির উল্লেখ করা যাইতে পারে।

ভারতবর্ষ ক্ষরিপ্রধান দেশ। উত্তম শস্তোৎপাদনের জক্ত ইংাকে প্রধানতঃ প্রকৃতির উপর
নির্ভরশীল থাকিতে হয়। প্রাচীন ভারতেও অনাবৃষ্টি
অথবা অতিবৃষ্টির জক্ত শস্তোৎপাদনের বিদ্ন উপস্থিত
হইত—কলে সময়ে সময়ে থাছাভাব বা ছর্ভিক্ষ দেখা
দিত। এমন কি যথাসময়ে বৃষ্টি না হইলে শস্তহানি
হইত এবং থাছাভাবে জনগণ ছঃখ পাইত।
ভারতবর্ষের মতো ক্ষয়িপ্রধান দেশে ছর্ভিক্ষ হইত না
বা হইবে না—এরপ কল্পনা করা নির্থক।

বিশেষরূপে লক্ষ্য করিবার বিষয় যে, প্রাচীন ভারতে ছভিক্ষ বা থান্তাভাব-প্রতীকারের জন্ত রাষ্ট্র সর্বদাই সজাগ ও সক্রিয় ছিল, কর্ভব্যপালন ও দায়িত্ব-ত্বীকারে পশ্চাৎপদ ছিল না। কোটিশ্য তাঁহার রাষ্ট্রনীতি-সংস্কীয় বিখ্যাত গ্রন্থ 'অর্থশাস্ত্রে' ছভিক্ষ-প্রতীকারের জন্ত রাষ্ট্রের নীতি হিসাবে কতিপয় উপায় নির্দেশ করিয়াছেন। সর্বসাধারণের মধ্যে সমভাবে বিভরণের (ভক্ত-সংবিভাগ) জন্ত থাত্তশভ্ত-সংগ্রহ (ভক্তোপগ্রহ), থাত্তের বিনিময়ে বা মুল্যবাবদ রাত্তা-ঘাট-সেত্-বাধ-ছর্গাদি নির্মাণরূপ লোককল্যাণকর কার্ষের প্রবর্তন, ঘাটতি-অঞ্চলগুলি হইতে ত্বয়ংসম্পূর্ণ ও আ্বাল্ডিরশীল অঞ্চলসমূহে

অশৃত্যন গোকবিনিময়, জনসেচ, খাল-খননাদি, লোকিক উপায়ে পতিত জমির সংস্কারদাধন ও উহাতে শত্যোৎপারনের চেটা এবং অক্সান্ত উর্বর ভূমিতে ব্যাপকভাবে 'অধিক-ফদল-ফলাও' অভিন্যানের প্রচলন প্রভৃতি কার্যকর উপায় দ্বারা কোটিল্যা শাসকর্গণকে থান্ত্যাভাব ও প্রভিক্ষের প্রতিরোধ ও প্রভীকার করিতে নির্দেশ দিয়াছেন। (কৌটিলীয় অর্থশাস্ত্র-৩য় অঃ, ৭৮তম প্রকরণ)

ছর্ভিক্ষ-নিবারপের জন্ম কোটিল্য যে-সকল উপায়
নির্দেশ করিয়াছেন তক্মধ্যে একটি বিশেষরপে
প্রাণিধানযোগ্য। ছত্তিক্ষের সময় ধনিগণের উপর
অভাধিক কর ধার্য করিয়া তাহাদিগকে অসহপায়ে
অজিত অর্থ প্রভার্পণ করিতে বাধ্য করার নীতি
অবলম্বন করিবার অস্থা কোটিল্য শাসকগণকে
উপদেশ দিয়াছেন। ইহা বাস্তবিকই একটি অত্যাবশুক উপায়, কারণ দারুণ অন্নাভাবের দিনে জাতীর
অর্থসকট চরম অবস্থায় উপনীত হইলে, রাষ্ট্র এরূপ
একটি কার্যকর উপায় অবলম্বন করিয়া হর্ভিক্ষপ্রভিরোধে অনেক পরিমাণে ক্বতকার্য হইতে পারে।

'রেশনিং' বা মাথাপিছু পাগুবরাদের প্রথা (ভক্ত-সংবিভাগ) দারা প্রাচীন ভারতে রাষ্ট্র কিরুপে ছভিক্ষ-প্রতীকারের চেটা করিত উহার বিশাল বর্ণনা বৌদ্ধ অবদানগুলিতে পাওয়া যায়। 'লিব্যাবদানে' বর্ণিত আছে—দীর্ঘকালব্যাপী ছভিক্ষের ভবিশ্বদানী হইলে প্রজাহিতৈরী রাজা কনকবর্ণ ছভিক্ষের কবল হইতে প্রজাগণকে রক্ষা করিবার জন্ম রাজ্যের লোকগণনা এবং পাগুসম্পদের মোট হিসাব করাইলেন। রাজা সমস্ত পাগুশস্ত ক্রম করিলেন এবং উব্ভ অঞ্চশগুলি হইতে আরও শস্ত আমদানি করিয়া সঞ্চয়ের শস্তভাঞারকে পরিপূর্ণ করিলেন। এরূপে ব্যাপক শস্তসংগ্রহ-নীতি অবলম্বন করিবার সঙ্গে সঙ্গে রাজা প্রত্যেক প্রজার মধ্যে সমভাবে নির্দিষ্ট থাত-বরান্দের ভিত্তিতে থাত-বিতরপের নিমিন্ত প্রতিগ্রামে, পল্লীতে, শহরে, নগরে সরকারী শত্ত-ভাণ্ডার (কোষ্ঠাগার) স্থাপন করেন। রাজ্যের সমগ্র শাসন্মন্ত এরপ সততা ও আন্তরিকতার সহিত পরিচালিত হইয়াছিল যে প্রজ্ঞাগণ ভয়াবহ ছভিক্ষের করল হইতে রক্ষা পাইয়াছিল। কিন্ত দীর্ঘকালের সঞ্চিত থাতাশত্ত নিংশেষিত হওয়ায় রাষ্ট্রপরিচালিত নীতি ভাঙিয়া পড়ে। তথন রাজার দয়াদাক্ষিণাবশত: অবস্থা সম্পূর্ণরূপে আয়ত্তাধীন হয়। রাজা নিজের সমগ্র থাতাশত্তভাগ বোধিসত্তক অর্পণ করিয়া সেইবার প্রজাদের জীবনরক্ষা করিয়াছিলেন। কনকবর্ণের এই উপাধ্যানে প্রজাদের মঙ্গলের জন্ত ভারতের একজন শাসকের আন্তরিক অন্তরাগ ও সহামুভৃতির উজ্জন দ্টাস্ত পাঙ্য়া যায়।

'অবদানশতকে' আমরা বারাপ্সীর রাজা বেন্ধ-দত্তের তভিক্ষের সময়ে প্রজাদের মঙ্গলের জ্ঞ্ ঐকান্তিক প্রচেষ্টার উল্লেখ দেখিতে পাই। ত্রভিক্ষের বেদনাদায়ক দৃশ্য দেখিয়া ব্রহ্মদত্ত নিজের ব্যবহারের অন্তে রাজকীয় ভাগুরে রক্ষিত সমস্ত আহার্য ও পানীয় দ্রব্য তভিক্ষক্রিট প্রজাগণের মধ্যে সমভাবে বিতরণ করিতে আদেশ দিলেন। রাজা ঘোষণা ক্রিলেন যে তিনি প্রকাগণের সমপর্যায়ভুক্ত-প্রজা-দের তঃখ জাঁহার নিজের তঃখ, জাঁহার নিজের আহার্যভাগ সায়তঃ ও ধর্মতঃ প্রজাবর্গের প্রাপা। বাজ্যের লোকসংখ্যারণনা এবং সঞ্চিত-শস্তভাগুরের পরিমাণ-নিধারণের পর নিশ্চিতরপে জানা গেল ষে, প্রত্যেক প্রজার জন্ম এক বরান্দ (ভাগ) এবং রাজার জক্ত তই বরাদের ব্যবস্থা হইলে উপস্থিত অমকটের হাত হইতে দেশবাদিগণ রক্ষা পাইতে পারে। লোকগণনার সময় ভ্লক্রমে এক ব্যক্তি বাদ পড়িয়াছিল এবং দে যখন ভাষার দাবি উপস্থিত করিল, তথন রাজা তাঁহার নিজম্ব অভিরিক্ত বরান্দ ছাভিয়া দিয়া প্রকার সমপ্র্যায়ভুক্ত হুইলেন।

উপরি-উক্ত তুইটি উপাধ্যানেই গুভিক্ষপীড়িত ও ভীতিবিহ্বল প্রজাদের গু:খ-অপনোধনের অক্ত রাজ্যাশাসকগণের আক্তরিক সহামুভ্তি, অমুপম সন্ত্রদয়তা ও দৃষ্টান্তপ্রানীয় স্বার্থত্যানের মুস্পষ্ট পরিচয় পাওয়া ষায়। শাসকবর্গের প্রত্যেকেই সততা, একনিষ্ঠা, প্রেম ও উপ্তমের সহিত গুভিক্ষনিবারণের কার্যে আক্রমিয়োগ করিয়াছিলেন। গুভিক্ষন্তিদের গু:খনিবারণ রাজ্যসরকারের সর্বাগ্র দৃষ্টি ও মনোযোগ আকর্ষণ করিয়াছিল। শাসকবর্গাগ্রির মধ্যে পারস্পরিক সহযোগিতা খাতাভাব দ্র করিবার জন্ত অবশহিত রাষ্ট্রনীতিকে সর্বাংশে ফলপ্রস্থ করিয়া ভ্রমিছিল।

গ্রন্থাদিতে বর্ণিত উপাধ্যান ছাড়াও আমরা হই হাজার বংসরের অধিক কাল পূর্বের ভারতে হুভিক্ষ-প্রতীকার-ব্যবস্থা সম্বদ্ধে বিশ্বাসযোগ্য উৎকীর্ণ লিপির সন্ধান পাই। দৃষ্টাক্তস্বরূপ এখানে হুইটি শিলালেথের উল্লেখ করিতেছি—একটি তাম ও অপরটি প্রস্তুর-ফলকের উপর খোদিত। আশ্চর্ধের বিষয়, কোটিল্যের হুভিক্ষনীতি এবং বৌদ্ধ অবদান-সমূহে বর্ণিত শাসকগণের হুভিক্ষনীতির সহিত এই হুইটি শিলালিপিতে উক্ত হুভিক্ষ-নিবারণের উপায়-শ্বাকর স্পাহ্ন সাদ্ভ বিভ্রমান রহিয়াছে।

তাত্র-ফলকটি উত্তর প্রদেশের গোরক্ষপুর ক্লেলার নোগৌরা নামক স্থানে আবিদ্ধৃত হইয়াছে। ফলকটির পাঠোবার করিতে গিয়া পণ্ডিতগণ মত প্রকাশ করিয়াছেন যে ইহাতে থাফান্তাবের সময়ে ও আগর ছর্ভিক্লের আশক্ষায় ছর্ভিক্ষ প্রতীকারের ক্লন্ত রাক্ষার শাসক নির্দেশ ক্লারি করিয়াছেন। ফলকটি রাক্ষার প্রকাশ্মন্থানে শস্তভাতারের প্রাচীরগাত্রে প্রোথিত করা হইয়াছিল। খুইপূর্ব তৃতীয় শতান্ধীর ব্রান্ধী হরফে অমুশাসনলিপিটি লিখিত। প্রাবতীর মন্ত্রিন প্রত্বিক আদেশটি বোষিত হইয়াছিল এবং ইহাতে উষাক্রাম বা বাস-গ্রামের শস্তভাতারগুলির উল্লেখ আছে। রাক্ষাব আদেশের মর্মার্থ এই—শস্তভাগ্তারগুলিতে সঞ্চিত্ত খাল্পশস্ত কেবল অনাবৃষ্টির সময়ে খরচ করিতে হইবে, প্রাচুর্যের সময়ে খরচ করিতে পারিবে না। স্পাইরপেই বুঝা যায়, প্রাচীন ভারতে তুর্ভিক্ষ-নিবারবের জন্ম রাজ্যসরকারগুলি যথাসময়ে খাল্পশস্ত সঞ্চয় ও সংরক্ষণ করিয়া সমভাবে সকলের মধ্যে বিতরবের দায়িত্বপালনে তৎপর ছিল।

খৃঃ পুঃ তৃতীয় শতাস্কীর আর একটি প্রস্তরফলক উত্তরবন্দের বগুড়া জেলার মহাস্থানে আবিষ্কৃত হইয়াছে। অধ্যাপক ভাণ্ডারকার ইহার পাঠোদ্ধার করিয়া এইরূপ মত প্রকাশ করিয়াছেন—ইহা স্পষ্ট-রূপে প্রতীত হয়, পুরুনগর ও তল্লিকটবর্তী অঞ্চল-গুলির অধিবাদিগণের ত্র্ভিক্ষক্লেশ দূর করিবার অন্ত তত্ততা 'মহামাত্র'-শ্রেণীর কর্মচারিগণের উপর মের্যিযুগের কোনও শাসক এক আদেশ ফারি করিয়াছেন। হর্ভিক্ষ প্রতীকারের জন্ম হুইটি উপায় অবলম্বিত হইয়াছিল -(১) প্রথম উপায়-গ্রামনী বা গ্রামের নেতাকে সরকার হইতে বিনাম্রদে ঋণ-দান। পুঞ্নগরের মহামাত্রকে এই আদেশ পালন করিতে বলা হইয়াছে। (২) দ্বিভীয় উপায়-সরকারী শস্তভাগুার হইতে ধাক্ত-বিতরণ। সরকার हैक्हा करतन, এই इहीं डिलाग्न खबनयन कतिरन হর্ভিক্ষপীড়িত লোকদের ক্লেশ অপনোদিত হইথে। সরকারী আদেশে ইহাও বলা হইয়াছিল—সম্পদ্ ও
প্রাচুর্যের দিন ফিরিয়া আসিলে অধিবাসিগণকে
সরকারী ঋণ পরিশোধ করিতে হইবে এবং খান্তশন্ত সরকারী শন্তভাগুরে ফেরত দিতে হইবে।
অধ্যাপক ভাগুরকারের মতে নদীতীরবর্তী পুগুনগর
বক্তার জলে ভাসিয়া বাওয়ায় নগরবাসিগণের
গৃহগুলি বিনন্ত হয় এবং দাক্ষণ খান্তাভাব দেখা দেয়।
এই হেতু জনগণের পুনর্বাসনের জন্ত সরকারী
ঋণদান ও খাত্যবিতরণের ব্যবস্থা হইয়াছিল।

উপরি-উক্ত বিষয়গুলি পর্যালোচনা করিলে
নিঃসন্দেহে প্রমাণিত হয় যে, প্রাচীন ভারতের
সরকারী ছার্ভিক্ষ-প্রতীকার নীতি স্থপরিকল্পিত ছিল
এবং নিপুণতার সহিত পরিচালিত হইত। ছর্ভিক্ষনীতি পরিচালনে শাসকবর্গ ও সর্বপ্রেণীর কর্মচারিগণের সন্থন্যতা, নিষ্ঠা, কর্তব্যপরায়ণতা, সততা ও
কর্মকুশলতা যথার্থ ই প্রেশংসনীয় ছিল। ছই হান্দার
বংসরের অধিককাল পূর্বে ভারতে রান্দ্যের বিভিন্নন্তবের কর্মচারিগণের ছর্ভিক্ষক্লিই প্রজা-নারায়ণের
সেবায় আত্মনিয়োগ ও সহযোগিতা এবং শাসকপ্রধানদের পুরোবর্তী হইয়া প্রন্ধাদের ক্লেশনিবারণের
লক্ষ নিরলদ চেটা ও উক্ষম বর্তমান ভারতের কর্মী
ও কর্মচারিগণকে দেশের অন্ধ-বন্ধ-বাসম্থানের মভাব
ও ভক্জনিত ছংখ-ছর্দশা দুরীকরণে উষ্ধ জ কর্মক।

# জ্যোতির জোয়ার

শ্রীসুধীর গুপ্ত

জ্যোতির সমৃদ্র হ'তে এসেছে জোমার, উপলিয়া—উচ্ছলিয়া—উল্লাসিয়া বায়; তরক ঢলিয়া পড়ে তরকের গায়, সঙ্গীত-মূপর হ'ল মোর চারিধার। নামিল আলোর ঢল্ রুক্ষ মৃত্তিকার জীর্ণ-দীর্ণ সৈকতের স্ক্র বালুকায়; লিপাদা প্রিয়া গেল এক লহমায়; জ্যোতিতে ভরিষা গেল পারাবার-পার। পরিচিত পরিবেশ নিরানন্দকর
আনন্দ-স্থার হ'ল রহস্ত-নিবিড়;
খেলিছে—ছলিছে ওই জ্যোতির সাগর—
হিল্লোলে হারায় সন্তা মৃত্তিকার তীর,
ডুবে যায়—গ'লে যায়। সীমার ভিতর
এ কোন্ অচিষ্টা সীলা চলিছে জ্যোতির!

# স্বামী রামকৃষ্ণানন্দের কথা

### শ্রীবৃদ্ধদেব চট্টোপাধ্যায়

১৮৬৩ খুইান্স যে ক'টি সন্তানের হাত ধ'রে বাংলার অন্ধনে উপস্থিত হয়েছিল সেদিন কে জানত যে তারা শ্রীরামক্বঞ্চ-লীলার ইতিহাসে চিহ্নিত প্রাণ। শুধুই কি শ্রীরামক্বঞ্চেরই অন্তরন্দ তাঁরা? সমগ্র বিশ্বের ব্যথাতুর মানবতা, যথার্থ উন্ধতিকামী হৃদয়, আন্ধন্ত কি তাদের ভাবময় শ্রীবনের অভাব বোধ করে না?

অন্তরের প্রেরপাই তত্ত্ত্ত্ত্ত্তান্ত্র নরেক্রকে এনেছিল প্রীরামক্ষণ্ডের পাদমূলে। নবীন সেদিন যেন মাথা নত করেছিল প্রাচীনের কাছে। তৎ-কালীন নবীনদের প্রতিনিধি নাক্তিকাবাদের তরক্রদোলায় দোলায়িত হ'য়ে, মান্তর যে সত্যে চির প্রতিষ্ঠিত সেই সত্যকে পুরোপুরি না পেয়ে, উদ্বেলিত হ'য়ে ছুটে এসেছিল প্রাচীনের প্রশাস্ত্র আপ্রয়ে, সন্দেহ-আকুলিত বিখে নিজের স্বরূপ ক্রেন নিতে। দক্ষিণেশ্বরের গবেষণাগারে এমনি ক'রে শুরু নরেক্রই আসেননি এসেছিলেন শরৎ শুনী এবং আরও অনেকে।

কুজি বছরের ধ্বক শনীও অধ্যাত্মকা নিবৃত্তির আশা নিয়ে আসেন। গুরু সেটি বুঝেছিলেন, ভাই তার পিপাসা মিটিয়েছিলেন—ভার প্রাণ্টালা সেবা গ্রহণ ক'রে।

শনী প্রায় তিন বছর শ্রীরামক্বকদেবের সেবা ও সঙ্গ করার স্থাবাগ পান। এই স্বল্পবাদের মধ্র স্বৃত্তি, শিক্ষা ও দীক্ষা তাঁকে সারাটি জীবন শ্রীরাম-ক্ষক্ষময় ক'রে তুলেছিল। কায়, মন ও বাক্যের ব্রি-সাধনায় তিনি জানতেন—দেহ দিয়ে তাঁর সেবা করবো, মন দিয়ে তাঁকে মনন করবো, বাক্য দিয়ে কেবল তাঁর কথাই কইব, তাঁর প্রসন্ধ করবো। 'তুমি গুরু তুমিই আমার সর্বস্ব, তোমার স্থাৰ আমার সুধ, তোমার প্রদশিত পথই আমার পথ, আমার নিজের বলতে যদি কিছু থাকে সে কেবল
তুমিই আছ'—এই ছিল তাঁর ভাব। এ ভাবের
সাধী ছিল নিষ্ঠা; আর তা ধেন মূর্তি ধরেছিল
রামক্রফানন্দ-রূপে। জীবনে কোন বাধাই তাঁকে
টলাতে পারে নি, কোন আকাজ্জাই তাঁকে টানতে
পারে নি। মঠজীবনের গুরুভাইরা চললেন
সবাই তীর্থপর্যটনে, তিনি রইলেন মঠে প্রতিষ্ঠিত
ঠাকরের পালে।

এই নিষ্ঠার আর একটি দিক আছে। গুরুকে ভালবাসি; তাই গুরুর প্রিয় যারা তাদেরও ভালবাসি, মানি ঠিক গুরুর মতই, তথন নিজেকে বড় করি না। গুরুজায়ের আদেশ পালন করি, হ'লেই বা সে গুরুজাই সমব্যুদী। গুরুর সঙ্গে যুক্ত যা, তাকে ভালবাসা মানে তো গুরুকেই ভালবাসা, আদর্শকে ভালবাসা। তাই স্বামীজী যথন তাঁকে মান্তাজে যেতে বললেন, অমনি অভ সাধের, অত প্রিয় ঠাকুর সেবা ছেড়ে চলে গেলেন দাক্ষিণাত্যে। এ ষে গুরুরই অদেশ!

তথনকার মান্তাব্দ এখনকার মত ছিল
না। তাঁকে পরিবেশ তৈরী ক'রে নিতে হ'ল।
সে দেশের ভাষা জানা নেই, বেশী কেউ চেনা নেই,
কান্ত করার উপযোগী স্থাগে স্থবিধা নেই, অভাবের
অভাব নেই। যা হ'লে বেশ মনের মত হয়, তার
কিছুই নেই; আছে নিষ্ঠা, আছে বিশ্বাস; আছে
ধর্মব্যাখ্যার, বই লেথার ও বক্তৃতা করার ক্ষমতা;
আছে ব্রত উদযাপন করার মনোবল, আছে সকলের
ক্ষন্ত কলাণ-চিস্তা। তাই কারুর কাছে মুখ মুটে
কোন দিন কিছুই চান নি; শুধু নির্ভর করেছিলেন
ঠাকুরের ওপর। গুরু-ভক্তিই ছিল তাঁর জীবনের
শ্রেষ্ঠ সম্বল। ভারতেন ঠাকুর খরে রয়েছেন শ্রীপ্রভু,
ভিনিই কর্তা, আমি কিছু নই; চালক ভিনি।

তিনিই আমার জাগ্রত জীবন্ত দেবতা; জন পড়লে তাই ঠাকুরের মাথায় ছাতা ধরছেন, গরম হ'লে হাওয়া করছেন "প্রাণনাথ, জীবনবল্লভ" বলে আকুল আকৃতি জানাচ্ছেন; ঠাকুরকে নিবেদন না ক'রে কোন কিছুই গ্রহণ করছেন না।

স্বামী ব্রহ্মানন্দজী মাজাজে এলেন,—রামক্কণ-সংঘে তিনি "রাজা মহারাজ"। তাই তাঁর সজে রাজার মত ব্যবহার। সর্বদা তাঁর তুষ্টি-সাধন প্রচেটা নিজেকে তাঁরই অধীন ভেবে।

শ্রীমা সারদাদেবী দক্ষিণ ভারতের তীর্থপর্যটনে গোলে তাঁর যাবতীয় বন্দোবস্ত শশী মহারান্ধ নিব্দেই করলেন—তাঁকে সাক্ষাৎ জগদযাজ্ঞানে পূজা ও স্তবস্থাতি ক'রে আশীর্বাদলাভ করলেন।

শ্রীরামাকৃষ্ণদেবের অন্তরক্ষ সন্তানদের প্রত্যেকের এক এক দিকে বিশেষত। স্থামী রামকৃষ্ণানন্দের মধ্যে বিশেষত্ব কি—যা আমর। নিতে পারি ? ঠাকুর যেন তাঁকে সাধক জীবনের প্রথম-অবস্থার আদর্শরূপে গঠন ক'রে গেছেন। সাধনার আরম্ভকালে সাধকের কেমন ক'রে চলতে হয়, তার প্রতিটি খুঁটিনাটি স্থামী রামকৃষ্ণানন্দের শ্রীবনে পরিক্ষুট, যা আমাদের অন্তক্রণীয়, অন্তসরণীয়।

সাধক জীবনের প্রথমেই চাই গুরু-দেবা, গুরু-ভক্তি, নিঠা, ধান-ধারণা; প্রথম প্রেরণাকে পাকা করার জন্তেই কর্মের যোগ। আমাদের মধ্যে মাত্র কয়েক জন ছাড়া সকলেরই প্রথম প্রয়োজন হয় অনুষ্ঠানমূলক সাধনার। ভাব প্রভৃতি ভ পরের কথা, মৃষ্টিমেয় কয়েক জনেরই জন্তা।

শনী মহারাজের জীবনে দেশতে পাই ভাবনয় হ'রে পূজা আরাত্রিক করা; শুধু আরাত্রিকাদি কেন — সব কাজই ভাবে তন্ময় হ'য়ে করছেন। ভাব ও অফুঠানের দি-ধারা তাঁর মধ্যে মিলিত হয়েছিল।

স্চরাচর তিন শ্রেণীর সেবক দেখা যায়। প্রথম শ্রেণীর যারা—তারা সেব্যের মন ব্বেই সেবা করে, তালের কিছু বলতে হয় না। বিতীয় শ্রেণীর যারা— তাদের একবার ব'লে দিতে হয় আর কখনও ভূল হয় না। তৃতীয় শ্রেণীর যারা তাদের বার বার বলতে হয়, আর তারা বার বার ভূলে যায়। শশী মহারাজ নিশ্চয়ই প্রথম শুরের সেবক ছিলেন, কেননা তিনি সেবা করতেন মনের ভাব বুঝে।

কাশীপুরে স্বাই সাধন ভজনে মন্ন, শশী মহারাজ, কেবল সেবা ক'রে চলেছেন শ্রীশীঠাকুরের। তিনি কিছু চান না। দাস্তভাবের প্রতিমৃতি শ্রীংন্দ্ মানের মতো ইই-সেবার জন্ম তিনি সর্বদা প্রস্তৃত।

'ময়াথ যে জগয়াথ,' 'মদগুরু যে জগদ্ভরু'—
সেইটি তিনি তাঁর 'গুরু ও ঈশ্বর' শীর্ষক মৃত্তিপূর্ণ
একটি প্রবন্ধে দেখিয়ে গেছেন। সে লেখার
মর্মকথা হ'ল:—

কথার অসীম। অসীমতা সম্পূর্বরূপে একক।
'একমেবাহিতীয়ম্'—একজন বাতীত হ'জন ঈশ্বর
হ'তে পারেন না, কারণ হই 'অসীম' স্ববিরোধী।
জীবান্থা সসীম; তাই ঈশ্বরকে জানা ও তিনি
কেমন মুখে বলা—তার পক্ষে অসম্ভব, কারণ
সদীম কথনও অসীমকে জানতে পারে না। সসীম
মন অসীম মনের গভীরতা কত—জানেনা বলেই
স্প্র জীবের পক্ষে অসীমের ক্রিয়াকলাপ জানা
অসম্ভব।

সসীম, পরিমাণে যত বড়ই হোক না কেন
অসীমের তুলনায় তা অনস্তগুণে ক্ষু বা শৃক্তবং,
কেননা অসীম সসীমের চেয়ে অনস্তগুণে বড়।
তাই স্টে পদার্থ ঈশ্বরের তুলনায় সম্পূর্ণরূপে নগণা,
আর তাই তারা ঈশ্বরের নিয়ন্ত্রণাধীন। স্টেটি
স্বাধীন নয় ব'লে, মন সীমাবদ্ধ; তাই কেমন ক'রে
নিজেদের চালাতে হয় তা জানে না ব'লে ভাদের
ঈশ্বরের ঘারা চালিত হওয়া উচিত; ঈশ্বর স্বশক্তিন
মান, সর্বজ্ঞ প্রেভু; জীব যদি মৃত্যুর হাত থেকে,
অগণন তুংথের হাত থেকে বাঁচতে চায় তাহ'লে তাকে
ঈশ্বরের শ্রণাণর হ'তে হয়; যথন তারা ঈশ্বরকে
হাত ধ'রে নিয়ে যেতে দেয়, যথন নিজের বৃদ্ধিতে

চলে না তথনই তাদের মধ্যে সর্বোচ্চ জ্ঞানের বিকাশ হয়।

কিন্ত প্রভুর মনকে কেমন ক'রে জানা বাবে ?

স্থ জীবের তো তা জানার ক্ষমতা নেই। অনস্ত
প্রেমময় ভগবান তাই অংশতঃ নিজেকে প্রকাশ
করেছেন বেদের মধ্যে, জগতের বিভিন্ন জাতির
বিভিন্ন শান্তের মধ্যে—বাইবেল, কোরান, জেন্দাবেল্ডা
প্রভৃতির মধ্যে। বেদ প্রভৃতিকে মানাই ধর্মকে
মানা। ঈশ্বরের অমুগত যে, তাকে তাই ধার্মিক বলে।

মার্ষ যথন শান্তের ভুল ব্যাখ্যা করে, অসৎ
ব্যবহার করে তথন ঈশ্বরকে — নিজেকে নিজের
ব্যাখ্যাতা হ'তে হয়, তথন ধর্মত্বাপনের জন্তে তাঁকে
অবতীর্ণ হ'তে হয়।

এই অবভাবেরাই গুরু বা জগতের প্রকৃত শিক্ষক: এই সব দেহধারী ঈশ্বরকে মেনে বা পুলো ক'রে আমরা ঈশ্বরেরই আজ্ঞা পালন ও পুজো ক'রে থাকি। এই সব গুরুই শাস্ত্রের যথার্থ ব্যাখ্যা ক'রে থাকেন। তাই একমাত্র ঈশ্বরই মাত্রুষকে ঈশ্বরের কাছে নিয়ে থেতে পারেন, আর কেউ নয়। ভগবান অবতীর্ণ হ'লে মানুষের মতই আচার ব্যবহার করেন এবং তাঁর আগমনে অধর্মের নাশ ও ধর্মের রক্ষণ হয়। তিনি আবার যথন মধামে গমন করেন তথন তাঁর শক্তি শিঘদের দিয়ে যান। তাঁর প্রদত্ত শক্তির বলে এরাও মানবকুলের অক হন। এই গুরুণক্তি আবার শিশ্য থেকে প্রশিশ্যে গমন ক'রে লোককল্যাণ করতে থাকে: কিন্তু কালক্রমে এই শক্তি যথন খুব হীনবল হ'য়ে য়য় এবং তৎকালীন ক্রমবর্ধমান অধর্মশক্তির ওপর প্রভুত্ব করতে পারে না, তখনই আবার ঈশ্বর নেমে আসেন তাঁর স্থ জীবের মধ্যে তাঁর মহিমা প্রতিষ্ঠাকরে।

হিন্দুরা গুরুবাদ মানে। প্রত্যেক হিন্দু গৃহস্তের একজন গুরু থাকেন। যখন বিভিন্ন বংশের কুল-গুরুগণ স্বাধনিক্রট হয়ে শিশ্যদের বিশ্বাস হারায় তখন জগতে আবার অবভারের আসার প্রয়োজন হয়। আদ্র এই বৃক্তিবাদের যুগে শিক্ষিত ব্যক্তিরা বিশ্বাস করতে চান না এই তত্ত্ব। অবনত অবস্থার তথাকণিত গুরুদের যখন তারা ধর্মের প্রতিনিধিত্ব করতে দেখন—তথন ধর্মের ওপর তাঁদের আর বিশ্বাস থাকে না। সেই জ্পন্তেই দেখি শিক্ষিত লোকেদের মধ্যে ধর্মের প্রতি অত্যন্ত অবিশ্বাস ও অশ্রন্ধা, শেষ পর্যন্ত নান্তিকতা। এরা জ্বর্গথ থেকে ধর্মকে মৃছে কেলতে চায়। বলে, ধর্ম কত্তকগুলো কুদংস্কারের সমষ্টিমাত্র, যত শীঘ্র ধর্ম নই হ'য়ে যায়—তত্তই মানব সমাজের পক্ষে মঙ্গল।

ভারতে যে ব্রাহ্ম সমাঞ্চ, আর্ঘ সমাঞ্চ, প্রভৃতির প্রতিষ্ঠা দেখা যায়-এর মূলে রয়েছে পাশ্চান্তা শিক্ষার ফলে মারুষের মনে হিলুধর্মের ক্রিয়াকর্ম ও অনুষ্ঠানাদিকে কুদংস্কার ব'লে ভাবা এবং এই সব সংস্কারমুক্ত একটি ধর্মের চাহিনা। কুলগুরুর। শিক্ষিতদের আন্থা হারিয়েছিলেন, কেবল কয়েকজন শিক্ষিত, এবং অধিকাংশ অশিক্ষিত ব্যক্তি এই প্রকার গুরুর প্রতি আরুষ্ট ছিল। এদের ধারণা— বিছাপি আমার গুরু শুঁড়ি বাড়ী যায়, তথাপি আমার ওক নিত্যানন্দ রায়'। গুরু কি করেন তা আমরা দেখব না, তাঁর মন্ত্রকে আমরা চাই-এই মন্ত্র স্বরং ঈশ্বরের কাছ থেকে আসে ব'লে তার শক্তি अभीम। এই तक्म लाक्ति मःशा थ्वर कम। সাধারণত: কিন্তু সকলে চায় গুরুর পবিত্রতা ও আধাত্যিক ব্যক্তিত্ব—যার ছায়াতলে তারা আশ্রয় নেবে। সে রকম গুরুর অভাব আছে ব'লেই ভারা धर्मविशीन भीवन याशन करत अवः श्रेश्वरतत शुक्रात পরিবর্তে নিজেদেরই পুঙ্গো ক'রে থাকে।

বথন এই ভাব প্রবণ হ'ল—"এই জীবনই সব। পরকাল ব'লে কিছু নেই, এমন ঈশ্বর কেউ নেই যার কাছে আমাদের নিজেদের কর্মের জ্ঞান্তে দায়ী হ'তে হবে। যত পার থাও—দাও, আনন্দ কর। অপরের কাছ থেকে ভালবাদা পেতে হ'লে তার সঙ্গেও প্রীতিপূর্ণ ব্যবহার করা উচিত। সমাজই আমাদের ভগবান, কেননা সমাজ থেকেই আমরা সাহাযা পাই, কোন অদৃশু ঈশ্বর আমেদের সাহাযা করেন না। অদৃশু সন্তাকে বিশ্বাস করা নিছক বোকামি, এবং কুসংস্কার। ও সব আমরা চাই না। তথন নিজেরই প্রতিজ্ঞা-অনুযায়ী তাঁকে আসতে হ'ল; এবং এইবার তিনি এলেন সব জাতি ও সব ধর্মের

হ'য়ে শ্রীরামক্ষকরপে। কাল তাঁকে চেয়েছিল এবং
সেই কিংকতব্যবিমৃত অবস্থায় কোন্টা গ্রাহ্ণ,
কোন্টা ত্যাজ্য—নাজেনে তাঁরই বহু সম্ভান যথন
তাঁকে আকুল আকৃতি জানিয়েছিল এই ধূলির
ধরণীতে পদার্পণের জক্তে, তথন তিনি সে ডাক
অবহলা করতে পারেন নি।

[ ১ই প্রাবণ শ্রীমৎ স্বামী রামকৃষ্ণানন্দজীর জন্মতিণি ]

## স্বৰ্গাশ্ৰমে—সন্তবাণী

'আনন্দ'

বহুদিনের আকাজ্ঞা—হ্নষীকেশের ওপারে 
স্বর্গাশ্রমে গলাভীরে সাধুদের কুটিয়া দেখিব ; দেখিব 
সংসারের কোলাংল হইতে দ্রে—সমাল ও 
সভ্যতাকে পিছনে ফেলিয়া, হিমালয়ের পাদদেশে 
থরশ্রোতা শাস্তি-শীতলা ভাগীরপীতীরে বিরক্তমহাত্মাগণ কিভাবে জীবন কাটান,—কিভাবে 
বিবেকবৈরাগ্য অবলম্বনে শ্মদমাদি ষ্ট্দম্পত্তি অর্জন 
করিয়া মুম্কুতা সহায়ে তাঁহারা জ্ঞানের পথে 
জীবলুক্তির প্রতি অগ্রসর হন।

একদিন ইচ্ছা করিয়াই একলা স্বর্গাশ্রমের পরিত্যক্ত কুটিয়াগুলি দেখিয়া আদিলাম। গঙ্গার তীরে কুটিয়ার সারি।

একটি একটি করিয়া কত কুটিয়ায় গেলান, ভাবিতে গালিলান—কত বৈরাগ্য, কত অহুরাগ লইয়া সাধক এখানে আসিয়াছিলেন ; নিত্যগদামান, ছত্ত্রে ভিক্ষার-গ্রহণ, সাধ্যমত সাধনভন্তন, কতদিন করিয়াছিলেন বা করিতে পারিয়াছিলেন—কে তাহা জানে? হয়তো ব্যাধি আসিয়া কাহারও দেহকে আক্রমণ করিয়াছিল, বাসনা আসিয়া কাহারও বা মনকে কত-বিক্ষত করিয়াছে। কেহ বা ফিরিয়া গিয়াছে। কেহ বা জীবনপণ করিয়া শেষ মুহুর্ত পর্যন্ত সাধনপথে অচল অটল থাকিয়া এখানেই শেষ নিংখাদ ত্যাগ করিয়াছেন! বন্ধু-বিহান স্থানে সাধক নিজেকে সর্বলা অ্বরণ করাইয়া

দিবার জন্ম দেওয়ালে গেরি মাটির টুকরা দিয়া লিথিয়াভিলেন:

খাদে খাদে নাম রটো, বুথা খাদ মত্থউ।
কো জানে কোন খাদ, আয়ন্থা কি নেহি আউ॥
কোন সাধক হয়ত সারাজীবন সাধনা করিয়া
গিরাছেন শ্রীতুলদীদাদের একটিমাত্র দোঁহা।
তাহাতেই তাঁহার অন্তর বাহির আলোয় আলোময়
হইয়া গিয়াছে। প্রাচীরগাত্র হইতে দেই অপরূপ
দোঁহাটি আমার হানয়ে উৎকীর্ণ করিয়া আনিলাম—
রামনাম মণি দীপ ধরু, জীহ দেংলী দার।
তুশদী জো চাহদি, ভীতর বাহির উজিয়ার॥
গে তুলদী—যদি তোমার ভিতর বাহির তুই-ই একসঙ্গে উজ্জ্ল করিতে চাও, তবে দেংলপ শ্রের
দারদেশে চৌকাঠে—জিহ্নায়—'রামনাম' রূপ মণি
দীপ ধারণ কর।

আর একটি কুটিয়ায় দেখিলাম—একটি বাঙালী সাধক তাহার জীবনের শেষ অমুভূতি-বাণী জগৎকে দিয়া জ্বগৎ হইতে বিদায় লইয়াছে। সেই বাণী আজও অল্ অল্ করিয়া অলিতেছে ও ব্লিতেছে:

দেহদৃষ্টি যত হয়, ততই মরণ ভয়।
আত্মদৃষ্টি যত হয়, ততই অমৃতময় ॥
রাত্রির খন অক্ষকারে কৃটিয়ায় বসিয়া এই সকল
অজ্ঞাত সাধকদের জীবন ও সাধনা অস্থ্যান করিতে
লাগিলাম।

# কুটির-শিপ্পে সাবান

#### শ্রীপ্রভাসচন্দ্র কর

#### ব্যাপক অর্থে "দাবান"

'দাবান' সম্বন্ধে অনেকেরই অন্ট্র ধারণ।
আছে, সঠিক ধারণা নাই। কোন কোন মহলে
আবার ইহা অশুচি পর্যায়ভূক্ত! ভ্রাম্ভি-নিরসন-করে
প্রথমেই দাবানের সংজ্ঞা-প্রকরণ আবশ্যক।

উদ্ভিজ্ঞ ও আন্তব তৈল ওচর্বির সভিত ক্লাব মিশ্রিত করিলে 'সাবান' উৎপন্ন হয়। নারিকেল. বাদাম, তিঙ্গ, তিসি, মহুয়া, রেড়ি, তুঙ্গাবীজ, সরিষা প্রভৃতি উদ্ভিজ্জ তৈল এবং তিমি প্রভৃতি যাবতীয় মংস্তের তৈল—সংক্ষেপে আমরা বে স্কল তৈল বা চর্বির সহিত সচরাচর পরিচিত—প্রত্যেকে বিশেষ অবস্থা-নিয়ন্ত্রপে নির্দিষ্ট মাত্রায় ক্ষার-সংযোগে 'সাবান' উৎপন্ন করে। ভবে কোন ভৈল হইতে উৎপন্ন সাবান 'নরম', পক্ষান্তরে অপরাপর চবিজ্ঞাত সাবান 'শক্ত'—ইহাই পার্থকা। বান্ধালীর নিত্য ব্যবহার্থ সরিষার তৈল হইতেও স্কুচারুরূপে সাবান তৈয়ারি করা যায়; তবে ইহার মূল্য অধিক হওয়ায় ইহা হইতে সাবান প্রস্তুত হয় না। উপযুক্তি তৈল বা চবিসমূহ আর কিছুই নহে—কতকগুলি অম ( এইগুলিকে মেদাম বা Fatty Acids বলা হয় ) ও মিদারিণের সমাহার। ঐ দকল মেদান্ন দোডিয়ম বা পটাসিয়ম নামক মৌলিক পদার্থের ক্ষার সংমিশ্রণের ফলে বিভিন্ন মেদান্তের লবণ প্রস্তুত করে। বিজ্ঞানে এই শবণগুলির বাষ্টি ও সমষ্টিগত নাম-'সাবান'! প্রসক্ষক্রমে এইখানে বলিয়া রাখা व्यायाक्त (य, धनिक रेडन-(পট্রোলিয়ম প্রভৃতি হইতে সাবান প্রস্তুত করা যায় না। ধনিজ তৈগ ममूरहत हेराहे देवलिक्टा।

ব্যাপারটি একটু প্রাঞ্জন হওরা প্রয়োজন। এক্ষণে লবণগুলি কি? লবণ বলিতে আমরা নিতা ব্যবহার্য দ্রব্যাটকেই বুঝি—কিন্ত রসায়নে 'লবণ' বলিতে শুধু ইহাকেই বুঝায় না। বহুসংখ্যক যৌগিক পদার্থকে 'লবণ'রূপে গণ্য করা হয়; তাহাদের মধ্যে সর্বাপেক্ষা পরিচিত্ত 'ফুন'! ইহা নিনিষ্ট মাত্রায় সোডিয়ম (ক্ষার-জনক) ও ক্লোরিন (জ্ম-জনক) মৌলক পদার্থইয়ের রাসায়নিক মিলনের ফল; ভূলভোবে সাবানও সোডিয়ম বা পটাসিয়ম ক্ষার এবং মেদায়ের সংযোগ-জাত। ক্ষার ও অমের সংযোগে গঠিত—লবদের সহিত সাবানের ইহাই সাদৃশ্য।

তুইটি সাধারণ ক্ষার--ক্ষিক সোডা ও ক্ষিক পটাস : ইহারাই যথাক্রমে সোডিয়ম ও পটাসিয়ম সরবরাহ করে। এতন্তিম অক্তান্ত ক্ষারাত্মক পদার্থও রহিয়াছে, দেগুলি হইতেও সাবান তৈয়ারী হয় — **তবে সাধারণ নহে, বিশেষ পর্যায়ের সাবান।** ক্ৰষ্টিক গোড়া বা পটাস্-জ্ঞাত সাবানকে যেমন **দোডিয়ম বা পটাসিয়ম-সাবান বলা হয়, ভদ্মপ** ক্যালিদিয়ম সাবান (জ্ঞল নিরোধক প্রলেপ-রূপে ব্যবস্তু), বেরিয়ম সাবান, এলুমিনিয়ম সাবান ( মুদ্রণের কালিতে ও জল-ত্র্ভেগ্ন আন্তরণ হিদাবে ব্যবহৃত), ম্যাগ্নেদিয়ম দাবান, দ্ভা সাবান (মলম তৈয়ারিতে লাগে), তাম সাবান (পাটদংরক্ষণে ও কীটম্রমপে মূল্যবান্) ও অন্তাম বহু সাবানের প্রচলন হইয়াছে। তবে সচরাচর সাবানের সহিত ইহাদের এক প্রধান প্রভেদ আছে। সাধারণ সাবানের ক্রায় ইহারা জলে দ্রব হয় না। এই সব সাবানের প্রচলিত নাম 'শিল্প সাবান'। স্নতরাং দেখা যাইতেছে, বর্তমানে 'দাবান' শব্দের অর্থ ব্যাপক, মাত্র গাত্র বা বস্ত্র-পরিষারক পদার্থ হিদাবেই তাহা দীমাবদ্ধ নতে; যদিও সাধারণতঃ সাবান অর্থে তাহাই বুঝায়, এবং আমাদের আলোচনা এই প্রচলিত অর্থে আমর। নিবন্ধ রাথিব।

যে-সকল সাবানের সচরাচর সমুখীন হওয়।

যায়, তাহারা নিয়োক্ত থে-কোন পর্যায়ভূক্ত হইবে—

(১) বস্ত্রাদি পরিষ্কারক বা কাপড়-কাচা, (২)

প্রসাধনী বা গায়ে মাথা তৎসহ ক্ষৌরকর্মে ব্যবহৃত,

(৩) সমুদ্ধ-জলে ব্যবহারোপ্যোগী, (৪) ব্যনশিরে
প্রযুক্ত এবং (৫) ঔষধার্থে ব্যবহৃত। এইগুলি আবার
কঠিন, তরল বা নরম অবস্থায় প্রাপ্য।

#### ভারতে সাবান-শিল্পের স্থচনা

অতঃপর বহুভাবে শাঝায়িত সাবান-শিল্পের অভাতান এ দেশে কিরূপে ও কথন হইল-এই কৌতুহল নিবৃত্ত হওয়া দরকার। বঙ্গভঙ্গের প্রতিবাদে দেশব্যাপী স্বদেশী-আন্দোলনের যে বিপুল দাড়া পড়িয়া গিয়াছিল, ধখন "মায়ের দেওয়া মোটা কাপত মাথায় করে নে রে ভাই" এইরূপ নির্দেশ আসিল, সে দিনের সেই দেশমাতৃকার উদ্দেশে নেতৃবুদের উদার আহ্বানে খণেশ-হিতৈষণার যে অমোঘ বাণী শোনা গিয়াছিল-তাহারই প্রতিক্রিয়া ও প্রভাব শুধু স্বদেশী বন্ধশিলের উপরেই পড়ে নাই; উপরস্ক বঙ্গের সেই বিদেশী পণ্য-বর্জন আন্দোলনে যে কয়েকটি শিল্পের বীজ উপ্ত হয়, ভাবীকালে তাহা হইতেই বিরাট মহীক্রহের উद्धव रहेबाटह । देशहे वन्नदम् यदम्मी वन्न, यदम्मी সাবান ও খদেশী দিয়াশলাই শিল্পের আদি কথা। তথন ইহা কৃটিরশিল; ভারী ভারী यश সহযোগে বিজ্ঞানসম্মতরূপে এ দেশে সাবান তৈয়ারির প্রচেষ্টা অপেকারত আধুনিক কালের। উত্তোক্তারণে কলিকাভার নিকটবর্তী বাগমারী অঞ্লেই সেই সময় ছোট ছোট কারখানা স্থাপিত হয় এবং কাপড়-কাচা সাবান তৈয়ারিতে এই অঞ্চল বিশেষ থ্যাতি অর্জন করে। এখনও এই স্থানে বহু কারখানা কৃটিরশিলরতে বিভাষান। ক্রমে এই কুটিরশিল

একদিকে বেমন ঢাকা, নারায়ণগঞ্জ প্রভৃতি স্থানে পরিব্যাপ্ত হয়, অক্তদিকে তেমনি স্থদ্র লাহোর, অমৃতসর প্রভৃতি অঞ্চলেও প্রশারলাভ করে।

### এ দেশে সাবান উৎপাদন, আমদানি ও রপ্তানির পরিমাণ

সাবান প্রস্তুতের তুইটি প্রধান প্রণালী —(১) বাষ্প-সংযোগে এবং (২) অগ্নিসহযোগে। এই সব ক্ষুদাকার কারথানায় কড়াই-এর তলদেশে অগ্নি-সংযোগ করিয়া সাবান প্রস্তুত হয় বলিয়া এই পদ্ধতি "কড়াই"-পদ্ধতি নামে সমধিক প্রসিদ্ধ। উপযুক্ত ক্ষারের অভাবে এই সব কারখানায় প্রায়শঃ সভাবজাত সাজিমাটি ও চুন ব্যবস্থত হয়। কড়াই-পদ্ধতিতে লিপ্ত অসংগঠিত কুটিরশিল্পের আকারে কারথানার সংখ্যা এবং তাহাদের উৎপাদন-ক্ষমতা এতদতিরিক্ত স্থদংগঠিত পশ্বায় উল্লেখযোগ্য। প্রথমোক্ত প্রণালীর কয়েকটি কার্থানাও বঙ্গে আছে। ভারতের মোট সাবান উৎপাদনের এক বিরাট অংশ বঙ্গেরই অবদান। উদাহরণম্বরূপ ১৯৪১-৪২ খুটাবে ভারতে ১,৩০,০০০ টন সাবান প্রস্তুত হইয়াছিল, তন্মধ্যে বোম্বাই প্রদেশের ও वरकत उर्भावन भत्रिमान वर्धाक्रम ६६,००० छ ৪১, ••• টন। তুইটি বিশ্ববুদ্ধের ফলেও বঙ্গ তথা ভারতের সাবান শিল স্থদৃঢ় ভিত্তির উপর স্থাপিত হইবার অবোগ প্রাপ্ত হয়। দিতীয় বিশ্ববুদ্ধের সময় ইওরোপের সর্বত্রই খাতের স্থায় সাবানও নিয়ন্ত্রণ করা হয়। মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রে ও ভারতে এই निश्चन वणवर कन्ना खायासन हम नाहे।

বেশে সাবান উৎপাদন বৃদ্ধির ফলে বিদেশ হইতে আমদানি ক্রমাগত হ্রাস পাইতে থাকে। সেবেশী দিন পূর্বের কথা নহে—যথন দেশকে সম্পূর্বরূপে বিদেশী আমদানির উপর নির্ভর করিতে হইত। ১৯৪৯ খৃঃ প্রথম সাত্মাসে মোট ১,০৫৭ এবং ১৯৪৮ খৃঃ মোট ১৮,৩০৫ টন সাবান

আমদানি হয়; ঐ বংদর প্রথম নয় মাদে ভারতের সাবান উৎপাদনের পরিমাণ ছিল ৯০,২০৬ টন। এই পরিপ্রেক্টিতে ১৯০১ খুটান্দের কথা উল্লেখ করা যায়—তথন ১৬,৬০০ টনে দাঁড়ায়। আর ১৯০৯-৪০খঃ আমদানি আরও অধােগতি প্রাপ্ত হয়—মাত্র ১,৬৬০ টন। পরে অবস্থা কাঁচামালের অবস্থার অবনতি হওয়ায় আমদানি কিছু বৃদ্ধি পায়। ১৯৪৮ ও ১৯৪৯ খুটান্দে ভারতে মােট সাবান উৎপাদনের পরিমাণ ছিল যথাক্রমে ১৮০,০০০ ও কিঞ্জিয়্যন ১,০০,০০০ টন।

দেশে যেমন উৎপাদন বৃদ্ধি পাইতে থাকিল, তেমনি ভারত মধ্যপ্রাচ্যের দেশগমূহে গাবান রপ্তানি আরম্ভের স্ক্রোগ পাইল।

#### সাবানের কাঁচামাল

উদ্ভিজ তৈল উৎপাদনে বিশ্বে ভারতের স্থান সর্বারে। কিন্তু প্রাণিজাত চর্বির (বেমন ভেড়া, শ্কর, প্রভৃতি ) এদেশে নিতার্মই অভাব—সেজক ম্বাত: অষ্ট্রেলিয়া প্রভৃতি দেশের আমদানির উপর নির্ভর করিতে হয়। সাবান তৈয়ারি কেবল মাত্র একটি তেল বা চর্বির ধারা করা হয় না—কয়েকটি চর্বির সংমিশ্রণে সাবান প্রস্তুত করা হয়। সেই হিসাবে উত্তম সাবান প্রস্তুত্বের জক্ত প্রাণিজাত চর্বি অপরিহার্য। অবশ্র বাংলাদেশেই প্রাণিজাত চর্বি সাবান-প্রস্তুতে ব্যবহার করা হয়; ভারতের অক্তান্ত অঞ্চলে এই শ্রেণীর চর্বি অশুচি ও অস্পৃত্র গণ্য হওয়ায় প্রায়ই ব্যবহৃত হয় ন।।

জান্তব চর্বি ব্যবস্থাত না হইলে, তাহার পরিবর্তে বনম্পত্তি (বা Hydrogenated oil) এবং মন্থ্যা তৈল দারা দাবান প্রস্তুত এদেশে প্রচলিত আছে; পরিতাপের বিষয়, তাহাতে প্রাণিজাত চর্বির মতো স্কৃষ্ণ লাভ হয় না।

ভারতীয় বনস্পতি-শিল্পের ইতিহাস খুব বেশি দিনের নহে—মাত্র ত্রিশ বৎসরের পূর্বেও ইহা প্রয়োজনীয় শিল্প হিসাবে নগণ্য ছিল, বর্তমানে ইহা

ভারতের একটি প্রধান শিল্প এবং প্রায় অর্থ শভ কারথানা সন্মিলিভভাবে উৎপাদন-রত। মৃল্য লাজজনক, বিভিন্ন পর্যায়ের পলন-বিন্দু সমন্বিত, গল্পান ও সাদা এই জিনিসটি অবশ্র উদ্ভিজ বা প্রাণিজাত তৈল বা চর্বি অপেক্ষা অধিকতর স্থায়ী ও পচন-নিরোধক।

সাবানের অপর প্রয়োজনীয় উপাদান নারিকেলতৈল। বদদেশের বিভিন্ন অঞ্চলে—যেমন স্থানরবনে,
প্রাচুর নারিকেল জানিলেও আহার্যরূপে ব্যবহারের
ফলে তৈল-নিস্কাশনের জন্ত অল্ল পরিমাণেই
পাওয়া ধায়। কেরালায় ও ভারতের দক্ষিণপশ্চিম অঞ্চলেই নারিকেল ১ইতে অধিক পরিমাণ
তৈল নিস্কাশিত হয়।

সাবান প্রস্তুতকালে তৈল বা চর্বির পরেই প্রয়েজন ক্ষারের, বিশেষতঃ কষ্টিক সোডার। ভারতে বর্তমানে প্রায় ৭২,০০০ টন পরিমাণ ইহার চাহিদা। বঙ্গে রিষড়া অঞ্চলে কষ্টিক সোডা বিক্রমার্থে প্রস্তুত হয়; তবে কয়েকটি শুরুহৎ কাগজের কলেও আত্ম-স্বাচ্চলতার জক্ত কষ্টিক সোডা উৎপাদনে করা হয়। ভারতীয় উৎপাদনের পরিমাণ—উপর্কু চাহিদার অর্থেকি অপেক্ষা কিঞ্চিৎ কম। শুতরাং চাহিদার অবশিষ্টাংশ বিদেশ হইতে আমদানি করিতে হয়। এতদভিরিক্ত শুঁড়া সোডারও (বা Soda Ash) প্রয়োজন হয়।

প্রসাধনী সাবানের অপরিহার্থ আমুর্যক্তিক দ্রব্য গন্ধবহ তৈল (বা Essential oils). বর্তমানে ব্যবহাত গন্ধপ্রব্যের অধিকাংশই ক্লব্রিম রাসায়নিক দ্রব্য। তথালি গোলাপ নির্ধান, খন্, চম্পক, গন্ধরাজ শ্রেণীর গন্ধ ও বঙ্গের কেওড়া চিরকাল সকলের আদরণীয় হইয়া থাকিবে। দক্ষিণ ভারতে চন্দনাদি গন্ধবহ তৈলবুক্ষের সংখ্যা অপেকাক্কভ বেশী।

সাবানের জক্ত আরও অনেক শ্রেণীর জিনিসের প্রয়োজন হয়—তবে বিশেষ বিশেষ প্রকারের সাবানের নিমিত। সাবানের সহিত প্রয়োজন-মত সোভিয়ম-সিলিকেট, সোপ-টোন, লবণ, গন্ধক, কার্বলিক এসিড প্রভৃতি সংযুক্ত করা সময় সময় প্রয়োজন হইয়া পড়ে। অচ্ছ সাধানের জন্ম স্বরাসার (বা Alcohol) অতি প্রয়োজনীয়।

সাবান-কারখানা স্থাপনের উপযুক্ত স্থান
সাবানের মুখ্য কাঁচানাল—তৈল, চবিঁ ও ক্ষার,
সেজন্ত সাবান-কারখানা স্থাপন করিতে হইলে এই
সকল কাঁচামালের সান্ধিয়া প্রয়োজন; নচেৎ
পরিবহন সম্পর্কিত প্রশ্নকে অগ্রাধিকার দিতে হয়।
জলপথ বা রেলপথের নিকটে স্থান নির্বাচিত হইলে
কাঁচামাল আন্মনের একদিকে ধেমন কোন চিন্থা
থাকে না, অক্যদিকে পণাদ্রবা বাজারে পাঠাইবারও
কোন অস্থ্রিধা হয় না। তবে স্থানীয় বাজারের
জন্ত উৎপন্ন সাবান মোটর লরী বা এরপ ধানেই
প্রেরিত হইতে পারে।

সাবান-শিল্পের উন্নতিবিধানার্থে কয়েকটি কথা

সাবান-উৎপাদনের পরিমাণ, অল্প বা বেশি,

যাগাই হউক না কেন, সাবান-প্রস্তুত-প্রণালী
বিজ্ঞান-সম্মত উপায়ে হওয়া উচিত। অয়ৌক্তিক
ও নিরর্থকভাবে অনভিক্ত কারিগরদের দারা প্রস্তুত

সাবান অধিকাংশ সময়েই যে শুধু নিক্কাই শ্রেণীরই
হয়—তাহা নহে, পরস্তু এরপভাবে প্রস্তুত সাবানের
মানেরও (Standard) কোন স্থিরতা থাকে না।

দেশের থাত-সংরক্ষণের সহিত সামঞ্জত বিধানাথে এবং মুল্যের প্রতিষোগিতায় বাঁচিতে হুইলে অথাত তৈল ও চর্বির দারা সাবান তৈয়ারি করিতে হুইবে। বাদাম, নারিকেল, তিল প্রভৃতি বে সকল তৈল পাত্তরূপে ব্যবস্থাত হুইতে পারে, সেগুলি সাবানে ব্যবহার না করা ভাল; একাস্তই যদি করা হুর, তবে তাহা যতদ্র সম্ভব স্বল্ল মাত্রায় করাই যুক্তিযুক্ত। দ্রিফে দেশে থাত্যবস্তার অপচ্য়

অভক্ষা তৈল হইতে দাবান প্রস্তুত হইলে

উৎপাদন মৃশ্যও কম ২য়। নিম, মহয়া, তিসি, ত্লাবীঞ্জ, বনম্পতি, মোম প্রভৃতি যত অধিক পরিমাণে সাবান-প্রস্তুতে বাবহৃত হইবে ততই আহারোপযোগা তৈল উদ্ভ থকিবে।

পাশ্চান্তা দেশসমূহে তৈল বা চর্বির পরিবর্তে বহু সময় মেদায়দমূহ সাবান প্রস্তুতে বাবহার করা হয়। তৈল ও চর্বি হইতে মিদারিণ বাহির করিয়া লইলেই মেদায়দমূহ অবশিষ্ট পাকে; স্কৃতরাং স্বভাবতই মেদায়দমূহের মূল্য তেল বা চর্বি অপেক্ষা কম হইবে। আর এই মেদায় সাবান প্রস্তুতে বাবহৃত হইলে স্ক্রিধার মাত্রা দ্বিগুণিত হয়—কারণ মেদ য়দমূহ অনায়াদে অপেক্ষাক্কত স্ক্রম্পুলার ক্ষার, গুড়া দোড়া (বা Soda Ash) সাহায্যে সাবানে পরিণত হয়। এদেশে অবস্থা মেদায়-প্রস্তুতকারী কোন প্রতিষ্ঠানের কথা জ্বানা নাই, অতএব উহা আমদানি করিয়া যথন এবং যেখানেই সম্ভব, বিশেষতঃ কৃত্রিরশিল্লে, মেদায় ব্যবহার করিলে ঐ সাবান অনায়াদেই প্রতিধ্যাত্রির দাড়াইতে পারিবে।

নারিকেল-তৈল দাবান-প্রস্তুতের একটি শ্বতি প্রয়োজনীয় উপাদান তাহা পূর্বেট বলা হইয়াছে। ইহার মূল্য অধিক এবং ইহা মহন্ত-ভক্ষারূপে ব্যবহৃত। নারিকেল-তৈলের তুল্য তৈলের সন্ধান বিজ্ঞানীয়া বহুদিন যাবৎ করিতেছেন যাহাতে—নারিকেল-তৈলের ব্যবহার কমানো যায়, সেই আশায়। তাঁহারা কিয়ৎ পরিমাণে সফলও হইয়াছেন। নহুর-বীজ-তৈল (দার্জিলিং, কারশিয়ং, জলপাইগুড়ি এবং চট্টগ্রামে জাত), রয়না (পূর্ববলের জাত) পূণাল বা পোলাং তৈল—ইহারা নারিকেল তৈলের স্থলাভিষিক হৈটতে পারে বলিয়া প্রকাশ; কিন্তু ইহাদের সম্বন্ধে বর্তমান জ্ঞান অধিক নহে এবং উৎপাদন পরিমাণও কম। গ্রেষণার ফলে ইহাদের সম্বন্ধে বর্তমান রহিয়াছে। তবে ষ্ট্রেই নারিকেল-তৈলের তুল্য ভৈল আবিজ্বত হউক্ষ

না কেন, ইহার বৈশিগ্র ও স্বাভন্ত্য চিরকাল থাকিবে
মনে হয়, ভাহার কারণ ইহার রসায়নগৃত ধর্মসূহ ও
গুণাবলী। একটা প্রকৃষ্ট উদাহরণ দেওয়া গেল:
সম্প্রের লবণাক্ত জলে অন্ত কোন সাবান অনুপযোগী; একমাত্র নারিকেল তৈলোভূত সাবানই
সম্প্রেজলে বাবহারোপযোগী ও দ্রব হয়। প্রচুর
ফেনা উৎপাদনে নারিকেল-তৈলের সমকক অন্ত

ক্ষার হিসাবে সচরাচর কষ্টিক সোডার পিও বা থণ্ড ব্যবহার করা হয়। যদি তৎপরিবর্তে কষ্টিক সোডার দ্রবণ ( যাহা Caustic Soda Lye নামে বিক্রেয় হয়) ব্যবহার করা হয়, তাহা হইলে উৎপাদন থরচ যথাসন্তব কম হইবে। অবশু জিনিসটি সুর্বত্র পাওয়া সন্তব নয়, ইহাও উল্লেখযোগা।

সাবানে ভেজাল বর্জনীয়। তথাকথিত সাবানের বহু নরনা পরীক্ষা করিয়া দেখা গিয়াতে যে, উহাতে প্রকৃত সাবান অপেকা ভেজালের মাত্রা অনেক বেশী। 'সোনার পাথরবাটি'র ক্যায়ই এইগুলি হাজোদীপক ও অলীক; কারণ সাবানের নামে ও ছদাবেশে এইগুলি সাবান ব্যতীত যাবতীয় অত কিছু।

সাবানের সহিত সিলিকেট মিশ্রিত করিবার রীতি আছে। শতকরা ৫ ভাগের বেশী ইহা সাবানে ব্যবহৃত হওয়া অভীপ্সিত নহে—এই মাত্রায় ইহা সাবানের মালিসনোচক ক্ষমতা বৃদ্ধি করে। ইহার উধ্বি মাত্রায় ইহাকে সাবানের ভেজাল-রূপে গণ্য করা হয়। আর বাজারে এমন সাবানের সংখ্যা বিরল নহে, যাহার ভিতর অত্যধিক মাত্রায় সিলিকেট, লবণ, চুণ, সাজিমাটি প্রভৃতি ভেজাল দিয়া সাবানের আকার বৃদ্ধি ও তাহার তুলনায় মূল্য আশাতীতরূপে কম করিবার প্রয়াস দেখা যায়। অবশ্য কারখানার শ্রমিকদের জন্ম হাতের বুলকালি তুলিতে যে সব সাবান প্রস্তুত করা হয়, প্রয়োজনবাধেই সেগুলির ভিতর প্রচুর পরিমাণে বালি বা ঐ শ্রেণীর জিনিস মিশ্রিত করিতে হয়।

কুটির-শিল্পে প্রস্তুত সাবানের মানের (standard) নিদিষ্ট সীমারেখা, স্থিরতা ও সামজ্ঞ রাখিলে ক্রেতার বিশাস ও পৃষ্ঠপোষকতা অটল থাকে। ভিন্ন ভিন্ন সময় পৃথক পৃথক প্রকারের সাবান বাজ্ঞারে বিক্রয়ার্থ বাহির করিলে ক্রেতাদের সেই প্রকারের সাবানের প্রতি বীতপ্রক হওয়া বিচিত্র নহে। সাবানের মানের স্থিরতা রাখিবার জন্ম প্রস্তুতকারকের কোনরূপ শৈথিলা থাকা বাস্থনীয় নহে। এইজন্ম শামান্ত প্রীক্ষা-নিরীক্ষা প্রয়োজন হইয়া থাকে।

কাপড়-কাচা অপেক্ষা গায়ে-মাথা সাবানের মানের স্থিরতা রক্ষা কত বেশী প্রয়োজন তাহা সহজেই অন্থমেয়। কোনল অকের উপর কোনরূপ অপক্রিয়ার হাত হইতে রক্ষা পাইতে হইলে প্রসাধনী সাবানের সর্বাত্যে স্থানিদিই মান থাকা প্রয়োজন। অঙ্গরাগের সাবানে সামান্ত মাত্রায় ও রাসায়নিকভাবে অসংযুক্ত, অনাবদ্ধ ও শিথিল ক্ষার (Free alkali) অকের যথেই ক্ষতি করে। সেইজন্ত কড়াই-পদ্ধতির ছার। উদ্ভম প্রসাধনী সাবান ভৈয়ারি অসম্ভব। ওদ্জন্ত বিস্তৃত্তর বাবস্থানি ও যমপাতি-সম্থলিত বাষ্পীয় প্রণানীই প্রেয়ঃ।

তবে কাবলৈক, গন্ধক ও চালমুগরা শ্রেণীর সাবান প্রধানত: কুটর-শিল্লরপেট বাংলাদেশে প্রস্তুত হয়। ইগাদের চাহিদাও যথেষ্ট। বাংলাদেশে কুটর-শিল্ল-জাত কাপড়-কাচা সাবানের চাহিদা পর্যাপ্তা। ভাল কাঁচা মাল ব্যবহার করিয়া, সাবান প্রস্তুতকালে কোন কিছুর অপচয় নিবারণ ধারা, বিজ্ঞানসম্মত-ভাবে নিদিপ্ত মানের সাবান উচিত মূল্যে বাজারে বাহির করিলে কুটরশিল্ল-জাত সাবান জ্ঞান-মন অধিকার করিবে নি:সন্দেহে। যোগাস্থলে ক্রেতৃগণ কুটির-শিল্লাৎপন্ন সাবানের প্রতি আস্থা রাখিলেও সহবোগিতা করিলে, বঙ্গের এই কুটরশিল্পর কোনদিন লোপ পাইবে না। বলা বাছলা স্ব্রহৎ স্ব্যুগসিত কারখানাগুলির সহিত প্রতিযোগিতার

ফলে কুটিরশিল্পসমূহকে সর্বদাই শঙ্কাগ্রন্ত থাকিতে হয়।

বিজ্ঞানে উন্নত দেশসমূহের তুলনায় আমাদের ভারতবর্ষে মাথাপিছু দাবানের ব্যবহার নিভাস্কই অয়। নৃতন নৃতন ও স্বয়ংক্রিয় পদ্ধতিতে প্রস্তুত দাবান ঐ দব দেশে বে পরিমাণে জনসাধারণ ব্যবহার করে, তাল আমাদের কল্পনাতীত। ১৯৪২ খুইাব্দে মার্কিণ যুক্তরাষ্ট্রে জন-প্রতি দাবান ব্যবহারের পরিমাণ ছিল ২০.৪ পাউও। তা ছাড়া দেখানে দাবানের কল্পকল্পমূহ\* (Soap substitute অথবা Soapless Soap) যথেষ্ট মাত্রায় ব্যবহৃত হয়। ইংলত্তে এক সময় জন-প্রতি দাবান ব্যবহারের

পরিমাণ ছিল ২২ পাউগু, ভারতে ঐ পরিমাণ এক পাউপ্তেরও কম বা তাহার কাছাকাছি! বিষয়টির গুরুত্ব ইহা হইতেই উপলব্ধি করা যাইবে। উপরস্ক এতদ্দেশে সাবানের অমুকল্প কচিৎ ব্যবহৃত হয়।

দেশমাতৃকার প্রতি মমন্ববাধে একদা যে শিল্পের আরম্ভ হইরাছিল, আজও তাহা স্কুছ্রনেপ পরিচালিত হইলে দেশের ও দশের—উভয়েরই মঙ্গল। দাবানের ব্যবহার বৃদ্ধি পাইবার অর্থ—জনসাধারণের স্বাস্থ্যের প্রতি সচেতনতা। আর "পরিচ্ছন্নতা দেবতার সমীপবতী"—এ প্রবাদ যদি সত্য হয়, তবে পরিচ্ছন্নতা-রক্ষাকল্লে সাবানের প্রয়োজনীয়তা স্বাহ্যে।

\* লেখকের প্রবন্ধন, কাভিক, ১৩৫৬ দ্রুরা।

### তপোবনে

শ্রীমতী শুক্লা মজুমদার

ওই দূর বনানীর শ্রাম বনচ্ছায়
বচ্ছতোয়া তটিনীর তটে নিরালায়—
অনস্ত ওঙ্কারধ্বনি আনন্দগন্তীর,
সীমার বাঁধনে বাজে অসীমের বেদনা গভীর।
পরম আনন্দবার্তা এ মর্তা ভুবনে,
অন্তহীন স্থা ঢালে আতপ্ত এ ভৃষিতের প্রাণে।
ধ্বনিয়া উঠিয়াছিল ওইখানে একদিন নারীর জিজ্ঞাসা,
অমৃত্রের লাগি তার জেগেছিল শাশ্বতী পিপাসা।
কেটে গেছে ভারতের সে মধ্র আলোক-লগন,
শ্রুতির সাগর-মাঝে অনন্তের অমৃত-মন্থন।
ভারতের তপোবনে সৃষ্টির সে উষার উদয়!
চিরন্তন আত্মা সেথা লভিয়াছে আসন অক্ষয়।

# শ্রীরামকৃষ্ণে মহাপ্রভুর ভাব\*

### শ্রীস্থরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী

কান্তনী পূর্ণিমা আমাদের কাছে বিধা পবিত্র, বিবিধর্মপে ধন্য। প্রথমতঃ পরমপুরুষোত্তম শ্রীরুষ্ণের পবিত্র দোললীলা-তিথিরপে; বিতীয়তঃ কলিষ্গ্রণাবনাবতার শ্রীশ্রীগোরাক্ষরের শুভ আবির্তাব-তিথিরপে। এ-ছাড়া উত্তর ভারতের ফাগুয়া বা হোলির এবং সংস্কৃত সাহিত্যে বর্ণিত বসম্বোৎসবের আবির-কুন্তুমের রঙ মিশে এই দিনটিকে অতি বিচিত্র ও অভিনব রূপ দান করেছে। অধিক্ষ শতুশ্রেষ্ঠ মধুবসন্তের পূর্ণিমায় পূর্ণ শনীর শুচিম্বিদ্ধ জ্যোৎস্থাধারার অমল ধবল শুশ্রতার আবেদনও আমাদের ক্লমপুরে প্রচুর আনন্দের দোলা স্পৃষ্ট করে।

শ্রীরামক্ষণ একাধারে শুধু 'রাম' ও 'ক্রফ' নন, তাঁর মহাজীবনে তথাগত বৃদ্ধের অফুরস্থ ত্যাগ, আচার্য শকরের অপরিদীম জ্ঞান এবং মহাপ্রভূ চৈতক্ষের অপরিমেয় প্রেমন্ডাবের অভিনব সমাবেশ লক্ষিত হয়। অন্তরক্ষ শিস্তাগণ—কেহ কেহ শ্রীরামক্ষক্ষর মধ্যে সকল দেবদেবীকে বিলীন হ'তে দেখেছিলেন। সাধনকালের ইতিহাসে পাওয়া যায় শ্রীরামকৃষ্ণ সর্বধর্ম ও সকল মতের তৃশ্চর সাধনায় যখন যে দেবদেবীর দর্শন লাভ করেছেন, তাঁরা সকলেই তাঁর শ্রীঅকে লীন হ'য়ে গেছেন। শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণ-পুঁথিকার পরম ভক্তিভরে গ্রেম্ভেন:

বিরাট আলেয় যেন ঠাকুরের দেহ।
নাম রূপ জগতের সন্মিলনা গৃহ॥
যাবভীয় দৃইরূপ দেহে লীন পায়।
বিরাট বিগ্রহ ভন্ন রামক্ষক রায়॥

বস্তত: ধর্মসংস্থাপন বুগাবতারের পরম লীলা। গভীর শ্রদাভরে শ্রীরামক্তফের মহাজীবন অন্ত্র্যান করলে দেখা বায়—তিনি যে কেবল সকল ধর্ম-মতের

\* गृक् (मात्र-भूर्वित्राव व्यवहात-मन्दित कारलाहमी-क्षरम्यत

সাধনায় সিদ্ধিলাভ করেছিলেন ভা নন্ধ, তিনি ছিলেন সকল ধর্মের সংস্থাপক এবং সর্বধর্মস্বরূপ। খ্রীমৎ স্বামী সারদানক্ষণী শ্রীষ্টাঠাকুরকে প্রণতি জানিয়েছেন:

ওঁ সর্বধর্মস্থাপকত্বং সর্বধর্মস্বরূপক:।

স্মাচার্যাণাং মহাচার্যো রামক্বকার তে নম: ॥

এত কথা ব'লে দীর্ঘ ভূমিকা করার উদ্দেশ্য এই

যে প্রমপুরুষোত্তম শ্রীরামক্বক্ষের মহান্ধীবন-রত্বাকরে

দিম-সামর্থ্যে ভূব দিলে ভাগ্যবান ভক্তগণ তাঁতে

শ্রীগোরাক্সব্রের ও সন্ধান অবশ্য পাবেন।

আজকের গৌর-পূর্ণিমার পরম বৈষ্ণব শ্রীযুক্ত বলরাম বস্তু মহাশ্যের ভবনে—ভগবান শ্রীরামক্ত্রু-দেব ও শ্রীশ্রীয়াতাঠাকুরাণী এবং তাঁদের অগশন সাক্ষোপালের পদরেগুপুত এই মন্দিরে শ্রীরামক্ত্রু-কীবনে শ্রীমন্-মহাপ্রভুর মহান্ডাব তথা শ্রীগৌরলীলা অনুধ্যানের পরম সার্থকতা রয়েছে। এই বলরাম-মন্দিরের মহিমা-কীর্তন-প্রসঙ্গে মনে হয়:

> ধন্ম ভক্ত বলরামবস্থর ভবন। প্রভার লীলায় ধেন শ্রীবাস-অঙ্কন॥

শ্রীরামক্ষের তন্ত্রসাধনার গুরু সর্বভন্তাসিদ্ধা জৈরবী ধােগেশ্বরী রাহ্মণী শ্রীরামক্ষাকে দর্শনমাত্রই ব্রেছিলেন—'এবার নিভ্যানন্দের থােলে শ্রীকৈভক্তর আবির্ভাব',—অর্থাৎ শ্রীনিভ্যানন্দ ও শ্রীকৈভক্তর একার একাধারে শ্রীশ্রীঠাকুরের মধ্যে একসঙ্গে লীলা করছেন। ভৈরবীর আগমনের কিছুকাল পূর্ব হ'তে শ্রীশ্রীঠাকুর অসহ্ গাত্রদাহে বিষম কই ভাগেকরছিলেন। গঙ্গাপ্রসাদ সেন প্রমূপ সেকালের বিধ্যাত কবিরাজ্ঞগণের দ্বারা বহু চিকিৎসা করিয়েও কোনাে ফল হয়নি। বাহ্মণী কিন্তু শ্রীশ্রীঠাকুরের গাত্রজ্ঞালার কথা শোনামাত্রই ব্রুতে পেরেছিলেন

বে, এ শারীরিক ব্যাধি নয়—'বোগণ বিকার'।
ব্রাহ্মণী শ্রীমন্ভাগবত, শ্রীশ্রীটেতক্য-চরিতামৃত প্রভৃতি
ভক্তিশার থেকে নানা বচন উদ্ধার ক'রে বলেন যে,
সাক্ষাং প্রেমভক্তিস্বরূপিণী ব্রজেশ্বনী শ্রীমতী
রাধিকা, শ্রীমন্ মহাপ্রভু শ্রীরুফটেতক্ত প্রভৃতির
জীবনে হবস্থ এই সকল লক্ষণ প্রকটিত দেখা যায়।

ব্রাহ্মণী শ্রীশ্রীঠাকুরকে ঐ গাত্রদাহ উপশ্যের ভক্তিশান্ত-নিদিষ্ট উপায়ও বলেন বে, কয়েকদিন ফুগন্ধি পুষ্পের মাল্য ধারণ ও সর্বাক্ষে স্থ্যাসিত খেতেচন্দন অফুলেপন করলেই ঐ দাহ প্রশমিত হবে। ব্রাহ্মণীর কথামত মাত্র তিনদিন ওরপ করা হ'লে শ্রীশ্রীঠাকুরের অসহ্ গাত্রদাহ একেবারে প্রশমিত হ'যে গেল। ব্রাহ্মণীর এই সহজ্ঞ ব্যবস্থায় তাঁর গাত্রদাহ নিবারণ হ'তে দেখে মথুরবাবু প্রভৃতি এমনকি স্বয়ং শ্রীশ্রীঠাকুরও চমৎকৃত ও বিমুগ্ধ হ'লেন।

ভৈরবীর দক্ষিণেশ্বরে আগমনের প্রায় দেড বৎসর পূর্বে কামারপুকুর হ'তে পালকি চড়ে শিহড় গ্রামে—ভাগনে জনমরামের বাডি যাভয়ার পথে শ্রীশ্রীঠাকুরের দেহ হ'তে ছটি অতি স্থদর্শন কিশোর-বয়ন্ত বালক বহিৰ্গত হ'য়ে আনন্দে আহলাদে পথে ও মাঠে থেলতে খেলতে পালকির সঙ্গে সঙ্গে শিহতের দিকে যেতে থাকেন। অবশেষে তাঁরা আবার ঠাকুরের দেহের মধ্যে প্রবেশ করেন। বান্দাণী শ্রীশীঠাকুরের মুখে প্রাসক্তমে একদিন তাঁর এই অন্তত দর্শনের কাহিনী শুনে বললেন—'বাবা, তমি ঠিক দেখেছ: এবার নিত্যানন্দের খোলে रेह्णाम् व व्याविकात । श्रीनिकातम ५ श्रीहेह्वम এবার একদক্ষে একাধারে এদে তোমার ভিতরে রয়েছেন। সেই**অ**ক্ট তোমার ওরূপ দর্শন श्यक्ति।

বিছ্মী ভৈরবী প্রীপ্রীঠাকুরের মধ্যে প্রীচৈতন্ত্র-দেবের ভাব এমনি জীবস্তরূপে প্রকাশিত দেখে-ছিলেন যে, তিনি প্রীপ্রীঠাকুরকে সাক্ষাৎ প্রীচৈতক্তদেব জ্ঞান করতেন। তাঁর এই সিদ্ধান্ত যে অপ্রাপ্ত তা প্রমাণ করবার উদ্দেশ্যে মথুরবাবৃক্তে দিয়ে তিনি পণ্ডিতগণের সভা আহ্বান করান। ভৈরবী সেকালের প্রথিত্যশা পণ্ডিত বৈষ্ণবচরণ প্রভৃতিকে শাস্ত্রীয় বিচার ও ভর্কযুক্তির দারা শেষ পর্যন্ত বৃধিয়ে দেন যে, স্বয়ং ভগবান শ্রীকৃষ্ণচৈতক্তই এবার শ্রীরামকৃষ্ণকপে অবতীর্ণ। পণ্ডিতপ্রবর বৈষ্ণবচরণ যোগেশ্বরী ব্রাহ্মণীর সকল যুক্তি সর্বান্তঃকরণে অন্ধুমাদন ক'রে মথুরবাব্ প্রভৃতির সমক্ষে ঐ পঞ্জিত সভায় সম্রদ্ধচিত্তে শ্রীশ্রীঠাকুরকে মহামহান্ত পুরুষ বলে শ্বীকার করেন।

বৈষ্ণবচরণ প্রসঙ্গত: বলেন—"যে প্রধান উনিশ প্রকার ভাব বা অবন্থার সন্মিলনকে ভক্তিশাস্ত 'মহাভাব' বলে নির্দেশ করেছেন এবং যা কেবল একমাত্র ভাবময়ী ব্রজেশ্বরী শ্রীমতী রাধিকা ও প্রেমাবতার ভগবান খ্রীশ্রীচৈতক্সদেবের জীবনেই এ পর্যন্ত লক্ষিত হয়েছে, কী আশ্চর্য ঐ মহাভাবের সকল লক্ষণই এঁর মধ্যে প্রাকৃতি। জ্ঞীবের বহ সৌভাগ্যক্রমে যদি কথনও জীবনে মহাভাবের আভাস উপস্থিত হয়, তবে ঐ উনিশ প্রকারের অবস্থার ভেতর এই পাঁচটা অবস্থাই প্রকাশ পার। জীবের শরীর ঐ উনিশ প্রকার ভাবের উদাম বেগ ধারণ করতে কথনও সক্ষম হয় না।" পণ্ডিতপ্রবর প্রীপুক্ত বৈষ্ণবচরপের এই মন্তব্য শুনে মথুরবাবু প্রমূথ উপস্থিত সকলেই একেবারে অবাক হ'য়ে গেলেন। শ্রীশ্রীঠাকুর আনন্দে বিশ্বয়ে মধুরবাবকে वनातन-'अर्गा वरन कि ? महाखाव । वा दशक वाशू, (बाग नश्र अपन मनहोश्र व्यानन शल्ह।'

একদিন জীরামক্তফের সাধ হ'ল জীচৈতভাদেবের নগরসঙ্কীর্তন দর্শন করার। তিনি ভাবনেত্রে তথনই ঐ দিব্য দৃশু দর্শন করলেন। জীপ্রীঠাকুরের এই দর্শনের কথা লীলাপ্রাসক্ষে স্ক্ষরভাবে ধর্ণিত রয়েছে—'সে এক অন্তুত ব্যাপার—অসীম জনতা, হরিনামে উদ্ধান উন্মান্তরা। আর সেই উন্মান

তরঙ্গের ভিতর শ্রীগৌরাঙ্গের উন্মাদন আকর্ষণ।' 'নবৰীপচন্দ্ৰ শ্ৰীশ্ৰীগোৱাল্পেব শ্ৰীনিভ্যানন্দ ও অধৈত প্রভকে লইয়া ঈশ্বরপ্রেমে তন্ময় হইয়া ঐ জন-তরকের মধাভাগে ধীরপদে আগমন করিতেছেন।' 'সেই অপার জনসভ্য ধীরে ধীরে দক্ষিণেশ্বরের উন্তানের পঞ্চবটীর দিক হ'তে ঠাকুরের ঘরের সম্মুথ দিয়া অগ্রে চলিয়া যাইতে লাগিল। ঠাকুর বলিতেন, উহারই ভিতর যে কয়েকখানি মুখ ঠাকুরের শ্বতিতে চির অঙ্কিত ছিল, বলরামবাবুর ভক্তিজ্যোতিঃপূর্ণ মুধধানি ভাহাদের অক্তম।' অক্তম উল্লিখিত রয়েছে কথামূত-কার ভক্তিভালন মাষ্টার মহাশ্যকেও শ্রীশ্রীঠাকুর চৈতন্তদেবের ঐ দলে দর্শন করেছিলেন ভক্তপ্রবর বলরাম. প্রমন্ত্রক 'শ্ৰীম'—এঁরা শ্রীটেতকুলীলায় শ্রীমন্মহাপ্রভুর সাক্ষাৎ পার্ষদ ছিলেন,—শ্রীশ্রীঠাকুরের উক্তি হ'তে সামরা একথা বিশ্বাদ ক'রে থাকি।

শ্রীমন্তাগ্রত, চৈতকভাগ্রত, চৈতকচ্রিতামূত প্রভৃতি ভক্তিগ্রন্থে পূজ্যপাদ মান্তার মহাশয়ের আবাল্য ঐকান্তিক অমুরাগ দেখা যায়। দক্ষিণেখরে ভক্তগণসহ ভগবৎপ্রসঙ্গে রত শ্রীশ্রীঠাকুরকে প্রথম দিনেই দর্শন করামাত্র মাষ্টার মহাশয়ের ভক্তিয়াত শুদ্ধ হানয়ে শ্রীমনমহাপ্রভুর কথা উদিত হয়: ধ্যেন এটিচতক পুরীক্ষেত্রে রামানন-স্বরূপাদি ভক্তসঙ্গে বসিয়া আছেন ও ভগবানের নামগুণ-কীর্তন করিতেছেন।' মাষ্টার মহাশয় এ শীঠাকুরের মধ্যে গৌরাক্তদেবের লক্ষণগুলি ও মহাভাবের প্রকাশ দর্শন ক'রে এমনি বিম্বাহন যে, একদিন তিনি বিস্থাসাগর মহাশয়কে প্রসঙ্গক্রমে বলেছিলেন-'দক্ষিণেখরে একজন সাধু আছেন। অভুত মহা-পুরুষ ! ঠিক চৈনক্তদেবের মতই তার মৃত্যু ছঃ ভাব ও সমাধি হয়। অস্কৃত ঈশ্বরপ্রেমিক, ঈশ্বর ছাড়া क्ष्र्हे खात्म ना। ज्यवात्म्य नात्म प्रवत्रहे 'মাতোয়ারা। যেন সাক্ষাৎ জীগোরাক্সদের।' মারার महाभग्न महाखानातान, जत्मह तहे। जिन

শ্রীরামক্ষণ-মহাজীবনে শ্রীমন্মহাপ্রভুর মহাভাব জীবস্তর্রূপে প্রত্যক্ষ করেছিলেন, তিনি শ্রীরামক্ষণ-লীলায় গোরণীলা দর্শন করেছিলেন। শ্রীশ্রীতৈতম্য ভাগবতে আছে:

অন্তাপিও দেই লীলা করে গোরা রায়। কোন কোন ভাগ্যবান দেখিবারে পায়॥

শ্রীশ্রীকোরাঙ্গদেব নীলাচল বা ৮পুরীধামে
শ্রীশ্রীকারাথদেবের শ্রীবিগ্রহে লীন হ'য়ে নিতা লীলা
প্রাপ্ত হন। শ্রীশ্রীঠাকুর ৮গরাধাম ও পুরীক্ষেত্রে
গমন করেন নি। গরা শ্রীশ্রীঠাকুরের উৎপত্তিস্থল এবং
পুরী শ্রীমন্মহাপ্রভুর মানবলীলা-সম্বর্গ-স্থল। গরা ও
পুরী-দর্শনে যাবার কথার ঠাকুরের মনে একটা অব্যক্ত
ভাবের সঞ্চার হ'ত। ও-সব স্থানে গেলে হয় ভো
তিনিও মহাপ্রভুর মতই লীন হ'রে যেতেন। তিনি
বলতেন, গরা ও পুরীতে গেলে তাঁর শরীর থাকবে
না। এমনি গভীর সমাধিস্থ হবেন যে, তা থেকে
তাঁর মন আর নিম্নে মহয়লোকে ফিরে আসবে না।

একবার প্রীরামক্ত কলুটোলার হরিসভার প্রীমন্তাগবতের মধুর কথকতা শুনতে শুনতে এনতে এমনি ভাবাৰিষ্ট ও আত্মহারা হ'য়ে পড়েন বে, ক্রুত ছুটে গিয়ে প্রীচৈতস্থদেবের উদ্দেশ্যে নির্দিষ্ট আসনের ওপর দপ্তায়মান হন। সঙ্গে সঙ্গে তিনি হস্ত উল্ভোলন ক'রে গভীর সমাধিতে নিমগ্র হ'লেন। তাঁর প্রেমান্তরপ্রত প্রিয়দর্শন জ্যোতির্ময় প্রীম্থাক্মলের অদৃষ্টপূর্ব দিব্য হাসি দর্শন ক'রে সকলের মনে হ'ল যেন তিনি ভাবমুখে প্রীমন্মহাপ্রভুর সঙ্গে তন্ময় হ'য়ে গিয়েছেন। তাঁর কর্ণমূলে বছক্ষণ ধরে প্রীহরিনাম উচ্চারণ করলে তাঁর ভাব উপশম হ'ল। কালনার স্প্রাস্থান বৈক্ষবাচার্য প্রীমণ্ড ভগবানদাস বাবাজী মহারাক্ত কলুটোলার হরিসভায় প্রীপ্রীঠাকুরের 'চৈতন্ত-আসন'-গ্রহণের কথা শুনে ভ্রমানক ক্ষর হন।

এই ঘটনার কয়েকদিন পরে মধুর বাব্র সঙ্গে শ্রীশ্রীঠাকুর শ্রীধাম নবদীপ দর্শনে গমন করেন।
শ্রীগোরাক্ষের অবতারত্ব সহজে ভিনি প্রথমে সন্দিহান ছিলেন। তাঁর শ্রীমুখের কথা—
"ভাবতুম পুরাণ ভাগবত কোথাও কোন নামগন্ধ
নেই—হৈতক আবার অবভার। ছাড়া নেড়ীরা
টেনেটুনে বানিয়েচে আর কি।—কিছুতেই ও কথা
বিখাস হ'ত না।" পুঁথিতেও আছে:

শ্বীপ্রভুর পূর্বেকরে আদিম ধারণ। ।
সন্দেহ গৌরাঙ্গদেব অবতার কি না ॥
পুরাণ কি ভাগবতে নাই কোন তন্ত ।
সন্দেহে দোলারমান মিখ্যা কি এ সভ্য ॥
নবদীপ আগমনে মিলিবে নিশ্চর ।
দরশন পৌরাঙ্গদেব যদি সভ্য হয় ॥
সেই হেতু বর্তমানে হেখা আগমন ।
এখানে সেখানে ধামে তক্ত অধ্যবণ ॥

ষা হোক, শ্রীধান নবদীপ দর্শনকালে শ্রীশ্রীঠাকুরের অন্তৃত অন্তৃতির কথা শ্রীশ্রীলীলাপ্রদক্ষ থেকে উদ্ধার করছি:

"মপুরের সঙ্গে নবদীপ গেলুম। ভাবলুম যদি ( চৈতগুদেব ) অবতারই হন ত সেধানে কিছু না কিছু প্রকাশ থাকবে, দেখলে বুঝতে পারব। একটু প্রকাশ দেখবার অক্ত এখানে ওথানে, বড় গোঁলাইয়ের বাড়ী, ছোট গোঁলাইরের বাড়ী, ঘুরে ঘুরে ঠাকুর দেৰে বেড়াতে লাগলুম। কোখাও কিছু দেখতে পেলাম না ! -- সব জারগাতেই এক একটি কাঠের মুরত হাত তুলে খাড়া হরে রয়েছে দেংলুন। দেখে আগটা থারাপ হ'য়ে গেল। ভাবলুম কেনই বা এখানে এলুম ! ভারণর ফিরে আসব ব'লে নৌকায় উঠতি এমন সময়ে দেখতে পেলুম-অন্তত প্রিয়দর্শন इति स्नात हिटल !-- এमन क्रम बात कथन प्रथिति ! एख-कांकरनंत्र में बर् किर्माद वन्नम, माथान এकটा क'रद स्मार्टिन মঞ্জ। হাত তুলে আমার দিকে চেরে হাসতে হাসতে আৰু লাল পথ দিয়ে ছুটে আসছে। অমনি 'ঐ এলোরে ঐ এলোরে' বলে টেভিয়ে উঠপুম। ঐ কথা ৰ'লতে না ব'লতে ভারা নিকটে এসে এই শরীরের ভিতর চকে গেল আর বাহুজ্ঞান-হারা হ'রে পড়ে গেলুম। জলেই পড়তুম, হুদে নিকটে ছিল বলে ধরে কেলল। এই রকম টের দেখিরে বৃথিয়ে দিলে বাজ্ঞবিক অবভার--- ঐব্যাহক শক্তির প্রকাশ।"

শ্রীশ্রীঠাকুরের মহান্ধীবনের এই ঘটনাটিও— "এবার নিত্যানন্দের খোলে চৈতন্তের আবির্ভাব" ভৈরবী ব্যাহ্মণীর এই উক্তির মর্মার্থ উদ্বাচন করে। শ্রীরামক্কক নবন্ধীপ থেকে ফেরার পথে কালনাম প্রানিদ্ধ বৈক্ষব সাধক ভগবানদাস বাবাজীকে দেখতে যান। শ্রীশ্রীঠাকুরের মৃত্র্যুত্তঃ ভাব-সমাধি, ঈশরা-হ্রাগ, শুদ্ধভক্তি এবং স্থতীত্র ব্যাকুলতা দর্শন ক'রে বাবাজী অভিশয় মৃগ্ধ হ'লেন। তিনি শ্রীশ্রীঠাকুরকে অভিশয় উন্নত স্থরের মহাপুরুষ ব'লে সশ্রদ্ধচিত্তে স্বীকার করেন। বাবাজী ধর্পন জানলেন ইনিই কল্টোলার হরিসভায় 'শ্রীচৈতক্তের আসন' গ্রহণ করেছিলেন, তথন তাঁর সমস্ত ক্লোভ বিদ্রিত হ'ল। তিনি প্রগাঢ় শ্রদ্ধার দক্ষে মন্তব্য করেন—'ঠিকই হয়েছে। ইনি শ্রীচৈতক্তের আসনে বসার ঘথার্থ ই যোগ্য। এঁতে যে সমস্ত ক্ষণণ প্রকটিত দেখছি তা সমস্তই শ্রীমন্ মহাপ্রভুর সঙ্গে হবত্ব মিলে বায়।' শ্রীক্ষেত্র পুরীতে শ্রীগোরাক্ষদেব সার্বভৌম বাস্থানেব ভট্টাচার্যকে বড্ডুজ হ'য়ে দর্শন দিয়েছিলেন।

> "দেখাইল আগে তাঁরে চতুর্জ-রূপ। পাছে স্থাম বংশী-মুখ স্থকীয় স্বরূপ॥"

ষড় ভূজ গৌরাল-মৃতির প্রতি শ্রীশ্রীঠাকুরের বিশেষ আবর্ষণ দেখা ষায়। দক্ষিণেশ্বরে তিনি নিজ ধরের দেয়ালে ষড় ভূজ গৌরাঙ্গের পট রেখে-ছিলেন। তিনি একবার গরানহাটায় শ্রীষড় ভূজ-গৌরাল-বিগ্রহ দর্শনে গিয়েছিলেন। শোনা যার, শ্রীশ্রীঠাকুর শ্রীলাটু মহারাজকে ষড় ভূজ-রূপে দর্শন দান করেন—ওপরের হস্তধ্যে শ্রীরামচন্দ্রের ধতুর্বাণ, মধ্যের হস্তধ্যে শ্রীক্রখের মোহন-বংশী এবং নিজের হস্তধ্যে অকীয় বরাভয়।

শ্রীশ্রীগোরাকদেবের ছায় শ্রীশ্রীগাকুরেরও শ্রীহরিনামে এবং সন্ধীর্তনে ঐকাস্তিক অন্তরাগ দেখা যার। পানিহাটীর প্রাসিদ্ধ চিঁড়ার মহোৎসবে শ্রীরামকৃষ্ণ করেকবারই যোগদান করেছিলেন এবং প্রত্যেক বারেই সন্ধীর্তনাননে ভক্তমগুলীকে উন্মন্ত ক'রে ভোলেন এবং নিজেও মৃত্র্মূহ্ ভাবস্থ ও সমাধিষ্থ হন। শিহড়ের সন্ধিকটে ফুলুই-শ্রামবালার নামক গ্রামে সন্ধীর্তন শুনতে গিয়ে হরিপ্রেমে উন্মন্ত হ'রে

আহারনিজা ভূলে তিনি তিন দিন কেবল শ্রীহরিনাম সঙ্কীর্তন করেন এবং প্রেমের আবেশে উদ্দাম নৃত্য করেন। শ্রীমন্মহাপ্রভুর জীবনেও দেখা যার সন্ধ্যাস-গ্রহণের পরে তিনি রাচ্দেশে আহার-নিজা ভূলে তিন দিন অবিরাম সঙ্কীর্তন ক'রে ঈশ্বরপ্রেমে গ্রামে গ্রামে শ্রমণ করেন।

চৈতন্তদেবের মত ঠাকুরেরও শ্রীপ্রাঞ্চারাথের প্রতি অন্ত্র আকর্ষণ দেখা যায়। ভক্তগণের সদ্দে তিনি মাহেশের রথ দেখতে গিয়েছিলেন। মহা প্রভু পুরীধামে রথের সম্মুখে বিরাট জনতার মধ্যে ষেমন প্রেমাবেশে উদ্ধাম নৃত্য ও শ্রীহরি-সঙ্কীর্তন করে-ছিলেন, ভক্তগণ-সঙ্গে মাহেশের রথ দেখতে গিয়ে শ্রীরামকৃষ্ণও রথের সম্মুখে বিশাস জনমণ্ডলীর মধ্যে ভাবোন্মন্ত হ'য়ে উদ্ধাম নৃত্য ও সঙ্কীর্তন করেছিলেন।

শ্রীশ্রীচৈতক্তদেব দারুব্রদ্ধ শ্রীশ্রীজগন্ধাব্দেবকে মধুরভাবে আলিঙ্গন করার জন্ত অন্তির হ'য়ে ছুটে যেতেন। চৈতক্ত-চরিতামতে আছে:

আবেশে চলিলা প্রভু ব্দগন্নাথ মন্দিরে।
ব্দগন্নাথ দেখি প্রেমে হইয়া অন্থিরে॥
ব্দগন্নাথ আলিকিতে চলিলা ধাইয়া।
মন্দিরে পড়িল প্রেমে আবিষ্ট হইয়া॥

শ্রীশ্রীঠাকুর ষধন মাহেশে গিয়েছিলেন দেই
সময়ে তাঁর ত্রারোগ্য গলরোগের স্চনা হয়েছে
এবং তিনি তাতে কইও পাছেন। কিন্তু তিনি
সমস্ত কই অগ্রাহ্ম ক'রে ভক্তগণ-সঙ্গে নৌকাযোগে
মাহেশ গেলেন জগল্লাথ-দর্শনে। মন্দিরের সন্নিকটে
একটি বাটীর ত্রিতলে তাঁর থাকার ব্যবস্থা হয়।
দেদিন গলার যন্ত্রণা অধিক পরিমাণে বৃদ্ধি পেয়েছে।
ভাই তাঁর আহারের শুবই কই হ'ল।

যথাসময়ে শ্রীশ্রীক্ষগন্নাথ, বলরাম ও স্থভদ্রার বিগ্রহ পূষ্পমাল্য-বন্ধ চন্দনাদির দারা স্থলজ্ঞিত ক'রে রথে ভোলা হ'ল। শৃষ্ম ঘণ্টা কাঁসর মূদক প্রভৃতি উচ্চরোলে ধ্বনিত হ'ল। মহা কোলাহল। লোকে লোকারণা। জ্বরধ্বনিতে চারিদিক মুখর। প্রীশীঠাকুর এখানে চঞ্চল হ'য়ে উঠলেন। ধীরে ধীরে তিনি বিতলে নেমে এলেন। ভাবের বোরে ঠার শ্রীত্রক টলমল করছে এবং ক্রমশঃ আবেগ বৃদ্ধি পাছেছ।

তিনি আর ওপরে থাকতে পারলেন না।
আবেগভরে নীচে নেমে এলেন এবং ছুটে চপলেন
মহাভাবে টলভে টলতে রথের অভিমূথে। এমন
সময় রথের রজ্জু খ'রে যাত্রিগণ টান দিয়েছে, ধর্
বর শব্দ ক'রে স্থবহৎ রব চলতে লাগল।

"প্রস্তুরত হইল মন রথ টানিবারে।

ক্রতপদে প্রবেশিলা জনতা ভিতরে॥

উপনীত একেবারে বিষম সকটে।
রথের ঘুর্ণারমান চক্রের নিকট॥

নহাভাবগ্রস্ত এবে বাহ্য মোটে নাই।

কাপনে ক্যাপন হারা জগৎ গোঁসাই॥"—পু\*(থ

রথধাত্রা-উৎসবে বলরাম-মন্দিরেও শ্রীশ্রীঠাকুরের অতি অপরূপ মোহন-গীলার বর্ণনা পু'থিতে রয়েছে:

"শাবাদে রখের দিনে শহরে গমন।
ভক্ত বহু বলরাম তাঁহার ভবন ॥
তাঁহার মন্দিরে জগমাখের মুরতি।
আমভোগরাগ সহ সেবা নিতি নিতি ॥
শীকরে রখের রজ্জু করি আকর্ষণ।
মহাভাবে ধরিলেন মধুর কীর্তন ॥
কভু রজ্জু পরিহরি প্রমন্ত কীর্তনে।
অপূর্ব প্রভুর লীলা ভক্তগণ সনে ॥
তালে তালে বাছরোল উঠে শনিবার।
প্রভুর লুতান তাহে করিয়া হক্ষার ॥"

এই বলরাম-মন্দিরে জ্রীরামক্বফ ভাবাবেশে মধুরভাবে
জ্রীজ্রীকগল্পাথ বিগ্রহকে ছুটে আলিক্বন করতে গিয়ে
আছাড় থেয়ে পড়েন এবং হাতে দারুণ আখাত
পান। জ্রীবৃন্দাবনেও তিনি অফুরূপ ভাবাবেশেই
ব্রক্ষের বাঁকাবিহারীকে আলিক্বন করার ক্রম্প অস্থির
হ'য়ে ধেয়ে পিয়েছিলেন।

শ্রীশ্রীগোরলীলায় ভক্তপার্ধনগণসহ অত সন্ধীর্তন ও নৃত্য ক'রেও মহাপ্রভুর সাধ মেটেনি; তাই পুনরায় তিনি দেহ ধারণ ক'রে শীলা করবেন, সঙ্গীর্তনানন্দ সন্তোগ করবেন—তার স্থস্পট ইন্দিড জার শ্রীমুখেই পাওয়া বার :

পুনঃ যে করিব লীলা মোর চমৎকার। কীর্তনে আনন্দরূপ হইবে আমার॥ চৈঃ ভাঃ

শ্রীশ্রীটেতফুদের ভগবান শ্রীক্লফের শাপরের মধুর-দীলাম্বতি-বিজড়িত শ্রীধাম বুন্দাবন আবিষ্কার করেছিলেন। ত্রীবুন্দাবনের প্রতি ত্রীরামক্কফের পরম অনুরাগ ও তীত্র আকর্ষণ দেখা যায়। যখন মথুরবাবুসহ তিনি বুন্দাবনধামে যান তথন তাঁর নিতাই কত ভাবোদয় হ'ত। দেখানে স্থাসিদ্ধা বৈষ্ণব-সাধিকা শ্রীমতী গঙ্গামায়ীর কুঞ্জ-দর্শনে শ্রীষ্ঠাকুর গমন করলে গঙ্গামায়ী ঠাকুরকে সাক্ষাৎ ব্রজেশ্বরী শ্রীমতী রাধিকা-রূপে দর্শন ক'রে আত্মহারা হন। তিনি এই জন্ম তাঁকে 'তুলালী' ব'লে সম্বোধন করতেন। শ্রীশ্রীঠাকুর শ্রীবৃন্দাবনের পবিত্র রক্তঃ এনে দক্ষিণেশ্বরের পঞ্চবটীর চারিদিকে ছড়িয়ে निয়েছিলেন এবং ধ্যান করার জন্ত নিজ হত্তে দেখানে তুলসী-কানন রচনা করেছিলেন। সেই থেকে তিনি দক্ষিণেশ্বর পঞ্চবটীকে শ্রীধাম বুন্দাবন জ্ঞান করতেন।

ভক্তিশাস্ত্রমতে সচিদানন্দ ভগবান শ্রীকৃষ্ণ ব্রেক্ষরী শ্রীনতী রাধিকার প্রেমে চির আবদ্ধ থেকে তাঁরই ইন্সিতে ভক্তগণের অভীন্ত পূর্ণ করেন। হুতরাং শ্রীনতীর কুলা বাতীত শ্রীকৃষ্ণের করুলা-লাভ অসম্ভব। তিনি শ্রীগোবিন্দের মন্দির-ঘার উন্মৃত্তনা করলে তাঁর দর্শন হয় না। তাই মধুরভাবের সাধন-কালে শ্রীরামকৃষ্ণ রাধারাণীর কুলা লাভের জম্ম তাঁর চরণকমলে দিবারাত্র ব্যাকৃল বিনতি ও আকুল প্রার্থনা নিবেদন করতে থাকেন। হুদুদ্মের ভীর ব্যাকৃলতায় অচিরেই তিনি শ্রীমতীর দর্শনলাভে ধন্য হন। ঐ দিবাদর্শন সম্বন্ধে তিনি বলতেন—শ্রীকৃষ্ণের প্রেমে সর্বহারা সেই নিরুপম পবিত্রোজ্ঞল সুর্তির মহিমা ও মাধুর্য বর্ণনা করা অসম্ভব। শ্রীমতীর অক্ষকান্তি নাগ্রেক্ষর পুলের কেলার ক্রায়

পৌরবর্ণ দেখেছিলাম।" যা হোক, শ্রীমতী রাধিকা ঐ-ভাবে ঠাকুরকে দর্শন-দানে ক্কতার্থ ক'রে তাঁর শ্রীঅঙ্গে বিলীন হ'রে যান। সেই হ'তে শ্রীরামকৃষ্ণ কিছুকাল নিজেকে সাক্ষাৎ ব্রন্ধরাণী জ্ঞান করতেন। ফলে ঐ কালে তিনি আপনার পূথক অন্তিম্ববোধ একেবারেই হারিয়ে কেলে শ্রীমতীর সঙ্গে পরিপূর্ণ ভাবে তাদাম্মা অন্তত্ত্ব করতেন। বস্ততঃ ঐ সময়ে শ্রীকৃষ্ণপ্রেমের প্রাবল্যে তাঁর মধ্যে শ্রীমতী রাধিকা ও শ্রীগোরাঙ্গের ক্রায় মধুরভাবের পরাকাঠা প্রস্তুত মহাভাবের সকল প্রকার লক্ষণই প্রকৃতিত হয়।

শীরামক্ষফের মধুর ভাব সাধনকালের ইতিহাস সালোচনায় দেখা ধায় শীক্ষফ-বিরহের প্রাবল্যে হৃদয়ের অসম্ভ যন্ত্রণায় সময় তাঁর দেহের রোমক্প-সমূহ থেকে বিন্দু বিন্দু শোণিত নির্গত হ'ত। তার ফলে তাঁর দেহের গ্রন্থিসকল শিথিল হ'য়ে প'ড়ত এবং তাঁর দেহ নিশ্চেট্ট ও সংজ্ঞাশৃষ্ঠ হ'য়ে মৃতের মত প'ড়ে থাকত। শ্রীমন্ মহাপ্রভূ এবং শীমতী রাধারাণীর জীবনে শ্রীক্ষক-বিরহে হুবহু এই সকল লক্ষণ প্রাকৃতিত দেখা ধায়।

শ্রীশ্রীটেডক্সদেবকে একাধারে শ্রীক্রম্ব ও শ্রীমতী রাধিকা— এই ব্রুলম্র্তির একতা প্রকাশ জ্ঞান করা হয়ে থাকে। প্রেমময় শ্রীক্রম্বের অনস্ত প্রেম ও ভাবময়ী শ্রীরাধিকার অতুল ভাবের ঘনীভূত বিগ্রহ শ্রীরোরাঙ্গদেব। বা হোক, ভক্তভৈরব শ্রীর্গারিশচন্দ্রের লাতা শ্রীক্রত্লকে কাশীপুরের উপ্পানবাটীতে একদিন একান্ত অভাবনীয় উপায়ে শ্রীরামক্রম্বের দেহে একাধারে জ্ঞাবান শ্রীক্রম্ব এবং ব্রজ্বাণী শ্রীরাধার যুগল রূপের প্রকাশ দর্শন ক'রে বিমুগ্ধ ও ক্রভার্থ হয়েছিলেন। অতুলচন্দ্র দেখেন—

শ্ৰীপ্ৰভূৱ এক জন্ম ভাগে আধা আধা।
দক্ষিণান্দ কৃষ্ণ রূপ বাদ জন্ম রাধা॥
কৃষ্ণান্দে নীলিমাকাল্প নয়নরঞ্জন।
রাধা জন্ম চল চল দোনার বরব।"

অন্তরন্ধ-জীবনে মহাভাবের পীলা-আখাদন এবং সাধারণভাবে ভক্তিযোগের প্রবর্তন—শ্রীক্কঞ-চৈতক্তের পর শ্রীরামক্কফ-জীবনেই প্রকাশিত দেখা যায়।

স্থলপিত ছলে স্বামী অভোনন্দ-রচিত উভয়ের

একাত্ম-স্চক তার দারাই এ প্রসঙ্গের উপসংহার করি:

কলিমল-হর-নাম-কীওনং খোধয়ন্তং করধুভজ্ঞলপাত্রং দণ্ডিনং হেমবর্ণস্ । ভবজ্ঞলনিধিপোতং ক্রফটেডন্স-রূপং বিমলপরমহংসং রামকৃষ্ণং ভঞ্জামঃ॥

# শ্রীরামকৃষ্ণ-কথিকা

## শ্রীদিলীপকুমার রায়

#### অজ্ঞের বিজ্ঞতা

বোষে আচার্য: ব্রহ্ম শুষ্ক, রসের ধবর রাথে না তো দে।
আমাদেরি হবে করতে সরস অগুণ ব্রহ্মে প্রেমের রসে।
ভক্ত হাসে: কী বলছ ঠাকুর—ছবি আঁগকো তাঁর, তাঁরে না চিনি' ?
ব্রহ্ম নীরস! হায় রে বিশ্বে নিথিল রসের উৎস যিনি ?
সেদিন একটি শিশু বলছিল আর এক শিশুকে—হায় কপাল!
"লানিস! আমার মামার গোয়ালে করে গুঁতোগুঁতি লোড়ার পাল!"

#### ক্ষুডের দর্প

শনী কয়: "সাগরে আমিই তো মাপিব,
ছিলাম সে অঠরে, মথি' ফের জানিব।"
রবি কয়: "দূর দূর ! আমারি তো তাপে জল
মেব হয় রোজ—তাই আমি পাব তার তল।"
লবণের পুতৃল সে হেসে বলে: "কী জালা;
আমি প্রতি বিন্তু রই তার—যা পালা—
দেখ্: আমি এক্ষনি মেপে দেব ব'লে—আয়!"
দেয় ভূব বেমনি সে যায়—টুপ্— গ'লে হায়!

#### শতাব্দ-সাধনা

বে যেথা ছিল লুটে সাধুর পায়, বহি' অর্থসন্তার, রত্ননি:
না জানি সন্নাসী দেখাতে এল কোন্ সিদ্ধি অন্ত্ত—রোমাঞ্চনী!
ভক্ত ভেটি' কহে কুতাঞ্জলি: "মুনি, বর্ষ শত খোর তপের ফলে
কী দেববাঞ্ছিত পেলে প্রেমের ধন, বিশাতে এলে বারে ?" তাপস বলে:
"প্রেম কি ? দেখা মৃঢ় বিভৃতি-বিম্ময়!" লক্ষ পুরবাসী আত্মহারা:
পদর্ভে মুনি গলা হয় পার!! জয়ধ্বনি করে স্বাই তারা!
ভক্ত এক কভি মুল্যে খেয়া করি' গলা তরি' বলে: "প্রভু, প্রণাম!
ধক্ত তুমি হে, শতাক্ষ-সাধনায় লভিলে—এক কভি বাহার লাম।"

## সমালোচনা

Significance and Importance of Jatakas—By Gokuldas De, M. A. (Gold Medalist). Published by Calcutta University, 1951. Pages 184+13; Price Rs. 7/-.

ভারতীয় সাহিত্যে বৌদ্ধ জাতকনিচয় একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছে। সংস্কৃত সাহিত্যে জাতকনিচয়ের ক্ষেত্রও তেমনি। অধ্যাপক শ্রীগোকুলদাস দে মহাশয় বিগত ৩৮ বৎসর পালি সাহিত্যের অধ্যয়ন ও অধ্যাপনা করিয়া এই পুস্তক-থানিতে তাঁহার গবেষণামূলক তথাগুলি লিপিবদ করিয়াছেন; সেগুলি প্রণিধানযোগা। এই পুস্তকে তিনি বৌদ্ধর্মের আদি ইতিহাসের উপর অনেক আলোক সম্পাত করিয়াছেন। তাঁহার মতে জাতক-নিচয় অনেকাংশে লোকসাহিত্য, যাহাতে নীতি ও ধর্মের উপদেশগুলি গল্পাকারে নিবদ্ধ করা হইরাছে। এই গরগুলিতে প্রাচীন ভারতের চিস্তাধারা ও মতবাদের সঙ্গে প্রাচীন বৌদ্ধর্মের আদি ভিত্তি দেখানো হইয়াছে। পুত্তকথানি বহু আয়াদ খীকার রচিত হইয়াছে। ডক্টর স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় মহাশয় এই পুস্তকের একটি স্থচিন্তিত क्रिका निविद्यांहन। याहाता अहे विवास सिकास. তাঁহারা এই পুতকের দারা প্রভৃত উপকৃত হইবেন, সক্ষেহ নাই।

Democracy in Early Buddhist Sangha—By Gokuldas De, M. A. (Gold Medalist). Published by Calcutta University, 1953. Pages 120+12; Price: Paper cover Rs 5/-, Cloth-bound Rs. 9/-.

এই পুশুক বৌদ্ধ সন্তেবর গণতম্ববাদ বিশদরূপে প্রদর্শিত হইরাছে। গ্রন্থকার পালি বিনয়-পিটকের মহাভাগন্থ প্রথম চারি অধ্যায়ের উপর ভিডি
করিয়া এই পুস্তকথানি লিখিয়াছেন। পুস্তকথানি
আপ্রোপাস্ত পাঠ করিলে অনুভূত হয় যে বিরাট
বৌদ্দাজ্যের পবিএতা, স্থায়িয়, ও লোককল্যাণকারিম রক্ষা করিবার জন্ত প্রাচীন বৌদ্ধগণ কভ
প্রণালীর উভাবন করিয়াছিলেন এবং সব ব্যবস্থার
মূলে গণতন্তবাদ পরিস্ফুট। গ্রন্থকার অতি নৈপুণা
ও ক্রতকার্যভার সহিত প্রাচীন পালিগ্রন্থ হইতে
বিষয়টি পরিষ্ণার করিয়া পাঠকগণের সমক্ষেধরিয়াছেন। বর্তমান যুগে যে কোন ধর্মসভ্যের পক্ষে
ইংা অতি প্রয়োজনীয় ও শিক্ষাপ্রম গ্রন্থ

— মৈথিল্যানন্দ

মাঘোৎসবের উপদেশ—শিবনাথ শাস্ত্রী। সাধারণ ব্রাহ্মসমাল; ২১১, কর্ণভ্যালিস খ্রীট; কলিকাতা। পৃষ্ঠা ৩১৯; মুল্য—আড়াই টাকা।

ব্রাক্ষধর্মের ইতিহাস উনিশ শতকের জাতীয় জাগরণে বিশেষ স্থান অধিকার ক'রে আছে। রাম-त्माहन ब्राय, त्मरवन्त्रनाथ ठाकुत, त्कणवहस्य त्मन. भिवनाव भाकी **७ विक्यकृष्य लाखा**यी — त्यां हा गृहि-ভাবে এই কয়জনের নাম, আক্রধর্ম ও সমাজের ইতিহাসে সর্বাধিক স্মরণীয়। প্রীষ্টধর্মের আদর্শের ছারা গভীর ভাবে অমপ্রাণিত এই নব-বৈদায়িকদের মধ্যে এক রামমোহন ছাড়া আর সকলেরই উপাশু সঞ্জ ব্রহ্ম। গ্রাষ্ট্রীয় ধর্মবাঞ্চকদের রীতি-অনুসারে প্রার্থনা-সভায় ভাষণ-দানের মধ্য দিয়ে এই সঞ্চণ ব্রহ্মের সঙ্গে ভক্তস্থায়ের গভীর সহজের পরিচয় ফুটে উঠতো দেবেন্দ্রনাথ, কেশবচন্দ্র, শিবনাথশান্ত্রী প্রমুখ আচার্য-द्वत श्रार्थनात । यहिं द्वरवस्त्रनात्वत धर्मवाशाश्वित একাধারে জ্ঞান, ভক্তি ও ভাষালিয়ের সার্থক সংমিশ্রণ। শিবনাথ শান্তীর ধর্মব্যাখ্যান অনেকটা তবা ও বৃক্তিকেন্দ্রিক, সেইসলে সরল বিখাস ও কান্তরিক ভক্তির হুরে মহিমান্তি। বিভিন্ন ধর্ম- মতের প্রতি আন্তরিক শ্রদার ফলে শিবনাথ শান্ত্রীর জাবণমালায় একটি উদার মননভূমির পরিচয় মেলে। "মালোৎসবের উপদেশ"—এমনি একটি ভাষণ-সংগ্রহ। এই সংগ্রহটিতে — ঈশ্বরের মনোনীত কে? ধর্মলাভের অধিকারী কে? ধর্মের সম্ভাবনীয়তা, পরিত্রাতা ঈশ্বর, জাতীয় সাধনা, ব্যক্তিগত ও সামাজিক ধর্ম, ধর্ম: প্রাণে পাওয়া — প্রভৃতি নিবদ্ধে লেথকের সার্থক প্রকাশভঙ্গী সহজেই দৃষ্টি আকর্ষণ করে। সেই সঙ্গে তদ্গতপ্রাণ সাধকের পরিচয় পাওয়া যায়।

সাধনপছার পৃথক বৈশিষ্ট্য সংস্কৃত মৌলিক সত্যের ক্ষেত্রে সকল দেশের সকল যুগের সাধকদের কণ্ঠ এক। "ধর্ম: প্রাণে পাওয়া" নিবন্ধটির বক্তব্য কেবল ব্রাহ্মদের জন্ত নয়, সব সত্যাঘেষীর পক্ষেই অরণীয়—"এক সচ্চিদানন্দ, চিন্ময়, নিরাকার নির্বিকার পরমাত্মা, বাঁর তক্ত্ব সাধুর উক্তিতে ও জীবনে প্রকাশিত, তাহা মানবাত্মাতে শক্তিরূপে হাপন ও জীবন গঠন করবার জন্তই ব্রাহ্মসমাজ। উপনিবৎ, বাইবেল, কোরান থেকে যদি পাঁচটা বচন তুলে দি, তা হ'লে কি ব্রাহ্মধর্ম পেয়েছি? তা নয়। প্রাণে কি পেয়েছি? তুমি কি সচ্চিদানন্দ আনাদি ঈশ্বরকে প্রাণের কাছে পেয়েছ? যদি বলা বায় 'পেয়েছি', তা হ'লে ঠিক জানা হয়েছে।"

গ্রীপ্রণবরঞ্জন ঘোষ

মন্দিরের চাবি—শ্রীকাগীকিম্বর দেনগুপ্ত প্রণীত। বি বৃক কোম্পানি লিমিটেড, ৪।০ কলেজ স্বোমার, কলিকাতা-১২। পৃষ্ঠা—১৮৫; মৃগ্য— ২, টাকা।

আঞ্চও সমাজের এক অংশ দেবতার মন্দিরে প্রবেশের অধিকার হইতে বঞ্চিত্ত—এই চিন্তাই সংবেদনশীল কবির চিত্তকে ব্যাথিত করিয়াছে; তাই তিনি এই অস্তামের অবসান চান—সর্বস্তরের মানবের পুণামিলনে স্কৃত্ব স্ববার দেখিতে চান। কবি মৃত্তির ও মিগনের প্রারী—রাষ্ট্রীয় কি
সামাজি :— সকল কেত্রেই; বিশেষতঃ অম্পৃশুতা,
হিন্দু-মুসলমান সম্পর্ক ও দক্ষিণ আফ্রিকার বর্ণবৈষম্য তাঁহাকে ব্যথিত করে; তাই ঐ সকল বিষয়বস্তু লইয়া অনেকগুলি কবিতা রচিত হইয়াছে।
'মিলিরের চাবি,' 'দীনেশ গুপ্তের শেব পত্র,'
'বিদ্রোহী', 'হরি-মিলির,' শ্রাষ্য অধিকার প্রভৃতি
কবিতাগুলিতে কবির ভাষা ভাষ ও ছন্দের বৈচিত্র্যা
লক্ষণীয়। ১৯৩১ খৃঃ পুত্তকথানি বাজোয়াপ্ত
হইয়াছিল, ২৪ বংসর পরে সরকার নিবেধাজ্ঞা
তুলিয়া দেওয়ায় ইহা নব সজ্জায় পুনরাম আত্মপ্রকাশ করিয়াছে।

.... 3 C.Y.

সংকলিভা—মধুসনন চটোপাধার প্রণীত প্রকাশক—স্থনীন দাস, ২৬বি ক্রিস্টোফার রোড; কলিকাতা-১৪। পৃষ্ঠা—১৭২; মূল্য—চার টাকা।

বহ দিন ধ'রে বহু পত্র-পঞ্জিকায় প্রকাশিত অরচিত কবিভাগুলিকে লেখক সন্ধিবদ্ধ করেছেন 'দংকলিতা'য়; উদ্দেশ্য—বাঙ্গা সাহিত্যের অঙ্গনে নিজের স্থানটুকু ক'রে নেওয়া।

কবিতাগুলি পৃজা, প্রকৃতি, পরিস্থিতি, অতি আধুনিক, প্রেম, শিশুকবিতা, বাদকবিতা প্রভৃতি শ্রেণীতে বিভক্ত; সনেট, গান, কণিকা, চৌপদী, অমুবাদ—কাব্যের সকল ক্ষেত্রেই লেখক নিজের প্রতিভার পরীক্ষা করেছেন। মনে হয় অধিকাংশ ক্ষেত্রেই উত্তীর্ণ হয়েছেন।

নিঃসংশয়ে এটুকু ব'লব—প্রায় শতাধিক কবিতায় লেথকের কবিপ্রাণ নানাভাবে নানা ভাষায় স্পন্দিত, যা অপরের প্রাণেও স্পন্দন জাগায়; এইতো কবির সব চেয়ে বড় সার্থকতা!

मीमांसाप्रकाशः—শ্রীঅশোক চট্টোপাধ্যায় এম্-এ, কাব্যবেদপুরাণস্থতিতীর্থ প্রণীত; প্রকাশক — সংস্কৃত সাহিত্য সমাজ, হাওড়া; পৃষ্ঠা—৬৬; মৃগ্য—২্।

কৈমিনির পূর্বনীমাংসা ভারতীয় বড়্দর্শনের অক্সতম; ইহা ভারতের অমৃগ্য সম্পাদ। উত্তর भीभारमा व्यर्थाए दिकारखंत व्यष्ट्रभीमान পূर्वभीभारमात्र জ্ঞান অপরিহার্য। পূর্বমীমাংসা বিপুলায়তন এবং हेरांत व्यथायत अठ्त मगरात अरमाकन स्य। গ্রন্থকার মূল মীমাংসা শাল্র হইতে জ্ঞাতব্য বিষয় গুলি সং**স্থ**তে লিপিবদ্ধ সর্ল করিয়া পুত্তকটির 'মীমাংসা-প্রকাশঃ' নামকরণ कत्रियाद्या । आकारत कुछ रहेरमञ् श्रीअस्तत **षिक इटेट श्रुष्डकं** कुछ नहा । विस्थि कतिया পরীকার্থী ছাত্রসমাজে ইহার সমানর হইবে।

বিজ্ঞামন্দির পত্রিকা –সপ্তম বার্ষিক সংখ্যা – ১৯৫१। मुल्लामनाय बन्नहांत्री श्रामादेहज्ज, अशालक শ্রীস্থপ্রিয়কুমার কর এবং ছাত্রপক্ষে শ্রীস্থরেক্সনাথ জানা প্রভৃতি চারজন।

বেলুড় রামক্বঞ্চ মিশন বিস্তামন্দিরের ( আবাসিক ইন্টারমিডিয়েট কলেজ ) বার্ষিক পত্রিকাটির সর্বান্ধীণ উন্নতি দেখিয়া আনন্দিত হইলাম। কি প্রবন্ধ নির্বাচনে, কি মুদ্রণ-পারিপাটো স্থক্তির পরিচয় সর্বত্র। 'শিক্ষাপ্রসক্ষে' সঞ্চয়নটি দিগ্দর্শনে সহায়তা করে। সচিত্র প্রবন্ধ 'ভারতভীর্থ'— শিক্ষক-সাহচর্যে ছাত্রদের উত্তর ভারত ভ্রমণের শুধু কাহিনী নয়-শিক্ষার পরিপুরক বলিয়াও মনে হয়। সম্পাদকীয় ও বিভিন্ন বিবরণীসহ মোট প্রত্রিশটি প্রবন্ধ, তাহার মধ্যেই তিনটি গল এবং সাতটি কবিতা রহিয়াছে। ছয়টি ইংরেছী প্রবন্ধের প্রথমটি স্বামী অতুশানন্দকীর স্বৃতিকথা। কলিকাডা বিশ্ববিস্থানয়ের শতাব্দী-বৎসরে এই সংখ্যাটি শীয় বৈশিষ্ট্যে সমূদ্ধ হইয়া পূর্ব গৌরব অকুপ্ল রাধিয়াছে। ত্রয়ী ( বার্ষিক পত্রিকা )-প্রথম সংখ্যা ১৯৫१। সম্পাদক-জীতারাপদ খোষ।

বেলুড় রামক্বঞ্চ মিশন শিল্পমন্দির--সাইসেন-দিয়েট ইঞ্জিনিয়রিং বিভাগের ছাত্রসংসদ-প্রকাশিত বার্ষিক পত্রিকাটি পরিকল্পনায় এবং বিষয়বিস্থাসে সভাই অভিনব। কারিগরের কালি-ঝুলি-মাথা হাতে কবি ও লেখকের কালিকলম যে নতুন গতি-ভঙ্গি নিয়ে নতুন স্বাষ্টি করতে সক্ষম—তার প্রমাণ এই 'ত্রয়ী'। চবিবশটি বাঙলা রচনার মধ্যে অনেকগুলি কবিতা ও একটি নাটিকা, তার পাশে 'অটোমেটিক নেম-প্লেটে' সিরিজ প্যারালেলের বৈচ্যতিক সংযোগ —এক অপূর্ব সৃষ্টি। যোলটি ইংরেজী প্রবন্ধের অধিকাংশই প্রায়োগিক বিজ্ঞান-বিষয়ক। Reality Imagination—ক্বিভাটি

## মট ও মিশনের নব প্রকাশিত পুস্তক ও পত্রিকা

Upanishadic Stories and Significance—by Swami Tattwananda, published by Sri Ramakrishna Advaita Asrama, Kalady. pp 164-price Rs 2.

খামী তত্তানন্দ-লিখিত 'উপনিষ্দের গল ও তাহার তাৎপর্য'—সাত পৃষ্ঠা তত্ত্বপূর্ব ভূমিকার পর ১৯টি গল্পে—উপনিষদের গভীর আত্মজানের কথা উপনিষদেরই গলাখায়ে সরলভাবে বলা হইয়াছে। নচিকেতা, ভৃগু, সত্যকাম, জনক-যাজ্ঞবন্ধ্য-নারদ-সনৎকুমার প্রভৃতি মৈত্তেরী, গলগুণি নুতনভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে।

Anirvan-(Students' Volume) No 3. May 1957. published by Ramakrishna Mission, Social Education Organisers'

Training Centre, Belur Math, Howrah pp 20.

আনন্দপ্রদ। সম্পাদনা প্রতিশ্রুতিপর্ণ।

भोनिक. ও

ভারতের অবনতির প্রধান কারণ—শিক্ষা-দীকা অতি অল সংখ্যক বৃদ্ধিমান ব্যক্তির মধ্যে সীমাবদ্ধ, অতএব উন্নতির জন্ম প্রথম ও প্রধান কঠবা জন-সাধারণে শিক্ষাবিস্তার। এতহদেশ্রে সরকারী পরিকল্পনায় মিশনের তত্ত্বাবধানে বেসুড়ে অনশিকা-মন্দিরে যে সংগঠক-শিক্ষণকেন্দ্র স্থাপিত হইয়াছে--ভারতের বিভিন্ন অঞ্লের প্রায় পঞ্চাশ জন শিক্ষক ও ক্মী সেধানে ট্রেনিং পাইতেছেন। 'অনির্বাণ' डांशालबर मूच्या । निका ७ ममाख-उन्नयन-विषयक বারো তেরোট স্থচিত্তিত এবং অভিজ্ঞতা-প্রস্ত প্রবন্ধ ঐ সকল বিষয়ে আগ্রহান্বিত বা ঐ সকল ক্ষেত্রে সেবানিরত ব্যক্তিদের যথেই উদ্দীপনা দিবে।

# জীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

## কার্য-বিবরণী

কলিকাভাঃ ইন্ষ্টিই ুটে অব্ কালচার

১৯৫৩-৫৫ খুটান্দের কার্য-বিবরণীতে এই ক্লাষ্টিপ্রতিষ্ঠানটির অভাবনীয় বিস্তৃতি ও উন্নতি পরিন্দৃট ।
নিয়মিত কার্যের মধ্যে—গীতা, উপনিবদ, ভাগবত,
রামায়ণ ও মহাভারতের ব্যাখ্যামূলক পাঠ;
সাখ্যাহিক বক্তভায় দেশী ও বিদেশী পণ্ডিতগণের
সমান্দ ও ক্লাষ্টিমূলক বিভিন্ন বিষয়ে ভাষণ, প্রাচ্য ও
পাশ্চাত্তা ভাববিনিময়ের ব্যক্ত আন্তর্জাতিক
আলোচনা-পরিষদ্; গ্রন্থাগার, পাঠাগার ও গবেষণাগার, সংস্কৃত চতুম্পাঠী, ভারতীয় ভাষায় ক্লাস;
শিল্প-প্রদর্শনী, গ্রন্থপ্রকাশন, সংবাদপত্রিকা; অতিধিভবন ও চাত্রাবাস।

আলোচা বর্ষে দেশবিদেশের মনীবি-প্রদন্ত বিভিন্ন বিষয়ে প্রায় ৬০০ শন্ত বক্তৃতা প্রোত্বর্গকে নানাবিষয়ে অবহিত করিয়াছে। প্রকাশন-বিভাগে এই কালে—Cultural Heritage of India (ভারত-ক্লাষ্টর উন্তরাধিকার) গ্রন্থাবলী, ৩য় (দর্শন) ও ৪র্ম (ধর্ম) খণ্ড প্রকাশিত হইয়াছে।

বিরাট পরিকল্পনা লইয়া প্রতিষ্ঠানটি নিকটেই প্রশস্ত পরিবেশে সরিয়া যাইতেছে, দক্ষিণ কলিকাতায় লেকের নিকট ২'৩০ একর অমি ক্রয় করা হইয়াছে—কার্য-বিবরণীতে নির্মীয়মাণ হর্ম্যের প্রাান ও প্রতীক চিত্র—বেমনই বিশ্বয়কর তেমনই আশাসঞ্চারী! শীত্রই ইহার নির্মাণকার্য সম্পূর্ণ হউক এবং পূর্ণ-পরিণত প্রতিষ্ঠানটি সমাজ্যের নৃতন ক্লাইচিতনা আগারিত করক।

রহজা (২৪ পরগণা): রামক্ষ মিশন বালকাশ্রম ৩০ একর জমির উপর প্রতিষ্ঠিত বহু বিভাগ-সমন্বিত বৃহৎ অবাসিক শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান। এশানে প্রধানতঃ দরিদ্র মেধানী মাতাপিতৃহীন অনাথ বালকেরাই প্রবেশের স্ক্রোগ লাভ করিয়া থাকে। এই প্রতিষ্ঠানের ১৯৫৯ খুটাব্দের কার্য-বিবরণী পাইয়া আমরা আনন্দিত হইয়াছি। আলোচ্য বর্ষে নিমলিখিত বিভাগগুলির নির্মাণকার্য मन्पूर्न श्हेपांट्इ; वङ्भूशी विकालप्र (Muti-purpose School), জেলা গ্রন্থাগার, ডাক্বর, কর্মি-ভবন, একটি প্রশস্ত ছাত্রাবাস এবং বয়নশিল্পগৃহ। এই নির্মাণকার্যের মোট ব্যয়ের পরিমাণ ৮৯,৪৭৬ টাকা। আধ্রমগ্লগ্ন হুইথগু জমিও আলোচ্য বর্ষে কেনা হইয়াছে। গত ২৪শে জুন, ১৯৫৬ পশ্চিম-বঙ্গের মুখ্যমন্ত্রী ডা: বিধানচন্দ্র রায় বহুমুখী विष्ठानत्यत्र উषाधन करत्रन। প্রাথমিক, মাধ্যমিক, বৃত্তিমূলক, শিল্প প্রভৃতি সকল বিভাগেরই ক্রম-বর্ধ মান প্রসার ও উন্নতি লক্ষণীয়। আলোচ্য বর্ষে মোট ৩৪৬টি বিছাৰ্থী এই আশ্রমে শিক্ষালাভ করিয়াছে। প্রতি বংসর প্রবেশিকা পরীক্ষার ফর भंडकता भंड; ১৯৫७ थु: ১৯ अन भंदीका (एप्र, সকলেই পাদ করে; একটি বালক বৃত্তি পায়।

রাঁচি ३ টি বি স্যানাটোরিয়াম—এই প্রতিষ্ঠানে ১৯৫৬ খৃঃ কার্য-বিবরণী সম্প্রতি প্রকাশিত হুইয়াছে। প্রতিষ্ঠানটি ক্রত গতিতে উর্নতির দিকে অগ্রণর হইতেছে—তাহার পরিচয় এই বিবরণীতে পাওয়া যায়। বর্তমানে এখানে ৫০টি রক আছে; অস্থামী রোগী-ভবন, রন্ধনাগার ও ভোজনালয়, কর্মিভবন, ঝাড় দার-পল্লী, ধোপাবাট, ব্রাফ পোষ্ট অফিন, ক্ষুদ্র অতিধিভবন প্রভৃতি ইহার অন্তর্ভুক্ত; এতহাতীত সবজিবাগান ও মৃদৃশ্র প্রশোধান এবং জল-সংরক্ষণ ব্যবস্থা এখানে দর্শক্র্যুদ্রের দৃষ্টি আকর্ষণ করে। বিভিন্ন ওয়ার্ডে মোট ১৬২টি শ্রা। (Bed) আছে। বর্তমান পরিস্থিতিতে ফ্রা-সেবা অভি প্রয়োজনীয় এবং দারিজ্পূর্ণ কাজ। ফ্রা-প্রতিষ্ঠানকে বৈজ্ঞানিক প্রণালীতে পূর্ণাক্ষ রূপ দিতে হইলে বহু অর্থের প্রয়োজন।

প্রতিষ্ঠানের পরিচালকবৃন্ধ ইহার সম্প্রদারণের জন্ম নিম্নলিখিত বিষয়গুলি চিন্তা করিতেছেন:—
প্যাথলজি গৃহ, চিকিৎসক ও কর্মিগণের জন্ম উপবৃক্ত ভবন, আধুনিকতম রন্ধনশালা, ভানাটোরিয়ামে বয়ংক্রিয় টেলিফোন, প্রাক্তন রোগীনিগের জন্ম বাসন্থান, বহিবিভাগ-সমন্থিত সাধারণ চিকিৎসালয় (বেহেতু > মাইলের মধ্যে কোন চিকিৎসালয় নাই), বৈজ্ঞানিক ধোলাইখানা।

#### জন্মোৎসব

সোনার গাঁ (ঢাকা)-গত ১০ই হইতে ১২ই জৈষ্ঠি—গোনার গাঁ রামকৃষ্ণ আশ্রমে স্বামী বিবেকানন্দ, প্রীপ্রীমা ও প্রীরামক্তঞ্চদেবের শুভ জন্মতিথি উপলক্ষে আনন্দোৎদৰ অমুষ্ঠিত হয়। প্রথম দিন উধাকীর্তনের পর শ্রীশ্রীঠাকুর, শ্রীশ্রীমা ও স্বামীজীর প্রতিকৃতি দইয়া পল্লী-পরিক্রমা হয়। অপরাহ্নে বিরাট জনসভায় পূর্বপাকিস্তানের স্বাস্থ্য-সচিব শ্রীধীরেন্দ্রনাথ দত্তের সভাপতিতে ঢাকা রামক্বঞ্জ মিশনের স্বামী সত্যকামানন্দ স্থললিভ ভাষায় স্বামীঞ্জীর জীবন-ম্বালোচনা-প্রসঙ্গে বলেন-স্বামীজী কোন ধর্ম-বিশেষের জন্ম নয়, তিনি মামুষের কল্যাণ-কামনায় জীবনপাত করেন। দ্বিতীয় **क्तिवरम** নারায়ণগঞ্জ আশ্রমের অধ্যক্ষ স্বামী নিঃশঙ্কানন্দকীর সভাপতিত্বে শ্রীশ্রীমায়ের জীবন ও বাণী আলোচিত হয়।

শেষ দিন উৎসব মহোৎসবের আকার ধারণ করে। মধ্যাক্তে ৪০০০ নরনারীর মধ্যে প্রদাদ বিভারিত হয়। অপরাত্তে এক বিরাট জনসভায় বোষাই রামক্রফ মিশনের অধ্যক্ষ স্বামী সম্থ্রানন্দ্রজী সন্তাপতিরূপে মধুর ভাষায় শ্রীরামক্রফের কথা বলেন, নিশুক জনতা মন্ত্রম্থ্রবৎ তাহা শুনিয়াছিল। সন্ধ্যারতির পর 'নচিকেতা' নাটক অভিনীত হয়।

বালিয়াটি (ঢাকা): বার্ষিক উৎসব—
রামকৃষ্ণ সেবাশ্রমে ১০ই হইতে ১৪ই জাৈচ পর্যন্ত
মহা আনন্দে শ্রীরামকৃষ্ণদেবের জ্ঞােমাৎসব অনুষ্ঠিত

হইয়াছে। ১২ই মধ্যাকে প্রায় ২০০০ ভক্ত নরনারী প্রাসাদ গ্রহণ করেন। অপরাহে স্থানীয় হাই স্কুলের প্রধান শিক্ষক শ্রীযোগেক্সনাথ সরকার মহাশয়ের সভাপতিত্বে এক বিরাট সভায় প্রবন্ধ পাঠ ও বক্তৃতাদি হয়। খামী প্রণবাত্মানন্দ হই দিন সন্ধ্যায় ছায়াচিত্রহোগে শ্রীরামকৃষ্ণ ও খামী বিবেকানন্দের জীবন ও বাণী বিশেষভাবে আলোচনা করেন।

#### ছায়াচিত্রযোগে প্রচারকার্য

গত মার্চ হইতে ১৬ই জুন প্রবস্ত - বিশ্ব-সভ্যতায় শ্রীরামকৃষ্ণদেবের জ্বদান' 'ধর্মের প্রয়োজনীয়তা ও যুগাচার্য বিবেকানন্দ,' 'মাতা সারদা দেবী,' 'ভগবান শ্রীকৃষ্ণ ও আর্যসভ্যতা' সম্বদ্ধে ঢাকা, নারায়ণগঞ্জ, কুমিলা, ময়মনসিংহ, বাগেরহাট, খুলনা, যশোহর, নড়াইল, বরিশাল, চাঁদপুর, ফরিদ-পুর, বালিয়াটা, মির্জাপুর, হবিগঞ্জ, নরসিংদী, শ্রীহট্ট ইত্যাদি অঞ্চলে স্থামী প্রাণবাত্মানন্দজী মোট ৬৫টি বক্তৃতা দিয়াছেন, তন্মধ্যে ৫০টি ছারাচিত্রসহ। হিন্দু-মুসলমান নিবিশেষে সহস্র সহস্র নরনারী উক্ত সভা-গুলিতে উপস্থিত ছিলেন।

#### সাপ্তাহিক ধর্মসভা

বলরাম-মন্দির (কলিকাতা): আলোচিত বিষয়

এপ্রিল: রামক্বফ-বিবেকানন্দ-ভাবধারা, আচার্য

বিবেকানন্দ, ভাগবত ও প্রেমধর্ম, গীভার বাণী।

মে: বাল্মীকি-রামায়ণ, সনাতনধর্মে শ্রীরামক্বফের

অবদান, বৃদ্ধের জীবনী ও বাণী, ধর্ম ও বিজ্ঞান।

জুন: প্রাত্যহিক জীবনে ধর্মের প্রয়োগ, শ্রীরামক্বফ-কথামৃত, ধূগমানব বিবেকানন্দ, ভাগবত ও
প্রেমধর্ম, রথোৎসবে শ্রীরামক্বফ।

স্বামী যুক্তানন্দ, স্বামী বীতশোকানন্দ, পণ্ডিত বিজ্ঞপদ গোন্থামী, স্বামী দেবানন্দ, অধ্যাপক ত্রিপুরারি চক্রবর্তী, স্বামী সমুদ্ধানন্দ, স্বামী নিরাময়ানন্দ, অধ্যাপক অমিয়কুমার মজুমদার, স্বামী লোকেশ্বরানন্দ এবং বেভার-কথক স্থ্রেজ্ঞনাথ চক্রবর্তী বিভিন্ন দিনে বলেন। আমেরিকায় বেদান্ত প্রচার সান্ফান্সিক্ষোঃ উত্তর কালিফর্ণিয়া বেদান্ত-সমিতি [ ২৯৬৩ ওয়েব্ ষ্টার ষ্ট্রীট্ট, সান্ফান্সিক্ষো-২৩ ]

প্রতি রবিবার বেলা ১১ টায় ও প্রতি বুধবার রাত্তি ৮টায় সোসাইটির নিজম্ব অভিটোরিয়নে কেন্দ্রাধাক্ষ মামী অশোকানন্দ বা সহায়ক মামী শাস্তম্বরূপানন্দ বেদাস্ত-বিষয়ক বক্তৃতা দেন।

ফেব্রু আরি: সর্বত্র ঈশরদর্শন, ধর্মজীবনে ক্রিয়াকাণ্ডের স্থান, বিশ্ব-ঐক্যের আধ্যাত্মিক ভিত্তি,
ঈশর কিভাবে মান্ত্রের সঙ্গে মেশেন ? দৃষ্টি
যদি একাণ্ড হইত, ধ্যান অভ্যাস করিব কেন ?
ধর্মজীবনের ছয়টি সহায়, ঈশরজানিত মহাপুরুষ
— বাঁহাকে দেখিয়াছি।

মার্চ: ঈশ্বর, দেব-মানব ও অবতারের পার্ধনভক্ত;
শ্রীরামক্কফ ও মানবের উত্তরাধিকার; শাস্তি
নয়—তরবারি, প্রতিটি মাহুদ্ধ—একটি রহস্ত,
শ্রীরামকক্ষের নারীজ্ঞর্ন্দ, স্থপ্তির আধ্যাত্মিক
অর্থ, আত্মা—এক না বছ ? ধুগে ধুগে ভারতীয়
মহাপুরুষগণ।

এপ্রিল: আমাদের ছ:খের কারণ, প্রবর্তকের সাধনা, বেদান্তের বৈশিষ্ট্য কি ? উন্নত সাধকের সাধনা, বিভিন্ন ধর্মে ঈশ্বর ও মানব সম্বন্ধে ধারণা, প্রক্ষথান সম্বন্ধে—পৃষ্টান ও হিন্দু দৃষ্টি-ভঙ্গি, চাই অহুভৃতির ধর্ম—শুধু বিশ্বাসের নয়; আমরা যা হয়েছি, তা কেন হয়েছি ?

মে: আধাত্মিক উন্নতির লক্ষণ, স্বাভাবিক মানবের আধাত্মিক মানবে রূপান্তর ( নবাগত স্বামী শ্রহানন্দের প্রথম ভাষণ, ৫ই), দৃশ্য ও অদৃশ্য ঈশ্বর, ভাবাবেগকে কিরপে ধর্মভাবে পরিণত করা যায় ? শ্রীরামক্ষের গৃহী ভক্তগণ; চাও, থোঁজ এবং দরজায় ধাকা দাও; শক্তির উৎস, মৃত্যুকে জয় করা ধায়, বেদাস্তের নীতি ও আচার্যগণ।

এতদ্ব্যতীত প্রতি শুক্রবার সন্ধা। ৮টায় স্থামী
অশোকানন্দ বেদাস্কদর্শনের তত্ত্ব ও সাধনা স্বল্লে
সবিস্তারে অধ্যাপনা করেন, বর্তমানে মুগুকউপনিষদ্ আলোচিত হইতেছে। রবিবার স্কালে
সমবেত শিশুদিগকে বিভিন্ন ধর্মগুরুর কথা বলিয়া
উদারধর্মভাবের শিক্ষা দেওয়া হয়।

নিউইয়র্ক ঃ রামক্রম্ণ-বিবেকানন্দ সেন্টার

স্বামী বিবেকানন্দের জন্মোৎসব উপলক্ষে ২ণশে জ্বান্থআরি রবিবার স্বামী নিথিলানন্দের বক্তৃতা—'বিবেকানন্দের বিশ্বত্রাভূত্ব-বিষয়ক ভবিয়াদ্দ দৃষ্টি'। তৎসহ ছিল ভারতীয় সঙ্গীতামুষ্ঠান।

ফেব্রুআরি: পাপ ও উদ্ধার বিষয়ে হিন্দুমত, অস্তরাত্মার দীপ্তি, মানব-জীবনের অর্থ, ধর্মের মৌলিক আদর্শ।

মার্চ: প্রার্থনা ও পরিপ্রণ, ঈশ্বরাহুভ্তির চারিটি
সোপান, ঈশ্বর ক্কপার অর্থ, ভালবাদার কোশল।
এপ্রিল: বেদান্তের দৃষ্টিতে মাহুষের ব্যক্তিম্ব,
আত্মগংযমের ভিতর দিয়া আত্মজান, সাহদ ও
ও আনন্দের সহিত মৃত্যুবরণ (গুডফ্রাইডে),
অমৃতত্বের সন্ধানে মাহুষ (ইটার),
কর্তব্য ও মৃক্তি।

মে: জীবনের লক্ষাচতুইয়, সিদ্ধিলাভের উপায়, বৃদ্ধবাণী—শান্তি ও জ্ঞান (তৎসহ ভারতীয় স্কীত), মায়া বা স্মষ্টি-অজ্ঞান।

এই বক্তৃতা-স্চী ব্যতীত নিয়মিতভাবে প্রতি মঙ্গলবার স্বামী শভেজানন্দ গীতা ও প্রতি শুক্রবার স্বামী নিশিলানন্দ উপনিষদ্ ব্যাথ্যা করেন।

# বিবিধ সংবাদ

নানাস্থানে উৎসব

নিম্নলিখিত স্থানসমূহে শ্রীরামক্ষণদেবের ১২২ তম শুভ জ্বন্যোৎসব উপলক্ষে অফুটিত পূজা পাঠ ভল্পন প্রসাদ-বিতরণ ও আলোচনাসভা প্রভৃতির বিস্তারিত বিবরণী পাইয়া আমরা আনন্দিত হইয়াছি। সংক্ষিপ্ত উৎসব-সংবাদ পরিবেশিত হইল:

কলাইঘাট (রাণাঘাট, নদীয়া) : বক্তা—
খামী পুণাানন্দ ও বিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়।
কলাইঘাটে শ্রীরামক্ষণদেব মথুরবাবুর সহিত
খাগমন করিয়াছিলেন, সেই খুতিকে শ্ররণ করিয়া
খানীয় ভক্তরন্দ উৎসবের আয়োজন করেন।

নাটশাল শ্রীরামকৃষ্ণ আশ্রম (মেদিনীপুর): বক্তা—খামী স্থান্তানন্দ (সভাপতি),
শ্রীস্থিকুমার চক্রবর্তী, শ্রীস্থারকুমার পাল প্রভৃতি।
সভান্তে 'শ্রীরামকৃষ্ণ'-সম্বন্ধে ছায়াচিত্র প্রদর্শিত হয়।
১০ হাজার নরনারী উৎসবে যোগদান করেন।

আরারিয়া শ্রীরামকৃষ্ণ আশ্রম (পূর্ণিয়া):
বক্তা—স্বামী পরশিবানন্দ (সভাপতি), স্বামী
অমুপমানন্দ। আর্ত্তি ও সঙ্গীত প্রতিযোগিতা
অমুষ্ঠিত হয়। ছাত্রাবাসের দারোদ্বাটন করেন
স্বামী পরশিবানন্দ মহারাশ্র।

আরিট ( থেপুত, মেদিনীপুর ): বক্তা — খামী বিশ্বদেবানন্দ ( সভাপতি ), খামী স্থশাস্তানন্দ প্রভৃতি। ছায়াচিত্রে শ্রীরামক্তকের নীবনী আলো-চনা ও কাগীকীর্তন উৎসবের বিশেষ অঙ্গ ছিল।

টাংলা ( আগাম ) : বক্তা—খামী সোমানন্দ মহারাজ ( সভাপতি ) ও খামী চণ্ডিকানন্দ। খামী গহনানন্দ ছায়াচিত্র-সহবোগে প্রীরামক্লক ও খামীর বিবেকানন্দের জীবন ও বাণী আলোচনা করেন। খানীর উবাস্তগণ কতু ক 'নিমাই-সন্ন্যাস' লীলাথাত্রা অভিনীত হয়। তিনদিন ধরিয়া উৎসব চলে।

বেলগাছিয়া ( অনাথদেব লেন, কলিকাতা ):

অফরত শ্রেণী-ঘারা পরিচালিত 'রামরুক্ত-যুবকসক্ত্ব' কত্ ক উৎসব অফুষ্টিত হয়। বক্তা—খামী জীবানন্দ, অধ্যাপক জ্ঞানেক্সচন্দ্র দক্ত, ডাঃ তারাপদ গলোপাধ্যায় (সম্ভাপতি), শ্রীসম্ভোবকুমার দাশগুপ্ত।

ইশ্চল (মণিপুর): বক্তা— স্বামী পুরুষাস্থানন্দ, স্বামী শিবরামানন্দ, শ্রীস্কুমার পাগাড়ে
(সভাপতি), অধ্যাপক ব্রজেক্রকুমার দাস, শ্রীষোগেক্র
সিংহ (মণিপুরী ভাষায়), অধ্যাপক শ্রীনীলকান্ত
সিংহ (ইংরেজীতে)।

#### বিজ্ঞান-সংবাদ

আগবিকঃ গত ২৫শে জুন—অল ইণ্ডিয়া রেডিও'র উদ্যোগে ভারতের চার জ্বন বৈজ্ঞানিক আপবিক বিক্ষোরণের ফলাফল সম্বন্ধে যে আলোচনা করেন ভাহা নিউ দিল্লী হইতে বেতারযোগে প্রচারিত হয়।

ডক্টর কৃষ্ণান্, ডক্টর কোটারি, ডক্টর মাহেশ্বরী এবং ডক্টর শানেলকার বিভিন্ন দিক হইতে সমস্তাটির আলোচনা করেন।

প্রথম আগবিক বোমা বিক্ষোরণের পর ]
গত ১২ বংসরে বাতাসে তেজজ্জিয়তা বাড়িয়ছে
কিনা প্রশ্নের উত্তরে স্থনামধন্ত বৈজ্ঞানিক ড: কৃষ্ণান্
বলেন: অপরিহার্ঘ কারণে স্থাভাবিকভাবেই
আমরা থানিকটা তেজজ্জিয় হইয়া উঠিয়াছি।
মহা-জাগতিক রশ্মি বিকীরণের ফলেও বাতাসের
নাইটোক্লেন হইতে অবিরত তেজজ্জিয় কার্বন-১৪
উৎপন্ন হইতেছে এবং মাহুবের শরীরের উপাদানেও
উহা নিহিত রহিয়াছে। উদ্ভিদ্ হইতে আমরা থে
কার্বন সংগ্রহ করি তাহা বদিও তেজজ্জিয় নয়
—তথাপি তাহাতে অন্নপরিমাণ তেজজ্জিয়তা
দক্ষিত হয়।

এই তেলফ্রিয়তা ক্ষতিকারক কিনা জিজানিত

হইয়া তিনি বলেন: ব।ক্তিবিশেষ সম্ভবতঃ ক্ষতিগ্রন্থ না হইয়াও এই বিকীরণ সন্থ করিতে পারে; অবশ্র ইহার একটা সীমা আছে, বিভিন্ন উদ্দেশ্যে মাহ্নষ তো রঞ্জন-রশ্মির (এক্স-রে) সন্মুখীন হইতেছে।

व्यागिवक विष्कात्रभकां अमार्थनिहरयत विश्वन সম্বন্ধে বলিতে গিয়া প্রতিবক্ষা বিভাগের মন্ত্রণামাতা ড: কোঠারি বলেন: আমরা বখন এই জাতীয় বিপদের কথা বলি তথন অবশ্ৰই বড বড বিস্ফোরণের ব্যাপারই চিম্ভা করি; এই সময়ে উদ্ভত নানা তেজ্ঞস্কিয় পদার্থের মধ্যে মামুষের সব চেয়ে বড় শক্ত ক্যালিয়মের সমগোত্রীয় ইন্সিয়ম-১ . মাটিতে পডিয়া থাতের মাধ্যমে ইহা আমাদের শরীরে প্রবেশ করে, এবং অন্থিতে সঞ্চিত হইয়া উহা ক্রমশঃ ক্ষতিসাধন করে। বেশির ভাগ মাত্রুষ উদ্ভিচ্ছ থান্ত হইতেই ক্যালসিয়ম সংগ্রহ করে, ইহার অপর উৎস আমাদের দেশে হর্লভ। ইওরোপ এবং আমেরিকার অধিবাসিগণের শতকরা ৮০ জন হগ্ধ হইতেই অন্থির জন্ম প্রয়োজনীয় ক্যালসিয়ন সংগ্রহ করে। উদ্ভিজ্জ থাত হইতে ক্যালসিয়ম সংগ্রহকারী আমাদিগের ষ্ট্রন্সিয়ম-বিপদ হগ্ধ হইতে ক্যালসিয়ম সংগ্রহকারীদের অপেকা দশগুণ বেশি।

. . .

আমেরিকার নোবেশ শরিষেট বৈজ্ঞানিক ডক্টর
নিশাস পলিং একটি টেলিভিদন আলোচনার
বলিয়াছেন, অমুষ্ঠিত আণবিক পরীক্ষাগুলির
ফলে দশলক মান্থবের জীবন ৫।১০ বংসর করিয়া
কমিয়া ঘাইবে; তুইলক শিশু শারীরিক ও মানসিক
ক্রটি লইয়াই জন্মগ্রহণ করিবে। অয় তেজজ্রিয়
বিকীরণও ক্যাজার এবং রক্তত্তি উৎপন্ন করে।
(সংক্রিপ্ত ক্যাজার এবং রক্তত্তি উৎপন্ন করে।

বেষকার কোটাভি—মের প্রাণেশে অন্ধকার রাত্রে আকাশে এক রকমক্যোভি দেখা বায়,ভাকেই মেরুর কোটাভি বলে। বে সময়ে সূর্বে কলঙ্ক দেখা বায় ভখন মেরু অঞ্চলের অনেক দূরেও, বেমন ক্রান্স

বা জার্মানিতে, এই জ্যোতি কথনও কথনও দেখা যায়; একবার সিকাপুরেও নাকি দেখা গিয়াছিল। এর সম্বন্ধে বিশেষ জ্ঞান না থাকলে এই আলোর খেলা আনন্দের থেকে ভয়েরই সঞ্চার করে।

উত্তর গোলাধে এই জ্যোতি উত্তর দিকে ভোরের আলোর মত দেখায় তাই এর নাম অরোরা বোরিয়ালিস, দক্ষিণে এর নাম অরোরা অষ্টেলিস।

সম্প্রতি এর কারণ সম্বন্ধে অমুদ্যধানী গবেষণা চলেছে। জানা গেছে এগুলির ঘটনাম্বল সাধারণতঃ ধানা কারণ কর্ম ছাড়াও কতকগুলি বৈত্যতিক বস্তব্ধণা (+ও -) বিচ্ছুরিত হয়ে পৃথিবীর চুমক-শক্তির আকর্ষণে মেক্স অঞ্চলের দিকে ছটে। গতিপথে ইহারা আকাশের অক্সিজেন, নাইট্রোজেন প্রভৃতি গ্যাস-কণার সহিত ঘাত-প্রতিবাতে এই কির্নের স্থান্টি হয়। আগামী আন্তর্জাতিক ভ্-তান্ধিক গবেষণায় এ সম্বন্ধে আরও অনেক তথ্য জানা যাবে। (Endeavour—Jan.' 57)

#### বিশ্বব্যাপী ভূডাত্ত্বিক গবেষণা

>লা জুলাই, ১৯৫৭ হইতে ৩১শে ডিনেম্বর, ১৯৫৮
১৮ মাস ধরিয়া ৭০টি দেশের প্রায় ১০,০০০
বৈজ্ঞানিক সংখ্যজভাবে বিশ্বব্যাপী এক নৃতন
ধরণের গ্রেষণার অভিযান চালাইবেন; এই জন্ত এই বংসরটিকে বলা হইবে আন্তর্জাতিক ভূ-ভাদ্ধিক বংসর (International Geophysical Year
—সংক্রেপে I. G. Y.).

মেক অঞ্চল পর্যবেক্ষণের জন্ম এই প্রকার আন্তর্জাতিক গবেষণা ছইবার অনুষ্ঠিত হইয়াছে; প্রথম ১৮৮২-৮৩ খুঃ, দ্বিতীয় ১৯৩২-৩৩ খুটাজে। এইগুলিকে বলা হয় প্রথম ও দ্বিতীয় আন্তর্জাতিক মেক বংসর। বিশেষ ভাবে মেক অঞ্চলের তথ্যসংগ্রহের জন্ম নানা স্থানে অক্যায়ী পর্যবেক্ষণ-কেন্দ্র স্থাপন করিয়া ঐ সময় বহু তথ্য সংগৃহীত হয়।

বর্তমান গবেষণার বিষয় পৃথিবী ও তৎসংশিষ্ট

যাবতীয় কিছু; জল, স্থল, বায়ুমগুলে তন্ন তন্ন করিয়া প্রায় বারোটি বিভিন্ন বিজ্ঞানের নৃতন তথা সংগ্রহ করা হইবে।

আবহ-বিজ্ঞান (Meteorology) এই গবেষণার একটি প্রধান এবং মগ্রাধিকারপ্রাপ্ত বিষয়। শুধু আবহাওয়ার পূর্বাভাষ দেওয়াই বড় কথা নয়, নিরাপদ ও ক্রন্ত বিমান-চালনার জন্ত বায়ুমগুলের বিভিন্ন স্তরের (বিশেষত ২০,০০০ হইতে ৪০,০০০ ফুট উব্বের্ব ) বায়ু চলাচলের তথ্য একাস্ত প্রয়োজন হইয়া পড়িয়াছে।

অতঃপর পৃথিবীর চৌম্বকশক্তি সম্বন্ধে গবেষণা প্রয়োজন, কারণ কম্পাদের কাঁটা ঠিক উত্তর দিক দেশায় না এবং নানা কারণে স্থান-কালভেদে উহা ধীরে ধীরে পরিবর্তিত হয়। সৌরকলক-বৃদ্ধিকালে, বিশেষত মেক্র অঞ্চলে চৌম্বক ঝড় (বা Magnetic Storm) দেখা যায়, তখন কম্পাদ মোটেই নির্ভর-যোগ্য থাকে না। জল পথে ইহা খুবই বিপজ্জনক। এ বিষয়েও পৃথিবীব্যাপী তথা সংগ্রহ করা হইবে। এই সঙ্গে সম্পর্কিত মেক্সজ্যোতির কারণও আশা করা যায় আবিদ্ধত হইবে।

মহাজাগতিক রশ্মি (Cosmic ray) অনস্ত কাল ধরিয়া অনস্ত আকাল ভেদ করিয়া পৃথিবীতে আদিতেছে এবং অলক্ষ্যে বিশেষতঃ বায়ুমগুলের উধর্ব তারে নানা পরিবর্তন ঘটাইতেছে তাহা এখনও মামুবের অজ্ঞাত। এ জন্ত রকেট ও ক্বাত্রিম উপগ্রহ প্রভৃতির সাহায্যে এ বিষয়ে জ্ঞান আহরণ করা হইবে। আয়ন মণ্ডল (Ionosphere) পৃথিবীর উধেব ৩০ হইতে ২৫০ মাইল পর্যন্ত বিস্তৃত, ইহাকে বিত্যুৎ-মণ্ডলও বলা যাইতে পারে; বেতার-তরঙ্গ প্রতিফলনে ইহার গুরুত্ব অমুভূত হইয়াছে, বজ্রবিত্যুৎও এই মণ্ডলের বাাপার বলিয়া মনে হয়। বেতারের ভবিশ্বং উন্নতির জন্ম এই মণ্ডলের আরও জ্ঞান আবশ্রক।

বায়্মগুলের পর জলমগুল—ভ্তাত্তিক পবেষণার বিষয়। সমুদ্রপ্রোত, বাণিজ্যবায় ও মৌস্থমীবায়্র সম্যক জ্ঞান সংগৃহীত হইলে জ্ঞানা যাইবে পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলের আবহাওয়ার কোন স্থায়ী পরিবর্তন কিন্তাবে কতদিনে হইবে—বা হইতেছে কি না।

সর্বশেষে গবেষণার বিষয় ভ্বিজ্ঞান; সাধারণ মাহুষের কাছে সর্বাপেকা নিকটতম ভূতক্— ভূকস্পন কেন হয় ইহার পূর্বাভাষ দেওয়া সম্ভব কি না, পৃথিবীর অভ্যন্তরের তরল মওল (৪০০০ মাইল ব্যাসব্যাপী), আগ্নেয়গিরি প্রভৃতি সম্বন্ধেও নানা তথ্য সংগৃহীত হইবে।

এতদিন পদার্থবিদ্ ও রাসায়নবিদ্রা পরীকা-গারে বসিয়া একা একা গবেষণা করিয়াছেন, কিন্তু আজ বিরাট প্রযোজনে এই বিরাট আয়োজন।

ব্রিটেন, আমেরিকা, রাশিয়া, ভারত প্রভৃতি প্রত্যেক দেশই এই বিরাট জ্ঞানের সাধনায় আত্মনিয়োগ করিয়াছে।

## উচ্বোধ্বনর গ্রাহক-সংখ্যা পরিবর্তন

উদ্বোধন-পত্রিকার বর্তমান প্রাহকবর্গকে স্থানান বাইতেছে বে এই মাস – প্রাবণ ১৩৬৪, হইতে উাহাদের প্রাহক সংখ্যা ( Subscribers' Number ) পরিবর্তন করা হইল। পত্রিকার উপরে বে ঠিকানা থাকে তাহার পূর্বভাগেই এই প্রাহকসংখ্যা থাকিবে। বদি কেই ঠিকানা পরিবর্তন, বা পত্রিকা অপ্রাপ্তি প্রভৃতির কক্স পত্র দেন, তাহা হইলে এই প্রাহকসংখ্যাসহ নিজ নাম ঠিকানার উল্লেখ করিতে ভূলিবেন না। ইতি—

কার্যাধ্যক্ষ



# শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণস্তুতিঃ

ডক্টর শ্রীষভীক্রবিমলচতুর্বীণ-বিরচিতা

ত্রেতারাং রামভদ্রায় জগদ্রমণকারিণে। দ্বাপরে কৃষ্ণরূপায় পাপতাপাদিকর্ষিণে॥১ কলৌ শ্রীরামকৃষ্ণায় যুগ্মরূপপ্রধারিণে। নমঃ কোটীযুগব্যাপি-তপঃফলম্বরূপিণে॥২

অবতীর্ণপরেশায় যতীক্রস্থ নমোহস্ত তে।
যুগযুগাবতারাণাং সমষ্টয়ে নমোহস্ত তে ॥৩
রামো দ্র্বাদলস্থানঃ ক্ষোহপি কৃষ্ণবর্ণকঃ।
মাতা তে কালিকা ঘোরা গৌরস্থং শিবরূপকঃ॥৪
নিক্ল্যং জগৎ সর্বং নিস্পাপং চিরস্তভ্রকম্।
কৃতং হয়। স্থিরজ্যোতিঃ প্রমূত্তব্রহ্মবর্চসম্॥৫
বিশ্বদীপধর্নপায় ভক্তিমৃ্ক্তিপ্রদায়িনে।
নমস্থে রামকৃষ্ণায় নরেক্রধ্যানরূপিণে॥৬

বামনস্থ স্থিরা প্রজ্ঞা রামস্থ সত্যনিষ্ঠতা।
বীর্যং নীতিশ্চ কৃষ্ণস্থ থয়েব পূর্ণতাং গতা॥৭
গৌরস্থ প্রীতিভক্তী চ জ্ঞানকর্মসমন্বিতে।
ছিম রূপং পরং প্রাপ্তে রামকৃষ্ণ নমোহস্ত তে॥৮
সর্বধর্মপ্রপালিনে তৎসমন্বয়-কারিণে।
নমস্তে রামকৃষ্ণায় সচিচানন্দর্মপিণে॥৯

'তাবান্ পন্থা মতং যাবন্'—মহাবাণী-প্রচারিণে। পরশিবস্বরূপায় 'জীবশিব'-বিঘোষিণে॥১০ মাধ্যমেন মহাদেব্যা জননীসারদামণেঃ। নারীশক্ষেঃ প্রবাধায় সংসারারণ্যবাসিনে॥১১ ঈশপ্রত্যক্ষতায়াশ্চ সাক্ষাৎপ্রমাণকারিণে।
নমো ভগবতে তুভ্যং যড়ৈশ্বর্যপ্রকাশিনে ॥১২
পুত্রাধমযতীন্দ্রায় পাদরেণুপ্রদায়িনে।
নমস্তে রামকৃষ্ণায় সারদাসাররূপিণে ॥১৩

#### অহবাদ: ডক্টর শ্রীমতী রমা চৌধুরী

যিনি ত্রেতাবুগে শ্রীরামরূপে জগৎকে আনন্দ দান করেছিলেন, যিনি দ্বাপরযুগে শ্রীক্লফরূপে জগতের পাপ, তাপ প্রভৃতি হরণ করেছিলেন, যিনি কলিযুগে শ্রীরাম ও শ্রীক্লফের সম্মেলিত পূর্ণ রূপ ধারণ করেছিলেন, বিশ্বের কোটি কোটি যুগের তপস্থার ফলম্বরূপ সেই শ্রীরামক্লফকে প্রণাম ॥ ১-২

তুমিই স্বয়ং অবভীর্ণ পরমেশ্বর; তোমাকেই যভীন্তের প্রণাম। যুগে যুগে সকল অবতারের সমষ্টিশ্বরূপ তোমাকেই প্রণাম॥ শ্রীরাম দ্বাদলের হায় স্থামবর্ণ; শ্রীকৃষ্ণও কৃষ্ণবর্ণ। তোমার মাতা শ্রীকালিকাও স্বোরক্ষবর্ণ।; কিন্ত শ্রীরাম ও শ্রীকৃষ্ণের যুগারূপ এবং শ্রীকালিকার পুত্র হয়েও, তুমি পিতা শিবেরই হায় গোরবর্ণ॥ সমগ্র জগৎকে কলঙ্কংনীন, পাপগীন, চিরক্তন্ত, চিরজ্যোতির্ময় এবং ব্রহ্মলোকের মুর্ত প্রতিচ্ছবি করেছিলে তুমিই, এই উজ্জ্বগোরিরূপ ধারণ ক'রে॥ যিনি বিশ্বের দীপ-স্বরূপ, যিনি ভক্তিও বুক্তির প্রদাতা, যিনি শ্রীবিবেকানন্দের ধ্যানমূতি, সেই শ্রীরামকৃষ্ণকে প্রণাম॥ ৩.৬

সত্যব্বের অবতার শ্রীবামনের শাখত জ্ঞান, ত্রেতাব্বের অবতার শ্রীরামচন্দ্রের সত্যনিষ্ঠা, দ্বাপরযুগের অবতার শ্রীক্ষণ্টের শোর্থ-বীধ এবং ধর্মনীতি—একমাত্র তোমাতেই পূর্বভাবে প্রকাশিত হয়েছে। একই সঙ্গে, কলিযুগের অবতার শ্রীগোরাঙ্গের প্রীতি ও ভক্তি—জ্ঞান ও কর্মের সঙ্গে সমন্বিত হ'য়ে, তোমাতেই প্রেষ্ঠ রূপ ধারণ করেছে। শ্রীরামক্কক্ষণ তোমাতেই প্রণাম। বিনি সর্ব ধর্ম স্বয়ং পালন করেছিলেন, বিনি এইভাবে সর্ব ধর্মের সমন্বয় সাধন করেছিলেন, বিনি সচিচ্চানন্দ পরব্রহ্মরূপী, সেই শ্রীরামক্কক্ষকেই প্রণাম। ৭->

"যত মত, তত পথ" এই মহামতবাদ যিনি প্রচার করেছিলেন, স্বয়ং পরম শিব-স্বরূপ হয়েও "জীবই শিব" এই মহাবাণী যিনি বোষণা করেছিলেন, মহাদেবী জননী সারদামণির মাধ্যমে, নারীশক্তির পূর্ণ জাগরণের নিমিত্ত যিনি সংদার-অরণ্যেই বাদ করেছিলেন, "ঈশ্বরকে প্রত্যক্ষ করা যায়"—এই মহাসত্য যিনি নি:সংশয়ে প্রকাশ করেছিলেন, অবং থাকে প্রত্যক্ষ ক'রেই আমরা তাঁর সাক্ষাৎ প্রমাণ পাই; ঐশ্বর্য, বীর্য, যশঃ, সৌভাগ্য, জ্ঞান ও বৈরাগ্যরূপ এই বড়ৈশ্বর্য যিনি পূর্ণভাবে প্রকাশ করেছেন, সেই ভগবান শ্রীরামক্বঞ্চকেই প্রণাম ॥ ১০-১২

ষিনি অধম পুত্র যতীক্তকে পাদরজঃ প্রাদান করেছেন, বিনি জননী সারদামণির সার্রপ্রপ দেই শ্রীরামক্বফকেই প্রণাম।

শীরামকৃক শামী বিবেকানদকে এই কথা বলেছিলেন।

## কথাপ্রসঙ্গে

#### অৰভাৱ-উপাসনা

পশু বা পশুপ্রকৃতি মানব উপাসনা করে না, কারণ উপাদনা করিবার মতো মন বা বৃদ্ধি তাহার এখনও বিকশিত হয় নাই: আর পরমহংসেরা উপাসনা করেন না-কারণ তাঁহাদের মনে উপাশু-উপাসকের ভেদবৃদ্ধি ভিরোহিত হইয়াছে। এই ছুই মেকপ্রান্তের মধ্যবর্তী নাতিশীতোঞ্চ-মণ্ডলেই সাধারণ মান্তবের বসবাস। তাহাদের মন বুঝিয়াছে এই জগদব্যাপারের পিছনে এক মহাশক্তি चाह्न-पिन এই कीर अंगर हानारेएटहन। সূর্য চন্দ্র নিয়মিত উঠিতেছে—শীত গ্রীম বর্ষা নিয়মিত পুরিয়া পুরিয়া আসিতেছে—যথাসময়ে ফুল ফুটতেছে, ফল ফলিতেছে, শস্ত পাকিতেছে! ভারপর জন্ম জীবন ও মৃত্যুর রহস্থ বিরাট প্রশ্নের মতো ভাহাদের সন্মুখে প্রতিদিন বিস্ময়ের সঞ্চার করিতেছে। মাত্রুষ কোপা হইতে জনায়-মরিয়া কোথায় যায় ? এ প্রশ্নও চিরন্তন। উন্নত মানব-মনের প্রখা—মানুষ কেন জনায়!

শেষ প্রশ্নটি বাদ দিলে—অন্থগুলির সমাধানের
জক্ত আদিন মাছুবই ভয়ে বিশ্ময়ে প্রাকৃতিক শক্তির
মধ্যে দেবতার করনা করিয়াছিল—পরিশেষে 'এক
সর্বশক্তিমান্ ঈশ্বর' তাহার প্রায় সকল প্রশ্নেরই
সমাধান করিয়াছিলেন! একজন সর্বশক্তিমান্
ঈশ্বর আছেন—তিনি সব করিতে পারেন এবং
করিতেছেন—এই ভাবনায় আদিয়া মানব-মন
একটা স্থিতিলাভ করে। স্বর্গে বা আকাশে
অদৃশ্র ঈশ্বর আছেন—তাঁহার হাতে বজ্ত, চক্ষে
ক্রেক্টি; তিনি রুই হইলে ঝড় বন্ধা অগ্নি ভূষিকম্প প্রভৃতি দায়া মানুষকে ধ্বংস করেন, তিনি ভূষ্ট
হইলে সুবৃষ্টি দিয়া, শশ্রু ও গোধন বর্ধিত করিয়া,
কুলে ফলে বৃক্ষণতা সুসজ্জিত করিয়া মানুষকে পালন
করেন। অতএব মানুষের কর্তব্য—তাঁহাকে সর্বদা তুই রাখা, তাই উপাসনা; তিনি ক্লন্ট হন—এমন কাজ না করা, এবং তিনি সর্বদা তুই থাকেন— সকলে মিলিয়া এমন কাজ করা, এই ভাব হইতেই বিধি-নিষেধের ধর্মের উত্তব। তাহার মর্মকথা— 'এইরূপ কর, ঈশ্বর সম্ভন্ত হইবেন, তুমি ইহপরলোকে স্থা হইবে; এইরূপ করিও না, ঈশ্বর অস্ভ্রেই হইবেন, তুমি ইহপরলোকে ক্লাই পাইবে। এই ঈশ্বরের আমরা দেখা পাই—বৈদিক ইক্লে, গ্রীক জুপিটারে, ইহুদীর ক্লিহোবায়।

ধীরে ধীরে যথন পিতার তত্ত্বাবধানে মানবগোষ্ঠী গড়িয়া উঠিল—তথন স্বভাবতই প্রত্যক্ষ পিতার পালনশক্তি অপ্রভাক্ষ ঈশ্বরে আরোপিত হইয়া 'ঈশ্বর আমাদের পিতা' এই ভাবসম্বন্ধ স্থাপিত হইল, এবং মানব-মনের স্বভাবত্ব পিতৃভক্তির—বিশেষত: অদৃশু মৃত পিতার প্রতি পুত্রের ভক্তির অনেকথানি অদৃশু পিতা ঈশ্বরও অধিকার করিতে লাগিলেন! প্রলোক পিতৃলোক স্বর্গলোক দেবলোক প্রভ্তির প্রয়োজন হইল—কারণ অনবরত যে মাহ্ম্য মরিতেছে ভাহারা কোথায় যায় ? দেখানে কি থায় ? এ প্রশ্ন তো স্বাভাবিক। ভাই পিতৃপুর্ব্বের উপাসনা পিতাদি-দান আন্তিকাব্র্নির তথা গোষ্ঠীয় দেনর এবং সমাজসংগঠনের একান্ত প্রয়োজনীয় মৌলিক উপাদানরূপে শীক্ষত হইল।

মাছবের মন কিন্তু থামিয়া নাই, সে প্রশ্নের পর প্রশ্ন তুলিয়া চলিয়াছে। পিতৃ-উৎসর্গীকৃত, সত্যের জন্তু সর্বত্যাগী, অভীব সাহদী নচিকেতা প্রশ্ন করিয়াছে—'বল বম, মৃত্যুর পরে কি ?' খেতকেতৃ ঋষি পিতাকে বলিতেছে—'বলুন পিতা, বলুন আমাকে—কি এমন জিনিস আছে, বাহা জানিলে সব জানা বায় ?' মৈত্রেয়ী প্রশ্ন করিতেছেন প্রবজ্যাগ্রহণেছ্ব জ্ঞানী ভামীকে—'বাহা বারা আমার অমৃতত্ব লাভ হইবে না—নেই সংসার লইয়া আমি

কি করিব ?' সব শেষে আদিল প্রশ্নোপনিষদের ঋষির প্রশ্ন—'কাংহদৌ পুরুষঃ ?'

এক মন হইতে অক্সমনে প্রশ্ন সঞ্চারিত হইয়া
চলিয়াছে—সঙ্গে সঞ্চারিত হইয়াছে এক দিব্য
অভাববাধ! কে সেই পুরুষ? কোথায় সে?—যে
সকলের অন্তরালে থাকিয়া সকলের অন্তর্থানী-রূপে
এই জীবনের খেলা খেলিতেছে? উদ্যতবজ্র
ঈশ্বরের প্রতি ভয় চলিয়া গিয়াছে, ভালবাদা
আদিয়াছে, ধ্বনিত হইতেছে—'আত্মা প্রিয় ইত্যেব
উপাসীত!' আত্মাকে প্রিয় জানিয়া উপাদনা কর।

পর্মতত্ত প্রথমে এক অথও সন্তারপে ধ্যানমগ্ন মনের গোচর হইল: গভীরতর সাধনায় তিনি অন্তর্থামী চেতনারূপে অন্তুত হইলেন; সং-চিৎ-এর সাধনায় যেন কিসের অভাব ছিল। আবার সন্ধান চলিল, কি দেই বস্ত - যাহা হইতে সব কিছুর জন্ম-যাহাতে দৰ কিছু বিশীন হইতেছে? গভীরতম সাধনায় শেষের সন্ধান মিলিল—'আনন্দান্ধ্যের থলু ইমানি ভূতানি জায়স্তে, আনন্দেন জাতানি জীবস্তি। আননং প্রয়োভিসংবিশন্তি।'—আনন হটতেই স্কলের জন্ম, আনন্দেই স্কলে জীবিত, আনন্দেই সকলে বিশীন হয়। এই আনন্দতত্ত্বই মানব-মনকে প্রিয় হইতে প্রিয়তরের, প্রিয়তর হইতে প্রিয়তমের প্রতি আকর্ষণ করিয়াছে। কোথায় সেই প্রিয়— দেই প্রিয়তর, প্রিয়তম আত্মা? দেহ মনের জালে জ্ঞালে কোথায় সে হারাইয়া গিয়াছে? দে আছে অতি কাছে, তবু অতিদূরে—'তদ্ দূরে তত অন্তিকে'। কখন পিতারূপে, কখন পতিরূপে কথন গুৰু বা আচাৰ্যৱপে যিনি মাতুষকে পালন করিয়াছেন, ভালবাদিয়াছেন—তাহার জ্ঞানচঞ্ উন্মীলিত করিয়াছেন, তাহার ভক্তি ভালবাসা শ্রদ্ধা আবাদন করিয়াছেন; তিনিও মাহুষের মনের ক্রমবিকাশের সঙ্গে সঙ্গে নিজ মুথের আবরণ উল্মোচন করিয়া যেন ধীরে ধীরে মাতুষের মাঝে মান্ত্ৰ হইয়া ধরা দিতে চাহিতেছেন। ঈশ্বর বেন

ক্রমশ: নিজেকে মানবীয় ভাবে প্রকাশ করিতে লাগিলেন ৷ আশ্চর্য— ঈশবের এই মান্থী লীলা !

জ্ঞানী সাধকগণ বলিয়াছেন, বেদান্তের আত্ম-তত্ত্ব-- ব্ৰহ্মতত্ত্ব যদি বা বিচার-বৃদ্ধি-সহায়ে কথঞ্চিৎ ধারণা হয়, অবভারতত্ত্ব বুদ্ধির অগমা। অসীম ব্রনাণ্ডের অধীশ্বর কি করিয়া সদীম সার্ধত্রিহস্ত-পরিমিত শরীরে অবস্থান করেন? ইহা অসম্ভব, ইহা অবিশাস্ত ! কিন্তু,—একটি 'কিন্তু'ই মনে হয় যেন সকল প্রশ্নের সমাধান, 'কিন্তু ঈশ্বর যে সর্ব-শক্তিমান, তিনি যদি সব পারেন-পারেন না কি তিনি তাঁর সারটুকু লইয়া মাতুষরূপে অবতীর্ণ हरेटा ?' खानी याशहे विठात कक्क, ভক्क विश्वाम করে—তিনি শুধু যে পারেন তা নয়, সতাই তিনি অবতীৰ্ণ হন! তাই তো দেখা যায়—বেদ-বিভাজক, বেদান্ত স্ত্ত্রগ্রিতা, মহাভারতের লেথক হৈপায়ন ব্যাসদেবের শেষ ও শ্রেষ্ঠ রচনা শ্রীভগবানের অবতার-লীলাবলী ! শ্রীমদভাগবভের পত্তে পত্তে ছত্ত্ৰে ভিনি দেখিলেন—'বেদান্ত-দিদ্ধান্তো নুতাতি'।

ভারতের ইতিহাসে অবতারের পর অবতারের আবির্ভাব হইয়াছে। ভারতের বাহিরেও ঈশদৃত, ঈশ্বরপুত্র বা ঈশ্বরের প্রেরিত পুরুষের আগমন লক্ষ্য করিয়া শভাবতই প্রশ্ন জাগে অবতার-উপাসনাই মারুষের স্বাভাবিক ধর্ম কিনা? বিচারপ্রবণ মনে অবশ্রই সন্দেহ উত্থিত হয়: মারুষমৃতিতে ঈশ্বরভাবনা উচিত না অন্তচিত? উনবিংশ শতাব্দীর মানব-মনের এই বিধাবন্দ দ্র করিয়া ঈশদৃত বীশু শৃষ্টের জীবন ও বাণী ব্যাখ্যা করিতে গিয়া কী অপুর্ব ভাবে স্বামী বিবেকানন্দ ব্যক্ত করিয়াছেন অবতার-উপাসনার নিগৃঢ় রহন্ত:

ভামরা সকলেই জানি ঈশ্বর আছেন, অংচ কেছই তাঁহাকে দেখি নাই; কেছই তাঁহাকে বৃঝি না। এই সব আলোকের দ্তগণের একটিকে গ্রহণ কর। ঈশ্বর-স্থয়ে তোমার করিত শ্লেষ্ঠ ভাবাদর্শের সহিত তাঁহার তুলনা কর, দেখিবে তোমার 'ঈশ্বর' কত ছোট; এবং এই অবভার পুরুষের চরিত্র তোমার ধারণাকে অভিক্রম করিয়া গিয়াছে। এই শরীরধারী ঈশ্বর—যে ভাব স্থীয় জীবনে অন্তভব করিয়া যে আদর্শ আমাদের সম্মুথে স্থাপন করিয়াছেন, তুমি তাহা অপেক্ষা উচ্চতর আদর্শ চিস্তাই করিতে পার না। তবে এই সকল দেবমানবের পদতলে পতিত হওয়া, ধরাতলবাদী দেবতাজ্ঞানে তাঁহাদের উপাসনা করা কি পাপ ? ফাদ সতাই তাঁহারা আমাদের ঈশ্বর-ধারণা হইতে অনেক বড় হন—তবে তাঁহাদের পূকা করায় কতি কি? ক্ষতি তো নাই-ই, বরং ইহাই একমাত্র সম্ভব ও সার্থক পূকার প্রতি।

শিধনা দারা, ভাবমাত্র আশ্রে অথবা তোমার শ্লিমত বে কোন উপায়ে, যতই চেটা কর না কেন

যতক্ষণ তুমি মানুষের পূথিবীতে মানুষ, তোমার
এই পূথিবী মানবভাবে পূর্ব, তোমার ধর্ম মানবধর্ম,
তোমার ঈশ্বরও মানবক্ষপী! এবং তাহা হইতেই
হইবে! তাই সকল ঈশ্বরাবভারই সকল যুগে সকল
দেশে পূজিত হইয়াছেন।"

### ভারতাত্মা শ্রীক্বঞ্চ

উপনিষদের আত্মতত্ত্বই বেন সচিচদানন্দবন মৃতি পরিগ্রহ করিয়া সন্দিগ্ধ মানবকে শুনাইয়া ঘোষণা করিল:

অজোহণি সন্নবারাত্মা ভূতানামীখরোহণি সন্।
প্রকৃতিং স্বামধিষ্ঠান সম্ভবাম্যাত্মমায়য়া॥
আমি জন্মহান অবায় আত্মা, তবু আমি জন্মগ্রহণ করি—আত্মমায়ায়; আমি নিথিল ভূবনের
নিয়ন্তা ঈশ্বর —তবু আমি জীবদেহ শ্বীকার করি
নিজ্পেরই মারায়—শ্বীয় প্রকৃতিকে সহায় করিয়া।

তিনি জানেন — মাহৰ তাঁহাকে বুঝে না, চিনিতে পারে না; কথনও বা অবজ্ঞা করিয়া অবহেলা করে, তাই কক্ষণাদন গুরুমূর্তি খ্রীভগবান্ বলিতেছেন: অবস্থানন্তি মাং মুঢ়া মান্থবীং তন্তমাঞিতং।
পরং ভাবজানতো মমাবারমন্ত্রনম্॥
তাঁহার অতুলনীর মায়াতীত অব্যর ভাব না জানিরা,
ব্বিতে না পারিয়া মান্ত্র তাঁহাকে মায়াধীন মান্ত্রই
মনে করে! কিন্তু শ্রীভগবানের প্রতিশ্রুতি:

জন্ম কর্ম চ মে দিব্যমেবং যে। বেজি তজুতঃ।
ত্যক্তা দেহং পুনর্জন্ম নৈতি মামেতি সোহজুনি॥
বারংবার জন্মত্যুর পুনরাবর্তনে ক্লান্ত মানবের
মুক্তিপথ নির্দেশ করিয়া নররূপী নারায়ণ বলিতেছেন
হে অজুনি, আমি নরলীলা করি, আমার দেই দিব্য
জন্ম ও কর্ম যাহারা ঠিক ঠিক বুঝিতে পারে—
তাহারাই জন্মত্যুর বেদনাময় বন্ধন অতিক্রম করে,
তাহাদের আর পুনর্জন্ম হয় না, তাহারা আমাকেই
প্রাপ্ত হয়। কি উপায়ে প

নৈবী হেষা গুণনথী মন মাথা হরতাথা।
মানেব ষে প্রপাসন্তে মাথানেতাং তরন্তি তে।
জ্বাস্ত্যমন্ত্র সংসারে স্প্রন্তিলিখের কারণস্বরূপ
সম্বরজ্ঞতানাগুণমন্ত্রা আমার দৈবী মাথা হরতিক্রমণীয়া; হন্তর এ পারাবার পার হইবার একটি
উপায় আছে: বাহারা আমার প্রপন্ন হয় তাহারাই
এই মাথা অতিক্রম করিতে পারে!

নিরাশার অন্ধকারে আভগবানের বাণীই আশার আলো!—পথের সন্ধান দেয়—পথ চলিবার শক্তি দেয়! ভগবদ্বাকাই ভগবৎ-কথা আলোচনার শ্রেষ্ঠ উপকরণ। গঙ্গাজলই যেমন গঙ্গাপুজার শ্রেষ্ঠ উপচার।

উপনিষদ্রূপ গাভীকে 'গোপালনন্দন' শ্রীক্লঞ্চ স্বয়ং দোহন করিয়া যে উপাদের অমৃত রাধিয়া গিয়াছেন—মাহ্রম যুগ্যুগান্ত তাহা পান করিয়া জন্ম-মৃত্যুর রহস্থ উদ্যাটন করিবার—অমৃতত্ব লাভ করিবার শক্তি পাইতেছে।

গীতা শ্রীক্বফের হৃদয়—আবার শ্রীক্বফ গীতার প্রতিমৃতি, গীতায় যে শিক্ষা তিনি দিয়াছেন তাহার তুলনা নাই। তাহা বুঝিতে হইলে শ্রীক্বফের দিব্য জন্ম কর্ম ব্রিতে হইবে, কারণ গীতা শ্রীক্বফেরই জীবনদর্শন।

যজ্ঞ, উপাদনা, সাংখ্য ও যোগ প্রভৃতি প্রচলিত আপাত-বিরুদ্ধ ভাবসমূহের সমন্বয়ের প্রথম আচার্য প্রীকৃষ্ণই বেদের শ্রেষ্ঠ বাাঝাতা। জ্ঞান, ভক্তিকর্ম ও যোগের কোনটিকেই তিনি ছোট বলেন নাই! পরিধিতে আম্যমাণ বিন্দু ক্লান্ত হইয়া যদি দির কেক্রে যাইতে চায় তবে তাহার অবলম্বনীয় যে কোন একটি ব্যাসার্থ! ইহাই যোগরহস্ত! ইহাই কর্মের কোশল! যদি শান্তি চাও, শেষ চাও, ভবে আর ঘ্রিওনা—কেক্রে চলো, যেথানে সকল কিছুর উৎস—সেইথানেই সব কিছুর শেষ!

শীক্ত কর্মযোগের শ্রেষ্ঠ প্রচারক,—তিনি ধাহা প্রচার করিয়াছেন আজন তিনি তাহা আচরণ করিয়াছেন, ফলাকাজ্জাশৃত হইয়া জীবনের প্রথম দিন হইতে শেষ দিন পর্যন্ত তিনি অবিরত কর্ম করিয়াছেন! তাঁহার শিক্ষা: কর্মের জন্ত কর্ম কর, আনাসক্তভাবে কর্ম কর, আনার খেলার সাথী হইয়া কাজ কর, তবেই কর্ম বন্ধনের বা তুংথের কারণ না হইয়া হইবে মুক্তির কারণ—আনন্দের কারণ!

শুধু অনাসক্ত কর্মেরই নয়, অনাসক্ত ভালবাসারও আদর্শ শ্রীকৃষ্ণ ! ভালবাসার জন্মই ভালবাসো— কোন কিছুর আশায় নয়, প্রতিদানের জন্ম নয়।

অনাসক্তিতে আশা নাই, তাই নিরাশা নাই। অনাসক্তিতে বন্ধন নাই, অতএব বন্ধন হইতে মুক্তির প্রসঙ্গও নাই। অনাসক্তিতেই দ্বীবনরহস্ত উদ্ঘাটিত! শ্রীক্লফ-দ্বীবনে এই বাণীই মুঠ, মুধরিত!

বৃন্দাবনের দীদাবিতানে সে কি প্রেমের পরিবেশ! সেহপ্রেমপ্রীভিময় বৃন্দাবন প্রীক্লফকে বাঁধিতে পারে নাই! যথন মধুরা হইতে কর্তব্যের আহ্বান আসিল তথনই—মুহূর্তমাত্র অপেকা না করিয়া তিনি চলিলেন অকুরের রধে, পিছনের দিকে একবারও ফিরিয়া তাকাইলেন না : দেখিলেন

না নন্দ-যশোদার দলিত মধিত হাদয়, শুনিলেন না শ্রীদাম-স্থদামের আকুল আহ্বান, দেখিয়াও দেখিলেন না রথচক্রে লগ্ন ব্রজগোপীগণের দেহলতা!

মথুরায় রাজা কংসকে নিধন করিয়া বীর বালক নিজে না বিদিয়া সিংহাসনে বৃসাইলেন যথার্থ অধিকারীকে, শৃত্থলিত মাতাপিতাকে মুক্ত করিয়া তাঁহাদের বঞ্চিত হৃদয় বাৎস্ল্যরসে সিক্ত করিলেন।

ঘারকায় রুক্মিনী-সত্যভামা-সমলংক্কত শ্রীকৃষ্ণ নির্লিপ্ত কর্মযোগী গৃহস্থের আদর্শরূপে বিরাজমান! বিভায় বৃদ্ধিতে রূপে গুণে তদানীস্তন ভারতের শ্রেষ্ঠ মানব হওয়া সম্বেও কৃষ্ণ কি নিরভিমান! সকলের আহ্বানে সাড়া দিবার জন্ম সর্বদা প্রস্তেত!

মহাভারতের ধর্মক্ষেত্রে কুরুক্ষেত্রে ভারতাত্মা শ্রীক্রন্ডের কী ঐ মহিমময় রূপ! রুপী মহারথী পরিচালিত অষ্টাদশ অক্ষোহিণী ধেখানে নিজেদেরই ধবংসের জ্বন্ধ উল্পুধ—মরণের সেই মহোৎসবে উজ্বর সৈক্তের মধাভাগে অজুনের কপিধবজরথে শাস্ত দৃষ্টিতে সাক্ষীর মত তিনি সব দেখিতেছেন—ভৃত ভবিশ্বৎ বর্তমান; বলিতেছেন ওঠ হে অজুন, ক্রৈব্য পরিহার কর—মরণের মহোৎসবে যোগ দাও, 'অবারিত স্বর্গহার সম্মুধে তোমার! অন্তপায় অপ্রদশ ভরিবে ভ্বন।' কী পোর্ক্ষব্যঞ্জক উদ্দীপনা!

রণক্ষেত্রের সেই অশাস্ত পরিবেশে শাস্তম্বরণ শ্রীক্ষক বোগন্ত হইয়া অনুনিকে দিলেন আত্মজানের উপদেশ, অনাসক্ত কর্মের প্রেরণা, সর্বশেষে উদ্ঘাটিত করিলেন জীবনের পরম রহস্ত—শরণাগতি, স্থা স্থান্ত প্রিয়তম শিশ্ব অন্ত্রিক শক্ষ্য করিয়া শ্রীভগবানের মুথনি:স্ত গীতার মর্মবাণী:

'সকল প্রকার বিধিনিবেধের ধর্ম, কাম্য কর্তব্য কর্ম ত্যাগ করিয়া আমার শরণ লও, আমি তোমাকে সর্বপাপ হইতে রক্ষা করিব, শোক করিও না!' বিবাদগ্রন্থ অন্তুন উঠিলেন এবং নিমিন্তমাত্র হইয়া অঞ্জরালী স্থা ও সার্রথির নির্দেশে বুদ্ধ করিয়া ক্ষমী হইলেন, ধশন্ধী হইলেন। প্রীক্তগ্রানও ধর্মস্থাপন-রূপ লীলা সমাপ্ত করিয়া স্বরূপে বিলীন হুইলেন।

ইহাই সেই জন্মহীনের জীবনাদর্শ—যাহা ভারতবাদীর হাদয়ে প্রতিফলিত; ইহাই সেই পুণাল্লাকের
জন্মগাথা—যাহা ভারতের খরে খরে পথে প্রাস্তরে
ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত। কবির কাব্য, শিল্পীর শিল্প,
ভক্তের সাধনা—সবার কেন্দ্র 'কৃষ্ণ'! এই রুষ্ণকে
বক্ষে ধারণ করিয়া জননী দেবকীর মতো ভারতজননীও অন্তভ্তব করিয়াছেন দেই স্থথ'বং লক্কা চাপরং
লাভং মন্ততে নাধিকং ভত্তঃ'। তাই তো ভারত অভি
হংথের রাত্রিতেও বিচলিত না হইয়া কারাগারে
শৃদ্ধলিতা দেবকীর মতোই মন প্রাণ দিয়া মৃগে মৃগে
তাঁহার কোলে কৃষ্ণের আবির্ভাব কামনা করিয়াছেন,
ভগবানও মৃগে যুগে তাঁহার হ্বনম্ব আলোকিত
করিতে আদিয়াছেন!

আগন্ধ জনাইমীর শুভবাসরে আমরা স্মরণ করি—সেই ধর্মস্বরূপ ধর্মসম্ভব ধর্মস্থাপক শ্রীক্লফকে, প্রণাম করি মহতত্ত্বমনঃ পারে পুরুষং হৃতিতেজ্বনং।

#### পঞ্চশীল

পঞ্চশীল'র কথাটি শোনে নাই—এমন লোক আজকাল আর নাই বলিলেই হয়; সংবাদপত্র, মালিক পত্রিকা ও রেডিঙর মাধ্যমে কথাটি ঘরে ঘরে প্রছিয়া গিয়াছে, কিন্তু ছঃখের বিষয় জনসাধারণ ইহার যথার্থ ভাবসংগ্রহ করিতে পারিতেছে কিনা সন্দেহ, কারণ পঞ্চশীলের আধুনিক প্রচারকগণও ইহার সঠিক অর্থ সম্বন্ধে অবহিত বলিয়া মনে হয় না। নিতাই তাহার প্রমাণ পাওয়া য়ায় বক্তাদের উচ্চারণ-ভারতম্যে এবং সংবাদপত্রে মৃজিত বানানের বৈচিত্রো। ইংরেজী পত্রিকার Pancha Sheela,' Pancha Sila' Punch Sil' বাঙলায় রূপান্তরিত হইয়া য়থন 'পঞ্চশীলা', পঞ্চশিলা' বা পঞ্চশিল' আকারে দেখা দেয়—ভব্দ সন্দেহের যথেষ্ট অবকাশ আছে—

বক্তা ও শ্রোতাদের, তথা লেখক ও পাঠকদের, কথাটির অর্থবোধ হইতেছে কিনা!

তা ছাড়া এই নাম-সাম্যের বস্তু আনেকেরই ধারণা এই রাব্দনীতিক পঞ্চশীল বুঝিবা বৌদ্ধ ধর্মেরই পঞ্চশীল। তুইটির মধ্যে অবশ্র অহিংসার হত্তে শাস্তির একটি সাধারণ ভিভিন্তাপনের চেটা রহিয়াছে, কিন্তু তুইটি পঞ্চশীল' সম্পূর্ণ পূথক স্তরের।

বৃদ্ধ-প্রচারিত 'পঞ্চশীল' আধ্যান্থ্যিক জীবনের মূদ নীতি; ইহা নৃতন কিছু নয়। পুরাতন নিরমের বাইবেলে মূশা-প্রবর্তিত আদেশ-দশক ( Ten Commandments of the Old Testament)-এর ভাব ও ভাষা একই প্রকার। প্রাচীনকালে সভ্যতার ক্রমবিকাশের পথে সমাজকে সংগঠিত করিবার জন্ম সর্বত্রই এই জাতীয় বিধিনিষেধাত্মক নীতির প্রবর্তন দেখা ধায়। এই সম্পর্কে মন্থ-নির্দিষ্ট ধর্মের দশ-লক্ষণও তুলনীয়:

वृक्तिः क्या परमाश्रख्यः भोठमिळिय निर्धाः।

ধী বিভা সত্যমক্রোধঃ দশকং ধর্মলক্ষণন্॥
বৈধ্ব, ক্ষমা, বহিরিক্রিয় দমন, অচৌর্থ, পবিত্রতা,
অন্তরিক্রিয়-নিগ্রহ, শাস্তার্থ ব্রিবার সদ্ব্রিক, অধ্যাত্ম
বিভা, যথার্থ ভাষণ, অক্রোধ—এই দশটি ধর্মের
লক্ষণ !

আর্থজাতি-নিষেবিত সদাচারগুলিই তথাগত বুদ্ধ আর্থ-অনার্থ-অধ্যুবিত ভারতভূমিতে ছড়াইয়া দেন। 'পঞ্চশীল' কথার অর্থপ্ত 'পাঁচটি সদাচার'— বেগুলি পালন করিলে কি ব্যষ্টি কি সমষ্টি— সকলেরই কল্যাণ হইবে।

বুদ্ধ ধর্ম ও সংখ—এই ত্রিরত্বের শরণ বা ত্রিশরণমন্ত্র গ্রহণের পর শান্তিকামী মানব শীলপালন ও
আনর্শ জীবন যাপনের প্রথম সোপান অরপ পঞ্চশীল
গ্রহণ করিবার সময় বলিতঃ (১) জীবহিংসা
(২) চৌর্ঘুন্তি (৩) ব্যক্তিচার (৪) মিথ্যাভাষণ ও
(৫) অ্বরাপান হইতে বিরক্ত থাকিব। ব্যক্তিগত
জীবনে এই নীতিগুলি আচরিত হইলে সমাজ-

জীবনেও যে স্থুখ ও শান্তি প্রতিষ্ঠিত হইবে এ বিষয়ে কোন সন্দেহ নাই।

মহর্ষি পতঞ্জলির যোগস্থাত্ত একই ভাব: 'অহিংসাসত্যান্তেয়রক্ষচর্যাপরিপ্রহা যমা:।' ২।৩০ চিত্তবৃত্তি নিরোধের জন্ত অষ্টাক যোগ-সাধনার প্রথম সোপান 'যম'—দেখানেও পঞ্চনীলেরই প্রয়োগ, শুধু পঞ্চম নীলটির পরিবর্তে 'অপরিপ্রহ'নীতি প্রযুক্ত।

সাধারণভাবে পঞ্চশীলের কথা বলিলেও শ্রীবৃদ্ধ দশবিধ অশুভ পরিহারের উপদেশও দিয়াছেন। দেহের ত্রিবিধ অশুভ: হত্যা, চৌর্য, ব্যভিচার; জিহবার চতুবিধ অশুভ: মিথাভাষণ, পরনিন্দা, শপথগ্রহণ, জন্মনা; মনের ত্রিবিধ অশুভ: লোভ, দেষ ও লাস্তি। এইগুলি পরিহার করিয়াই মামুষ পশুর স্তর হইতে মামুষের স্তরে উদ্দীত হয়। স্কুম্থ ও নীরোগ জাবন ধারণের জন্ত ষেমন পরিকার জল, বিশুদ্ধ বায়ু একাস্ত প্রয়োজন; স্থায়ী সমাজ-গঠনের জন্ত ঐ স্থনীতিগুলিও একান্ত প্রয়োজন।

বৃদ্ধের এবং তাঁহার পূব্বতাঁ ও পরবর্তী বিভিন্ন
ধর্মের এই প্রকার বিধি-নিষেধের শিক্ষা ও
উপদেশের বিষয় আলোচনা করিয়া, সমাজবিজ্ঞানের দৃষ্টিতে এই সিদ্ধান্তেই উপনীত হইতে হয়
যে, মামুষ চিরনিন সর্বত্র ব্যক্তিগত জ্ঞাতিগত
সমাজগত জীবনে কতকগুলি মৌলিক সম্ভার
সন্মুখীন হইয়াছে; সমাধানের চেন্টাও সর্বত্র প্রায়
একই ধারায় চলিয়াছে; কি মনুর শিক্ষা, কি
মুশার আদেশ, কি বৃদ্ধের উপদেশ—সবগুলির মধ্যে
একটি সাধারণ নীতি রহিয়াছে, তাঁহারা সর্বত্র
মানবকে উল্লভ করিতে চাহিয়াছে,

ভথাপি লক্ষণীয়—ঐ শিক্ষা ও উপদেশগুলির
মধ্যে নিষেধের উপর এত জাের যে মনে হয়—ঐ
সকল বহুল-আচরিত অক্সায় কাজগুলি সংযত
করিবার জক্তই যেন লােকগুরুগণ বারংবার
বলিয়াছেন 'এরূপ করিও না, ওরূপ করিও না!'
যদি বর্তমান সমাজ ও সভ্যতার প্রতি দৃষ্টিপাত
করা যায় তাে নিশ্চয় খীকার করিতে হইবে—
এই সকল শিক্ষার অধিকাংশেরই প্রয়োজনীয়তা
এশনও দুরীভূত হয় নাই; ব্যক্তিগত জীবনে রাষ্ট্রীয়

আইন-কাত্মন অপেকা ধর্মীয় বিশ্বাস ও অন্তশাসনের ক্ষমতা অধিক, ইহাও প্রত্যক্ষ সত্য।

ব্যক্তিজীবন শান্ত সংযত হইলে সমাজ স্থানিয়ন্তিত হইবে, সমাজ স্থান্থ পাৰে চলিলে জাতীয় জীবনে উন্নতি অবশুস্তাবী। অতঃপর দেখা দেয়—বর্তমান মুগের আন্তর্জাতিক সমস্থা। এখন আার কোন একটি জাতি ভৌগোলিক বা ঐতিহাসিক প্রাচীরের মধ্যে বাস করিতে পারে না; প্রাক্কতিক দিক দিয়া অবারিত সমুদ্রের পর অবাধ আকাশ দেশের সীমারেখা প্রায় বিল্পু করিয়াছে, মানসিক দিক দিয়াও—উৎপদ্মসুব্যের মতো ভাররাশি দেশ-বিদেশে ছড়াইয়া পড়িতেছে। বর্তমানে আন্তর্জাতিক জীবনধারা নিয়ন্ত্রিত করিবার জন্ম কোন স্থানিটি নীতির একান্ত প্রয়োজনীয়তা অনুভূত হইতেছে।

চার বংসর পূর্বে বাংহুং সম্মেলনে প্রধানতঃ ভারত ও চীনের উলোগে বিশ্বশান্তির মহান উদ্দেশ্য লইয়া পঞ্চশীলের রাজনীতিক সংস্করণ প্রচারিত হয়: তাহার মর্মার্থ: (>) প্রতেকের আঞ্চলিক অথওতা ও দার্বভৌমত্ব স্বীকার, (২) অনাক্রমণ, (৩) একে অন্তের আন্তান্তরীণ ব্যাপারে হস্তক্ষেপ না করা, (৪) সমানাধিকার ও পারস্পরিক সম্মান, (c) শান্তিপূর্ণ সহাবস্থান। শান্তির এই প্রযত্ন খুবই মহৎ এবং সময়োপধোগী, এবং এই প্রস্তাবও সাহসিকতা ও অভিজ্ঞতার পরিচায়ক: কিন্তু স্বাভাবিক প্রশ্ন জাগে—কতদিনে ইহা বিশ্বসংস্থায় খীঞ্তি লাভ করিয়া কার্যকরী হইবে ? প্রতিবংসর ইহার প্রভাবে শাস্তির পরিধি বর্ধিত হউক, ইহা সকলেরই আকাজ্জা।

পরিশেষে বক্তব্য—উপরি-উক্ত রাজনীতিক পঞ্চনীতি বৃদ্ধের পঞ্চনীলের প্রত্যেকটি হইতে এত পৃথক যে উহাদের 'পঞ্চনীল' নাম সাধারণের নিকট বিত্রান্তিজনক ! উভয়ে সমস্তরের নয়, উভয়ের উদ্দেশ্যও এক নয়। সমাজে—ব্যক্তিগত জীবনে মাহুষ 'পঞ্চনীল' বা 'টেন কম্যাণ্ডমেণ্ট্ স্' প্রভৃতি প্রাথমিক নীতি-ধর্ম আচরণ করিয়া ত্যাগ তপত্যা সহায়ে স্বার্থকে লিকে ভোগপরায়ণ পশুন্ধীবন অতিক্রম করিয়া ষথার্থ 'মানব-ধর্ম' পালন কক্ষক; তবেই সম্ভব হইবে 'বিশ্বজনীন নৈতিক উজ্জীবন'—যাহার উপর ভিত্তি করিয়া রচিত হইতে পারে 'আন্ত-জাতিক অহিংসা-নীতি'। সমষ্টিশান্তির জক্ত প্রথমেই প্রয়োজন ব্যষ্টি মাহুষের মানসিক উর্মন।

# জন্মাষ্টমী-রাতে

## শ্রীঅপূর্বকৃষ্ণ ভট্টাচার্য

অতীত দিনের স্মৃতি-স্থরভিত ভরা ভাদরের রাতে,
তব জনমের ইতিহাস মোরে করেছে নিদ্রাহারা।
কংসকারার কাহিনী-জড়িত বর্ষা-মুখর ধারা
আমার মনের বন্দীশালায় মিশেছে কি তব সাথে ?
তোমারে ধেয়ানে ধরেছি দেবতা! ছঃসহ বেদনায়
যন্ত্রযুগের কংস-নিধনে মাতুষ তোমারে চায়।

মেঘে মেঘে ছুটে চলেছে বিজ্ঞলী আকাশেতে গরন্ধন,
আশা-হত প্রাণে ক্রন্দনধ্বনি স্রোতে ও বাতাসে ভাসে—
সারা নিখিলের জনারণ্যেতে তরু কিশলয় ত্রাসে
অসহায় হ'য়ে ডাকিছে তোমারে ঃ মন যে গো উন্মন !
কোন্ গোকুলের গোপ-গৃহমাঝে রহিবে গোপনে প্রভু,
হুদি-যমুনায় উমি ভীষণ,—পার হ'তে হবে তবু!

ওই গগনের নীল বাতায়নে মায়া-গুণ্ঠন ল'য়ে,
কে যেন চকিতে দাঁড়ায়ে সহসা নভোরেণু মেখে মেখে,
পৃথিবীর পানে ক্ষণিকের তরে দৃষ্টি-পলক রেখে—
লুকালো নীরবে ! অঞ্চ তাহার সংসারে যায় ব'য়ে !
তুষারের বুকে অলকানন্দা নেমেছে কি অমুরাগে ?
দৈব গ্যুতির পরশ পেয়ে কি জীবনের আলো জাগে ?

ধ্যানের অতীত অরূপ আধার,—আধেয় বিরাট জানি, তারি মাঝে তব সীমার মাঝারে নব নব লীলা চলে; ভূলায়ে রেখেছ জীবেরে নিয়ত কত না খেলার ছলে, প্রকৃতির সাথে প্রণয় তোমার রচিছে বিশ্ববাণী, বেদের বার্তা শুনাতে আবার—এ কি রূপে দিলে দেখা! তোমার লীলার ইতিহাস কেন গগনের গায়ে লেখা?

করে ধরি কবে চক্র আবার স্বরূপ দেখাবে নব,
দানব দলিতে পাঞ্চলন্থ বাজাবে মান্ডৈঃ রবে !
অমৃতবার্তা শুনায়ে প্রেমের স্বর্গ রচিবে ভবে,
তুমি জেগে ওঠ,—প্রাণ-শিশু সাথে খেলা ছেড়ে দাও তব ।
ধর্মবিহীন যুক্তিবাদের কন্টক-পথ ধরি
কালের রাখাল দিন-ধেন্থ ল'য়ে চলে বেদনারে বরি ।

কত পূতনার অত্যাচারেতে জর্জর হ'ল ধরা,
কত শিশুপাল বকাস্থর সনে ধ্বংসে কংস নাচে।
নিখিল ভূবনে হিংসা-দিগ্ধ আণব অস্ত্র সাজে!
মনের বনেতে হে পরম শিশু! শোভে কিগো খেলা করা ?
তোমার দিব্য শংখের রবে জাগাও জগত-জনে
জীবন-যুদ্ধে টেনে লও সবে—এ যুগের প্রয়োজনে।

## অধিকারি-ভেদে শ্রীক্বফের শিক্ষা

তবিহারীলাল সরকার

[অপ্রকাশিত রচনা]

শ্রীরামরুষ্ণ বলিতেন, 'গ্রন্থ নয় গ্রন্থি।' বাঁহারা গ্রন্থ হিসাবে শাস্ত্র পড়েন, তাঁহাদের নিকট শাস্ত্র হয় 'গাঁট' বা বন্ধন। শাস্ত্রপাঠের উদ্দেশ্য কতকগুলি কথা শিক্ষা করা নহে। শাস্ত্রপাঠের উদ্দেশ্য কতকগুলি কথা শিক্ষা করা নহে। শাস্ত্রপাঠের উদ্দেশ্য —জ্ঞান ও ভক্তির জন্ম শাস্ত্রপাঠ করেন, তাঁহাদেরই শাস্ত্রপাঠ সার্থক হয়। ভগবান শ্রীকৃষ্ণ বলিতেছেন—কেবল শব্দত্রক্ষে বিনি অভিজ্ঞ, বিনি কেবল পাণ্ডিতা অর্জনই করেন, সাধন ঘারা শাস্ত্রার্থনিষ্ঠ হন না—অধ্যয়নের পারে বাইয়া পরব্রহ্ম ধ্যানাদি করেন না, তাঁহার শাস্ত্রপাঠ বন্ধ্যা গান্ডীর রক্ষকের শ্রমের হুায় বুথা শ্রম মাত্র।

শান্ত্রপাঠ দারা প্রতিপাত বিষয়ের পরোক্ষ জ্ঞান হয় মাত্র। তারপর সেই প্রতিপাত বিষয়কে অহতব করিতে পারিলেই, অর্থাৎ অপরোক্ষ জ্ঞান হইলেই শান্ত্রপাঠের সফলতা হয়। শান্ত্রপাঠের অস্তরায় কৃতর্ক। শ্রীরামক্ষণ বলিতেন, 'আম থেয়ে যাও, গাছে কত ডাল, কত পালা, কত ফল আছে—গুনে কি হবে?' কিন্তু ইহাও স্বীকায়, যুক্তির স্থান আছে—যুক্তির প্রয়োজনীয়তা আছে। মহাভারতে আছে: আপ্রবাক্য, সদাচার এবং যুক্তির সহিত যাহার ঐক্য আছে, তাহাই ধর্ম। যুক্তির অর্থে কৃতর্ক নহে—শান্ত্রপাঠের প্রধান সহায় অমুকৃল যুক্তিন। আচার্য শঙ্করও বলিয়াছেন, বিরুদ্ধ তর্কের অবতারণা না করিয়া, শ্রুতি-অমুকৃল যুক্তির আশ্রয় শইয়া শান্তের প্রতিপান্ত বুঝিতে হইবে। যুক্তি হইবে শ্রুতির সাহায়কারী।

ভারতীয় আচার্যগণ শিয়ের অধিকার বিবেচনা করিয়া শিক্ষার ব্যবস্থা করিতেন। ভগবান শ্রীক্রম্বণ কর্ম শিক্ষা দিয়াছিলেন শ্রীপার্থকে। 'নাত্যাসক্রা নাতিবিরকা' ব্রস্কগোপীদের ভক্তিশিক্ষার ব্যবস্থা তিনি করেন। নির্বিপ্প উদ্ধর্মকে তিনি জ্ঞান-শিক্ষা দেন। শ্রীমন্ত্র্ন বলিয়াছিলেন, 'ভেক্ষ্য অবলম্বন করিব'; কিন্তু শ্রীক্রম্ব বলিলেন, 'তোমার কর্মে অধিকার—তুমি কর্ম কর'। আর মন্ত্রী উদ্ধর্মকে তিনি নিজেই বলিয়াছিলেন, 'তুমি স্বস্কান-বন্ধতে সেহ ত্যাগ করিয়া আমাতে সম্পূর্ণরূপে মন সমাধান করিয়া সমন্ত্রা হইয়া পৃথিবী প্র্যান করে।'

কর্ম. ভক্তি ও জ্ঞান—নাম ভিন্ন ডিন্ন বটে. কিন্ত শিক্ষা এক। শিক্ষার বিষয় সেই আতা। আত্মাকে উপন্সন্ধি করাই সকলের চরম উদ্দেশ্য। প্রেমের ভিতর দিয়া যাইলেও প্রাপ্য বস্তু সেই এক: আবার কর্মের মধ্য দিয়া যাইলেও, দেই একই লভা বস্তু আত্মা। হৃদয়ের ভালবাসা, মন্তিক্ষের বিচার-যুক্তি, কর্মপ্রচেষ্টা—তিনটি দ্বারাই শেষ পর্যন্ত তাঁহাকেই পাওয়া যায়। সাধারণতঃ ভালবাসা প্রতিদান চাহে, কর্মী ফল চাহে, জ্ঞানের সাধক ব্রহ্মলোক বা মুক্তি চাহে। শ্রীভগবানের প্রতি প্রেম প্রতিদান চাহে না, নিদ্ধাম কর্মী ফদ চাহে না, জ্ঞানী কিছুরই অপেক্ষা করে না। ইহার কারণ এই ষে, শ্রীভগবানের শিক্ষার মর্ম, 'সম্ব, রবঃ তম:—তিন গুণকেই অতিক্রম কর, গুণাতীত হও।' নিগুণৈ প্রতিদান হয় না. নিগুণৈ ফল অসম্ভব, নিগুলে কেবল 'নিরপেক্ষ ভাব'। শ্রীক্লফের মতে মোক্ষের তিনটি উপায়—(১) ভক্তি (২) কর্ম (৩) জ্ঞান। বেদেও ব্রহ্ম, যজ্ঞ, এবং এই তিনটি 'যোগ' অর্থাৎ উপায় উল্লিখিত হইয়াছে। এই তিনটি উপায় ভিন্ন মোক্ষের অক্স উপায় নাই।

উপায় তিনটি বটে, কিন্ধ স্বেচ্ছামত অবলম্বনীয় নহে; অবস্থামুযায়ী অবলম্বনীয়। সকাম ব্যক্তির পক্ষে কর্মযোগ। ধিনি অত্যন্ত আসক্ত নহেন, অত্যন্ত বিরক্ত নহেন, তাঁহার পক্ষে ভক্তিষোগ।
আর যিনি অত্যন্ত বিরক্ত, তাঁহার পক্ষে জ্ঞানযোগ।
শ্রীভগবান বলিয়াছেন: যাহারা হঃখবৃদ্ধিতে কর্মফলে
বিরক্ত, সেই সব কর্মত্যাগীর পক্ষে জ্ঞানযোগ;
আর যাহারা হঃখবৃদ্ধি-শৃক্ত এবং ফললাভে অবিরক্ত,
তাহাদের পক্ষে কর্মযোগ; আবার জ্ঞাগ্য-বশতঃ
যাহারা ভগবংক্থায় জ্ঞাতশ্রন কিন্তু বিষয়ে বিরক্ত
নহে, কিংবা অত্যন্ত আসক্তও নহে, তাহাদের পক্ষে
ভক্তিযোগ।

শ্রীভগবান সকাম কর্মীকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছেন; ততদিন কর্ম করিবে, যতদিন না নির্বেদ উপস্থিত হয়, যতদিন না মৎ-কথা শ্রবণে শ্রদ্ধা জন্মায়। 'বিরক্তা'জনকে লক্ষ্য করিয়া শ্রীভগবান বলিয়াছেন, যথন যোগী কর্মেতে নির্বিধ্ন এবং তৎফলে বিরক্ত হয়, তথন সংঘতে ক্রিয় হইয়া ধ্যানের অভ্যাস ন্থারা আত্মার ধারণা করিবে। ভক্তকে লক্ষ্য করিয়া শ্রীভগবান বলিয়াছেন, 'যাহারা মৎ-কথায় জ্ঞাত্ত শ্রদ্ধ, সর্বকর্মে নির্বিধ্ন কিন্তু কাম হংথাত্মক জ্ঞানিয়াও তাহা পরিত্যাগ করিতে অশক্ত, তাহারা ভক্তি অবলম্বন করিবে।' কামনা হংথের আকর ব্রিয়াও মাহারা ছাড়িতে পারিতেছে না, তাহাদের পক্ষে ভক্তিযোগ। বাদনায় অবিরক্ত জনসাধারণের পক্ষে কর্মধানই প্রশিশ্ত।

ভগবান শ্রীক্ষকের অনেক শিয়ের মধ্যে ঐ তিনটি বোগশিক্ষার মুথপাত্র-স্বরূপ তিনজনের বিশেষ পরিচয় পাওয়া ষায়—শ্রীঅর্জুন, শ্রীরাধা এবং শ্রীউদ্ধব। বীরপ্রেষ্ঠ শ্রীঅর্জুনের শিক্ষার স্থল কুরুক্ষেত্র; গোপিকার্মনী শ্রীরাধার শিক্ষাস্থল বুলাবন; নিভ্যা অন্তর্ত্ত পার্যন শ্রীউদ্ধবের শিক্ষার স্থল ঘারাবতী। প্রিয় স্থা শ্রীঅর্জুনকে কর্মশিক্ষাই ভগবদ্গীভার বিষয়; ব্রজ্গগোপীকে প্রেমশিক্ষাই শ্রীরাসপঞ্চাধায়ের বিষয়; শ্রীউদ্ধবক্ষে জ্ঞানশিক্ষাই শ্রীমদ্ভাগবভের একাদশ স্কন্ধের বিষয়। কর্মী শ্রীক্ষর্জুনের নিকট ভিনি শ্রীশ্রময় ঈশ্বর; প্রেমপরায়ণা শ্রীরাধার চক্ষে

তিনি সোন্দর্থ-মাধূর্থময় ভগবান; জ্ঞানী প্রীউদ্ধব বুঝিয়াছিলেন, তিনি নিগুণি পরমাত্মা।

ভগবান শ্রীবৃদ্ধ, শ্রীষীশু, শ্রীশঙ্কর প্রমুথ পূজাপার ধর্মোপদেষ্টাগণের প্রকৃত মত হইতেছে, সন্ন্যাদ ভিন্ন দশবলাভের অক উপায় নাই। প্রীকৃষ্ণই ভারতে একমাত্র ধর্মপ্রচারক, ধিনি প্রচার করিয়াছিলেন যে কর্মত্যাগ করিবার প্রয়োজন নাই, ফলত্যাগ করিলেই হইল। কর্ম করিয়া ফল ত্যাগ করিতে পারিলে সংসারে থাকিয়াও উচ্চতম অবস্থা লাভ হইতে পারে। ভগবান শ্রীক্লফই প্রচার করিয়াছেন, মাত্র্য ঈশ্বর-অর্চনা হিসাবে অধ্যয়ন, অধ্যাপনা, রাজকার্য, বাণিজ্য এবং পরিচর্যাদি করিয়াও সিদ্ধি-লাভ করিতে পারে। ভগবান এক্রফের মতে অধ্যাপক, রাজকর্মচারী, বণিক বা পরিচারক-কাহাকেও তাহার দৈনন্দিন কর্ম পরিত্যাগ করিতে হইবে না : স্ব স্ব কর্ম করিয়াও তাহাদের ঈশ্বরলাভ হইতে পারে। ভগবান এক্রফ নিজেও গ্রহে থাকিয়া গুহীর মত স্ব কার্য করিতেন, যাহাতে লোকে কর্মভাগে না করে। জনস্থারণের জন্ম কর্মই ধর্ম-ইহা শ্রীক্লফ প্রচার করিয়া গিয়াছেন।

ঈশ্বর উপাসনা করিতে তিনি নিষেধ করেন নাই। গীতাতে আছে, ঈশ্বর সর্বভূতের হৃদয়ে আছেন, সেই অন্তর্গামীকে আশ্রয় কর—শান্তি পাইবে। আচার্য শ্রীরামাল্লল বলিয়াছেন, অচা অর্থাৎ প্রসিদ্ধ মন্দিরে যে সব বিগ্রহ আছেন, তাঁহাদের উপাসনা প্রথম করিতে হয়; তারপর বিভব অর্থাৎ রামাদি অবতারের উপাসনা; তাহাতে অধিকার হইলে সর্বশেষে অন্তর্গামীর উপাসনা। অত্রব অন্তর্গামীর উপাসনা সকলের আয়ত্তাধীন নহে। নিশ্বণ ব্রহ্ম-উপাসনা অত্তি কঠিন। ব্রহ্ম-উপাসনা দেহবৃদ্ধিসম্পন্ন লোকের পক্ষে হয়র।

সাধনমার্গে তুইটি বস্ত অধেষণীয়, অবলম্বনীয়;
এক 'আত্মা', অপরটি 'অবতার'। আত্মা বা অবতার
মন:কল্লিত নহে—অতি সত্যবস্তা। বিবেক বা বিচার

ঘারা আত্মার সন্ধান করিতে হয়, আর ভালৰাসা ঘারা অবভারের শ্রীপাদপদ্ম লাভ হয়। কর্ম ঘারা চিত্ত-শুদ্ধি হইলে বিচার বা ভালবাসা প্রকাশ পায়।

ভগবান শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন, আমাকে বাহার!
আশ্রম করে, আমি তাহাদের সংসার হইতে উদ্ধার
করি। শ্রীরামকৃষ্ণ বলিতেন, 'বাঁদর-ছানা আর
বিড়াল-ছানা। বাঁদর-ছানা মাকে ধ'রে থাকে।
বিড়াল-ছানা কেবল মিউ মিউ করে—তার মা মুথে
ক'রে নিয়ে ধেখানে রাথে সে সেথানে থাকে।'
একটি স্বাবল্যন, আর একটি নির্ভরতা। ব্রহ্মউপাসক নিজের পুরুষকারে ব্রহ্মলাভ করেন, এবং
ভগবহুপাসককে শ্রীভগবান উদ্ধার করেন। ভগবান
শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন, 'আমার উপাসককে আমি উদ্ধার
করি। অত্যক্ত হরাচারও বদি আমার ভজনা করে,
সেও সাধু হইয়া বায়। আমার ভক্তের নাশ নাই।
আমাকে পুজা কর, আমাকে পাইবে। আমার
শরণ লও, আমি ভোমাকে সর্ব পাপ হইতে মুক্ত

শীউদ্ধব বশিয়াছিলেন, 'উৎবর্বেতা অমল সন্ধানীরা সাধনপ্রভাবে ব্রহ্মধানে যান, কিন্তু ধর্মপথে ভ্রমণ করিয়া ও তোমার চরিত বর্ণন দ্বারা আমরা হস্তর সংসার-তমঃ উত্তীর্ণ হইব।' সার কথা হইতেছে, শীরুষ্ণকে চিস্তা করু, তাঁহাকে ভ্রমনা কর, তাঁহাকে যজন কর, তাঁহাকে নমস্থার কর—নিশ্চয় শীরুষ্ণকে পাইবে। ভগবান শীরুষ্ণও ভ্রমা দিয়াছেন, 'সর্ববিধ বাহু ধর্ম-কর্ম ভ্রাগ করিয়া একমাত্র আমার শরণ লও, আমি ভোমাকে সর্ব

শ্রীভগবানের চরিত-কথা ও তাঁহার বাণী—এই ছইটিই মহাতীর্থ। যে ইহাদের সেবা করিবে, সেই নিষ্পাপ হইবে—অমলাশয় হইবে—পবিত্র হইবে। পবিত্র হইলে আত্মতত্ত্ব ত্বয়ং প্রকাশিত হয়—
অমল চক্ষুতে যেমন সবিতা আপনি প্রকাশিত হন।

শ্রীভগবানের কর্ম অনেক ক্ষেত্রে ত্র্বোধ্য। তিনি
নিজেই বলিয়াছেন, 'আমি মান্থনী তন্ত্ব আশ্রম
করিয়াছি, সেইজক্ত মৃঢ্রা আমাকে অবজ্ঞা করিয়া
মান্থৰ ভাবে; তাহারা আমার ঈশ্বর-ভাব জানে
না। অলোকিক এবং পরের অনুগ্রহার্থ আমার
জন্মকর্ম। ইহা বাহারা ব্ঝিতে পারে, তাহাদের
দেহাভিমান চলিয়া যায় এবং তাহাদের পুনর্জন্ম
হয় না।' শ্রীভগবানের বাণীর মহিমা অপার।
তিনি ইহাও বলিয়াছেন: আমার বাণী যে 'জপ'
রূপে পাঠ করে, সে জ্ঞানযক্ত হারা আমাকে প্রকর্ম
করে। আমার উপদেশ যে শ্রেবণ করে, তাহার
আমাতে পরাভক্তি হয়, সে আর কর্মে বদ্ধ হয় না।

শ্রীভগবানের চরিত-কথা এবং তাঁহার বাণী বা উপদেশ ছাড়াও আর একটি বস্তু আছে—দেটি তাঁহার শ্রীমৃতি। কুরুক্ষেত্রে নরলোক-বীরগণ সেই শ্রীমৃতি দর্শন করিয়া পরকালে পরমগতি লাভ করিয়াছিল। বৃন্দাবনে দেই শ্রীমৃতিতে ব্রন্ধান্দানর নয়ন-সংলগ্ধ হইলে তাহাদের সমাধি হইত। সেই ভাবমৃতি তিনি রাথিয়া গিয়াছেন, সর্বনেত্রের প্রিয় সেই তন্তু মঙ্গলময়,—উপাসনাকালে সেই শ্রীমৃতির সাক্ষাৎকার হয়।

মনীধী বঙ্কিমচন্দ্রের মতে, আরুমানিক ১৫১৯
খৃষ্টপূর্ব বৎসরে শ্রীক্রম্ব জন্মগ্রহণ করেন। শ্রীবৃদ্ধের
এক হাজার বৎসর পূর্বে এবং শ্রীধীশুর দেড় হাজার
বৎসর পূর্বে শ্রীক্রম্ব জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন, ধরিতে
হইবে। মহাপ্রয়াণের সময় জাঁহার বয়স ১২৫
বৎসর হইয়াছিল। শ্রীক্রম্বের মহাপ্রয়াণের ৩৬
বৎসর পূর্বে অর্থাৎ ১৪৩০ খৃষ্টপূর্ব বৎসরে কুরুক্ষেত্র
যুদ্ধ হইয়াছিল। শ্বতম্ব-তন্ত্রে আছে, 'ভাদ্রমাসের
কৃষ্ণাইমী তিথিতে, রোহিণী নক্ষত্রে, বুধবারে, মধ্যরাত্রে শ্রীকৃষ্ণ জন্মগ্রহণ করেন। শ্রীকৃষ্ণ বিষ্ণু—
তিনি শ্বয়ং ভগবান।'

শ্রীরামক্বঞ্চ বলিতেন, "জ্ঞান আর বিজ্ঞান। জ্ঞান মানে জানা—স্থাবের বিষয় শোনা; জ্ঞানে কিশব আছেন, এই অন্তিমাত্র বোধ হয়। আর বিজ্ঞানে উাঁহার দর্শন হয়— তাঁহার সহিত আলাপ হয়। কাঠে অগ্নিতন্ত্ব আছে, ইহা শোনা এক, আর কাঠ জেলে ভাত রেঁধে থাওয়া আর এক ব্যাপার।" যদি শ্রীক্ষণের রূপ চিরকাল না থাকিত, তাহা হইলে বিজ্ঞান সম্ভব হইত না। শ্রীক্ষণের রূপ আছে, সেইজাত্র বিজ্ঞান অর্থাৎ সাক্ষাৎকার সম্ভব হয়। ভগবান শ্রীকৃষণ স্বয়ং বলিয়াছেন, 'আমি ব্রক্ষের প্রতিমা—আমি ব্রন্ধ-জ্যোভিংখন—ব্রন্ধণোহস্ত প্রতিষ্ঠাহম্।'

শ্রীকৃষ্ণ কল্পতক। তাঁহাকে যে ভাবে ডাকা হয়,
সেই ভাবে তিনি সাড়া দেন। তাঁহার আশ্রমে
সাংসারিক ছংখও নাশ হয়। শ্রীভগবান বলিয়াছেন, 'আমার ভজের ধোগক্ষেম আমি বহন
করি।' শ্রীকৃষ্ণের আশ্রমে সাহস বাড়ে। আর
একটি মহাগুণ—তাঁহার আশ্রম লইলে অধঃপতন
হর না—'ন ল্রশ্রম্ভি মার্গাং।' উপাসকের মনে
বিশাস খাকে, শ্রীকৃষ্ণে তাহাকে সকল বিম হইতে
রক্ষা করিবেন। শ্রীকৃষ্ণের পূজার জন্ত কিছু সংগ্রহ
করিতে হয় না। তিনি নিজেই বলিয়াছেন,
'সামান্ত পত্র পূপা ফল তোয় ভক্তির সহিত অপিত
হইলে আমি গ্রহণ করি। তাহাও ধিনি না সংগ্রহ
হয়, তবে—যাহা কিছু খাও, যাহা কিছু দান কর,
যাহা কিছু কর আমাকে অর্পণ কর, তাহা হইলেই
আমার পূজা হইবে।'

ভগবান শ্রীক্রফের নিকট জ্ঞান শিক্ষা পাইয়া শ্রীউদ্ধব পরিশেষে বলিয়াছিলেন, 'হে অরবিন্দলোচন! বাঁহারা জ্ঞানী তাঁহারা তোমার পদাস্থ্য আশ্রেয় করিয়া থাকেন; কারণ ঐ পদাস্থ্য আনন্দপরিপ্রক পরমানন্দ।' দেবতারাও বলিয়াছেন, 'তোমার পাদপদ্ম অশুভ বিষয়-বাসনার দাহক।' শ্রীকৃষ্ণের চরণ পবিত্র, বিশ্বব্যাপী—ভৃ: ভ্ব: স্থ: অভিক্রম করিয়া বর্তমান; 'চরণং পবিত্রং বিভতং পুরাণম্'। শ্রীউদ্ধবকে ভগবান শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছিলেন, 'জ্ঞানের ফল মোক্ষ, ক্সমাদির ফল অর্থ। বোগের ফল অণিমাদি সিদ্ধি, দণ্ডনীতির ফল ঐশ্বর্থ, কর্মের ফল অর্গ, কিন্তু আমি তোমার চতুবর্গ-ফলদাতা।'

মহাজ্ঞানী প্রীউদ্ধরের বেমন প্রীক্তক্ষে অধিকার, সমাজ চক্ষে হেয় কুজারও সেইরূপ তাঁহাতে অধিকার। প্রীক্ষণ বে ভগবান—তিনি বে সকল প্রাণীর নিজ জন! প্রীরামক্ষণ বলিতেন, 'কেউ কি বানের জলে ভেসে এসেছে? চাঁদামামা বে সকলের মামা।'

পরমভাগবত শ্রীভীয় দেখিতেন — শ্রীকৃষ্ণ নিরুপাধি পরম একা; আর সাধারণ নরনারী সাংসারিক
সক্ষটে তাঁহাকে মাত্র বিপৎতারণ মধুস্বন বলিয়া
জানে। তাহাদেরও শ্রীকৃষ্ণে সম্পূর্ণ অধিকার
আছে—ভগবান শ্রীকৃষ্ণ যাহাকে বেমন বুঝাইয়াছেন, সে সেইরূপ বুঝিয়াছে।

শ্রীরামকৃষ্ণ বলিতেন, 'যার যা পেটে সয়— কেউ কালিয়া পোলাও হন্তম করতে পারে, কেউ বা মাছের ঝোল পারে।' শ্রীভগ্রান যে অকিঞ্চনের ধন—অনাথের নাথ—নিরাশ্রয়ের আশ্রয়!

সংসারে দেখা যায়, নিজ পিতা বর্তমানে, পুত্র যেরূপ সনাথ ও নিশ্চিন্ত থাকে, পিতৃহীন বালক কি সেইরপ নিশ্চিম্ভতা অমুভব করিতে পারে? শরীরী পিতার বাণী শোনা যায়---শরীরী পিতার দয়া বোধগমা হয়: কিন্তু অশ্রীরী পিতার সহিত ঐরপ ব্যবহার হয় না। ঈশ্বর অশ্রীরী পিতা. আর শ্রীক্লফ অর্থাৎ অবতার শরীরী: পিতা চলিয়া ষাইলেও তাঁহার ত্যক্ত সম্পত্তি সম্ভানের কত উপকারে আদে ! নর-নারায়ণ শ্রীকৃষ্ণ অমূল্য অক্ষয় সম্পত্তি রাশিয়া গিয়াছেন। তাঁহার শিক্ষা দীক্ষা ও চরিত-কথা পঞ্চম বেদ মহান্তারত ও শ্রীমদভাগবত মহাপুরাণ এবং অক্যাক্ত পুরাণ হইতে আমরা অনায়াদে পাইতে পারি! আমরা দেই অমৃতের অধিকারী-কর্মদোষে বা বুদ্ধিত্রংশ হেতু সেই পিতৃ-ভাক্ত অমূল্য সম্পদ হইতে আমরা যেন বঞ্চিত ना रहे। ७.

বিভিন্ন যোগের অধিকারী নির্ণয়
(উদ্ধবের প্রতি শ্রীকৃষ্ণ)

যোগান্ত্রয়ো ময়া প্রোক্তা নূণাং শ্রেয়োবিধিৎসয়া। জ্ঞানং কর্ম চ ভক্তিশ্চ নোপায়োহন্তোহস্তি কুত্রচিৎ॥

নির্বিপ্পানাং জ্ঞানযোগো গ্রাসিনামিহ কর্মস্থ। তেম্বনির্বিপ্রচিত্তানাং কর্মযোগস্ত কামিনাম্॥

যদৃচ্ছয়া মৎকথাদৌ জাতশ্রদ্ধস্ত যঃ পুমান্। ন নির্বিশ্লো নাতিসক্তো ভক্তিযোগোহস্ত সিদ্ধিদঃ॥

( শ্রীমদ্ভাগবত, ১১৷২০৷৬,৭,৮ )

# 'দর্বধর্মান্ পরিত্যজ্য—'

#### বিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়

সন্ধ্যার আঁধার নামে জীবনের গোধ্লি-আকাশে !
রুথায় কাটামু কাল খেলা-ঘরে পুতৃল-খেলায় !
কীতির জেলায় চড়ি মৃত্যুরে লভিব—এই আশে
সমত্র লিখিমু নাম বালুময় সাগর-বেলায় !

ধরণীর সব কিছু একদিন হ'য়ে ধায় ধূলি !
হায় মূঢ় ! কীতি দিয়ে চেয়েছিলে ভরিবারে হিয়া !
জানিতে না, থ্যাতি—সে তো মূল্যহীন অচল আধুলি !
অন্তরে প্রচন্ন মানি এতকাল বেড়ালে বহিয়া !

একদা এ ভারতের তপোবনে মেঘমন্দ্রস্বরে ঋষিকণ্ঠ উচ্চারিল: আনন্দ—সে ভূমাতে কেবল! আলে স্থথ নাই। হায়, জানিলাম এতকাল পরে, কামনার পরিণতি —দীর্ঘাদ, তিক্ত অশ্রুলন!

আমার আনন্দ আছে, হে ঈশ্বর, কেবল তোমাতে !
চরণারবিন্দে তব শাস্তি মোর অনির্বচনীয় !
তোমার বাহিরে আমি কাঁদি শুধু মৃত্যু-যাতনাতে !
ভূষিত আত্মার মম ভূমি স্বচ্ছ স্থানিয় !

ভোমার নামের যাছ ছিন্ন করি দিবে মায়া-ভোর!
মানুধ মনেতে বন্ধ, মনে মুক্ত। বিখাসেই আণ!
ভূমি মাভা, ভূমি পিতা, ভূমি বন্ধু, ভূমি স্থা মোর!
ভামার ঐশ্বর্ধ ভূমি। ভূমি বিজা, ভূমি মোর প্রাণ!

মৃত্যুর শৃগ্ধলে বন্ধ ! অমৃত-সিদ্ধর তীরে নাও !
অন্ধকার হ'তে লও আলোকেতে, হে জ্যোতির জ্যোতিঃ !
আৰু আমি নিরাশ্রয় ! হে ঈশ্বর, আমারে শোনাও,
কল্যাণ ষে করে বৎস, তার কভু হয় না হুর্গতি !

শোনাও অভয়মন্ত্র, 'এসো সর্ব ধর্ম তেয়াগিয়া!
আমারে আশ্রয় করো; স্থানিশ্চিত করিব উদ্ধার
সর্বপাপ হ'তে। নিতা জাগি আমি তোমারই লাগিয়া!
বে মোর শর্ণাগত—আমি বহি বোগক্ষেম তার!

# ভগবান শ্রীক্নঞ্বের জন্মভূমি

[ অতীত ও বঠমান ] স্বামী বিশ্বরূপানন্দ

"ব্যাতি তেহধিকং ব্যানা ব্রজঃ শ্রয়ত ইন্দিরা শর্মাত্র হি।"

( শ্রীমন্ত্রাগ্রত—১০।৩১।১ )

'হে শ্রীকৃষণ, তোমার জন্মবশতই ব্রঞ্জ্মির এই মহত্ত উত্তরোত্তর বর্ধিত হইতেছে। জার সেই হেতু ইহা ইন্দিরার (লক্ষীর) চিরস্তন নিবাসভ্মিতে পরিণত হইয়াছে।'

সে আৰু প্রায় ২৫ বৎসর পূর্বের কথা। গিরি গোবধন হইতে প্রত্যাবর্তনের পথে মুসলমান যুবক টঙ্গাচালক কণ্টকাকীর্ণ উচ্চভূমির উপর অবস্থিত একটি মসঞ্জিদের পশ্চাদভাগে গিয়া विन : वावाकी याहेरय- ७१ ६यान्का कनम्ड्म त्विराय-वावाकी, खनवात्तव क्याज्ञि त्वर्थ अम। 'শ্রীক্লফের জন্মভূমি' নামক একটি দ্রষ্টব্য স্থান আছে, কিন্তু তাহার যে এই প্রকার অবস্থা, তাহা বাবাজীর জানা ছিল না। যাই হোক বাবাজী তো কণ্টকগুন্মপ্রাচীর ভেদকরত কোন প্রকারে मनिकार अन्तर्भाष्ट्रात अप्रताहन कविशा একটি ছোট্ট পথে মদজিন-প্রাক্তণে প্রবিষ্ট হইল; আর তাহাই ভগবান্ শ্রীক্ষণ্ডের জন্মভূমি—ইহা প্রবণ ক্রিয়া ভারাক্রান্তচিত্তে সেই স্থানেই তাহার প্রণতি জানাইয়া প্রস্থান করিল।

সম্প্রতি ৺ব্দুনাষ্ট্রমী তিথিতে পুনরায় উক্ত মহাতীর্থে উপস্থিত হইয়া যাহা দেখিয়াছি, শুনিয়াছি ও পুত্তিকা# ইত্যাদি হইতে সংগ্রহ করিয়াছি, তাহাই উদ্বোধনের শ্রদ্ধে পাঠকপাঠিকার সম্মুথে অর্থারূপে উপস্থাপিত করিতেছি।

ভগবান্ শ্রীক্লফ বে কেবল ভারতের, তাহা

\* এল-সাহিত্য-মঙল হইতে প্রকাশিত "শ্রীকৃক-লক্ষয়ানক।
ইতিহাস" ও অভান্ত পৃত্তিকাই বর্তমান প্রবন্ধের প্রধান উপলীব্য।

নহে-তিনি সমগ্র বিখের এক মহান জ্যোতিক। **এ**বুনাবনের মনিরে মনিরে, কুজে কুঞে ও যমুনা-পুলিনে সেই বালগোপালের লীলামাধুর্য স্মরণ করত আঞ্জিও লক্ষ লক্ষ নরনারী পুলকিতচিত্তে প্রেমাঞ্চ-বর্ষণ করিতেছে। কিন্তু সেই লোকোত্তর মহাপুরুষের জন্মভূমি হইবার সৌভাগ্য যে ভৃথও অর্জন করিয়াছে, শুরসেন প্রদেশের প্রধান নগরী সেই মথুরাতে এবং যে-স্থানে নন্দগোপগৃহে তাঁহার রোপ-রোপীগ**ণের** বাশ্যলীলাসকল প্রেমবিহবল চিত্ত হরণ করিত, মা যশোদা যে-স্থানে ছরস্ত গোপালের হুরস্তপনায় বিব্রত হইতেন, সেই গোকুলে [ বঠমান নাম—'পুরাণা গোকুল' বা মহাবন ], তাঁহার শ্বতিচিহ্ন বর্তমানে বস্তুত: কিছুই নাই বলিলেই চলে। শেষোক্ত ছলে কোন প্রাচীন হুর্গের ধ্বংসাবশেষের ক্রায় পরিদৃষ্ট একটি বহুবিস্থৃত উচ্চ ভূমির উপরিভাগে মাননীয় সরকার বাহাত্র কতৃ ক পুরাতত্ত্বসংরক্ষণ আইনাত্রসারে সংরক্ষিত, স্থদুখ্য কাক্ষকার্থমণ্ডিত বহু শুস্তবিশিষ্ট একটি বিস্তৃত দালান বিভ্নানে ইহার নাম—চৌরন্ধী থাঘা। এবং তাহা হইতে কিয়দ্রে অন্ত একটি উচ্চন্থানে মা যশোদার স্তিকাগার নামে প্রসিদ্ধ কয়েকটি ক্ষুদ্র গৃহ ব্যতীত আর কিছুই পরিদৃষ্ট হয় না। এই দালান এবং কুদ্র গৃহ কয়টি কোন্ সময়ে কাহাছারা নির্মিত হইয়াছিল, তাহা জানা যায় নাই। প্রত্ন-তাত্ত্বিক অনুসন্ধান হইলে কালে তাহা অৰ্খই জানা यहित । পাণ্ডাগণ উক্ত দালান ও ক্ষুদ্র গৃহগুলিকে যথাক্রমে নন্দরাজার বৈঠক ও মা যশোদার স্থতিকা-গাররপে পরিচয় প্রদান করে। শেষোক্ত স্থলে সম্ভানক্রোড়ে বাস্থকীছত্র বস্থাদেবের যমুনা-উত্তরণ, বশোদার সভোজাতা কন্তার সহিত পুত্র-বিনিময়

ইত্যাদির স্টক ত্র-একটি চমৎকার দেওয়ালচিত্র ও বালকুষ্ণের মৃতি প্রভৃতি আছে ।# "নহমৃশা জনশ্রতি:"-জনশ্রতি একেবারে মূল ঘটনা বিরহিত হয় না-পোরাণিকগণ কত কি স্বীকৃত এই ঐতিহা-প্রমাণ অমুদারে ইহা স্বীকার করিলে অক্সায় **हरे**रव ना रक्ष-श्रृत প্রাচীনকালে এই ভূথগুই নন্দকিশোরের বাল্যশীলাভূমি হইবার সোভাগ্যশাভ করিয়াছিল। অনতিদূরে যমলাজুন ভঙ্গের স্থান, যে স্থলে উত্থলবন্ধ বালগোপাল অজুনিবৃক্ষদ্বয়কে ভগ্ন করিয়াছিলেন এবং প্রায় এক মাইল দূরে যমুনার উপর ব্রহ্মাণ্ডবাট, যে হুলে বালক রুফ স্বীয় কুদ্র মুখগহবরে মাতাকে চরাচর ব্রহ্মাণ্ড প্রদর্শন করিয়া-ছিলেন তাহা পরিদৃষ্ট হয়। এই স্থলময়ও প্রাচীন বিষয়াই প্রতিভাত হইল। এতম্বাতীত একটি প্রাচীন মন্দিরে দারকাধীশ ও মথুরাধীশ নামক ছইটি অতি হুন্দর বিষ্ণুমূতিও পরিদৃষ্ট হয়। সংস্কারাভাবে সক**ল** মন্দিরই কিন্তু ধ্বংসোন্মুখ। পরবর্তী কোন সময়ে বল্লভাচার্য সম্প্রবায়ের কোন আচার্য কড় ক 'নয়া গোকুল' নামে একটি নাতিবৃহৎ শহর 'পুরাণা গোকুল' হইতে প্রায় তুই মাইল দুরে ধম্নাতীরে শ্রীশ্রীবালগোপালজীর মন্দিরসহ স্থাপিত ধইয়াছে। পুরাণা গোকুল হইতে প্রায় এক মাইল দুরে "রমণরেতী" [ ক্রীড়াক্ষেত্রভূত বালুকারাশি ] নামক উদাসী সম্যাদিগণ কত্কি স্থাপিত অপর একটি লীলান্ত্রও প্রদর্শিত হয়। "বেণুবাদনরত চঞ্চল ভাা**ম**" এই পুণাভূমির কোন্ স্থলে বিচরণ করিয়াছিলেন, আর কোন হুলে করেন নাই, তাহা নিরপণের কোন ष्ठावश् পृकादी आक्षण मरबरम विमालन, "नवाव वोमनाह-পণ এই মন্দিরে সেবাপুজার জক্ত ভূমিদান করিয়াছিলেন, তাহার পাট্টা এখনও আমাদের নিকট আছে ; কিন্তু কালপ্ৰৰাহে উক্ত জমি আমাদের হস্তচ্যত হইয়াছে। সেবাপুজার কোন ব্যবস্থাই এখানে নাই। উত্তর প্রদেশের প্রধান মন্ত্রী মাননীর শ্রীসম্পূর্ণা-নন্দ, মথুরা পুরাতস্থদংরক্ষণাগারের অধ্যক্ষ মহোদর প্রভৃতি বহ বিশিষ্ট ব্যক্তি-প্ৰদত্ত স্থানটির আচীনদ্বপূচক সহামুভূতিপূর্ণ

সাক্ষাপত্র পূজারী আমাদিগকে প্রদর্শন করিয়াছেন।

উপায় নাই। ব্রন্ধভূমির সকল স্থানই তাঁহার চরণরেণুস্পর্শের সোভাগ্য অর্জন করিয়াছিল, ইহা স্বীকার করিলেও, যমুনার অনতিদূরে বালুকাপূর্ণ একটি ভূথও ব্যতিরেকে প্রাচীনত্বের কোন নিদর্শন আমরা এই শেষোক্ত স্থলে পাইলাম না।

নয়া গোকুলেও পুরাণা গোকুলের স্থায় প্রাচীনত্বের কোন নিদর্শন নাই।

এক্ষণে আমরা ভগবান এক্ষের 'জন্মভূমি' বিষয়ে আলোচনা করিব। 'পশ্চিম রেলওয়ের' মধুরা জংশন টেশন হইতে এীরুলাবনের দিকে ষে ছোট রেলপথ ও স্থবিস্কৃত রাজপথ গিয়াছে, জংশন হইতে প্রায় হুই মাইল দূরে রেলপথ ও রাজপথের বামপার্খে ধে স্থবিস্কৃত উচ্চ ভূমি পরিদৃষ্ট হয়, দেইস্থলেই উক্ত ভূ**ৰণ্ড অবস্থিত, যা**হা **ভ**গবান্ শ্রীক্বফের প্রথম চরণস্পর্শের দোভাগ্য অর্জন করিয়াছিল। উহাই ছিল পুরাণবর্ণিত 'কংস-কারাগার', উক্ত স্থলেই "পরিত্রাণায় সাধুনাং বিনাশায় চ হৃদ্ধতাম্" 🕮 ভগবান দেবকীমাতার ক্রোড়ে আবিভূতি হইয়াছিলেন। পুরাণকারগণ বলেন শ্রীক্লফের প্রপৌত্র 'বজ্র' উক্ত স্থলেই সেই স্মপ্রাচীনকালে কেশবদেবের মন্দির নির্মাণ করিয়া-ছিলেন। কালপ্রভাবে সেই মৃতিও সেই মন্দির কি প্রকারে বিশ্বতিগর্ভে বিলীন হইয়াছে, ভাহা নিরূপণের কোন উপায় আজ আর নাই। বর্তমান সময়ে প্রত্নতাত্তিকগণ উক্ত হলে খনন-কার্যের বারা ट्य मकन निमर्भन পारेग्राष्ट्रन এवः विद्यामी खमन-কারিগণ মথুরা ও তত্ত্বস্থ শ্রীশ্রীকেশবদেব সম্বন্ধে ধে সকল বিবরণ লিপিবদ্ধ করিয়া রাখিয়া গিয়াছেন, সেই সকল আলোচনা করত পশুতগণ এই সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছেন যে—এই জন্মভূমির উপর বহুবার বহু বিশাল মন্দির নির্মিত হইরাছে এবং কালপ্রভাবেই হউক বা যবনাদির আক্রমণের ফলেই হউক, পুন: পুন: সেই সকল মন্দির বি**ধ্ব**ত্ত হইয়াছে।

আর উক্ত হলে শুধু যে শ্রীশ্রীকেশবদেবের মনিবরই ছিল—ভাহা নহে, উহার চতুষ্পার্শ্বে বৌদ্ধ ও জৈন-গণের অনেক শুপ ও মন্দির বর্তমান ছিল। এক্ষণে মপুরা প্রভত্তভালায় একটি চমৎকার বুদ্ধমৃতি পরিদৃষ্ট হয়। কয়েক বৎসর পূর্বে জন্মভূমির নিকট একটি কৃপ খননকালে প্রায় অভগ্ন অবস্থাতেই ভাষা ভূগর্ভ হইতে উত্তোলিত হইমাছে, উহার পাদপীঠে উৎকীৰ্ণ শিলালেথ হইতে অবগত হওয়া যায়— ভিক্নী জয়ভট্টা কতৃ ক ২৩ - সম্বতে (৫৪৯-৫ -খুষ্টাব্দে) উহা স্থাপিত হইয়াছিল—'যশা' নামক বিহারে। জৈন তীর্থক্টর ঋষভনাথের এক মৃতিও উহার নিকটবর্তী হলে পাওয়া গিয়াছে। 'এরিয়ান' ইউনানী লেখক স্বর্চত নামক পুত্তকে চক্রগুপ্ত মৌর্যের সমসাময়িক ( খৃঃ পু: ৩২৫-২৯৮) মেগাস্থিনিস্ কতু কি লিখিত বিবরণের আলোচনা প্রদক্ষে 'শূরদেন' নামক সমৃদ্ধ জনপদ মথুরা নগরী, কেশবপুরা (কটুরা কেশবদেব, বর্তমান জনভূমি) ও ধমুনা নদীর উল্লেখ করিয়াছেন। তাহাতে বর্ণিত আছে, মথুরা প্রদেশের জনসমুদায় 'হিরাক্লিজকে' ( শ্রীকৃষ্ণকে ) সম্মানসহকারে পূঞা করিয়া থাকে। টলেমী মপুরাকে 'দেবগণের নগর' আখ্যা প্রদান করিয়াছেন। প্লিনি নামক অফু ইওরোপীয় পণ্ডিতও কেশবপুরা ও যমুনা নদীর বিষয়ে আলোচনা করিয়াছেন। সম্ভবত: মেগা-স্থিনিদের ভারতে আগমনের বহুপূর্বেই কেশবপুরাতে (বর্তমান জন্মভূমিতে) খ্রীশ্রীকেশবদেবের (খ্রীক্লফের) মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। তদ্বিয়ক কোন স্পষ্ট প্রমাণ কিন্তু অন্যাপি হস্তগত হয় নাই। উক্ত জন্মভূমিতে মন্দির নির্মাণবিষয়ক প্রথম শিলালেখ ষাহা প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে, তাহা মহাক্ষত্রপ শোভাসের সময়ের (খৃঃ পুঃ ৮০-৫৭)। ব্রাহ্মী-দিপি ও সংস্কৃত ভাষায় তাহাতে এই প্রকার লিখিত আছে—"বসুনা ভগবতো বা প্রদেবতা মহা-স্থানে চতুঃশালং ভোরণং বেদিকা প্রতিষ্ঠাপিতা

প্রীতো ভবতু বাহ্নদেব: স্বামিশু \* মহাক্ষত্রপশ্র শোভাসশ্র সংবর্তেরাতাম্"—জগবান্ বাহ্নদেবের মহান্বানে চতুর্বারযুক্ত মন্দির, তোরণ ও বেদিকা মহাক্ষত্রপ শোভাসের রাজত্বকালে বহ্নকত্রক স্থাপিত হইল। এই শিলালেখটি মথুরার প্রত্নতন্ত্রক শালায় রক্ষিত আছে। খৃইজ্বনের অন্তঃ হইশত বংসর পূর্বে যে রাজপুতানায় চিতোরগড়ের নিকটবর্তী ঘোহান্তী নগরে এবং মধ্য প্রদেশের বিদিশাতে (বর্তমান ভীলসার নিকটবর্তী বেসনগরে) ভগবান্ শ্রীক্রক্ষের মৃতি পুজিত হইত, এত্রিষয়ে কয়েকটি শিলালেখ সম্প্রতি জন্মভূমিতে ধননকার্যের সময় পাওয়া গিয়াছে।

মহাক্ষত্রপ শোভাসের পরবতিকালীন যে ছুইটি শিলালেখ আবিস্কৃত হুইয়াছে, ভাহার মহাভাগৰত রাজাধিরাজ স্মাট চল্রগুপ্ত বিক্র-মাদিত্যের (চতুর্থ শতাব্দী); অপরটি তাঁহার পরবর্তী কোন গুপুবংশীয় সমাটের। উক্ত শিলা-লেথদ্বয়ের কিঞিং অংশ খণ্ডিত হইলেও, তাহা হইতে অবগত হওয়া যায় যে গুপ্তসমাট্রণ কর্তৃ উक्ट छल मन्त्रित निर्माण ७ नाना श्रकांत्र मुरकार्यत्र অমুষ্ঠান হইয়াছিল। চক্রগুপ্র বিক্রমাদিতোর সময়ে চৈনিক পরিব্রাজক ফা-ভিয়ান ভারতবর্ষে আগমন করেন। ভল্লিখিত বিবরণেও মথুরা নগরী, যমুনা নদী, তাহার উভয় পার্ধে বৌদ্দারাম ও স্থের বর্ণনা আছে। কুমারগুপ্তের রাজত্বের শেষাংশে ও স্বন্দগুপ্তের শাসনকালে বর্বর হুনগণের আক্রমণে মপুরানগরী এবং তাহার চতুষ্পার্শ্বস্থ সংবারামসমূহের মধ্যে কতকগুলি ক্ষতিপ্ৰস্ত ও কতকগুলি বিধ্বন্ত শ্রীশ্রীকেশবদেবের মন্দির সময়ে সম্পূর্ণরূপে বিধবস্ত হইয়াছিল কি তিষয়ক কোন স্পষ্ট প্রমাণ অভাপি পাওয়া याग्र नाहे।

এই অকার পাঠই সম্বতঃ শিলালিপিতে প্রার হওরা
 গিরাছে। ছাপানো পুরুকেরও এই প্রকার পাঠ।

চৈনিক পরিব্রাঞ্জক 'হিউএন চাং' ৬৩৫ খুঁষ্টাব্দে ভারতে আগমন করেন। তল্লিখিত বিবরণে স্পষ্ট-ভাবে কেশবদেবের মন্দিরের উল্লেখ না থাকিলেও, তৎকালে মধুরাতে পাঁচটি বৃহৎ দেবমন্দির ও কুড়িটি সংবারামের বর্ণনা পরিদৃষ্ট হয়। উক্ত পাঁচটি দেবমন্দিরের মধ্যে একটি অবশুই শ্রীপ্রীকেশবদেবের হইবে, ইহা অন্থমান করা চলিতে পারে। ১৯৫৪ খুষ্টাব্দে উক্ত হলে খননকার্যের সময় একটি খণ্ডিত শিলালেথ পাওয়া গিয়াছে। তাহা হইতে অবগত হওয়া যায়—মহারাট্রাধিপতি রাষ্ট্রকৃটবংশীয় কফরাজ, কর্ক এবং তৃতীয় গোবিন্দদেব কর্তৃকি এই জন্মভূমিতে মহৎ কোন পুণাকর্ম অন্থষ্টিত হইয়াছিল। সম্ভবতঃ হ্বন আক্রমণে ক্ষতিপ্রম্ভ কেশবদেব-মন্দির উক্ত রাজবংশীয়গণ-কর্তৃক পুনঃ স্ব-মহিমাতে প্রভিষ্ঠাপিত হইয়াছিল।

অতঃপর আসিল মৃতিভঙ্গকারী গলনীর স্থলতান মানুদের আক্রমণ। ১০১৭ খুটাবে তাঁহার নবম ভারতাক্রমণকালে মধুরা নগরী বিধ্বস্ত ও লুষ্ঠিত হইয়াছিল। মামুদের মন্ত্রী 'অল-উত্বী' তল্লিখিত 'ভারিথে-যামিনী' নামক পুস্তকে লিখিয়াছেন---'প্রলতানের আজায় এমন একটি স্থন্দর স্থবিস্কৃত বিশাল মন্দির ধ্বংস করা হইল, যাহাকে স্থানীয় লোক দেবগণ-কত্ক নিমিত বলিয়া থাকে। স্বয়ং স্থলতানই বলিয়াছেন-এই প্রকার একটি স্থবিশাল ইমারত নির্মাণ করিতে কমপক্ষে ১০ কোট দীনার ( স্বর্ণ মুদ্রা ) আবিশ্রক এবং বহু স্থাক কারিগর নিযুক্ত করিলেও গুইশত বৎসরের কম সময়ে এই প্রকার ইমারত নির্মিত হইতে পারে না। স্থলতানের আজ্ঞায় উক্ত মন্দির বিধবস্ত ও জন্মীভূত হইল। ২• দিন ব্যাপিয়া মথুরা শহরে লুঠন ও হত্যাকাও চলিল। তাহার ফলে স্থবর্ণনির্মিত পাচটি দেবমৃতি— পাওয়া গেল, যাহার একটির ওজন ১৪ মণ। উহার মুশ্য কমপক্ষে ১৪ হাজার দীনার। উক্ত পাচটি দেবস্তির চকুই বহুস্লা মণির দ্বারা নিমিত ছিল !

একশত উদ্ভের পৃষ্ঠে এই সমস্ত মৃতি ও অক্সান্ত লুক্তিত স্বর্ণ, রৌপ্য ও মণিমাণিক্য গঙ্গনীতে প্রেরিত হইল।" ১২০৭ সম্বতের (১১৫০ খৃঃ) একটি শিলালেখ এই অন্ত্রমতে পাওয়া গিয়াছে; তাহা হইতে অবগত হওয়া যায়—রাজা বিজয়পালদেব কতু ক মামুদ-বিধ্বন্ত শ্রীশ্রীকেশবদেবের মন্দির পুনরায় নিমিত হইয়াছিল। এই মন্দিরের বায় নির্বাহের অন্থ বহু ভূসম্পত্তি প্রদত্ত হইয়াছিল এবং 'জজ্জ' প্রমুখ ১৪ জন প্রধান নাগরিক এই মন্দিরের বাবস্থাপক-রূপে বিনিযুক্ত হইয়াছিলেন। মহাপ্রভূ শ্রীশ্রীচৈতক্তদের ১৫১৫ খুপ্টান্দের নিকটবর্তী কোন সময়ে সম্ভবতঃ রাজা বিজয়পাল দেব কতু কি নিমিত **बहै मिन्दिर हैं। है। दिन्य वर्ष वर्ष कर्मन करियाहिलन।** অথবা এমনও হইতে পারে যে, প্রীশ্রীচৈ তক্তদেব ষে মন্দির দর্শন করিয়াছিলেন তাহা রাজা বিজয়পাল-দেব কত্ক নির্মিত মন্দির নহে; কারণ তৎকালে দিলী আগ্রা ও মথুরা প্রদেশে মুদলমান শাসন প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। স্বতরাং এই প্রকারও হইতে পারে যে-বিজয়পাল দেব কর্তৃ ক নিমিত মন্দির মুসলমানগণ কতুকি বিধ্বস্ত হইয়াছিল এবং অক্ত কোন ধর্মপ্রাণ রাজা কতৃ ক নির্মিত মন্দিরই তিনি দর্শন করিয়াছিলেন। এই বিষয়ে নিশ্চিত কোন প্রমাণ অন্তাপি হস্তগত হয় নাই। ১২শ শতাকী ১৪৮৮ খুপ্তাব্দে দিকান্দার লোদীর রাজ্যারোহণ সময় পথস্ত জন্মস্থানের অবস্থা কি প্রকার ছিল, তাহা নিশ্চিতভাবে বলা হুরুহ।

ফিরিন্তা নামক ম্সলমান লেখকের বর্ণনা হইতে অবগত হওয়া যায় যে ১৫১৫ খৃষ্টাব্দের পরবর্তী কোন সময়ে সিকান্দার লোদী কর্তৃ ক কেশবদেবের মন্দির ও যম্নার ঘাটসমূহ বিধ্বস্ত হইয়াছিল। অতঃপর আসিল মোগলগণের রাজত্ব। মহামুভ্ব সমাট্ আকবরের সময়ে শ্রীবৃন্দাবনে গোবিন্দদেবের মন্দির, গোবর্ধনে হরিদেবের মন্দির প্রভৃতি নির্মিত হইতেও মধুরাতে কেশবদেবের মন্দির নির্মিত হইতে

পারে নাই। তাঁহার পুত্র জাহাদীরের রাজত্বকালে ওড়চ্ছারাজ্যের বুন্দেশা-নরেশ বীর্ষাংহদেব কর্তৃক এই জন্মভূমিতে ২৫০ ফুট উচ্চ এক বিশাল মন্দির ৩০ লক্ষ টাকা বাষে নিমিত হইয়াছিল। ইহার কারুকার্য ও শিল্পকলা এতই উচ্চপ্রেণীর ছিল যে তৎকালে সমগ্র উত্তর ভারতে এই প্রকার মন্দির ছিল না। ১৬৫০ খুগ্রান্ধে ফরাসী পরিব্রাঞ্জক ট্রাভার্নিয়ার, ১৬৬০ খুটান্দে পরিব্রাজক বার্নিয়ার এবং তৎপরতিকালে ইটালীদেশীয় পরিব্রাজক মনুচী ভারতবর্ষে আগমন করেন। তাঁহারা সকলেই বীরসিংহদেব কতৃ ক নির্মিত এই মন্দিরের ভূয়দী প্রশংসা করিয়াছেন। ট্রাভার্নিয়ারের বর্ণনা হইতে অবগত হওয়া যায়—কোন সময়ে যমুনা নদী কেশবদেবের মন্দিরের নিকটেই প্রবাহিত হইত। তৎকালে তাহা দূরে সরিয়া গিয়াছিল। [ এখন ও যমুনা জন্মভূমি হইতে প্রায় এক মাইল দুরে অবস্থিত ]। মন্দিরটি নিম্নভূমিতে অবস্থিত হইলেও ৫।৬ ক্রোশ দূর হইতে ভাহা পরিদৃষ্ট হইত, এতই ছিল তাহার উচ্চতা। মনুচী লিখিয়াছেন: জনাষ্টমীর দিন মন্দিরে যে আলোকস্জা হইত, তাহা আগ্রা হইতে স্পষ্টভাবে পরিদৃষ্ট হইত এবং বাদশাহ তাহা দেখিতেন।

স্ত্রাট্ জাহালীরের পৌত্র—স্ত্রাট্ শাহজাহানের জ্যেষ্ঠ পুত্র দারাশিকো ১৬৫৪ সালে মধুরা প্রদেশ জায়গীররূপে প্রাপ্ত হন। বীর্বসিংহদেব কতৃ ক নিমিত মন্দিরে বছ ব্যয়ে তিনি একটি বৃহৎ বেদিকা নির্মাণ করিয়া দেন। কিন্তু প্রতিকৃগ অবস্থাবশতঃ ১৬৫৮ খৃষ্টান্দে তিনি ল্রাতা ঔরক্ষজেব কতৃ কি যুদ্ধে পরাজিত হন। ১৬৬৬ খৃষ্টান্দে ঔরক্ষজেব দারা-শিকো-কর্তৃ ক কেশবদেবের মন্দিরে বেদিকা নির্মাণের বিষয় জানিতে পারেন। তৎক্ষণাৎ তিনি উক্ত বেদিকা ধ্বংস করিতে আজ্ঞা প্রদান করেন, তাঁহার মধুরান্থিত ফৌজদার আবহল কতৃ ক রাজাজ্ঞা অল্প সময়ের মধ্যেই প্রতিপালিত হয়। উক্ত

সময়েই ধর্মান্ধ সম্রাট 'কাফের'গণের ৺বুন্দাবনস্থ ও মথুরাস্থিত সমস্ত মন্দির, পাঠশালা প্রভৃতি ধ্বংস করিবার ও তাহাদের পূজা পাঠ ইত্যাদি বন্ধ করিয়া দিবার আদেশ প্রদান করেন। কিন্তু নানা কারণে সেই আদেশ তৎকালে পালিত হইতে পারে নাই। হিন্দুগণ উক্ত রাজাজ্ঞা শ্রবণ করত মন্দিরের মায়া ত্যাগ করিয়া দেবমূঠিগুলিকে গোপনে স্থানান্তরে প্রেরণ করেন। এই সময়েই বুন্দাবনের গোবিন্দ-দেব, মদনমোহন ও গোপীনাথ প্রভৃতি বিগ্রহগুলি রাজপুতানায় জয়পুর ও করোলী প্রভৃতি স্থানে নীত হয়। কেশবদেবের বিগ্রহ যে কোপায় প্রেরিত হইয়াছিল, তাহা আনহাপি আনা যায় নাই। কেহ কেহ অনুমান করেন, তাহা মথুরার দক্ষিণ-পৃঠকোণে কোনস্থানে প্রেরিত হইয়াছিল। অতঃপর কয়েক মাস পরে ১৬৬৬ খুটাকে উরক্জেব স্বয়ং মথুরাতে আগমন করিয়া মহাত্মা বীরসিংহদেব কতৃ ক নির্মিত সেই বিশাল মন্দির ধ্বংস করেন। বুন্দাবনের শ্রীগোবিন্দদেবের মন্দির প্রভৃতিও এই সময়ে উক্ত ধর্মান্ধ নরপতি কতুকি বিধবন্ত হয়। এই সময়ে যে সকল দেবমৃতি তাঁহার হন্তগত হইয়াছিল, তাহা রাজাজায় আগ্রাতে প্রেরিত হয় এবং তত্ত্বস্ত দেওয়ান-ই-খাদের নিকটবর্তী ছোট মসজিদের যিহাতে সমাট শাহজাতান বন্দীদশায় আবদ্ধ ছিলেন ] সিঁড়ির নিম্নেশে প্রোথিত হয়, উদ্দেশ্য সকলের পদাবাতে উক্ত দেবমূর্তিসকল চুর্ব বিচুর্ণ হইবে। অতঃপর এই ধর্মান্ধ সম্রাট ৰীরসিংহদেব-নির্মিত সেই স্থবিস্থত মন্দিরের ভিভির পূর্বভাগে মন্দিরে ব্যবহাত প্রস্তরগুলির দারাই একটি মস্ঞিদ নির্মাণ করেন, যাহা অস্তাপি উক্তর্বল পরিদৃষ্ট হইতেছে। এই সময়ে উক্ত মোগল সমাট নাম বদলাইয়া মথুরার 'ইস্লামাবাদ' এবং বুন্দাবনের 'মোমিনাবাদ' নাম দেন। এই নামধ্য কিন্তু সরকারী কাগজ-পত্রেই সীমাবন্ধ থাকে, জনগণ কত্ৰ গৃহীত হয় নাই।

ঔরঙ্গজেবের পরবর্তীকালে 'জন্মভূমি' উপেক্ষিত অবস্থাতেই বহুকাল পড়িয়া থাকে। অতঃপর মথুরা প্রদেশ জাঠগণের অধিকারে আসে! তাঁহারা মথুরার ধর্মীয় সংস্কৃতি সংরক্ষণের জন্ম নানাপ্রকার চেষ্টা করেন। মথুরার ইতিহাসে তাহা চিরম্মরণীয় হইয়া আছে। অতঃপর জয়পুরের নুপতিগণ মথুরাতে দপ্তরখানা হুর্গ ও দেনানিবাদ ইত্যাদি নির্মাণ করেন। এই সময় 'জন্মভূমি' কিছুকাল সরকারী দপ্তররূপে ব্যবহৃত হইয়াছিল। অতঃপর মথুরামণ্ডল মহারাষ্ট্রীয়গণের অধিকারে আদে। এই সময় গোয়ালিয়ররাজ মহাদ্জী দিন্ধিয়া 'জন্মভূমি'র উপর একটি মন্দির নির্মাণের ইচ্ছা করেন। কিন্ত বারাণদীর পণ্ডিতগণের প্রতিকূপতায় তাহা সম্ভব হয় নাই। তিনি 'জন্মভূমি'র সন্নিকটে একটি সরোবর থনন করেন, বর্তমানে উক্ত সরোবরের নাম 'পোতরা কুণ্ড'! অজ্ঞলোকে বলে —ম্ননী দেবকী এই সরোবরে শ্রীক্ষের জন্মের পর বস্তাদি ধৌত করিয়া সান করেন।' ইহাই হইল জীক্ষণ-জন্মভূমির প্রাচীন ইতিহাস।

. . .

ইনানীস্কনকালের ইতিহাস এই—১৮০৩ খুটান্দে মারাঠাগণকৈ পরাজিত করিয়া ইংরাজপণ মথুরার আধিপত্য লাভ করেন। ১৮১৫ খুটান্দে ইট ইণ্ডিয়া কোম্পানির নিকট হইতে বারাণসীরাজ পাটনীমল শ্রীক্রন্ডের জন্মভূমি ও তৎসংলগ্ধ স্থান সকল নিলামে ক্রয় করেন। তিনি উক্তন্তলে মন্দির নির্মাণের ইচ্ছা করিয়াছিলেন, কিন্তু তাহা পূর্ণ হয় নাই। ১৯৪৪ খুটান্দে মহামনা মদনমোহন মালবীয়জী রাজ্য শ্রীপুলাকিশোর বিড়লার সহায়তায় বারাণসীরাজের উত্তরাধিকারিগণের নিকট হইতে উক্ত ভূমি ক্রয় করেন। কিন্তু মন্দিরনির্মাণের ইচ্ছা পাকিলেও, তিনি সেই ইচ্ছা পূর্ণ করিয়া যাইতে পারেন নাই। পূজ্য মালবীয়জীর ইচ্ছাত্মসারে বিড়লাজী কতুকি ১৯৫১ সালে একটি 'জন্মভূমি টুটে' গঠিত হইয়াছে।

যাহার মধ্যে শ্রীবিড়লা প্রভৃতি বহু গণামাক্ত ধন-কুবেরগণ আছেন। এই ট্রাষ্টের উদ্দেশ্য 'ব্দন্মভূমি'র উপর শ্রীশ্রীকেশবদেবের মন্দির পুনর্নির্মাণ এবং কটরা কেশবদেবের অর্থাৎ 'জন্মভূমি'র চতুপ্পার্যন্ত স্থানের পুনকদ্ধার। এই স্থলে এই প্রকার সংস্থা তাঁহারা সংগঠিত করিতে ইচ্ছা করেন, যাহা হইবে হিলুধর্ম ও সংস্কৃতির একটি স্থবিশাল কেন্দ্র। ক্ষেক্বার শ্রমদানের ফলে স্থান্টি পরিষ্কৃত হইয়াছে: ২৫ বৎসর পূর্বে যে কণ্টকগুলাকীর্ণ পতিভভূমি দেথিয়াছিলাম, তাহা আর নাই। পুর্বাংশে অবস্থিত মদজিদবাটীর পশ্চিমাংশ সম্পূর্ণরূপে পরিস্কৃত হইয়াছে এবং ওড়চ্ছারাজ বীরদিংহদেব কতৃ কি নিমিত মন্দিরের সমগ্র ভিত্তিটি (কয়েকটি ভূনিমন্থ কক্ষদহ) খনন করিয়া বাহির করা হইয়াছে। উক্ত ভিত্তির উপর মসজিদের ঠিক পশ্চাদভাগে একটা চন্দ্রাতপের নিম্নদেশে ভগবান শ্রীক্লক্ষের একটি মৃতি স্থাপন করত আব্দ বানাইমীর দিন আনন্দোৎসব **इटेट्डिइ। वह ज्ङ नद्रनादीद ममाद्याम श्रामि** আৰু মুখরিত। শুনিলাম এই উৎসব মাসাধিককাল পর্যস্ত চলিবে। উত্তর প্রদেশ সরকার উক্ত স্থলে ক্ষমি ও স্বাস্থ্যপ্রদর্শনী প্রভৃতির ব্যবস্থা করিয়াছেন। লোকনৃত্য রাস্গীলা ও নাটক অভিনয়ের ব্যবস্থাও করা হইয়াছে। অস্থায়ী দোকানপাটও কয়েকটি মন্দিরভিত্তির পুরোভাগে উত্তর-থুলিয়াছে। প্রদেশ সরকার কতৃ ক 'এনামেল ধাতুপাত্রে' অঙ্কিত হুইটি বিজ্ঞপ্তিপত্ত ইংরেজী ও হিন্দীভাষায় প্রদর্শিত; যাহার বাংলা মর্মান্তবাদ এই-

"ক্লফচব্তারা নামে প্রাসিদ্ধ এই স্থানটি ভগবান্ শ্রীক্লফের জন্মভূমি। কয়েক সহস্র বংসর পূর্বে মপুরার শাসক কংসের কারাগৃহে প্রভু জন্মগ্রহণ করিয়াছিলেন এই স্থানটিতেই। এইস্থলে বান্ধী অক্লরে লিখিত অনেকগুলি শিলালেশ প্রাপ্ত হওয়া গিয়াছে। তাহাদের প্রামাণ্য বলে ইহা নির্নীত হইয়াছে যে থুঃ পুঃ ১ম শতান্ধীতে শকরাজ শোদাদের রাজত্বশালে বাহ্নদেব শীক্ষকের সম্মানের জক্ত এথানে একটি মন্দির নির্মিত হইয়াছিল। অতঃপর খৃষ্টীয় ৪র্থ শতাব্দীতে গুপ্তবংশীয় শাসক চক্রগুপ্ত বিক্রমাদিতা এথানে একটি স্বর্হৎ স্থান্ত মন্দির নির্মাণ করেন। খৃষ্টীয় ৭ম শতাব্দীতে চীনদেশীয় পরিব্রাজক হিউএন্চাং এই মন্দিরটি দর্শন করেন। গজনীর স্থান্তান মামুদ ১০১৭ খুষ্টাব্বে এই মন্দিরটি ধ্বংস করেন। ১১৫০ খৃষ্টাব্বে রাজা বিজয়পালদেব কত্বক অক্ত একটি মন্দির এই স্থান্তই নির্মিত হয়। ইহাও খৃষ্টীয় ১৬শ শতাব্বীতে সিকান্দার লোদী কত্বি বিধ্বন্ত হয়। ভগবান্ শ্রীক্ষেত্বের শেষ শ্বতিচিক্ত এইস্থান্তই

ওড়চ্ছার রাজা বীরসিংহদেব কছু ক ১৯১০ খুটান্সে
নির্মিত হয়। বিদেশী পরিব্রাজক ট্রাভার্নিয়ার,
বর্নিয়ার এবং মন্টী এই মন্দিরটির ভূয়দী প্রশংসা
করিয়া গিয়াছেন। ১৬৬৯ খুটান্সে ওরক্জেব এই
মন্দিরটি ভূমিদাং করেন এবং সেই মন্দিরের বৃহং'
ভিত্তির পূর্বাংশে তাঁহার আজ্ঞায় একটি মদজিদ্
নির্মিত হয়। এই জন্মভূমির শ্বৃতিরক্ষার জন্ত জনসাধারণের সহযোগিতায় এক্ষণে এখানে একটি
উপযুক্ত শ্বৃতিভবন নির্মিত হইবে।

আমরা নিশ্চরই উদ্গ্রীব হইয়া সেই শুভ দিনটির প্রতীক্ষা করিব।

## এই পরিচয় তোমার সাথে?

### শ্রীমতী প্রীতিময়ী কর

তুমি, এমনি নিবিড়, এমনি গভীর ! লীলাচঞ্চল দেবতা মোর ! বরষার এই ঘন ঘটা-রূপে নয়নে শ্বীবনে ঘনালে খোর ?

মেখ-মেত্র হৃদ্য-আকাশে
ক্ষণিক চকিত বিশ্বলি চাওয়া,
বজ্জবেদন হানো খন খন—
এই কি তোমার পরশ পাওয়া ?

তঃথ-নিশার নিরাশার খাসে

এমনি সঞ্চল বাতাসে ভরা,

করুণা-ধারায় আঁখির তারায়

এমনি অঝোর ঝরনে ঝরা!

দেয়া-গরঞ্জনে বাঁশরীর ধ্বনি
নিশীথ রাত্তে ঘুম ভাঙায়
মালতী-কুঞ্জে নীপের পুঞ্জে,
অবশ হিয়ায় দোল লাগায়!

মধুর মিলনে নিঠুর বিরহে

এমনি সরস স্থামলিমায়,
অন্ততে মন ছায় অন্তক্ষণ
ধরি ধরি করি, ধরা না বায় !

অধীর উত্তল স্রোত-ছল্ছল্
জীবন-নদীর পারাপারে,
ডিমিত আলোকে পলকে পলকে
থেয়া-তরী পাওয়া বাবে বাবে-

কেয়া-কণ্টকে আগুলিয়া রাথা রক্ত ঝরানো বনের পথে, আপনা-হারানো ভাবে বিশ্ময়ে— এই পরিচয় ভোমার সাথে ?

# শ্রীকৃষ্ণের মহানুভবতা

#### স্বামী মৈথিল্যানন্দ

আৰু প্ৰায় তিন সংস্ৰ বংসর পূর্বে ভগবান্
শ্রীক্ষণ এই পূণাভূমি ভারতবর্ষে তাঁহার মহিমোজ্জল
জীবন অতিবাহিত করিয়াছিলেন। তাঁহার জীবনী
অন্ধ্যান করিলে তাঁহার অশেষ মহান্তভবতার পরিচয়
পাওয়া যায়।

\* \* \*

শ্রীক্লফ কংসবধ করিয়া স্বীয় মাতা দেবকী ও পিতা বস্ত্রদেবকে বন্ধন হইতে মুক্ত করিয়া মস্তব্দের ছারা জাঁগাদের পাদস্পর্শ করিয়া বন্দনা করিলেন। দেবকী ও বস্থানের শ্রীক্লফকে জগতের ঈশ্বর বলিয়া বুঝিতে পারিয়া শক্ষিত হইলেন এবং স্নেহ প্রদর্শন করিতে পারিলেন না, কেবল কুতাঞ্জলি হইয়া দাঁডাইয়া রহিলেন। তথন শ্রীক্লফ পিতামাতার নিক্ট গমন করিয়া বিনয়াবনত হইয়া 'হে মাতঃ। হে পিতঃ।' বলিয়া সাদরে ডাকিতে লাগিলেন এবং তাঁহাদের প্রীতি জন্মাইয়া বলিলেন, 'এতদিন কংদের ভয়ে আমাদের চিত্ত দর্বনা উদ্বিগ্ন ছিল, আমরা অসমর্থ ছিলাম, আপনাদের সেবা করিতে পারি নাই; অতএব এতদিন আমাদের নির্থক অতিবাহিত হইয়াছে। হে মাতঃ! হে পিতঃ। আমরা পরাধীন ছিলাম, হুরাত্মা কংস আমাদিগকে অত্যন্ত কেশ দিয়াছে, আমরা আপনাদের দেবা করিতে পারি নাই; অতএব আপনারা আমাদিগকে क्या करून।'

"তন্ধাবকলয়ো: কংসালিতামূদ্বিচেতসো:।
মোদমেতে ব্যতিক্রাস্তা দিবসা বামনর্চতো:॥
তৎক্ষমুম্পতাত ! মাতর্নো পরতল্পয়ো:।
অকুর্বতোর্বাং শুক্রাবাং ক্লিষ্ট্রোত্রিলা ভূশম॥"

শ্ৰীমন্তাগৰতম্, ১০/৪৫

যত্ন, বৃষ্ণি, অন্ধক, মধু, দাশার্হ ও কুকুর
প্রভৃতি শ্রীক্ষণ্ডর জ্ঞাতি ও বাদ্ধবগণ কংসের ভয়ে
আকুল হইয়া নানাদিকে অবস্থান করিতেছিলেন
এবং প্রবাস-ক্রেশে কাতর হইয়া পড়িতেছিলেন।
শ্রীকৃষ্ণ সেই জ্ঞাতিদিগকে এবং বাদ্ধবগণকে নানা
দিক হইতে আনাইলেন এবং আশ্বাস দিয়া ও
অভার্থনা করিয়া উাহাদিগকে ধনসম্পত্তি দান করিয়া
নিজ্ঞ নিজ্ঞ গৃহে বাস করাইলেন। শ্রীকৃষ্ণের
বাত্বলে রুক্ষিত হইয়া তাঁহারা পরম আনক্ষে কাল
কাটাইতে লাগিলেন।

\*

শীকৃষ্ণ মথ্রাপ্রীতে প্রবেশ করিয়া স্থানানামক এক ভক্ত মালাকারের ভবনে বিনা নিমন্ত্রণে উপস্থিত হইলেন। সে ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণকে হঠাৎ দর্শন করিয়া শির নত করিয়া ভূতলে পতিত হইল এবং ভক্তিভরে তাঁহার অর্চনা করিয়া তাঁহাকে মালা প্রদান করিল। শ্রীকৃষ্ণ তাহাকে প্রণত ও শরণাপন্ন দেখিয়া ক্লপা করিলেন এবং তাহার প্রার্থিত—ভগবানে অচলা ভক্তি, ভক্তগণের প্রতি সৌহার্দা এবং মর্বভূতে দ্যারূপ বর প্রদান করিলেন। সে আর কিছু প্রার্থনা না করিলেও শ্রীকৃষ্ণ তাহাকে পার্থিব বহু বর দিলেন!

পরম ভক্ত অকুর শ্রীক্লফের পিত্ব্য ছিলেন।
ভগবান শ্রীক্লফ তাঁহার গৃহে আগমন করিলে তিনি
তাঁহাকে ভগবছোধে অভ্যর্থনা, অর্চনা, সেবা ও
স্থাতিবাদ করিলেন। শ্রীক্লফ অকুরকে বলিলেন,
'হে তাত! আপনি আমাদের গুরু, পিতৃব্য এবং
শ্লাঘ্য বন্ধু, আমরা সর্বদা আপনাদের রক্ষা, পোষণ
ও অফুকম্পার পাত্র; কারণ আমরা আপনাদের
পুত্রতুলা।'

ত্বং নো গুৰু: পিতৃব্যশ্চ শ্লাব্যো বন্ধশ্চ নিত্যদা।
বয়স্ত রক্ষ্যা: পোস্থাশ্চ অম্কম্প্যা: প্রজা হি ব: ॥"
— শ্রীমন্তাগ্রতম্ ১ । ৪৮

তিনি আরও বলিলেন, 'হে পিতৃব্য! আপনার
মত মহাভাগ সাধুদের সর্বদা সেবা করা কর্তব্য।
জলময় তীর্থসমূহ দর্শনমাত্রেই পবিত্র করেন না,
মৃত্তিকা ও শিলাময় তীর্থক্ষেত্রসমূহ দর্শনমাত্রেই পবিত্র
করেন না এবং দেবগণ দর্শনমাত্রেই পবিত্র
করেন না; তাঁহারা সকলে দীর্ঘকাল দেবিত হইয়াই
পবিত্র করিয়া থাকেন। আপনার মত সাধুব্যক্তি
কিন্তু দর্শনমাত্রেই পবিত্র করিয়া থাকেন।'

"ন হৃদ্ময়ানি তীর্থানি ন দেবা মৃচ্ছিলাময়া:। তে পুনস্কাককালেন দর্শনাদেব সাধব:॥"

—- শ্রীমন্তাগবতম্, ১০।৪৮

ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ পাণ্ডবগণের মঙ্গল-কামনায় তাঁহাদের ভাল-মন্দ জানিবার জন্ত অকুরকে হন্তিনাপুরে প্রেরণ করিয়াছিলেন। পাঠাইবার কালে শ্রীকৃষ্ণ অকুরকে বলিয়াছিলেন, 'আপনি হন্তিনাপুরে গমন করুন। ভাতৃপুত্র পাণ্ডবগণের প্রতি রাজা ধৃতরাষ্ট্রের ব্যবহার সম্প্রতি ভাল কি মন্দ ভাহা জানিয়া আহ্ন। ভাহা জানিলে আমরা আমাদের স্বস্থান্দের মঙ্গল যেরপে হইতে পারে, সেইরূপ ব্যবহা করিব।'

"গচ্ছ জানীহি তদ্ব্তমধুনা সাধবসাধু বা। বিজ্ঞায় তদ্বিধাস্থামো যথা শং স্ক্লাং ভবেৎ॥" —শ্রীমন্তাগবত্তম্, ১০।৪৮

রুক্মিনীদেবীর পাণিগ্রহণ করিয়া একদিন ভগবান্ খ্রীক্বফ তাঁহাকে বলিলেন, 'হে রাজপুত্রি! ঐশ্বর্যালানী রাজ্বগণ তোমাকে লাভ করিতে অভিলায করিয়াছিলেন। তোমার ভ্রাতা ও পিতা তোমাকে তাঁহাদিগের করে সম্প্রদান করিতে উত্থত হইয়া-ছিলেন। শিশুপাল প্রভৃতি রাজ্যগণ তোমাকে লাভ করিবার জন্ম তোমার পিতৃত্তবনে উপস্থিত হইয়াছিলেন। এই অবস্থায় তুমি দেই সকল প্রার্থিগণকে ত্যাগ করিয়া কেন আমাকে পতিত্বে বরণ করিলে ? আমি জরাসন্ধ প্রভৃতি বলবান্দের সহিত শক্রতা করিয়াছি। তাহাদিগের ভয়ে ভীত হইয়া সমুদ্র মধ্যে আশ্রয় লইয়াছি। আমি প্রায় রাজসিংহাসন ত্যাগ করিয়াছি। এরূপ অযোগা আমাকে তুমি কি কারণে পতিত্বে বরণ করিলে ? टर स्नुनि ! याशांपात পथ कांना यांग्र ना **এ**वः যাহারা লোকাতীত আচরণ করিয়া থাকে, তাদুশ পুরুষগণের অমুবর্তন করিলে রমণীগণ প্রায়ই ক্লেশ ভোগ করিয়া থাকে। আমি এবং আমার অমুরক্ত জনগণ নিজিঞ্চন। যাহাদের কিছুই নাই, তাহারাই আমাদের জন এবং আমর। তাহাদের নিতা প্রিয়। অতএব আঢ়া ব্যক্তিরা প্রায়ই আমাকে ভল্পনা করে না।'

"নিঙ্কিঞ্চনা বয়ং শশ্বন্ধিঞ্চিঞ্চনজনপ্রিয়া:।
তত্মাৎ প্রায়েণ ন হাট্যা মাং ভঙ্গন্তি স্থমধ্যমে॥"
—শ্রীমন্তাগবত্তম, ১০।৬০

এই প্রদক্ষে শ্রীকৃষ্ণ আরও বলিলেন যে ভিক্কগণই তাঁহার বৃথা প্রশংসা করিয়া থাকে—
"ভিক্ষুভিঃ শ্লাখিতা মুগা"। এই উক্তিতে শ্রীকৃষ্ণ
তাঁহার মহত্ত্বই প্রকাশ করিয়াছেন। যেহেতু
নিদ্ধিন্দন ও ভিক্কদের প্রতি তাঁহার হপ্ততা
অসাধারণ।

যুধিষ্ঠিরের রাজস্ম-যজ্ঞে ধাইবার পূর্বে জরাসক্ষকে বধ করা উচিত—এই কথা ধাদবগণ পুন: পুন: জিদ করিয়া বলিলে ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ ভক্ত উদ্ধব মহাশায়কে ডাকিয়া বলিলেন, 'হে উদ্ধব! তুমিই আমাদের বন্ধু, কর্তব্য এবং অকর্তব্য বিষয়ে তুমিই পরম দ্রষ্টা, মন্ত্রণাসাধ্য বিষয়সমূহে তুমি অভিজ্ঞ; অত এব উপস্থিত কি করা উচিত, তুমি বল; তুমি যাহা বলিবে, আমরা তাহাই শ্রদ্ধার সহিত গ্রহণ

করিব এবং তদমুদারে কার্য করিব।' ব্দরাসদ্ধকে প্রথমে ব্দয় করা কর্তব্য—উদ্ধব মহাশম এই সিদ্ধান্ত দিলে শ্রীকৃষ্ণ তদমুদারে কার্য করিলেন।

\* \*

রাজস্য-যজ্ঞে কোন্ বাক্তি অর্থ্য পাইবার যোগ্য

— এই বিষয় লইয়া সভামধ্যে সভাগণ আলোচনা
করিতে লাগিলেন। বহু যোগ্য বাক্তি রহিয়াছেন,
তাই তাঁহারা অনেক আলোচনা করিয়। কিছুই স্থির
করিতে পারিলেন না। তথন মাদ্রীপুত্র সহদেব
সভামধ্যে বলিতে লাগিলেন, 'যাদবগণের অধিণতি
ভগবান্ রুফ্ট অগ্রপুঞ্চা পাইবার যোগ্য। কারণ,
বর্তমান সময়ে তাঁহার সমান বা তাঁহা অপেক্ষা
মহত্তর কোন ব্যক্তি নাই।'

"তশ্মাৎ রুঞ্চায় মহতে দীয়তাং প্রহা**র্হ**ণম্।"

--শ্রীমন্তাগ্রতম্, ১০।৭৪

প্রধানগণ সভামধ্যে 'সাধু, সাধু' বলিলা উঠিলেন এবং সহদেবের বাক্যের প্রশংসা করিতে লাগিলেন। তদহুদারে যুধিষ্ঠিরাদি শ্রীক্রফের পূজা করিলেন এবং তাঁহাকে প্রণাম করিলেন। এমন সময় শিশুপাল স্বীয় আসন হইতে উভিত হইয়া সভামধ্যে বাহু উদ্ভোলন করিয়া শ্রীক্লঞ্চের উদ্দেশে কঠোর বাক্য বলিতে লাগিলেন, হৈ সভাগণ! বলবান কালকে কেহই অতিক্রম করিতে পারে না, এই জনশ্রতি সভা। যেহেতু বালক সহদেবের কথায় প্রধানগণের বুদ্ধিবিপর্যয় ঘটিন। হে সভা-শ্রেষ্ঠগণ! আপনারা সকলে পুজনীয় পাত্র নিরূপণে অভিজ্ঞ; স্থতরাং কৃষ্ণ অগ্রপুঞ্জা পাইবার যোগ্য-শহদেবের এই বালভাষিত আপনারা গ্রহণ করিবেন তৎপরে শিশুপাল শ্রীকৃষ্ণকে কুলকলম্ব, কুলভাই, ধর্মভাই ও স্বেচ্ছাচারী গো-পালক বলিয়া সভামধ্যে তীব্র নিন্দা করিতে লাগিলেন। উহা সহু করিতে না পারিয়া সমবেত সাধু ব্যক্তিগণ সভাত্যাগ করিয়া গেলেন।

ভগবান্ জ্রীক্ষণ এই সকল কথা প্রবণ করিয়া

দিংহ বেরূপ শৃগালের রবে নীরব থাকে, প্রথমে দেইরূপ নীরব রহিলেন, কিছুই বলিলেন না:

"নোবাচ কিঞ্চিজগবান্ যথা সিংহঃ শিবাকৃত্র্।"

—শ্রীমন্তাগবতম্, ১০19৪

\* \*

প্রীক্তম্বের বিরহে কাতরা গোপীগণকে সান্ত্রনা
দিতে গিয়া প্রীক্তম্ব নিজের মহান্ত্রতাবশতঃ
তাঁহাদিগকে বলিয়াছিলেন, 'হে প্রিয়তমাগণ!
তোমরা ছশ্ছেম গৃহশৃদ্ধান ছেদন করিয়া আমার
জন্ধনা করিয়াছ এবং শুক্তভাবে আমার আশ্রয়
লইয়াছ। আমি তোমাদের প্রত্যুপকার করিতে
দেব-পরিমিত আয়ু দ্বারাও সক্ষম হইব না।
তোমাদের সংকার্থের দ্বারাই আমার ঝণ পরিশোধ
হউক।'

ন পারয়েহহং নিরবভসংযুজাং
সুসাধুকৃত্যং বিবুধায়ুধাপি বঃ।
যা মাভজন্ হর্জরপেহশৃথ্যলাঃ
সংবৃশ্চা তদ্বঃ প্রতিযাতু সাধুনা॥"

-- শ্রীমন্তাগবতম্, ১০:৩২

\* \* \*

ভগবান্ শ্রীক্লফের বাল্যসথা শ্রীনাম মতি দরিন্দ্র ব্রাহ্মণ ছিলেন। জিতেন্দ্রিয় ও নিঃস্পৃথ ইইয়া যদৃচ্ছালব্ধ প্রবারে ছারা জীবনধারণ করত গৃহস্থাশ্রমে অবস্থিত ছিলেন। অর্থাভাবে তিনি মলিন জীর্ণ বন্ধ্রথ পরিধান করিয়া থাকিতেন। তাঁহার পত্নী ও তাঁহার কায় ওণ্যুক্তা ছিলেন এবং জীর্ণ বন্ধ্রথণ্ড পরিধান করিয়া থাকিতেন। তিনি পতির জ্বন্থ যদৃচ্ছালব্ধ আহার্য বস্তু রব্ধনাদি করিয়া তাঁহাকে থাওয়াইতেন। পতিব্রহা ব্রাহ্মণপত্নী একদিন চিস্তায় অবসন্ধা হইয়া কাঁপিতে কাঁপিতে পতিকে বলিলেন, ভগবান শ্রীক্ষ আপনার বাল্যমথা বলিয়া শুনিয়াছি। তিনি এখন ছারকার অধিপতি। আপনি দারিন্দ্রো কই পাইতেছেন জানিতে পারিলে তিনি আপনাকে প্রচুর অর্থ প্রদান করিবেন।

আপনি একফের ভক্ত, আপনি তাঁহার সমীপে গমন কর্মন।' ব্রাহ্মণী প্রতিবেশী নিকট হইতে চারি মুষ্টি চিপিটক যাক্রা করিয়া আনিলেন এবং উহা জীর্ণ বস্ত্রথণ্ডে বন্ধন করিয়া সেই উপহার পতির হতে প্রদান করিলেন। শ্রীদাম ইতন্তত: করিয়া দারকার দিকে অগ্রসর হইলেন এবং কোনক্রমে এক্লফের রাজপ্রাসালে উপনীত হইলেন। ভগবান এক্লিফ তথন রুক্মিণীদেশীর পর্যঙ্গে উপবিষ্ট ছিলেন। তিনি দূর হইতে মলিন, দরিজ শ্রীবামকে দেখিতে পাইয়া সহসা উত্থিত হইলেন এবং নিকটে আগমন করিয়া আনন্দে তাঁহাকে আলিগন করিলেন। বাল্যস্থাকে শ্রীক্লঞ্জ পর্যাঙ্কে বদাইয়া পূজা করিলেন এবং তাঁহার চরণ্যুগল ধোত করিয়া ८भटे जन निज मछक धांत्र कतितन। कुणन জিজাদা করিয়া দোলাদে এক্ষ শ্রীকামের হস্তধারণ করিলেন এবং একত্রে গুরুগৃহে বাসের কথা ও বাল্য-কালের মনোহর কাহিনীদকল বলিতে লাগিলেন। শ্রীনাম চিপিটক উপহার আনিয়া লজ্জায় শ্রীক্লফকে দিতে পারিতেছেন না—ইহা শ্রীক্লফ জানিতে পারিলা বলিলেন, 'হে সথে! তুমি তোমার গৃহ হইতে আমার জন্ম কি উপহার আনয়ন করিয়াছ ?' শ্রীনাম শ্রীণতিকে চিপিটক উপহার দিতে পারিলেন না, অপিচ লজ্জিত ও অধোমুথে হইয়া রহিলেন। শ্রীকৃষ্ণ শ্রীনামের বন্ধথণ্ডে আবদ্ধ চিপিটকগুলি কাড়িয়া লইলেন এবং বলিলেন, 'হে সথে ! তুমি ত আমার প্রীতিকর উপহার আনিয়াছ, এতক্ষণ কেন বল নাই ?' এই বলিয়া শ্রীক্লম্ড এক মৃষ্টি চিপিটক পরম তৃপ্তির সহিত ভক্ষণ করিতে লাগিলেন। দরিত্র শ্রীদাম দারকাপতির মহাত্মতবতা দেখিয়া অঞা বিসর্জন করিতে লাগিলেন।

\* \*

অশ্বথামার ব্রহ্মাস্ত্রে অভিনন্থার পত্নী উত্তরার গর্ভস্থ সন্তান আহত হইলে উত্তরাদেবী করুণ আর্তির সহিত কাঁদিতে কাঁদিতে ভগবান্ শ্রীক্রফের নিকট শীয় সন্তানের জীবন ভিক্ষা করিলেন। শ্রীকৃষ্ণ উত্তরার কাতরতায় ক্রপাবিষ্ট হইয়া বলিলেন, 'আমি জীবনে কথনও পরিহাস করিয়াও মিথাা বলি নাই, আমি কথনও যুদ্দক্ষেত্র হইতে পশায়ন করি নাই,— এই সকলের বলে উত্তরার সন্তান জীবন লাভ কর্মক'—এই কথা বলিবামাত্র অভিমহার সন্তান কাঁদিয়া উঠিয়াছিল।

非 非 棒

ভগবান্ শ্রীক্রম্ণ উদ্ধাবকে বলিয়াছিলেন, 'আমি নিরপেক্ষা, শাস্তা, নির্বৈর, সমনশী মুনির পশ্চাৎ পশ্চাৎ গমন করিয়া থাকি, যেহেতু তাঁহার চরণরজঃ দ্বারা নিজেকে পবিত্র করিতে পারিব।'

"নিরপেক্ষং মুনিং শাস্তং নিবৈরং সমন্ধনম্।
কহবজাম্যহং নিত্যং পুষেয়েতাজিঘু রেণুভি:॥"
— শ্রীম্ভাগ্রহম্, ১১।১৪

এই প্রকারের ভক্তবংসগতা ও ভক্তকে সন্মান-প্রদর্শন পৃথিবীর ইতিহাসে পরিদৃষ্ট হয় না।

কৃষ্ণিনি প্রেক্সিত এক ব্রাহ্মণ দারকার শ্রীকৃষ্ণসমাপে উপস্থিত ইইয়াছিলেন। ব্রহ্মণাদেব শ্রীকৃষ্ণ
সেই ব্রাহ্মণকে দর্শন করিয়া স্বীয় আসন ইইতে
নামিলেন এবং তাঁহাকে উপযুক্ত আসনে উপবেশন
করাইলেন। দেবগণ শ্রীকৃষ্ণকে যেরপ পূজা করিলেন।
কৈ ব্রাহ্মণ শ্রীকৃষ্ণ সেই ব্রাহ্মণের পূজা করিলেন।
কৈ ব্রাহ্মণ ভাজন করিয়া বিশ্রাম লাভ করিলে
শ্রীকৃষ্ণ তাঁহার নিকট গমন করিয়া তাঁহার স্বীয় হস্ত
দারা তাঁহার চরণদ্ম সম্মর্দন করিতে লাগিলেন।
কথায় কথায় দেই ব্রাহ্মণকে বলিলেন, বে সকল
ব্রাহ্মণ স্বাভ-সন্থাই, সাধু, সকল ভূতের স্বস্থতম,
নিরহন্ধার, এবং শান্ত—তাঁহাদিগকে আমি মস্তক
অবনত করিয়া বার বার নার নমস্কার করি।

 মৃগ মনে করিয়া জ্বরা নামক ব্যাধ ভগবান্

শ্রীক্ষেত্রর চরণকে বাণের দারা বিদ্ধ করিয়াছিল।
ব্যাধ নিজের ভ্রম ব্ঝিতে পারিয়া শ্রীক্ষণ্ডের চরণতলে মস্তক রাখিয়া নিপতিত হইয়াছিল। সে
তাহার ক্রতকর্মের জন্ম শ্রীক্ষণ্ডের নিকট প্রার্থনা
করিতে লাগিল, তাহাকে সংহার করা হউক, শ্রীকৃষণ্
তাহার কোন অপরাধ দেখিলেন না, বরং বলিলেন,
'হে ব্যাধ! তুমি ভ্র করিও না। গাত্রোখান
কর। তোমার এ কার্য আমারই অভিল্যিত।

এক্ষণে তুমি আমার আজ্ঞায় স্কৃতি-গণের শভ্য স্বর্গলোকে গমন কর।

"মাতৈর্জরে! অমৃতিষ্ঠ কাম এব কতো হি মে। যাহি তং মদমুজ্ঞাত: অর্গং স্কুক্তিনাং পদম্॥"
—শ্রীমন্তাগ্রতম, ১১।৩০

মহামানব শ্রীক্লফের মহান্ত্রতার স্বন্ত নাই। যতই তাঁহার বিষয়ে অনুধ্যান করা যায়, তত্তই তাঁহার মহৎ চরিত্রের পরিমাপ করিতে পারা যায় না।

### একান্তিকা

[ইন্দিরা দেবীর হিন্দী ভজনের অভ্বাদ] শ্রীদিন্সীপকুমার রায়

হে গোবিন্দ, হে গোবিন্দ, গাহিব তব নাম হরিবোলের প্রম স্থ্র সাধিয়া অবিরাম।

জগত হ'তে দূরে—স্থদূরে—পুলিনে গঙ্গার
তারকা যেথা তুযার চুমে গহন-ঝঙ্কার,
একটি ছোট মন্দির হে বিরচি' নাথ তব
কলিতে ফুলে সাজায়ে বেদী সেথায় অভিনব
হে গোবিন্দ, হে গোবিন্দ গাহিব তব নাম
হরিবোলের পরম স্কর সাধিয়া অবিরাম।

সে-নিরালায় রবে না কেহ আপন পর আর, বৈরী নয়, বন্ধু নয়, কান্ত পরিবার, মূখে কেবল তোমারি নাম রহিবে সাথী বঁধু, তোমারি রবো সেবিকা রাজি তোমারি রঙে শুধুঃ হে গোবিন্দ, হে গোবিন্দ গাহিয়া তব নাম হরিবোলের পরম স্কুর সাধিয়া অবিরাম।

শ্রামল শেজ বিছাব আমি সেথা শৈলাচলে, বাতাস গাবে ঘুমপাড়ানি তারার আঁখিতলে, ঘুমাব আমি করিয়া শুধু তোমারি নাম ধ্যান, ভাঙিলে ঘুম প্রথম তব গাহিব নাম গানঃ হে গোবিন্দ, হে গোবিন্দ নবঘনশ্রাম হরিবোলের পরম স্থর সাধিয়া অবিরাম।

এমনি প্রেমে ডাকিব—চেয়ে ও-রাঙা পায়ে ঠাই তোমারে শুধু দেখিব—গাঁখিরাখিবহে যেথাই। প্রেম আমার তোমারে বঁধু আনিবে বেঁধে না কি? মীরার হে গোপাল, দেখিব কেমনে দাও ফাঁকিঃ ডাকার মতো ডাকিব যবে একবার ও-নাম হরিবোলের পরম স্থুর সাধিয়া অবিরাম।

## ভক্তি-পথ

#### স্বামী জীবানন্দ

শীরামকৃষ্ণদেবের অসংখ্য উপদেশের মধ্যে জীবনের উদ্দেশ্য সম্বন্ধে মানুষকে সচেতন ক'রে দেওয়ার বাণীই সর্বশ্রেষ্ঠ। তাকে তিনি বার বার শুনিয়েছেন: মানব-জীবনের উদ্দেশ্য ভগবান লাভ। এখন প্রশ্ন আদে,—ভগবান লাভ ক'রে কি হবে? উত্তর: হু:থের হাত থেকে চিরতরে নিঙ্কৃতি পাওয়া যাবে—জীবন মধুময় হবে। গীতায় আছে: যং লব্ধ্ব। চাপরং লাভং মন্ততে নাধিকং ততঃ। যিত্মিন স্থিতো ন হু:থেন শুকুণাপি বিচাল্যতে॥ আমরা যে আনন্দ থেকে এসেছি—সেই আনন্দ না পাওয়া পর্যন্ত আমাদের শান্তিনেই। ঈশ্বরই সেই আনন্দস্বরূপ। তিনি রস্ক্রপ 'রসো বৈ সং'—পরম-প্রেমক্বরূপ।

প্রেমময় ঈশ্বরকে পাবার জন্ত বহু সাধক ও বহু
আচার্য নিজেদের উপলব্ধি থেকে গোককল্যাণার্থে
বিভিন্ন মতের ও পথের নির্দেশ দিয়েছেন। যে কোন
একটি মত বা পথকে অবলম্বন ক'রে ঐকান্তিকী
নিষ্ঠায় গুরুনির্নিষ্ট সাধন-পথে অগ্রসর হ'তে থাকলে
সাধক যথাকালে সকলের একই গন্তব্যস্থল ঈশ্বরে
পৌছুতে পারে। ভক্তিপথই সর্বসাধারণের উপযোগী
এবং সর্বাপেক্ষা সহজ্ঞ সর্বস ও প্রশন্ত পথ।

ভক্তি-পথ সহজ কেন? প্রত্যেক প্রাণীর
মধ্যেই আছে ভালবাসার অন্ত:সলিলা রস-নির্মরিণী।
মানুষে আবার এই হান্যাবেগ অধিকতর। ভালবাসার
তিনটি রপ—শ্রনা, প্রীতি ও মেহ। গুরুজনদের
উপর ভালবাসার যে প্রকাশ তাকে বলা হয় শ্রনা,
সমবয়স্কলের প্রতি প্রকাশিত হ'লে প্রীতি বা
স্থা—স্থার কনিষ্ঠদের উপর ভালবাসার যে
বাহু প্রকাশ তার নাম মেহ। শ্রনা প্রীতি ও
মেহের বন্ধনে সকলেই বন্ধ। মানুষ্যের স্বাভাবিক

বৃত্তি— এই অনুরাগ যথন ঈশবে নিবেদিত হয় তথন এর নাম হয় ভক্তি। মহর্ষি শাণ্ডিল্য বলেছেন, ঈশ্বরে পরম অনুরক্তিই ভক্তি— 'সা পরান্তরক্তি-রীশবে'। দেবর্ষি নারদের মতে ভক্তি হচ্ছে— ঈশবের উপর পরম প্রেম— 'সা তিম্মিন্ পরম-প্রেমরূপা'। পরম অনুরাগ আর পরম প্রেম একই। পরিবর্তনশীল জগতে সবই ক্ষণস্থায়ী— অতএব জাগতিক ভালবাসাও ক্ষণস্থায়ী! একমাত্র প্রেমময় ঈশ্বর বা পরমাত্রাই নিত্য বা অবিনাশী; সেইজ্ল ঈশবের উপর প্রেমণ্ড নিত্য ও অবিনাশী। বে অনুরাগ আমাদের স্বান্তাবিক, অন্ত কোণাও থেকে আনতে হয় না—তা মানুষকে না দিয়ে ঈশ্বরকে সমর্পণ করতে পারলেই হ'ল। ভক্তিপথে হৃদয়াবেগের শুধু 'মোড়' ফিরিয়ে দেওয়া—তাই এ পথ সহজ্ঞ।

আবার মান্নধের আছে কাম ক্রোধ লোভ প্রভৃতি স্বাভাবিক বৃত্তি। যদি কামনা করতেই হয় তবে ঐহিক স্থপ-সাচ্ছন্দ্য বা ঐশ্বর্য প্রার্থনা না ক'রে সকল স্থিপথর্ষের উৎসম্বরূপ ভগবানকেই চাই না কেন? যদি ক্রোধ না যায় তবে মান্থ্যের উপর ক্রের না হ'য়ে ভগবৎক্রপা লাভ হ'ল না ব'লে তাঁরই উপর ক্রোধ করি না কেন? কাম ক্রোধ লোভ মান-অভিমান সবই তাঁকে কেন্দ্র ক'রে হোক। ভক্তি-পথে নিজম্ব বৃত্তিগুলিকে জ্বোর ক'রে ছাড়তে হয় না—ভধু ভগবানের দিকে ঘুরিয়ে দিতে হয়, তাই এ পথ সহজ।

শরীর-মনকে কেন্দ্র ক'রে যতক্ষণ অহংকার শুভিমান ততক্ষণ নিজেকে শরীর-মনের অতীত ব'লে চিন্তা করা কটকর। আবার রাজযোগ ঘাঃা চিন্তর্তি নিরোধ করাও স্থকঠিন। তাই ভক্তিমার্গই প্রশক্ত। বালক বৃদ্ধ ন্ত্রী পুরুষ সকলের পক্ষেই ভক্তি-পথ উপযোগী ও সহজ।

অবৈতিসিদ্ধিকার আচার্য মধুস্থান সরস্থতী ভক্তির সংজ্ঞা নির্ণর করেছেন এই ভাবে: দ্রবী-ভাবপূর্বিকা মনসো ভগবদাকাররূপা স্বিকল্পরুত্তি-ভক্তিরিতি—মর্থাৎ ভগবৎপ্রেমে দ্রবীভূত হ'য়ে ভগবানের সঙ্গে চিত্তের যে তদাকার ভাব ভা-ই ভক্তি।

শ্রীমদ্ভাগবতে শ্রীভগবান স্বয়ং ভক্তির লক্ষণ নিমোক্তরূপ বলেছেন:

মদ্গুণশ্রতিমাত্রেণ ময়ি সর্বপ্তহাশ্যে।
মনোগতিরবিচ্ছিন্না ধথা গঙ্গাস্তসোহস্থা ॥
লক্ষণং ভক্তিধোগস্তা নিগুণিস্ত হ্যুদাহতম্।
অহৈতুকাব্যবহিতা যা ভক্তিঃ পুরুষোত্ম॥

শ্রীভগবানের গুণগান শ্রবণমাত্রই তাঁর প্রতি সমুদ্রগামিনী গন্ধার স্রোতোধারার মত চিত্তের যে অহেতৃক অবিচিছন্ন গতি তা-ই ভক্তি।

ভক্তি হই প্রকার: (১) গৌণী, (২) পরা।
সাধনাবস্থার ভক্তির নাম গৌণী ভক্তি, আর সিদ্ধাবস্থার ভক্তির নাম পরাভক্তি। গৌণী ভক্তি
আবার হই প্রকার: (১) বৈধী, (২) রাগাজ্মিকা।
শ্রীপ্তক্রর উপদেশাহ্মসারে এবং শাস্ত্রের সহায়তায়
শ্রীভগবানের উপর প্রীতি উৎপাদনের জন্ম যে সাধন
তাকে বলা হয় বৈধী ভক্তি। 'বিধিসাধ্যমানা
বৈধী সোপানরূপা।' (বৈধীমীমাংগা-দর্শন)

সাধন-পথে অগ্রসর হওয়ার সোপান-স্বরূপ বৈধী ভক্তির নয়টি অঙ্গ যথাক্রমে:

শ্রবণং কীর্তনং বিষ্ফো: স্মরণং পাদদেবনম্। জঠনং বন্দনং দাস্তং সংগ্রমাত্মনিবেদনম্॥

হে ঈশর ! কর্ণকুহরে যেন অহনিশি তোমারই বণা প্রবিষ্ট হয়, মুখে সর্বদা যেন তোমারই কথা উচ্চারণ ও তোমার নাম-গুণ গান করি, তোমার শ্বন্ধ-মননে পূজা-বন্ধনা-সেবায় যেন আমার কাল কাটে, সংসারে একমাত্র ভূমিই আমার বন্ধু—এক-

মাত্র প্রভু, আমি তোমার দাস, তোমার শরণাগত, তোমারই উপর আমার আত্মসমর্পণ—এই ভাবে বৈধী ভক্তির সমস্ত অঙ্গের সাধন ধারা চিত্ত নির্মল হ'লে সাধকের অস্থ:করণ শ্রীভগবানের ঘণার্থ মন্দিরে পরিণত হয়, তথন তাঁর চিত্তে অবিরল প্রেমধারা প্রবাহিত হ'তে থাকে। ভগবৎপ্রেমের এই অবস্থার নাম রাগাত্মিকা ভক্তি। রাগাত্মিকা ভক্তির লক্ষণে মহর্ষি অক্সিরা বলেছেন: 'রসাম্ভাবিকানন্দ-শান্তিদা রাগাত্মিকা।' রাগাত্মিকা ভক্তির উদয়ে সেই রসম্বরূপ—আনন্দ-ম্বরূপের অম্ভত্ত হয়, পার্থিব শোক-তৃ:ধ মান-অপমানের বছ উধ্বের্থ তথন মন অবস্থান করে এবং অপার শান্তি অমুভূত হয়।

শ্রেষ্ঠ ভক্ত প্রিয়তম ভগবান ব্যতীত আর কিছুই চান না। সাংসারিক স্থা, ভোগবিলাস তাঁর নিকট অতি তুচ্ছ ও অকিঞ্চিৎকর। ব্রহ্মপদ, ইন্দ্রপদ, সমস্ত ভূমগুলের আধিপত্য এবং অনিমাদি দিন্ধিও তাঁর কাম্য নয়।

ন পারমেষ্ঠ্যং ন মহেন্দ্রধিষ্ণ্যং ন সার্বভৌমং ন রসাধিপত্যম্। ন যোগসিদ্ধীরপুনর্ভবং বা ময্যপিতাত্মেচ্ছতি মদ্বিনাক্তৎ॥

ভাগবত, ১১৷১৪৷১৪

প্রকৃত ভক্তের অইবিধ সান্ত্রিক ভাবের উদয় হয়। এইরূপ ভক্তের মধ্যে নানা অপোকিকত্ব দেখা যায়; তিনি কথনও হাসেন, কথনও কাদেন, কথনও আনন্দ প্রকাশ করেন, কথনও বা মোন-ভাবে অবস্থান করেন।

কচিদ্ রুণস্কাচ্যুত্তিস্থয়া কচিদ্বসন্তি নন্দন্তি বদন্ত্যুলৌকিকা:।
নৃত্যান্তি গায়ন্তাত্মশীলয়ন্তাব্ৰং
ভবন্তি তৃষ্ণীং পরমেত্য নির্বৃতা:॥

ঐ: ১১।৩।৩২

পরাভক্তির অবস্থায় ভক্ত ভগবানের চিন্মন্বরূপ দর্শন ক'রে ক্লতক্বতা হন। পরাভক্তি লাভ হ'**লে**  জ্ঞানের প্রকাশ হয়। বস্তুতঃ পরাভক্তি ও পর-জ্ঞান একই। গন্তব্য স্থলে পৌছে গেলে আর বিভিন্নতা থাকে না, বিভিন্নতা কেবল সাধন-মার্গে। জ্ঞানমার্গের সাধক 'আমি শরীর নই, মন নই, বুদ্ধি নই' এইরূপ 'নেতি নেতি' ক'রে বিচারের দারা নিজেকে নিত্য-শুক-বুদ্ধ-মুক্ত-শ্বরূপ আত্মা-রূপে— 'শুদ্ধ অহং'-রূপে উপলব্ধি করেন, সর্বভূতও তাঁর কাছে 'আত্ম'-রূপে প্রতিভাত হয়। ভক্ত কিন্তু 'নাহং নাহং, তুঁহুঁ, তুঁহুঁ'—ভাবে বিভোর হ'য়ে সতত নিজেকে ভগবানের দাস বা সন্তান মনে ক'রে নিজের 'কাঁচা আমি'টাকে নাশ ক'রে দেন-তিনি সর্বত্র সকল প্রাণীর মধ্যে ভগবানকে দেখেন আর বলেন, 'হে ভগবান, একমাত্র তুমিই জলে হলে অন্তরীক্ষে বিরাজমান; তুমি ছাড়া আর কিছুই নেই, তোমাকে ছাড়া আর কিছুই দেখি না।' দিদ্ধাবস্থায় ভক্ত এবং জ্ঞানী উভয়েই উচ্চত**ন স্ত**রে উঠে যান-যেখান থেকে দেখলে সব কিছু এক, সমান; তবে পার্থক্য শুধু ভাষার অর্থাৎ 'আমি' এবং 'তুমি'র—ভক্তের 'বিরাট তুমি' আর জ্ঞানীর 'বিরাট আমি'র লক্ষ্য বস্তু একই।

প্রীরামকৃষ্ণদেব বলেছেন, "ভক্তেরও একাকার জ্ঞান হয়। সে দেখে ঈশ্বর ছাড়া আর কিছুই নেই। অপ্রবৎ বলে না, তবে বলে তিনিই সব হয়েছেন, মোমের বাগানে সবই মোম, তবে নানা রূপ। পাকা ভক্তিলাভ হ'লে এইরূপ বোধ হয়। অনেক পিত্ত অমলে ভাবা লাগে; তখন দেখে বে সবই হলদে। শ্রীমতী শ্রামকে ভেবে ভেবে সমস্ত শ্রাময় দেখলে, আর নিজেকেও শ্রাম বোধ হ'ল। পারার হলে সীসে অনেক দিন থাকলে পারা হ'য়ে যায়। কুমুরে পোকা ভেবে আরশুলা নিশ্চল হ'য়ে যায়; নড়ে না, শেষে কুমুরে পোকাই হ'য়ে যায়। ভক্তও তাঁকে ভেবে ভেবে অহংশৃত্ত হ'য়ে যায়। আবার দেখে— তিনি ই আমি, আমিই ভিনি ।"
সতত তলগত চিত্ত ভক্তকে ভগবান বুদ্ধিবাগ

দেন, তাঁর হৃদয়ে জ্ঞানের দীপ প্রজ্ঞলিত ক'রে সমস্ত অজ্ঞান দ্ব ক'রে দেন। বস্তুত: প্রকৃত ভক্ত ও প্রকৃত জ্ঞানী উভ্যেই জ্ঞাতিগত, সম্প্রদায়গত ভেদের বহু উধ্বের্ল ; শুচি-অশুচির অতীত অবস্থায় তাঁদের স্থান। যেথানে তাঁরা বিচরণ করেন সে স্থান পবিত্র হয়, যাঁরা তাঁদের দর্শন লাভ করেন তাঁরাও পবিত্র হন।

ভক্তিপথে ক্বতক্বতা সাধকের—জ্ঞানীর মতোই
মৃত্যুভয় নেই। মৃত্যু যদি আসে তবে ভক্তের মনে
হয়—ভগবানের দৃত এসেছে। ভগবানের মন্দির
এই শরীর তিনিই দিয়েছেন, তিনিই যথন খুশি
নিয়ে নিতে পারেন—তবে মৃত্যুভয়ে হদয় কম্পিত
হবে কেন ? সংসারে আত্মীয় পরিজনের বিয়োগেও
ভক্ত শোকগ্রন্ত হন না। জ্ঞানীর তো কথাই নেই
—জ্ঞানী নিজেকে পূর্ণস্বারাশ উপদক্ষি ক'রে ভূমানন্দে
পূর্ণ হয়ে যান—আ্থারাম তিনি, তাঁর কাছে
শোক-মোহের স্থান কোথায় ?

ভক্ত ভগবানকে আম্বাদন করতে চান,— ভক্ত চিনি হ'তে চান না, চিনি খেতে ভাল বাসেন। অনস্ত ভগবান ভক্তের ভক্তিহিমে ক্রমে গিয়ে সাম্ভরপে তাঁর কাছে ধরা দেন—এ **যে**মন অলোকিক, তেমনি বিশায়কর! এতকাল যাঁর প্রতীক্ষারত ছিলেন তাঁকে কাছে পেয়ে ভক্ত প্রেমভক্তির আখাদন করতে থাকেন। শান্ত দাস্ত দখ্য বাৎদল্য মধুর-এই পঞ্চভাবের কোন একটি অবশ্বন ক'রে ভক্ত নরশ্রীরে অবতীর্ণ ভগ্যানকে व्याचारन क'रत थक इन। भारत एक ऐक्हामशीन. শ্রদা-ভক্তির মাধ্যমে তিনি ভগবানের লীলারদ উপভোগ করেন। দাস্ত ভক্তির সেবাসেবক ভাব---ভগবানের সেবায় আত্মনিয়োগ ক'রে সাধকের অপার আনন্দ, নিজের অথখাচ্ছন্দ্যের প্রতি তিনি मण्यूर्व छेषांभीन । मथा छाट्यंत्र माधक मत्न करत्न ভগবান তাঁর স্থা, তাই বন্ধুর প্রতি বন্ধুর দে লোকিক বাবহার তিনি সবই ভগবানের উপর

প্রদর্শন করেন। বাৎসল্য ভাবে ঈশ্বরকে তাঁর ঐশ্ব থেকে বিযুক্ত ক'বে নিজের সম্ভানরূপে ভাবনা করা হয়। সর্বশেষে মধুর ভাব; এতে শ্রীভগবানকে পতিভাবে ভাবনা কঠবা।

নররূপধারী ভগবানের চরিত্র এমনি বিপুল এবং
বিরাট যে মাছ্যের পক্ষে তার পূর্ব ধারণা ও অন্তথান
সন্তব নয়। শ্রীক্রফকে মা-যশোদা তাঁর স্নেহের
হলাল ছাড়া অন্ত কিছু ভাবতেই পারেন নি,
বাৎসন্য রদে তিনি ছিলেন দিক্ত—ওতপ্রোত।
অন্তর্নের কাছে ক্লফ্ল তাঁরে মথা—সার্থি। দেহভাববিবর্জিতা শ্রীরাধা ও গোপীরা জ্বগৎপতি শ্রীক্লফকে
তাঁদের পতিভাবে চেয়েছিলেন।

আর একটি ভাব আছে যেট অতি পবিত্র এবং সকলেরই অমুভবের মধ্যে। প্রীরামক্তফদেব বলেছেন, 'মাতৃভাব অতি শুদ্ধভাব, এতে কোন বিপদ নেই।' দিখরকে মাতৃদ্ধপে কল্পনা ক'রে সাধক ভক্ত নিজের উপর পাঁচ বছরের অবোধ শিশুর ভাবটি আরোপ করেন—মার জন্ম কাঁদেন, মার কাছে আবদার করেন। তাঁর রাগ অভিমান সবই শিশুর মতো।

অনস্ত ভগবানের অনস্ত নাম। তিনিই স্থাষ্ট করেছেন নিজের বছ নাম এবং সেই সব নামে অপার শক্তি চেলে ধিয়েছেন—এমন শক্তি বে নাম জপের ফলে জীবের মোহ বন্ধন কাটে—দেহমন শুদ্ধ

হ'য়ে যায়। তাই বলা হয় 'জপাৎ সিদ্ধিং';
'নাম ও নামী এক'। নামের ছারাই নামীর দর্শন
লাভ হয়। নাম-স্মরণের নিয়মিত কোন স্থান কাল
নেই, যথন খুশি অন্তরাগের সহিত নাম করতে
পারলেই হ'ল। 'খাসে খাসে নাম জপ অবিরাম'
এই কথাটি যেন ভক্তের কঠহার। শ্রীশ্রীমা বগতেন,
ছড়ির কাঁটা যেমন টিক্ টিক্ করে, তেমনি নিরন্তর
অন্তরে নাম জপ করতে হয়।

ভক্তিলাভের প্রধান উপায় ব্যাকুলতা—অন্তরে অভাববাধ এবং অভ্যাস—সর্বনা ঈশ্বরচিন্তা। ভক্তিমার্গে শরণাগতির স্থান অতি উচ্চে—স্থেপ হুংথে সর্বাবস্থায় নিজেকে ভগবানের ইচ্ছায় সমর্পণ করা। তিনি ধখন যে ভাবে রাখেন সেই ভাল—স্থে হুংথ সব তাঁরই দান—শ্রীরামক্ষেরের কথায় বিড়াল-ছানার মতো হওয়া—কথনও হেঁসেলে, কথনও বা পালঙ্কের উপর। মাতৃনির্ভর হ'তে পারলেই নির্ভয়ে থাকা যায়। 'উলট্ জলে মছলি চলে, বহি যায় গজরাজ।' জলের শরণাগত হ'য়ে মাছ অক্রেশে স্রোভের বিপরীত মুথে কেমন চলতে থাকে—শক্তিধর গজরাজ ভেসে যায়! 'জো ধাকে শরণ লিয়ে সো রাথে তাকো লাজ'; ভক্তি-পথের শেষ কথা—শরণাগতি। শরণাগতির জন্মই ভগবান ভক্তাধীন হ'য়ে পড়েন।

# চির-আনন্দময়

### শ্রীসুরেন্দ্রমোহন দে

এ মোর জীবন তোমারি ক্ষেন এই জানি পরিচয়, তোমারি মহিমা নিয়ত গাহিয়া হয় যেন মোর লয়। জাগাতে জীবন নিবারিতে ক্ষ্মা জননীর বৃক্তে তুমি দাও স্থা তোমারি ত মায়া, তুমিই মুক্তি চিন্ন-জানন্দময়!

ু স্থাপে হুখে তুমি জীবনে মরণে জাগ্রত বরান্ডয়।

## কবি বিন্তাপতি

### শ্ৰীপ্ৰণৰ ঘোষ

দাদশ শতাকীতে লক্ষণসেনদেবের রাজসভার অন্ততম কবি জয়দেব রচনা করেন 'শ্রীগীতগোবিন্দ' তাহা একই সঙ্গে "মঙ্গলমুজ্জলম্ গীতি" এবং "মধুর কোমলকান্ত" পদাবলী। কালিদানের মেঘদূতের পর আর কোন কাব্য এমনভাবে ভারতভূমির সর্বত্র রসিকজনবন্দনীয় হয় নাই। দেখিতে দেখিতে ইহার প্রভাব অপরাপর সাহিত্যে দেখা দিল। বাংলার নিকটতম প্রভিবেশী মিথিলা। মৈথিলী সাহিত্যে এ প্রভাবের গীতিময় প্রকাশ দেখা দিল হরিসিংহদেবের সভাকবি উমাপতি উপাধ্যায়ের 'পারিঞ্জাতহরণ'--নাটকে। এই নাটকের মৈথিলী-ভাষায় লেখা একুশটি গানে জয়দেবের পদাবলীর পরবর্তী রূপ দেখিতে পাই। অন্তমান করা চলে যে, মৈথিলী ভাষায় এ পদাবলীর ধারা ছিল জনপ্রিয় এবং প্রবহমান। তাই একশত বৎসর পরে পঞ্চদশ শতকে 'শ্রীবিন্তাপতি ঠকুর' অবহট্ঠে কাহিনীমূলক কাব্যরচনা করিলেও পদাবলী রচনা করিলেন মৈথিলীভাষায়। ইহার পরবর্তী তিনজন ও পূর্ববর্তী একজন 'বিছাপতি'র নাম পাওয়া গিয়াছে। মনে হয়, মধাবুগের কাব্যধারায় 'বিছাপতি' নামটি ছিল উপাধি।

আমাদের আলাচ্য কৰি "বিতাপতি"—কীতিসিংহ, দেবসিংহ, শিবসিংহ প্রম্থ মিথিলাধিপতিগণের
সভাকবি। ইহার চল্পুকাব্য "কীতিপতাকা" ও
"কীতিলতা"; গল্লগ্রছ—"ভূ-পরিক্রমা", "পুরুষপদ্মীক্ষা"; পূজাপদ্ধতিগ্রন্থ "গলাবাক্যাবলী" ও "শবসর্বস্থনার"; সর্বশেষ তিনটি গ্রন্থ—"বিভাগদার",
"দানবাক্যাবলী", ও "শ্বতিনিবন্ধ"। কেহ কেহ
অন্ত্র্মান করেন—"মণিমঞ্জরী" এবং "গোরক্ষবিজ্লয়"—
এই তুইটি সংস্কৃত নাটক বিতাপতিরই রচনা।

বিভাপতির সর্বশ্রেষ্ঠ পরিচয় তাঁহার মৈথিল পদাবলীতে। দেবসিংহের পূর্ববর্তী কোন মৈথিল রাজার উল্লেখ তাঁহার পদাবলীতে নাই। এজন্ত অন্তমান করা চলে দেবসিংহের রাজত্বকাল হইতেই বিভাপতির পদাবলী রচনা আরম্ভ।

বিভাপতির প্রথম স্বষ্ট 'কীভিলভা।' ইহার ভাষা অবহট্ঠ বা প্রাচীন অপত্রংশ। রচনারীতি, সংক্ষিপ্ত বাক্যের ভীব্রতা উপমাসৌকর্য এবং ছন্দো-বৈচিত্তোর দিক দিয়া 'কীভিলতা' বিজাপতির নিজম্ব প্রতিভার স্বাক্ষর বহন করে। স্বচেয়ে লক্ষণীয় বিভাপতির বাস্তবদৃষ্টিতে উদ্ভাসিত হিন্দুমুসলমানের সংবাত ও সমন্বয়ে তর্জিত মিথিলার সমাজ-জীবন। ঘটনা ও ভাবের স্পন্দন অহুদরণ করিয়া কবি এ কাব্যে যে ছলম্পালন জাগাইয়া তুলিয়াছেন তাহা অপূর্ব। আরও একটি দিকে 'কীভিলতা'র সার্থকতা আছে। বিভাপতি ছিলেন দৌন্দর্থের চিরমুগ্ধ বাকশিল্পী। সেই সোন্দর্যবন্দনার প্রথম আভাসটি নারীসৌন্দর্য 'কীতিলতা'র পদাবলীতে শ্রীরাধার অঙ্গকান্তি এই সোন্দর্যসন্ধানী দৃষ্টিরই তিল আহরণের অমৃতফল।

তবু 'কীভিলতা'য় কবি দিন্ধ নহেন—প্রথম ন্তরে উপনীত প্রবর্তক মাত্র। কীভিলতার ছল্প অসম, ভাষায় আতিশ্য বারংবার দেখা দেয়, আর কলা-কোশল—প্রথম স্পষ্টের শিথিলতাকে ঘনবন্ধনে বাঁধিতে পারে না। কিন্তু বিভাপতির পদরচনার গাঢ়বদ্ধ রূপটি 'কীভিলতা'র নানা জায়গায় দেখিতে পাই। স্থানে স্থানে ইংার বাক্যবিভাস প্রবাদয়লভ সংহতি লাভ করিয়াছে—

মানবিহুনা ভোঅনা, সন্ত<sub>্</sub>ক দেলে রাজ। শরণ পইঠ্ঠে জীঅনা তীফু কাজর কাজ॥ মানবিংীন ভোজন, শক্রণত রাজ্য, ও শরণাগত হুইয়া জীবন রক্ষা—এই তিনটিই কাতরের কার্য।

'কীর্তিপতাকা'য় বিভাপতি শিব্দিংহের যশ গাহিয়াছেন। শিৰসিংহের রাজত্বকালেই বিভাপতির অধিকাংশ পদ রচিত হয়। অবহট্ঠ হইতে ব্রন্থবুলিতে কাব্যরচনার প্রেরণা কিভাবে আসিল, বিশ্বয়কর মনে হইলেও ভাষানির্বাচন-শক্তির প্রশংসা না করিয়া উপায় নাই। মৈথিলী ও অবহটঠের মিপ্রণে রচিত এ ভাষাটির অপুর্ব নমনীয়তা ইহাকে পদ্দাহিত্যের সম্পূর্ণ উপযোগী করিয়া তুলিয়াছে। নামটি অবশু একালের দেওয়া, প্রাচীন কবিদের কেহই 'ব্ৰন্ধবুলি' কণাট ব্যবহার করেন নাই। আধুনিক কালে ব্ৰজের ভাষা মনে করিয়া বাঙালীরা ইহাকে ভুল করিয়া 'ব্রজবুলি' নাম দিয়াছেন। ব্ৰঞ্জের ভাষা 'ব্ৰজ্ঞভাৰা' আধুনিক हिन्ही बहे भाषा।

গীতগোবিন্দের প্রাবশী সাঞ্জানো হইয়াছে-নাট্যাত্রার অহসেরণে। ফলে ইহার মধ্য দিয়া বেশ একটি ঘটনাপরম্পরা ও নাটকোচিত উত্তরণের অহভব মনে জাগে। মিলন, বিরহ ও ভাবসম্মেলনে এবং স্থীদের দ্বারা লীলায়িত রাধারুঞ্জলীলা-বর্ণনায় জয়দেব ছিলেন প্রথম পথিকং। জয়দেবের পদাবলীর উত্তরহুরী বিভাপতি এই নাটকীয় ধারা তাঁহার পদাবলীর ধারার মধ্যেও অলক্ষো সঞ্চারিত করিয়াছেন। সেই সঙ্গে স্থীদের প্রাধান্ত তাঁহার কাব্যে আর ও ম্পষ্ট। কিন্তু পূর্বরাগের পরিকল্পনায় বিত্যাপতিই প্রথম পদরচনার ক্বতিত্বের অধিকারী। পরবর্তা কবি 'বডু চণ্ডীদাদে'র "শ্রীকৃষ্ণকীর্তনে"ও আমরা পূর্বরাগের পদ পাই না। যদিও 'চণ্ডীদাস' নামান্ধিত পদাবলী-সাহিত্যে পূর্বরাগের অজ্ঞ উদাহরণ মেলে। এ ছই কবি এককালের কি না, त्म मद्दक काक व निः मः नय क्ष्या यात्र नाहे। किस বিস্থাপতির ঐতিহাসিক পরিচিতি সহস্কে আমরা

নিশ্চিত; তাই, পূর্বরাগের প্রথম পদাবলী-রচয়িতার সম্মান তাঁচাকেই অর্পণ করিতে হয়।

প্রবাগ হইতে আরম্ভ করিয়া বিরহ অবধি
বিফাপতি যে পদাবলীর স্পষ্ট করিয়াছেন, তাহার
অন্তরালে সংস্কৃত সাহিত্যের ধ্রসঞ্চিত প্রেমকারা
সহায়তা করিয়াছে। নারীয়ন্যের ক্রমবিবর্তনে
প্রেমের বিকাশ প্রতিটি স্তরে সংস্কৃত কবিগণ অপূর্ব
সার্থকতার সঙ্গে ফুটাইয়া তুলিয়াছেন। সংস্কৃত ও
প্রাক্তের ঐশ্বর্যভাগ্ডার হইতে তিল তিল গ্রহণ
করিয়া যে তিলোক্তমাকে বিভাপতি রূপ দিয়াছেন,
সে লাবণ্যমন্ত্রীর পরিচয় কিন্তু কোন অন্তকরণেই
আবন্ধ নহে। রূপদক্ষ কবি তাহার মধ্যে এমন
একটি প্রাণমন্ত্র গতি সঞ্চার করিয়াছেন, এমন
একটি কল্পনার অলৌকিক সঞ্জন পরাইয়া দিয়াছেন,
যাহার ফলে পদাবলী-সাহিত্যের চিরপ্রতিষ্ঠা ঘটিয়াছে।

পূর্বরাগের মতো বয়:সদ্ধির স্থলর পদগুলিও
বিজ্ঞাপতির নিজম্ব সংযোজন। দেহপরির্তনের
সঙ্গে সঙ্গে মনের স্ক্র স্থকুমার পরিবর্তনগুলি কবি
নিপুণ তুলিকার ঘারা রেখায় রেখায় ফুটাইয়।
তুলিয়াছেন।

অভিসার পদাবশীরও আদিতে আছেন বিভাপতি। সংস্কৃত সাহিত্যে অভিসারের চিত্র আছে নামিকার অসংবরণীয় হৃদমাবেগের প্রতীকরূপে। কিন্তু বাধা বিদ্ন সন্ধটের মধ্য দিয়া শ্রীরাধার অভিসারকে বিভাপতি বে গভীরতর স্পর্শ দিয়াছেন তাহার ব্যঞ্জনা অধ্যাত্মধর্মী। অভিসারের পরে আশাহ্মরপ সার্থকতা বিভাপতির 'মিলন'-পদাবলীতে নাই। কিন্তু মাথুর-বিরহের বিদীর্ণ আকুলতা অলঙ্কারশান্ত্রের গণ্ডী অতিক্রেম করিয়া অনস্কলোকে উত্তীর্ণ।

জয়দেবের কাব্যে ভাবমিশনের সামাস্ত স্পর্শ দেখি এই ছত্রটিডে—

"মূহরবলোকিত মণ্ডনদীলা।
মধুরিপুরহমিতি ভাবনশীলা॥"

কিন্ত বিভাপতি বিরহের বাথাবিন্তীর্ণ প্রাক্ষণটিতে ধ্যানতন্ময়া শ্রীরাধার মানসনেত্রে যে প্রিয়তমের আবির্ভাব ঘটাইয়াছেন, তাহাতে মানবহুনয় প্রেমের শাশত সত্যন্তরপকে সাহিত্যের মধ্য দিয়া প্রত্যক্ষ করিয়া ধক্ত হইয়াছে। রাধাক্তকের বিরহই হয়তো ইহলেকের কাহিনীগত সত্য; কিন্ত বিভাপতি ইহাকেই চরম ব্লিয়া ভাবেন নাই। রাধিকার তদগত হৃদয়ে হৃদয়েশ্বরের আবির্ভাব ঘটাইয়া শ্রেষ্ঠ কবিক্লনার পরিচয় দিয়াছেন।

শ্রীরাধার রূপবর্ণনায় বিত্যাপতির উপমা :
লোচন জন্ম থির ভূপ আকার।
মধু মাতল কিয়ে উড়ই ন পার॥
আবার একটি স্থলে কবি বলিতেছেন—এ রূপ যেন:
কনকলতা অবলম্বন উয়ল
হবিণহীন হিমধামা॥

—নিষ্ণাক্ষ চাঁদ উঠিয়াছে কনকলতাকে অবশন্বন করিয়া। রাধাক্ষণ-প্রেমের উপমায় স্থী বলিতেছেন:

থোঁজল সকল মহীতল গেহ। খীর নীর সম না হেরল নেহ।। এমন অবিচ্ছেত্ত প্রেম একমাত্র রাধারুষ্ণের। অভিসারিকা রাধা-ববিদ পয়োধৰ ধরণী বারি ভর রয়নি মহাভয়ভীমা। এইও চগলি ধনি निक खा मत्न खान তম্ব সাহস নাহি সীমা॥ দেখি ভবনভিভি লিখন ভূজগপতি অস্তু মনে পরম তরাসে। সে স্থবদনি করে ঝপইত ফ্লিম্লি বিহুসি আইলি তুহুঁ পাদে॥ এমন হুর্যোগময়ী বর্ষার অন্ধকার রজনীতে, প্রাচীরগাত্তে অন্ধিত সর্প দেখিয়া যাহার ভয় হয়,

**সে নির্ভয়ে সাপের মাথার মণি গুইহাতে আরুত** 

করিয়া ভোমার কাছে আসিয়াছে। এ প্রেমকে

বাধা দিবে কে? কবি কল্পনার আভিশব্যবশতঃ
সাপের মাধার মণি হইতে বিচ্ছুরিত আলোককেও
কবি অভিসারের বিদ্ন বলিয়া মনে করিয়াছেন।
কিন্তু অভিসারের ছনিবার গতি-সংকেতটি এথানে
চমৎকার ফুটিয়াছে। অভিসারের পর মিলন,
কিন্তু সে তো জীবনের মতো কাব্যেও ক্ষপস্থায়ী।
বিস্তাপতির পদাবলীতে বিরহই রসোতীর্ণ।

বিরহিনীর চিরকালের বেদনায় রাধা বলিয়াছেন—

অঙ্কুর তপন-তাপে যদি জারব
কি করব বারিদ-মেহে।

ঈ নব যৌবন বিরহে গমাওব
কি করব সো পিয়া-নেহে॥

হরি হরি কো ইহ দৈব-তুরাশা।

সিন্ধু নিকট যদি কণ্ঠ স্থধাএব
কো দূর করব পিয়াসা॥

স্থতাপে অন্ধ্র যদি শুক্ষ হয়, তবে বারি-বর্ধণে কি ফল হইবে? বিরহদীর্ণ এ জীবনের শ্রেষ্ঠ মূহুঠিটি চলিয়া গেলে আর কি হৃদয় তেমন করিয়া প্রিয়-আহ্বানে সাড়া দিবে? হায় এ কি হুরাশা, দিল্লভীরে আদিয়া যদি কণ্ঠ শুকায় ভবে কে দেই পিপাসা দূর করিবে? আর এ বেদনার কথা আমি কাহার কাছে বলিব—এ প্রেমের স্থৃতি যে অন্তরের অন্তঃহলে আমরণ আগুন হইয়া দগ্ধ করিতে থাকিবে, তবু সংসারের মাহাষকে ডাকিয়া বলিবার উপায় নাই—

চোর-রমণি জ্বনি মনে মনে রোতই
অধ্বর বদন ছিপাই।
দীপক লোভ সলভ ধনি ধাএল
সে ফুল তুজ্বইও চাই॥

চোরের রমণী যেমন অঞ্চলে মুথ ঢাকিয়া গোপনে কাঁদিতে বাধ্য হয়, তেমনি তো আমার ক্রন্দন। প্রাদীপের শিখা দেখিয়া উন্মন্ত পতক ধাবিত হইয়াছিল; তাহার ফল তো ভোগ করিতেই হইবে। তারপর একদিন—

> অন্তর্থন মাধব মাধব স্থমরইত স্থানরি ভেলি মধাই। ও নিজ ভাব স্থভাবহি বিসরল অপনে গুণ লুবুধাই॥"

—প্রিয়তমকে ভাবিতে ভাবিতে রাধা সেই
প্রিয়তমের স্বরূপেই রূপাস্তরিতা হইসেন। এমনি
সম্ভবের মধ্য দিয়া একদিন শ্রীরাধা ভাবনেত্রে
দর্শন করিলেন—

আজু রজনী হাম ভাগে পোহায়ত্ব,
পথস্থ পিয়ামুখ্চনা।
জীবন যৌবন স্বাক্তপ কহি মানন্থ
দশ দিশ ভেঙ্গ নিরদন্দা॥

বিনি বাহিরে ছিলেন বলিয়া অদর্শনের বেদনা,
আজ অন্তরের মন্দিরে তিনি চিরদিনের জন্ম
আসিয়াছেন—আর তো হুঃখ নাই।

কি কংব রে সখি, আনন্দ ওর।

চিরদিন মাধব মন্দিরে মোর॥
ভক্তকবির এমন অলোক কল্পনার সঙ্গে পরিচিত

হইয়া যথন শুনি তাঁহার সম্ভরের ব্যাকুল প্রার্থনা—

মাধব বহুত মিনতি করি তোয়

দুএ তুলুদী তিলু দেহু দ্যোপল

দয়া জন্ম ছোড়বি মোয়॥

তথন গভীর বিশ্বাস ও শ্রন্ধার সম্মিলিত স্থরটি বৈষ্ণব কবিদের অন্তরের বাণী বহন করিয়া আনে।

সন্দেহ নাই, পদাবলীতেই বিভাপতির প্রতিভার সানন্দ বিকাশ। তাঁহার অপরাপর রচনার মধ্যে এক 'কীতিলতা' ছাড়া আর কোথাও এই অমর প্রতিভার উপযুক্ত নিদর্শন মেলে না। দে সব রচনার তিনি শান্ত্রবিং পণ্ডিত, কিন্ত রদবিদগ্ধ মহাকবি নহেন। অবশু জয়দেবের মতোই বিভাপতিও আক্ষরিক অর্থে বৈষ্ণব কবি নহেন। তাঁহার উপাশ্ব দেবতা বোধ করি একাধিক। পদরচনার ক্ষেত্রে তিনি হরসোরীকেও অবলম্বন করিয়াছেন। ছরিতবারিণী তুর্গার স্তবের মধ্য দিয়া দেবীর ক্ষ্যাণী-রূপটি তিনি স্থল্পর ফুটাইয়াছেন। দেবাদিদেব মহাদেবের প্রতি তাঁহার অবিচলিত ভক্তি ছিল। রাজ্যচ্যুত হুই ভায়ের উপমায় তিনি তাঁহার চন্পুকাব্যে রামলক্ষণের উপমা দিয়াছেন। ভক্তি-বিশ্বাদের ক্ষেত্রে তাঁহার মানসিক ব্যাপ্তি ছিল। দেনিক দিয়া তিনি পদাবলী-সাহিত্যের প্রথম এবং প্রধান ক্ষতী হুইলেও আক্ষরিক অর্থে "বৈষ্ণব" নহেন।

কিন্তু মিথিলা অপেকা বাংলা দেশ বিস্থাপতিকে व्यालन कतिया महेयाएए। उँशित रेमिलन लेनावनीत भधा निया वुन्नावननीना आश्वान कत्रिया वाडानी ইহাকে ব্ৰহ্মধামের ভাষা ভাবিয়াছে। যশোরাজ্ঞান হইতে 'ভামুদিংহ' অবধি দেই ব্ৰন্ধবুলির অমুত্রিঞ্নে বাঙালী ধক। মহাপ্রভুর আম্বাদনের মধ্য দিয়াই বিভাপতির পদাবলী বাঙালীসদয়ের গভীরতম প্রদেশে মালোড়ন তুলিয়াছিল। নীলাচলে প্রভাষ বিভাপতির পদের সঙ্গে চণ্ডীদাস ও বামানন্দ বায়েব গানও হইত। কিন্তু শ্রীবাস-অঙ্গনে কীর্তনের উন্মাদনায় একদা 'কি কহব রে স্থি' প্রুটি গাভিয়া মহাপ্রভু যেভাবে সারাটি রজনী বিভোর হইয়া-ছিলেন, আর কোন পদের সে সোভাগ্য হয় নাই। এ পদটি বিভাপতির রচনা। বিভাপতির রস্মাধনায় স্থালন বাংলা পদাবলীর মহা প্রভুর প্রাণের সাহিত্যের সকল শ্রেষ্ঠ ক্লতীকেই প্রভাবিত कतियाद्य । दशारमन भारत्व कर्मठात्री देववकीनमान সিংহ ব্রঙ্গবুলিপদ রচনায় ফুতিত্ব প্রদর্শন করিয়া 'বিভাপতি' খ্যাতি লাভ করিয়াছিলেন। করিলেই তাঁহার পদে বিদ্যাপতির বাগ্ভন্গির প্রভাব বুঝা ধায়। বিস্থাপতির সার্থকতম উত্তরাধিকারী গোবিন্দ দাস। গোবিন্দ দাসে বিভাপতির রস-মাধুর্য আরো খন গভীর ও চিত্তরপ্রময় হইয়া দেখা পরবর্তীকালে চক্রশেশর नियाट ।

পদাবলী বিভাপতির স্থাদ্রপ্রসারী প্রভাবের নিদর্শন। সমগ্রভাবে মধ্যযুগের ব্রজ্বুলিতে পদরচয়িতাগণ সকলেই বিভাপতির নির্দিষ্ট সর্রণিতে অগ্রসর হইয়াছেন। বাংলার পদাবলী-সাহিত্যের সর্বশ্রেষ্ঠ ধন ব্ৰন্ধবৃশি-সাহিত্য বিভাপতির পদাবলী হইতে ধাত্রা শুকু করিয়াছে এবং মহাপ্রভুর জীবনম্পর্শে প্রাণায়িত হইয়া সমগ্র মধ্যমূর্গের কাব্যধারাকে সঞ্জীবিত করিয়াছে।

## ত্রিযুগীনারায়ণ

#### স্বামী সূত্রানন্দ

ত্রিযুগীনারায়ণ পৌছে আমাদের দে কি আনন। অতীব ছঃখ কট সহ ক'রে হরিহরের শ্বতিবিশ্বডিত এই তীর্থপানে এসে আনন্দামূভব না করা স্থপ মনেরই পরিচয়। আমরা উচ্চ স্তরে উঠলেও সুন্দ্র স্তরে উঠে গেছি, তা নয়। সমাঞ্চ-বন্ধ মাতুষ, নির্জনবাস করেনি যারা—তারা বুঝতে পারে না নির্জনতা কি ভয়ানক অবস্থা। আবার মাতুষ সাধারণতঃ চায় একটা কিছু ধ'রে রাথতে। গতামুগতিক নাগরিক জীবনের স্থপ-স্বাচ্ছন্দোর আশাকে ধ'রে রেখে তুর্গম হিমালয়-তীর্থে যাত্রা करतन, छातारे नित्राभात (तपना (ताथ करतन। (म পথে প্রকৃতির সৌন্দর্য চোধে পড়লেও মন গন্তীরভাব গ্রহণ করতে পারে না, হাপিয়ে উঠে। ভাবটা এরপ—আমুন, আমুন! একটু কথা বলি; প্রাণ ষে যায়! ত্রিযুগীনারায়ণে এসে আমাদের আনন্দ কতকটা এ ধরণেরই ছিল।

হরিদার থেকে সাধারণ পথে অর্থাৎ দেব প্রয়াগ, রুদ্রপ্রয়াগ, গুপ্তকাশী, মৈথজা ও ফাটাচটি হ'মে আমরা ত্রিমুগীনারায়ণ যাইনি। সে তো মাত্র হাও দিনের ব্যাপার। তাছাড়া চড়াই উৎরাই কম। রাজা ঘাট, বাস ও চটি—সর্বত্রই যাত্রীর ভিড়। আমরা ২৫:০০ দিন গৃহছাড়া; এ ক'দিনে হরিদার থেকে টিহরী হ'মে যমুনোত্রী ও উত্তরকাশী হ'মে গঙ্গোত্রী দর্শন ক'রে এসেছি। মাত্র টিহরী ও উত্তরকাশী ছাড়া আর কোথাও সমাক্র কিংবা সভ্যভার ন্যুন্তম কোন উপকর্রণই আমাদের নয়নগোচর

হয়নি। পত্র নেই, পত্রিকা নেই, স্কুল, ডাকঘর, হাট বাজার দূরে থাকুক—একটা দোকানও নেই ভাল। এমনকি কথা বলবার জন্ম একটি ভদ্র-লোকেরও (?) দেখা পাওয়া কঠিন। থাকবার মধ্যে আছে কচিৎ কোথাও সরল প্রেক্তির মানুষ— কুমায়ুনীর চায়ের দোকান। দোকানে বেণী মিলে তো চা, আলু ও আটা। কোথাও বা চাল, হুধ, বি। সংসার-বন্ধন বা মায়াঞ্চাল-মুক্ত এমন অনেকে আছেন, যারা ভগবানের উপর নির্ভরশীল অথবা প্রকৃতির রূপ-রুস-সন্ধানী হ'য়ে এ ভীষণ নিরুদ্দেশের পথে পা বাডান, ভারাই কেবলমাত্র স্বাবস্থায় আনন্দ পাবার অধিকারী। তাঁদের পক্ষে দেখানে গ্রামের হিংসা, নিন্দা ও ঈর্ধার ভয় নেই—নেই অভাব অভিবোগের তাড়া। ধেঁীয়া-ধূলো-আছেন্ন गरुत्तत्र रेट्रेट-गरु त्नरे यक्षमान्द्रतत्र विकृषे हि९कातः আছে শুধু ছায়াশীতল অরণা, নির্মল বায়ু ও অফুরস্ত সৌন্দর্য—অব্যক্ত প্রশান্তি! লোকজন—সেও ঐ তক্লতারই মত নগ সরল। দেখানে সমতলের সভাতা প্রবে**দ করেনি—একে** অপরকে সন্দেহ করতেও লেখেনি। নির্মঞ্চাট জীবনধাতা। সেই সংস্থারমুক্ত পথিকগণ নিজেকে তাদেরই একজন মনে ক'রে, ঐ প্রাকৃতির সঙ্গে মিশিয়ে দেন। সেধানে রাজনীতি, সমাজনীতি, বন্ধবান্ধব, শক্রমিত্রের কোন ভাবনা নেই—আছে সতা, শিব ও স্থন্দর।

বিগত ২৫।৩০ দিনের কথা তো গেল। এর

মধ্যে আবার শেষ তিন চারদিনের অবস্থা ভীতিপ্রদ। বস্তি বা লোকালয় একেবারেই নেই— কেবলমাত্র খাপদসকুল ঘনবুক্ষ-সন্ধিবিষ্ট অঙ্গলাকীর্ণ পাহাড়। মধ্যে মধ্যে প্রবাহিতা মন্দগতি স্রোতস্বতী। আবার যেখানে অঙ্গল নেই, সেই উচু সাহবেশ কঠিন প্রস্তরবৎ মস্থা হিমানীতে আরুত। বহু বিপদের হাত থেকে রক্ষা পেয়ে ঐ বরফ ঢাকা পাহাড় প্রয়াশীর তুক্ষণীর্ষে উঠেছি। এখন অবতরণের পালা। ভোরবেলা পওয়ালীর কর্ষোদয় पूर्णन करत्र आंभता एक। এत जुनना भिरत ना, এ এমনই সাধনায় ভাবাপ্লুত। মন আপনি স্ঞা কর্তার চরণে লুটিয়ে পড়ে। এত উচুতে (১১০০০) নির্মল নীলাকাশের এককোণে মাধুর্যময় বালহুর্বের আবিভাব; দূরে অদুরে স্বচ্ছ তুষার কিরীট হিমাদ্রি-শিধর; বছদুরে একথও হালকা মেঘ এখনও নিদ্রিত। প্রয়ালীর উপর থেকে অপেকাকত নিয়ে ক্টিক শুত্র পাহাড়ের আড়ালে সোনার থালার नाम मित्नत अधम बाला नित्म उदीममान जामूतिय —কি অপূর্ব দৃশুপট ! পাহাড়ে পাহাড়েই বা कि क्रश-मञ्जात कूटि উঠেছে! शूत्रीत श्र्यानम, চট্টগ্রামের স্থান্ত আর দার্জিলিং এর টাইগার হিল্ ? — হিমালয় ও তিববতের অনেক জায়গা ঘুরেছি— ১৮৭০০০ ফুট উঁচু পাহাড় ডিঙ্গিয়েছি—এ হেন মনোহারী রূপ চোথে পড়েনি কোথাও!

পাহাড় চড়াই করা কঠিন সত্যি—বুক ধড়
ফড় করে, খাস কট হয়। কিন্ত উৎরাইও সহজ
নম—পা ভেলে পড়ে, বলে বেতে হয়। চড়াই
থেকে উৎরাই অত্যধিক হ:সহ, যদি সে চালু পথে
থাকে পিচ্ছিল বরফ। আমাদের সামনে এখন
পথ তার সেই ভয়কর রূপ পরিগ্রহ করে এসে
হাজির। অধিকত্ত পাহাড়টি ছিল আগাগোড়াই
পাহাণময়। কথনও পথ এমন নিয়াভিমুখী, মনে
হয় যেন সিড়ি দিয়ে নামছি। আর চওড়া?
এদিক ওদিক নড়লেই পাহাড় এনে গায়ে ঠেকে।

আবার হয়তো কিছুটা সমান জায়গা আছে, কিন্তু বরফারত বলে সে রাভা খুঁজে পাওয়া দায়। সামান্ত পদখালন হ'লেই হল-কঠোর সমাজ-বাবস্থায় দণ্ডিতের ক্যায় শত শত ফুট নীচে নেবে যেতে হবে, আমৃত্যু একঘ'রে হ'য়ে থাকতে হবে। কেউ হাত ধ'রে একটু সাহায্য করতেও আসবে না। কে কাকে সাহায্য করবে? যে যার নিজেকে সামলাতেই ব্যস্ত। লোকে বলে 'ষেথানে বাবের ভয়, দেখানেই সন্ধ্যা হয়।' স্ত্যি তাই। এ চুর্গম পথের অর্থেকটা আদতে না আদতেই আবার টিপ টিপ করে নেবে এলো বৃষ্টি। নামল তো সন্ধ্যা পর্যন্ত আর ছাড়বার নামটি নেই। এপথে যাত্রিগণ দলবদ্ধ হ'য়ে চলেন। সেদিন আমাদের দলে হ'তিন দিনের লোক মিলে প্রায় ৬০। ৭০ জন ছিলেন। তার মধ্যে হয়তো ৫।৭ জন ছাড়া, বাকী সকলেই অল্লবিন্তর আহত হয়েছিলেন। তিন জনের অবস্থা হয়েছিল গুরুতর। অতি সম্তর্ণণে আর নয় মাইল রান্ডা অভিক্রম করে মঙ্গু চটিতে উপস্থিত হ'য়েই দেশছি মৌন সন্ধা। নেমে এদেছে। এইটুকু আসতে পমস্ত দিনটা লেগে গেল। পৌছেই জনমানবহীন চটিতে শোরগোল আরম্ভ হ'য়ে গেল—কে এসেছে, কে আদেনি, কার জিনিসই বা কোথায়, কে কিরূপ আহত এবং কে-ই বা কোথায় রাত্রিবাসের জায়গা দখল করেছে ইত্যাদি। গোপালদা তার ছোটখাট চলস্ক ডিসপেন্সারিটি খুলে বসলেন। ইতিমধ্যে থবর এলো—সবচেয়ে বড় শেঠজীর যে मनि हिन, जात এक अन निर्धीक राम्रह । छाका नयमा ও आता निय तन्त्री ७ शास्त्रांनी कुनीत्मत পাঠানো इ'ल-नवहे तुथा। आत अन्न চিন্তা করবার মত অতিরিক্ত ধৈর্য আমাদের ছিল না। রাত্রে আর উত্তন ধরেনি। ওক্নো ধা কিছু থাবার থেয়েই সকলে নিদ্রাদেবীর পদতলে মাথা নত করলেন।

সকালবেলা উঠে দেখছি চটিতে একজন

আমেরিকানও রয়েছেন - সঙ্গে ছটি কুলী। কোথা থেকে এলেন? গত হ'চারদিন তো তাঁর দেখা পাইনি ? রতনবাবু এগিয়ে গেলেন; রোগ জিজেন ক'রে গোপালদার নিকট থেকে গ্'একটা কি ঔষধের পিলও তাকে দিয়ে আসলেন। এপেছেন একাপিডিশনে নয়—আমাদের দঙ্গেও নয়; এগেছেন তীর্থদর্শনেই, তবে আমাদের ঠিক উল্টো-पिक (थरक। वजीनांथ **उ (क्यांत्रनांथ पर्यन क'र**व এদেছেন-यादिन भएभाजी, भद्भ वमूदनाजी। अमन ত্রঃদাহদ কেউ করে কিনা জানিনা। নব উৎসাহে, নূতন উভ্তমে, স্থন্থ মনে ও সবল দেহে প্রথমে অপেকাকত সুগম ও সহজ পথ অতিক্রম ক'রে, দীর্ঘদিন পরে ক্লান্ত শরীরে ও অশান্ত মনে হুর্গম ও চড়াই পৰে আরোহণ নিশ্চয়ই স্থবিধান্তনক নয়! তবে আমেরিকানদের কথা আলাদা। তাঁদের মনোবল ও ধনবল আমাদের বাঙালী তথা ভারতবাদীদের মত নয়। ঐ যাত্রীট দার্শনিক; হিন্দুবিশ্ববিভাগয় থেকে ডিগ্রা নিয়ে দেশে ফেরবার আগে হিমালয়ে এসেছেন হিন্দুতীর্থদর্শনে—বিশেষতঃ উত্তরকাশীর ধ্যানমগ্র সাধু-সন্দর্শনে।

ভোর হ'তে না হ'তেই সকলে যে যার তল্পীতলা শুটিয়ে প্রস্তুত; আমরাই কি বদে থাকতে
পারি? পথিক আমরা—পথই আমাদের ঘর।
এবার কিন্তু রান্তা ভাল। বরফবিহীন অরণ্যেঢাকা পাহাড়ের ছায়াশীতল রান্তা—ক্রমনিয় ঢাল্
হ'মে চলেছে। এপাশে ওপাশে লাল সাদা
গোলাপের গল্ধে বন আমোদিত। কত কত অজানা
গাছ—পাইন বা চীড়, খেতবক্দধারী ভূর্জ ও
আথরোটের বনানী। বেশী নয়—মাত্র পাঁচ মাইল
গিয়েই দেখতে পেলাম ত্রিযুগী-নারায়ণ। দেখেই
ব্রতে পারলাম শান্ত সমাহিত হিমালয়ের নিঃস্তর্কা
ভক্ক করে মূর্তিমান্ ব্যাথাতম্বরূপ এখানে গড়ে
উঠেছে একটি ছোট্ট শহর। ডাকঘর, ডাকবাংলো,
কেতাবখানা ও পুলিশ থেকে আরম্ভ করে, ঝাডুদার

মেশ্বর পর্যন্ত প্রত্যেকেরই কড়া শাসন এথানে বর্তমান। শিক্ষিত লোকের তো অভাব নেই-ই অর্থাৎ সমতলের লোক যা চায়, উপরের হিমালয়ে এথানেও তাই আছে। রায়না-গাঁ শহরটিকে চার-দিকে খিরে রেথেছে। গাঁয়ের আসে পাশে গম, ভূট্টা, আলু ও শাকসবলির প্রচুর চাষ। এখন বোঝা খুবই সহজ— বিষ্ণী-নারায়ণ দেখে সামাদের মত সাধারণ মান্ত্যের মন কেন এত আনন্দিত হয়েছিল। কতকাল নির্বাসনের পর বেন নিজের দেশ দেখতে পেলাম!

তিযুগী-নারায়ণ হিমালয়ের মধ্যে একটি প্রসিদ্ধ তীর্থহান। এ পাহাড়ের শীর্ষ ১১•০০ ফুট উচু। হরিষার থেকে সোজা রুদ্রপ্রাগের পথ দিয়ে হিমালয়ের ১৪০ মাইল অভ্যন্তরে; তার মধ্যে ১০০ মাইল পর্যন্ত বাস সার্ভিস আছে। আবার হরিষার থেকে যমুনোতী, উত্তরকাশী ও গঙ্গোত্রী হ'য়ে ৮কেলারনাথের পথে যারা এথানে আসেন, উাদের পক্ষে দূরত্ব প্রায় তিনশ' সত্তর মাইল; এর মধ্যে বাস যাতায়াত করে মাত্র ১০ মাইল।

নাটমন্দির ও চত্তর-সহ মন্দিরটি বেশ মনোরম। ক্ষীণ দীপালোকে দেখলাম অধিষ্ঠিত দেবতা চতুর্ভু দ্বনারায়ণ—হ'পাশে লক্ষ্মী ও সরস্থতী। সামনে অবস্থিত দক্ষিণে ও বামে যথাক্রমে দ্বারী স্বয় ও বিদ্বয়। তা-ছাড়া কালভৈরব, কুবের প্রাভৃতি দেবগণও ভেতরে রয়েছেন। মন্দিরে একটা ধ্যানমগ্র প্রশাস্তির ভাব বিরাজিত। নাটমন্দিরে একটি বিরাট যজ্ঞকুও। স্তাযুগে হরগোরীর বিবাহে প্রজনিত এই হোম আল প্রয়ন্ত অনির্বাণ আছে। বিবাহের সাক্ষ্মী স্বয়ং নারায়ণ তিন্যুগ ধরে এখানে বর্তমান। যজ্ঞকাষ্ঠ, যব, ঘৃত, তিল প্রভৃতি দিয়ে যাত্রিগণ কুত্তে আছতি দেন। যথন ধাত্রীদের যাত্রায়াত বন্ধ হ'য়ে যায়—শীতকালে বড় বড় গাছের গোড়া অগ্রি-সংস্থা ক'রে দেওয়া হয়। তাতে হোমায়ি প্রজ্ঞানত থাকে। নাটমন্দিরের বাঁদিকে

পর পর চারটি কুগু আছে। নাম যথাক্রমে—
বন্ধকুগু, বিষ্ণুকুগু, কৃত্তকুগু ও সরম্বতীকুগু।
একটিতে স্নান, পাশেরটি স্পর্শ, পরেরটিতে আচমন
ও শেষটিতে তর্পণ ও শ্রাদ্ধাদি করা হয়। ব্রহ্মকুণ্ডে
ছোট ছোট সাপ আছে। উঠানের সামনের দিকে
আরো একটি ছোট মন্দির আছে।

৮কেদারনাথ-মাহাত্মো আছে: যজ্ঞ নামক
পর্বতের উপর নারায়ণ-তীর্থ নামে ইহা প্রসিদ্ধ।
এখানে লক্ষ্মীনারায়ণের দর্শন পাওয়া যায়। হরপার্বতীর মনোহর বিবাহ-স্থলও ইহাই। একটি
হবনকুণ্ড চিরকাল প্রজ্ঞালিত আছে। এই কুণ্ডে
নারায়ণ-মন্ত্রে হোম করলে জন্মমৃত্যু রহিত হ'মে
স্বর্গ-বাস হয়। এখানে এক ব্রহ্মকুণ্ড আছে।
উহার জল হরিদ্রাবর্ণ। ভাতে ছোট ছোট সাপ

থাকে; দেখলে ভয় হয়, কিন্তু তারা কথনও দংশন করে না। ইহার দক্ষিণভাগে বিষ্ণুকুণ্ড। এই তুই কুণ্ডে স্নান ও পরিক্রমা করলে অশ্বমেধ-ষ্প্তের ফলপ্রাপ্তি হয়।

বিকেলবেলা দেখছি আরো শতাধিক যাত্রী ক্ষম্ম প্রয়াগের পথে নীচে থেকে এসে হাজির—যাবে ৮কেদারনাথ। বাঙালী মারোয়াড়ী মিলে ২৮ জ্বনের একটি দল এসেছে কলকাতা থেকে। পরদিন সকালে ৮কেদারনাথজীর উদ্দেশ্যে রওনা হবার পূর্বেই খবর পাওয়া গেল—ছদিন পূর্বে পওয়ালীর পথে নির্যোক্ষ লোকটিকে পাওয়া গিয়েছে। রাত্রের অক্ষকারে পথ হারা হ'য়ে সে অন্ত পাহাড়ে চলে গিয়েছিল। যাক, চরম ভাগ্যবিপর্যয়েও প্রাণটা নিয়ে ফিরে আসতে পেরেছে।

### আলোক-শরৎ

'ලම ලල්'

বিষণ্ণ বর্ধার শেষে ভাজ এলো নেমে, মেঘে মেঘে বঞ্জ হেনে, বেদনার গানে, অভিযান শেষ হলো। আলোকের প্রেমে শব্দ-শীর্ষ সমুশ্বত আকাশের পানে।

ময়্রের কণ্ঠ হলো দিনের আকাশ, রাত্রির তারায় তারি ছড়ানো কলাপ, শুভ্র মেঘে নম্র কাশে শরৎ সহাস দিনের সোনার তারে আলোর আলাপ। নীল শান্তি নেমে এলো সুর্য দিয়ে মাখা। মাঠ থেকে মাঠ-ভরা থই থই জলে, সৌরপ্রেম অগণিত হীরা হয়ে জলে। তবে আজ স্তব্ধ হোকু সময়ের চাকা।

তবু মেঘ, আশ্বিনের হে শুল্র প্রকাশ, তোমার চলার পথে উধাও হাদয়; চম্পা-নীল রৌদ্রে কাঁপে প্রাণের উল্লাস, "তাহ'লে আবার যাত্রা,"—কানে কানে কয়

## কেমন করিয়া ডাকিব ?

#### স্বামী শ্রদ্ধানন্দ

কেমন করিয়া জগবানকে ডাকিতে হয়-তাহা মাহ্র সভাতার জন্মের আগেই জানিয়াছিল। সে যখন লিখিতে পড়িতে শিখে নাই তখনও সে আকাশের দিকে চাহিয়া অদৃশ্র কোন শক্তির উদ্দেশ্রে নিজের বিপদে সাহাযা প্রার্থনা করিতে মভান্ত হইয়াছে। হয়তো সেই প্রার্থনা একাল্লই ইহ-জগতের প্রার্থনা—হয়তো অন্ন-পানের প্রার্থনা, বিহাৎ-ঝন্ধা-বন্থার সন্ধট হইতে উদ্ধারের প্রার্থনা, ব্যাধি-নিরাময়ের বা পুত্রলাভের অথবা স্থবৃষ্টির জন্ম মিনতি এবং হয়তো যে বেবতাকে লক্ষ্য করিয়া দেই প্রার্থনা—দে পরবর্তীকালের 'সভা' মান্তবের দৃষ্টিতে একাস্তই কোন আদিম দেবতা,—তথাপি 'কেমন করিয়া ডাকিব?' প্রশ্নের মীমাংসা ঐ প্রার্থনার মধোই যেন আমরা দেখিতে পাই। যদি প্রকৃত অভাব-বোধ থাকে এবং অভাব মিটাইতে পাবেন এমন কোন অতি-লৌকিক ব্যক্তি-সন্তায় বিখাস থাকে, তাহা হইলে নিজের প্রাণের ভাষায় ঐ অভাব তাঁহার নিকট জানানোর নামই তাঁহাকে ডাকা। ডাকা শিখিতে হয় না, কিন্তু ডাকার আগেকার ধাপ ত্টি—অভাব বোধ করা বা ব্যাকুণতা এবং विश्वाम-हेशा किंक जानना इहेट जारम ना. কিছু ভালিম প্রয়োজন হয়।

প্রগতির পথ ধরিয়া সেই আদিম যুগ হইতে
মায়র আজ বছ দ্র চলিয়া আসিয়াছে কিন্তু তাহার
কুষা ভৃষণ নিজা প্রভৃতি জৈবিক প্রবৃত্তির ক্রায়
অদৃশ্য কোন শক্তিকে ডাকিবার প্রবৃত্তিটিও মায়র
ছাড়িতে পারে নাই। পারা কঠিন, কেননা বোধ
করি উহা ভাহার স্বভাবের সঙ্গে মিশাইয়া স্পষ্টিকর্তা
ভাহাকে সংসারে পাঠাইয়াছেন। মায়র জানাস্বজানার এক বিচিত্র মিশ্রণ, দেথা-অদেধার টানাপোড়েনের এক অভ্যাশ্রর্থ সংগ্রবন। অঞ্বানাকে

বাদ দিবার তাহার উপায় নাই, অনেথাকে স্মরণ না করিয়া তাহার শান্তি নাই। 'প্রগতি' তাহার কতকগুলি অভাব দূর করিয়াছে সত্যা, কিন্তু অভাবের কি শেষ আছে? বিজ্ঞানের প্রসঙ্গে মাহ্য আজ পদে পদে অসহায় নয়; আদিম কালে যে সকল বিপদে তাহাকে আকাশের দিকে তাকাইতে হইত, আজ মাহ্যম সেই সকল সকট্রাণের উপায় নিজেই আবিষ্কার করিয়াছে, অলোকিকের আহ্বান নিজেই আবিষ্কার করিয়াছে, অলোকিকের আহ্বান নিজেই জাবিষ্কার করিয়াছে, অলোকিকের স্বাহ্মার বিশ্বাসের দরজায় হাজির হইতে হয়। "যদি কেহ থাকো বাঁচাও"—এই আতি বুকের ভিতর হইতে আপনাআপনি গুমরাইয়া উঠে।

আদিমকালে অলৌকিক শক্তির নিকট মামুযের চাহিবার জ্বিনিসের দংখ্যা ছিল কম, কারণ তাহার জীবনের পরিধি বেশী দূর বিস্তৃত ছিল না। কিন্ত 'প্রগতি' মাতুষের জীবনকে নানাদিকে প্রদারিত করিয়াছে। মামুষের স্থাপর ধারণা, নিরাপভার ধারণা, ক্ষমতার ধারণা বছগুণে শাখা-প্রশাখান্তিত হইয়াছে। সঙ্গে সঙ্গে মাতুষের অভাবও বাড়িয়াছে। সব অভাবগুলি দুখা উপায়ে মিটেনা, অতএব কতকগুলির জন্ম নিজের পৌরুষের অহঙ্কারকে সাময়িকভাবে ধামাচাপা দিয়া অদৃশু শক্তির নিকট মাথা কুটিতে হয়। স্বয়ং জাঁহাপনা আকবর বাদশাহ ঈশবের নিকট প্রার্থনা স্নানাইতেছিলেন, আমাকে আরও ধন দাও, দোলত দাও। ফকীর সাহেব আদিয়া তাঁহার চোথ খুলিয়া দিলেন (— এরামক্বঞ-কথিত উপদেশমূলক গ্রা)। আমাদের অনেকের মধ্যেই ভিথারী বাদশাহ বাস করিতেছেন। সভ্যতার अंडिन कीरनधात्रा नान नीन (रखनी मर्क नाना

রঙের হিমাণয়প্রমাণ অভাব স্থাষ্ট করিয়াছে এবং বেশুলি নিজের হাত পা ছুঁড়িয়া মিটাইতে পারিনা দেগুলির জ্বন্থ আমাদিগকে কালীবাটে তারকেশবে মদনমোহনতলায় ছুটতে হয়। ভগবানকে না ভাকিয়া কি উপায় আছে? আর সেই ডাকা কেহ আমাদিগকে শিথাইয়াও দেয় না—পাড়ার শিশু-বিভাপীঠের স্থামল-বাব্ল-ক্বী-দীপাদেরও নয়। তাহারাও পরীক্ষার দিনটিতে সকাল সকাল ভাত থাইয়া ঠাকুরবাড়ীতে হানা দেয়, দেবমন্দিরে ক্ষুদ্র মিনতি জ্বানাইয়া যায়,—ঠাকুর, যেন পাস করি!

মামুধ 'প্রগতি' লাভ করিয়াও অলোকিককে ডাকা যে ছাড়িতে পারে নাই—ইহাতে মানুষের লজা পাইবার কিছু নাই। আর ঐ ডাকা তো নিক্ষনও নয়। অনেকের অনেক অসম্ভব প্রার্থনাও 'সিল্লি', 'হত্যা', 'বলি' বা 'পূজা'র **লোরে** পূরণ হইতে দেখা যায়। অলোকিক যে মানুষের মাণার ভ্রম নয় —তাহার ভূরি ভূরি প্রমাণ এই সকল ঘটনা হইতে মান্ত্র লিপিবদ্ধ করিতে পারে: স্মাজের বিভিন্ন স্তরের মাত্র—জমিদার তারাপ্রসর মজুমদার ( मककमा-का ), इःथिनी विधवा शीरवत मा (গৌরের মরণাপন্ন ব্যাধি-আরোগ্য), বাবু স্থমেরটান চনচনিয়া ( ব্যবসায়ে মোটা কিন্তি লাভ), ছা-পোষা কেরানী ব্রঞ্জেল মিত্র (কন্থার বিবাহ)। তথু আমাদের দেশে বা হিন্দুধর্মে নয়, নানা দেশের নানা ধর্মাবলম্বী বহু মাত্রযুকে এই ধরনের প্রার্থনার স্কৃত্তার সাক্ষ্য দিতে ডাকিতে পারা যায়।

শ্রীকৃষ্ণ গীতাতে ( ৪র্থ অধ্যায় ) এই প্রকার প্রার্থনাকে আর্ভভক্তি বলিয়াছেন। ইহা মান্তবের ভাগ্য-নিমন্তা পরমেশ্বের প্রতি প্রগাঢ় নিক্ষাম ভালবাসা অবস্থাই স্কচনা করেনা, কিন্তু তব্ও ইহা ভালবাসা বা ভক্তি বলিয়া মর্যাদা পাইয়াছে। কিন্তু মান্তবের জ্ঞান-বৃদ্ধির উন্ধতির সহিত তাহার জ্ঞানিকৈর ধারণার এবং অলোকিকের সহিত সংযোগের ভ্রমণ্ড 'ডাকা'রও উন্ধতি হইয়াছে।

আর্ভভক্তি বা বিপদে পড়িয়া ডাকা হইতে উন্নততর প্রার্থনার পরিচয় পাওয়া গিয়াছে, যে অলৌকিক শুধু ভূতপ্রেত, পূর্বপুরুষ বা নানা প্রাক্তিক শক্তির নিয়ামক থণ্ড থণ্ড দেবতায় সীমাবদ্ধ ছিল তাহা ধাপে ধাপে উঠিয়া সর্বব্যাপী, সর্বনিয়ন্তা, এক প্রেময়য় পরমপিতা শ্রীভগবানে আদিয়া স্থিতিলাভ করিয়াছে। স্থসভ্য মান্থ্যের উপযুক্ত ভগবান ইনি, সন্দেহ নাই। ইহার গুণ, কার্য প্রভৃতি লইয়া কত দর্শন, কত তন্ত্ববিত্যা গড়িয়া উঠিয়াছে। ভগবান থাকুন বা না থাকুন, মান্থ্য কিন্তু সভ্যতার ধাপে পৌছিয়াও ভগবানের জ্লাক কম সময় ও শক্তি বায় করে নাই।

আঠভক্তির অপেকা শুদ্ধতর ভক্তি—গীতার ভাষায় 'অর্থার্থী' ভক্তি। ইহা 'অর্থ' বা ভোগান্যমিগ্রীর জক প্রার্থনা। বিপদে পড়ি নাই কিন্তু সম্পদ্ চাই। তগুবান যদি আপনার জন, তবে তাঁহার নিকট এহিক জীবনের স্থ্য-সমৃদ্ধির জক্ত হাজির হইতে আপত্তি কি? না,— আপত্তি নাই। ধর্মাচার্যগণ তাই আর্তভক্তির ক্যায় ইহাকেও মর্যাদা দিয়াছেন। শ্রীকৃষ্ণ ইহাকে বিত্তীয় শুরের ভক্তি বলিয়াছেন। শীশুগ্রীপ্ত নিজে তাঁহার শিশ্বগণকে যে প্রার্থনা শিখাইয়াছিলেন তাহাতে 'অর্থার্থী' ভক্তি থানিকটা চুকাইয়া দিয়াছিলেন,—"হে পরম পিতা, দৈনন্দিন ক্লটি থেন তোমার দ্যায় মিলে।"

ইহার পরবর্তী স্তরের ভক্ত গীতার সংজ্ঞায় 'জিজাহ্ন' ভক্ত। ইনি কোন বিপদে পড়িয়া বা সাংসারিক বিষয়ের কামনায় ভগবানকে ডাকিতেছেন না, ডাকিতেছেন জীবনের প্রকৃত রহস্ত কি, লক্ষ্য কি, যথার্থ শাস্তির উপায় কি, ভগবানের তত্ত্ব কি, মাহুবের সহিত ভগবানের সম্বন্ধ কি—এই সকল প্রশ্নের মীমাংসার জন্ম। ডাকিবার প্রেরণা অভাববোধ—এখানেও ঠিকই আছে, তবে কিছু রূপাস্করিত। এথানে ভক্ত সংসারের কোন অভাব বোধ করিতেছেন না। অভাব—প্রাণের একটা

অব্যক্ত শৃক্তা। ইহারই নাম আধাাত্মিক তৃষ্ণ। ভগবান ব্যতীত এই অভাব অপর কিছুতেই মিটিবার নয়। তাই প্রার্থনা, "আবিরাবির্ম এধি"—হে স্লোভিঃস্কল, তুমি হৃদয় আলোকিত করিয়া আবিভূতি হও।" "হিরগ্রেন পাত্রেণ সভ্যস্তাপিহিতং মুথম্। তৎ ত্বং প্রম্নপার্ণু সভ্যধর্মায় দৃইয়ে॥" (ঈশোপনিষৎ)—হে সর্বপোষক, জ্যোভির্ময় সভ্যের হার উল্মোচন কর, সভ্যকে যে মিথ্যা চাকচিক্যে ঢাকিয়া রাথিয়াছে তাহা অপস্ত হউক, সভ্যের দর্শনকামী আমার বাসনা পূর্ণ কর।

ভগবানকে সাংসারিক প্রয়োজনে ডাকিতে আরম্ভ করিয়া পরে আধ্যাত্মিক শান্তির জন্ম ভগবভুজনা অর্থাৎ 'আর্ড' বা 'অর্থার্থী' ভক্তের 'ক্বিজ্ঞাস্থ' ভক্তের রূপান্তর ধর্মজ্ঞগতে একটি চিত্ত-চমৎকারী ঘটনা। গুনের কথা সর্বাত্মে মনে পড়ে। বৈমাত্রেয় প্রাতা উভ্তরের অপেক্ষা উচ্চতর স্থান অধিকার করিবার বাসনা তাঁহাকে শ্রীহরিকে ডাকিতে প্ররোচিত করিয়াছিল। হরি দেখা দিলেন। ক্বিজ্ঞানা করিলেন,—কি চাও ? গুনে কাঁদিয়া আকুল। কি আর চাহিব ? চাহিয়াছিলাম তো কাচ, পাইয়া গেলাম হীরক। অনিত্য স্থান আকাজ্ঞাকরিয়া দর্শন মিলিল তোমার—অবিল্প্প-জ্যোতি সারাৎসার পরাৎপর পরমাত্মার। আর কিছু চাইনা। এই চাই যেন তোমাকে ভালবাসিতে পারি।

এই যুগেও ভাবী বিবেকানন্দ নরেন্দ্রনাথের জীবনের একটি ঘটনা 'অর্থার্থী' ভক্তি এবং 'জিজাস্থ' ভক্তিতে পার্থক্য কি— সেই বিষয়ে অতি স্থলার আলোক সম্পাত করে।

সাংসারিক অভাব-অনটনে নরেক্র দারুপ বিপর্যস্ত—বহু চেষ্টাতেও কিছু স্থরাহা হইতেছে না। একদিন তিনি অগত্যা ঠাকুরকে জিজ্ঞাসা করেন—মা কালীকে বলিয়া অভাব অনটনের কোন প্রতিকার করিয়া দিতে পারেন কিনা। ঠাকুর বলেন, যা না, তুই-ই মন্দিরে গিয়ে মাকে প্রার্থনা জানা। নরেন্দ্র তিন তিন বার ঐ প্রার্থনা জানাইবেন বলিয়া মন্দিরে গিয়া বসিলেন। তিনবারই ভিতর হইতে প্রার্থনা উঠিল,— মা, বিবেক বৈরাগ্য লাও, জ্ঞান ভক্তি দাও। ঠাকুর শুনিয়া খুব আনন্দিত। নরেন্দ্রের স্থায় অধিকারীর কি অর্থার্থা ভক্তি সাজে?

গীতার বিভাগে 'অর্থাথী' ভক্তের পরে 'জ্ঞানী' ভক্ত। ইনি ভগবানকে সাক্ষাৎকার করিয়াছেন। 'বাস্থদেবঃ সর্বমিতি'-জ্ঞান তাঁহার চিত্তকে এক অবিচলিত সমতা, শান্তি ও সামঞ্জন্তে হুন্তির রাবিয়াছে। চাহিবার আর কিছু নাই। ভগবদিচছায় সব কিছু নিয়ন্ত্রিত হইতেছে, গাছের পাতাটিও ঈশরের ইঙ্গিত ছাড়া নড়ে না—এই অনুভৃতি স্বভাবসিদ্ধ হইয়াছে বলিয়া জাঁহার 'বিপন্ন' বোধ নাই। অতএব আর্তভক্তির প্রশ্ন উঠে না। অর্থার্থী ভক্তিরও নয়, কেননা প্রমসম্পদ ভগবানকে সর্বনা নিষ্কের কাছে পাইতেছেন, পার্থিব বা পারলোকিক অক্ত কোন 'অর্থ' তাঁহার দৃষ্টিতে ফিকা হইয়া গিয়াছে। কিন্তু তথাপি এই চতুৰ্থ ধাপ বা শেষ ধাপের ভক্ত ভগবানকে অনবরত ডাকিয়া চলেন। তাঁহার ডাকের পিছনেও কি অভাববােধ আছে ? হাঁ, আছে। ভগবানের অনন্ত প্রেমের সম্থ আসিয়া 'জ্ঞানী' ভক্ত দিশাহারা। ভগবানকে ভালবাসিয়া যেন ফুরাইতে পারেন না। এটিভেন্সদেব জীবনের শেষ পর্যন্ত পুরুষোত্তম ক্ষেত্রে হা ক্লফ, হা কৃষ্ণ' বলিয়া কাঁদিয়া গেলেন। কৃষ্ণপ্রেমে ভিনি পরিপূর্ণ; কিন্তু সেই ক্লফপ্রেমেরই তিনি শাখত ভিখারী ৷ অনস্ত ব্রহ্মসাগরের এক গণ্ডুষ জলপান করিয়া শিব চিরকালের অভ আউল হইয়া ভগবানকে যিনি সাক্ষাৎকার বেড়াইতেছেন! করিয়াছেন তাঁহার অপর সব তৃষ্ণা মিটিয়াছে, কিন্তু ভাকার তৃষ্ণা মিটে নাই; মিটিতেও পারে না। ভগবানকে ডাকিবার অন্তর্হীন তৃষ্ণার বস্তুই যে खनवानरक खाका।

ভগবানকে কেহ নানা বাক্যের মধ্য দিয়া ডাকেন, আবার কেহ বা দংক্ষিপ্ত তু' চারটি কথা বলিয়া কিংবা কথনও কোন শব্দ উচ্চারণ না করিয়াই ডাকেন-নীরব প্রার্থনা। ভাবটি এই,-ভগবান অন্তর্যামী. আমার মনের কি কথা, প্রাণের কি অভাব-ভাগা তো তাঁহার অবিদিত নাই। আমি কেবল তাঁহার নিকট আসিব, তাঁহার দিকে চাহিয়া থাকিব। আমার বেদনা, আর্তি, শুক্ততা তিনি আপনা হইতেই দুর করিবেন। তাঁহার নিকট অধিক বাকাপ্রয়োগ তো শোভা পায় না ৷ নীরব প্রার্থনার ভাবটি সভাই বড় হুন্দর। কোন কোন ভক্তের ডাকা শুধু ইষ্টের নাম জপ করা। নাম উচ্চারণের সহিত তাঁহার সমগ্র প্রাণের প্রার্থনা মিশিয়া থাকে। যথন বলি 'রাম' তথন তো শুধু এইটুকুই বলিনা, কথায় প্রকাশ না করিলেও প্রাণে প্রাণে বলি,—হে রাম, আমি তোমার শরণাগত; তুমি পিতা, তুমি মাতা, তুমি ইহকাল, তুমি পরকাল, আমি সাধনহীন ভল্পনহীন জ্ঞান-হীন ভক্তিহীন। তোমার পাদপলে শুদ্ধাভক্তি मा 9। मर्नन मिश्रा की वन शत्र कता

শতাকীর পর শতাকী ধরিয়া মান্থ্য কত ভাবেই
না ভগবানকে ডাকিয়া আদিয়াছে। অনেক ক্ষেত্রে
দেই ডাকিবার ভাষা পরবর্তীকালের সাধকসাধিকাদের ক্ষন্ত লিপিবদ্ধ হইয়া রহিয়াছে। ভগবংপ্রেমিক ভক্তেরা বে কথা বলিয়া ভগবানকে ডাকেন,
সেই কথাগুলির ভিতর কত শক্তি, কত প্রেরণা,
কত মাধুর্য নিহিত। স্থল মান্থ্য যথন স্থল মান্থ্যকে
ভালবাদে তথন কয়ট কথা দিয়াই বা সে তাহার
ভালবাদাকে প্রকাশ করিতে পারে? ভালবাদার
বস্ত এখানে সীমাবদ্ধ।
তব্ও সেই ভালবাদাকে প্রকাশ করিতে চাহিয়া
বহু কবিতা, বহু নাটক, বহু উপস্থাদ রচিত হইয়াছে,
হইতেছে এবং হইবে। আর ভগবানের ভালবাদা?
সেই অনস্ত মহাদাগরের উপলব্ধি এবং প্রকাশের

কি শেষ আছে ? তাই রুগে মুগে দেশে দেশে ভগভক্তগণের প্রার্থনাগুলি চিরদিন নৃতন সন্ধীব, প্রাণপ্রদ। ঐগুলি হইতে আমরাও ভগবানকে কি করিয়া ডাকিতে হয় শিথি। তাঁদের কথা, তাঁদের ভাব নিজেদের উপর আরোপ করিয়া আমরা নিজেরা ভক্তির পথে অগ্রসর হইতে পারি। আলো হইতেই আলো জলে। ভগবৎ-প্রেমিকের (সাক্ষাৎ বা পরোক্ষ) সঙ্গ আমাদিগের স্থান্য ভগবৎ-প্রেম উদ্বন্ধ করে।

গায়ত্রীমন্ত্রের সেই শাখত প্রার্থনাটি! সর্ব-চরাচয়ের থিনি চৈত্তালোক—তাঁহাকে হানয়ে আহ্বান! তিনি যদি বৃদ্ধিকে প্রকাশিত করেন, তাহা হইলে আমরা সত্যকে উপলব্ধি করিতে পারি. সত্যকে বকে রাশ্বিয়া সংসার যাপন করিতে পারি— উপনিষদের 'অসতো মা সদ্গময়' প্রার্থনাটিতে যে ব্যাকুলতা, নির্ভরতা, সতালাভের আকাজ্ঞা ফুটিয়া উঠিয়াছে তাহা সকল কালে সকল মানুষকে অতুপ্রাণিত করে। "মিথ্যার কুহক ভাঙিয়া আমায় সতো প্রতিষ্ঠিত কর, অজ্ঞান-অন্ধকার হইতে আমায় আত্মজানের দীপ্তিতে লইয়া চল, মৃত্যু হইতে আমায় অমরত্বে স্থাপন কর, আমার হার্যে আবিভূতি হও। তোমার করুণামাথা মুখের দৃষ্টিতে আমাকে পরিত্রপ্ত কর।"-এই প্রার্থনা কি এক শ্রেষ্ঠ সাহিত্য নয় ?

শ্রীচৈতক্তনেবের শিক্ষাইকের সেই প্রসিদ্ধ শ্লোকটি! হে জগদীধন, ধন চাই না, লোকসঙ্গ চাই না, স্বেশ্বরী বনিতার বা কাব্যচর্চার কামনাও আমার নাই। চাই জন্মে জন্মে তোমার প্রতি অহৈত্কী ভক্তি। সার্থক ভক্তি লাভ করিতে গেলে মনের ভাব কি হওয়া দরকার, এই কথাগুলি হইতে আমরা তাহা শিখিতে পারি। ভক্তদের চরিত্রালাচনা যেমন ভক্তির সহায়ক তেমনি তাঁহাদের ডাকিবার ভাষা আয়ত্ত করাও ভক্তির একটি অক্তমে সাধনা।

ভগবানকে ডাকিবার ইচ্ছা যত আন্তরিক হইবে
তাঁহাকে ডাকাও তত ফলপ্রস্থ হইবে। যাহার
পিপাসা পাইয়াছে জল তাহারই নিকট স্থনাত্ব এবং
তৃপ্তিদায়ক বোধ হয়। শ্রীরামক্কফ বলিতেন,
ব্যাকুলতা হ'লেই অরুণোদয়। বালক যখন সাথীদের
বলে, 'ভগবানের দিবা' তখন ভগবান শক্ষটির
তাৎপর্য আর কভটুকু? শ্রীরামক্কফ বলিতেন, আমরা
যখন ভগবানের নাম করি, ভগবানকে ডাকি, তখন
ভগবান যেন শুধু ঐরূপ একটা কথার কথা,
ক্রীড়াক্ষনের শক্ষমাত্রে পর্যবিদিত না থাকেন। জীবস্ত
বিশ্বাস আদিয়া যেন সেই শক্ষকে প্রাণবান করে।

'কেমন করিয়া ডাকিব ?'—ইহা বুদ্ধির্ত্তির সাঞ্চানো কৌতৃহল নয়, ইহার মীমাংসাও বৃদ্ধির্ত্তির শিখানো বৃলির দ্বারা হইবার নয়। প্রশ্নটি মানুষের জীবন-মরণের সহিত সম্পৃক্ত একটি স্বতঃফুর্ত জিজ্ঞানা। ব্যাকুল-প্রাণের উদ্বেল অমুরাগ এবং

অকম্পিত বিশ্বাস ইহার সমাধান আনিয়াছে অসংখ্য বিচিত্র ভগবলুখী আচরণ ও আবেগের মধ্য দিয়া। সেইগুলিই লক্ষ্য করিবার, অমুধ্যান করিবার, অমুভব করিবার। মাত্র্য পৃথিবীতে আদিয়াছে পূর্ণতাকে অম্বরে ধারণ করিয়া। উহা যে ভিতরেই আছে তাহা তাহার মনে নাই। জন্মিয়াই তাই তাহার ক্রন্ন শুরু। কোথায় গেল ? কোথায় গেল ? বুকের ধনকে যতদিন না সে ফিরিয়া পাইতেছে তত্দিন তো তাহার রোদন থামিবে না। ভাবে ভাহাকে চাহিয়া বেড়াইতে হইবে। ইহাই তাহার ডাকার ইতিহাস এবং উপক্রাস। কোন পরিছেন্ট বার্থ নয়, তুচ্ছ নয়। ঠেকিয়া, শিপিয়া, পড়িয়া, উঠিয়া মাত্রব ডাকিয়া চলে, ডাকিয়া ডাকার সার্থকতাকে লাভ করে। অবশেষে পূর্ণতাকে ফিরিয়া পায়। হাহাকার মিটে, কিন্তু ডাক। থামে না। সে ডাকা ক্রন্দন নয়, সঙ্গীত।

# বেদান্ত কি ?\*

#### স্বামী অভেদানন্দ

বিদান্ত' কথাটির অর্থ বিদের অন্ত বা জ্ঞানের শেষ'। এই পরিভাষা ছারা আমরা যেন এই ভুল সিদ্ধান্তে উপনীত না হই যে জ্ঞানের কোন সীমা আছে বা শেষ আছে। 'জ্ঞানের শেষ' বিশিতে বৃষ্ধায় জাগতিক ও ইন্দ্রিয়ক অন্তভ্তির সীমা, বিজ্ঞান প্রভৃতি ষেধানে পৌছিতে চেষ্টা করিতেছে, কিন্তু কথন পৌছিতে পারিবে না। কোথায় এই জ্ঞানের পরাকাঞ্চা ? ইহা কি জড় পদার্থের জ্ঞানে পর্যবসিত ? না; জড়পদার্থ দৃশ্যমান জগৎ বলিয়া যাহা পরিচিত ভাহারই জড় অণুর সংযোগমাত্র—ইহা বিশ্বজ্ঞাতের মাত্র অর্থে ক । অন্ত অর্থে ক জড় নয়—জড়ের অন্তভ্তিতা—চেতন বোধশক্তি, যাহার সহায়ে আমরা বাহিরের অবস্থা সহন্ধে অবহিত হইতেছি। যথন আমরা বাহিরের অন্তভ্ত জ্ঞানের (knowledge of objective world) সহিত অন্তজ্ঞবিতার জ্ঞান (knowledge of subjective world) সন্মিলিত করি তখন এক মহন্তর জ্ঞানের সন্ধান আমরা পাই যাহা দেশ ওকালে সীমাবদ্ধ নয়, এই জ্ঞানকে দিব্যজ্ঞান বা অনন্ত জ্ঞান বলা যাইতে পারে। এই জ্ঞানই সমগ্র বিশ্বের আদি ও অন্ত।

এই জ্ঞান কোপায় ?—এই বিশ্বক্ষাণ্ডের বাহিরে ? আমাদের শরীরের (ভাঙের ) বাহিরে ? না। ইহা সর্বত্র, বাহিরে এবং ভিতরেও। আমাদের আত্মায় জ্ঞানই রহিয়াছে। প্রক্রতপক্ষে আমাদের আত্মা এই প্রতীয়মান অন্তিত্ব-সমূহের লয়স্থান বা অধিষ্ঠানস্বরূপ অনম্বক্তানেরই প্রকাশ-মাত্র। জ্ঞানের সমূদ্র একই, যদিও ইহা বিভিন্ন অবস্থায় অস্তৃত, এবং বিভিন্ন নামে অভিহিত।

\* मान्कां जिल्हा (वनाय-मानाइंडिंब मोक्छ वार्य । [ इं:रबबी इहेंट कर्नुनिंख ]

আমরা ইহার সমগ্র রূপটি দেখিতে বা বুঝিতে নাও পারি। কিন্তু জীবনের কোন কোন মুহুর্তে আমরা ইহার আংশিক রূপ ক্ষণিকের জন্ম দেখিতে পাই। যদি জানিতে চাই—'কে আমি? আমার স্বরূপ কি?'—তবে বুঝিতে পারি অন্তরের মধ্যে একটি অগ্নিকণা জ্বনিতেছে—যাহাতে দিবাভাব অন্তর্নিহিত—যাহা অনন্ত জ্ঞানের সূর্য হইতেই প্রসূত ও প্রশারিত।

বেলান্তের তিনটি প্রণালীবদ্ধ মতবাদ আছে— দৈত, বিশিষ্টাবৈত ও অবৈত। যতদিন পর্যস্ত আমরা শরীরকেই মনে করি আমাদের স্বরূপ, এবং ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য জগৎ সম্বন্ধে আমরা সচেতন, ততদিন বিশ্বের একজন প্রত্তা ও শাসকের কথা—আমাদের মনে আসে। সে অবস্থায় আমরা চিন্তা করি, ঈশ্বর বিশ্বের বাহিরে (extra-cosmic) মেশ্বের ওপারে, স্বর্গে বিদিয়া আছেন; তাঁহার কাছে আমরা পৌছিতে পারি না, এত দ্বে যে আমাদের ধরাছোঁয়ার বা অমুভূতির বাহিরে, এত মহিমান্তি যে আমরা তাঁহার কাছে যাইতে পারি না। বিশ্বের অধিষ্ঠানস্বরূপ সেই অনস্ত জ্ঞান উপলব্ধি করিবার ইং। প্রথম সোপান মনে করা যাইতে পারে।

তারপর ক্রমশঃ যতই আমরা ঈশ্বরের প্রকৃতি ও তাঁহার সহিত আমাদের সম্বন্ধ বৃথিতে পারি, ততই আমরা অন্তর্ভব করি—তিনি আমাদের খুব দ্রে নহেন; তিনি বিশ্বব্যাপী, তিনি আমাদের অন্তর্থামী। আত্মা যেমন শরীরের উপর প্রভূত্ব করে, তেমনই তিনিও দৃশ্যমান জগতের বাহির হইতে নয়—মধ্যে থাকিয়াই তাহার প্রতিটি পরমাণ্ নিয়মিত করেন। আমাদের আত্মাও দেই বিরাটের অংশ, কিন্তু পূর্ণের সমান কথনই নয়। আধ্যাত্মিক ক্রমবিকাশের ইহা দিতীয় তার।

তারপর যে ব্যক্তি ইন্দ্রিয়াস্থভৃতি ও চিন্তার পারে গিয়া পৌছিয়াছে তাহারই আত্মা প্রমাত্মাকে নিকটতরভাবে উপলব্ধি করে। যথন আমরা আপেক্ষিক ( বৈত-হন্দ্ ) ভাবের উধের্ব উঠি তথন ব্ঝিতে পারি, একটি কিছু আছে—যাহা নানা নামে উপাসিত ঈশ্বর সহছে আমানের ধারণার ভিত্তিসরূপ; তথনই আমরা নিরপেক্ষ সন্তার রাজ্যে প্রবেশ করি। তথন আর বাহিরের জ্ঞান থাকে না, অবর্ণনীয় সমাধির আনন্দ অন্তভৃত হয়; স্বপ্রকার ভেল-দর্শন তিরোহিত হয়।

বেদান্তের ধর্মই পৃথিবীর সকল ধর্মের মধ্যে সর্বাধিক প্রয়োগদিদ্ধ (practical). ইহা আমাদের শিধায় না যে কতকগুলি তত্ত্ব, যুক্তিফহীন মতবাদ এবং উপদেশে বিখাদ করাই ধর্মের উদ্দেশ্য। পরস্ক ইহা শিথায়—ঈশ্বরীয় হওয়া, পরিপূর্বতা লাভ করা, প্রতিদিনের কাজে কর্মে দিব্যভাব বিকশিত করাই ষথার্থ ধর্ম।

বেলান্ত-ধর্মের মূল নীতি কি । — আমরা অমর আত্মা-রূপেই জন্মিয়াছি, পাপের ফলে বা অন্যায় আচরণের জন্ম নয় — অমৃত-আনন্দের সন্তান আমরা ! সত্যই যদি তাই হয় — তবে আমরা কি তাহা অমুভব করি । করি, বা নাই করি — তাহাতে ক্ষতিবৃদ্ধি নাই । ইহা আমাদের জন্মগত অধিকার, আজ না হয় কাল — আমরা নিশ্চয় ইহা অমুভব করিব, এ বিষয়ে সচেতন হইব । আমাদের প্রত্যেকেই ঈশ্বরের মতো অনস্ত অমৃত এবং দিবা, — পবিত্র । ব্যক্তিগত আত্মা (জীব ) এবং বিশ্বগত প্রমাত্মায় (ঈশ্বরে) [ প্রমার্থতঃ, স্বরূপতঃ ] কোন ভেদ নাই ।

আত্মা অনস্ত, জন্মহীন, মৃত্যুহীন—অপরিবর্তনীয়। শরীরের বিনাশে শরীরী আত্মার বিনাশ হয় না। আত্মা কথনও মরিতে পারে না; এই সত্যটুকু মনে রাখিতে পারিলে মৃত্যুকে আর কেন ভয় ? ভয়শৃশুতাই আমাদের আদর্শ; এবং ইহাই প্রত্যেকের আদর্শ হওয়া প্রয়োজন।

## 'মরম না জানে, ধরম বাখানে'

[ नमालाहमा ]

### গ্রীনরেশচন্দ্র মজুমদার, এম্-এ

'বিংশ শতাবা' পত্রিকার ১০৬০ সালের শারদীয়া সংখায় কাব্রী আব্দুল ওছন সাহেব লিখিত 'রামক্ষণ ও বিবেকানন্দ' শীর্ষক প্রবন্ধটি পাঠ করিলাম। ইহা ওছন সাহেব কতৃ কি বিশ্ব-ভারতীতে প্রদত্ত বস্তুতামালার অংশ। আলোচা প্রবন্ধের স্থানে হানে ওছন সাহেব শ্রীরামকৃষ্ণ পরমহংসদেব ও স্থামীজীর প্রশংসা করিয়াছেন, ঠাহাদের সাধনার মর্মকথা ব্রিবার চেষ্টাও তিনি করিয়াছেন বলিয়া মনে হয়, প্রবন্ধটিতে রামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দের প্রতি কিন্তু লেখকের যথাযোগ্য শ্রুদার অভাব স্থপরিশ্বুট।

রামক্বঞ্চ-বিবেকানন্দের ভক্তি, কর্ম ও জ্ঞান সাধনায় যে কালজ্বী ও সীমাতিশায়ী পরিপূর্ণতা আছে—তাহা ওত্বদ সাহেবের দৃষ্টিতে ধরা পড়ে নাই। তিনি ভক্ত-হৃদয়রূপ অমৃতলোকের বাহিরেই রহিয়া গিরাছেন। কেবলমাত্র যুক্তিতর্ক ও বিশ্লেষণের পথে দেই অমৃতলোকে প্রবেশ করা যায় না। মর্মী সাধক প্রাণের ভাষায় প্রাণের কথা কয়, ও প্রাণে-প্রাণে প্রের্কা জ্যোগায়।' তাহার অস্তরে অস্তর মিশাইয়া যে তাহার প্রাণের পরিচয় নিতে পারে, আনন্দলোকে গুণু তাহারই নিমন্ত্রণ।

ওছদ সাহেব 'মরমী সাধনার অবাঞ্ছিত পরিগতি,' 'প্রগল্ভ ভক্তির অবাঞ্ছিত পরিণাম,'
'ভগবৎ-চেতনা ও ভগবৎ-নির্ভরতার উৎকট অয়ংসম্পূর্তি,' প্রভৃতি অনেক কথা বলিয়াছেন।
ভক্তিমার্গে সিদ্ধিলাভের কর্থই অয়ং-সম্পূর্ণ ভগবৎচেতনা, আরাধ্যে সম্পূর্ণ আত্মসমর্পণ ও একাস্ত নির্ভরতা—'যদেব ক্ষ্থিতা বালা মাতরং পর্য পাসতে'।
ভক্তের কাছে সম্মারই বস্তু, আর সব অবস্তু। মহা ভাবলোকে ভক্ত ও আরাধা নিভ্তে বিরাজ করিয়া নিত্য নব সঙ্গ-স্থাধের আন্ধাদন গ্রহণ করেন।

হিদাব পরিমাণ করিয়া বা 'ফরমুলা'-অমুদারে দাধনা করিয়া ঈশ্বর লাভ হয় না, ব্যাকুলতা হইলেই ঈশ্বরলাভ হয়। ব্যাকুল মনে পরিশামিচিন্তা মন্তব নয়। ভক্তিমার্গে সভর্কতাবিহীন ব্যাকুলতার জয় 'অবাঞ্জিত পরিণাম' কথনও ঘটে না। ভক্ত বাহার জয় ব্যাকুল, সেই দর্বশক্তিময়ের অভক্র দৃষ্টি তাহার উপর দলা নিবদ্ধ থাকিয়া তাহাকে কল্যাণের পথে চালিত করে। কেহ ইহা বিশ্বাস করুক, আর নাই করুক, ভক্তের তাহাতে কিছুই যায় আদে না। ভক্ত মহাভাবে বিভার হইয়া থাকে। ভগবৎ-চেতনা তাহার মধ্যে 'উৎকট'-ভাবে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে বলিয়া কেহ চীৎকার করিলেও তাহার কিছুই যায় আদে না।

ওছদ সাহেবের মতে 'যে ভগবৎ-চেতনা বা নির্ভরতা অভ্যন্তভাবে লোকশ্রেয়ের প্রেরণা দেয় না, তাহা বন্ধাা'। যথার্থ ভগবৎ-চেতনা লোকশ্রেয়ের প্রেরণাদায়ক না হইয়াই পারে না। জীবপ্রেম ভগবৎপ্রেমেরই অপরিহার্য অল। রবীন্তনাথ যথার্থ ই ধরিয়াছেন, বৈষ্ণবের ভগবৎপ্রেম শুধু বৈকুঠের তরে নয়:

'প্রিয়ন্তনে বাহা দিতে পারি দিই তাই দেবতারে, দেবতারে বাহা দিতে পারি দিই তাই প্রিয়ন্তনে, আর পাব কোথা ? দেবতারে প্রিয় করি,

शिरम्दात (पवला।'

সেই প্রিয়তমের প্রতিরূপ হিসাবে বিশ্বের সকলেই ভক্তের প্রিয়ন্তন। লোকপ্রেয়ের মাণ-মাঠিতে পরমহংসদেবের সাধনাকে অসার্থক প্রতিপন্ন করার জক্ত ওছদ সাহেবের প্রয়াস টুপি দিয়া আকাশ ঢাকিবার চেষ্টার মতোই হাস্তকর। তাঁর এই প্রবন্ধেই তিনি পরমহংসদেবের বিখ্যাত বাণী তত্র শিব' উল্লেখ করিয়াছেন। 'भिवछात जीवित्र (मवा' कतिवात य छेनाम প্রমহংদেব দিয়াছেন ওত্নদ সাহেব নিশ্চয়ই তাহা জানেন। তাঁর প্রবন্ধের আর এক জায়গায় তিনি তিনি লিখিয়াছেন, 'পরমহংসদেবের সাধনায় সেবার প্রেরণা অবশু ছিল, না থাকলে স্বামী বিবেকানন্দকে ব্যক্তিগত মুক্তি উপেক্ষা ক'রে লোকহিত-সাধনায় তিনি উদ্দা কর্তে পারতেন না।' তবে ওত্ন সাহেব বলেন, 'বিবেকানন্দের প্রতিভার দঙ্গে যুক্ত না হ'লে তাঁর মানব সেবার আকাজ্জা সার্থক হ'তে পারত না, এই মনে হয়।' অতি সভা কথা। কিন্তু এঞ্জন্ত যে তিনি মনে করেন, পরমহংসদেবের ব্যক্তিগ্ত ভগ্বং-চেত্নায় লোকশ্রেয়ের ইচ্ছার অল্পতা ছিল-তবে বলিতে হয়, রামক্বফ বিবেকানন্দ যে একই সন্তার দ্বিধ প্রকাশ—ওত্নদ সাহেব তাহা ধরিতে পারেন নাই। ভাবসমাহিত প্রশান্তবিগ্রহ রামক্ষ ও তেজোদীপ্ত অমিতবিক্রম বিবেকানন্দ —এই তুইয়ে মিলিয়া এক। শুধু তাই নয় অসংখ্য সন্ন্যাদী ও ভক্তদলের মধ্যে রামক্রফ পরিব্যাপ্ত হইয়। আছেন। এই ভাবে রামক্রফ সকল জীবশ্রেয়ের মুলাধার, লোকভ্রেয় তো আরও সীমাবদ্ধ। ভারতের সর্বত্র এবং পৃথিবীর নানাস্থানে ঘাঁহার নামে আউগ্রাপ, শিক্ষাদান এবং জনসেবার নানা কাল চলিতেছে, সহস্রাধিক সন্মাসী যাহার অনুগামী হইয়া সেবাব্রতে জীবন উৎদর্গ করিয়াছেন, তাঁহার ভগবৎ-চেতনা 'বন্ধা'! এইরূপ উক্তি ওচ্ন সাহেবের স্থায় পণ্ডিত ব্যক্তির নিকট আশা করা যাইত না।

ওত্ন সাহেব আবার সন্নাসের প্রতি কটাক্ষপাত করিয়াছেন! তাঁহার মতে, 'সন্নাস ইত্যাদি জীবন-বিমুখ-প্রবণ্ডা····।' ওত্ন সাহেব সংশ্বারমুক্ত খচ্ছ দৃষ্টির দাবি করেন, কিন্তু এখানে 'নিয়াতা ফিল ইন্গাম'—ইনগামে বৈরাগ্যের স্থান নাই—এই সংস্কারটি তাঁহার দৃষ্টিকে অম্বচ্ছ করিয়া দিয়াছে। সন্মানী সংসার- বা জীবনবিষ্ধ নহেন, তাঁর সংসার বিরাট এবং সাধনা মহাজীবনের। কবির কথায়:

বিশ্বজ্ঞগৎ আমারে মাগিলে
কে মোর আত্মপর 
শু
আমার বিধাতা আমাতে জাগিলে
কোথায় আমার বর 
শু

দৃষ্টির স্বচ্ছত। থাকিলে তিনি এই ভাবেই সন্ন্যাসকে দেখিতেন। হিন্দু বেনি ও খৃটান সন্ধ্যাসি-সত্যগুলির অক্লান্ত দেবায় মানবজাতির অশেষ কল্যাণ সাধিত হইয়া আসিতেছে। যে কোন অপক্ষপাতী সমালোচকই এই কথা স্বীকার করিবেন Sleeping liviathan-রূপ বুমস্ত ভারতীয় জাতির চেতনা-সঞ্চারে শ্রীরামক্ষম্বের অধ্যাত্ম সন্তানবর্গের অবদান তুলনাহীন।

ওত্ন সাহেবের মতে, "পরমহংস্দেবের 'যত মত ভত পথ' চিম্বাধারার উপর অতীত প্রভূত্ব করছে, তাই ওটি ভত্তের ব্যাপার বেশী, সত্যের ব্যাপার কম।" ইহা ওছদ সাহেবের অপূর্ব গবেষণা। 'যত মত ভত পথ'—সর্বাশ্রয়ী সতা। উপনিষদে আছে, 'একং সদ্বিপ্রা বহুধা বদন্তি'। ধর্মের ব্যাপারে ভারত কোনও মতকে কোনও দিন অস্বীকার করে नारे। कि कतिया अभीकांत कतिरव? यिनि অবাত্মনগোচর, 'অণোরনীয়ান্ মহতো মহীয়ান্' তাঁহাকে জানিবার চেগ্রা চলিয়া আসিতেছে আদিযুগ হইতে। সাকারের খানে, নিরাকারের খানে, গানে, নৃত্যে, আচারে, বিচারে, প্রেড-পুঞ্জায়, প্রতীক পূজায়, কত সাধক কত ভাবে তাঁহার পরশ আপন প্রাণের ভিতর পাইতে চাহিয়াছে। हेशालत माथा काशांत माधनमध ठिक, काशांत वा ভুগ-তাহার বিচারের শক্তি কুদ্রবৃদ্ধি স্বরজীবী মান্তবের নাই। ছনের পুতুল কি মহাসমুদ্রের

গভীরতার পরিমাপ করিতে পারে ? রামক্ষণ অদীম, কিন্তু তিনি বাহাদের শিক্ষার জন্ম অবতীর্ব, দেই সাধারণ মান্ত্র্য সীমাবদ্ধ, তাই তিনি বলিয়াছেন যে ইহাদের কাহারও আন্তরিক সাধনা বিকল হইতে পারে না। সরল ব্যাকুল ভাবে সাধন করিলে সকল পথেই সকল মতেই অনস্ত ভাবন্ধরপ দিখর লাভ হয়। ইহাই "ধত মত তত পথ"। ১০ মাহিতলাল মজুমনার মহাশয় তাঁর বাংলার নবযুগ' বইটিতে "সেমিটিক নেতিবাদের" কথা বলিয়াছেন। অধ্যাপক গোপাল হালনার তাঁহার "গংস্কৃতির রূপান্তর" বইটিতে "সেমিটিক নেতিবাদের" কথা বলিয়াছেন। অধ্যাপক গোপাল হালনার তাঁহার গংস্কৃতির রূপান্তর" বইটিতে "সেমিটিক নেতিবাদের" কথা বলিয়াছেন। ত্রুদ সাহেব তাঁহার প্রবন্ধে 'এটা ভূল, ওটা ভূল' বলিয়া চলিয়াছেন—এই নেতিবাদের প্রভাবে।

খচ্ছ অন্তর-বিশিষ্ট মানুষ বুঝিতে পারে যে অদীম বিশ্বব্যাপারের প্রায় স্বটুকু তার জ্ঞানের অগম্য। স্থতরাং তার উপলব্ধির অতীত কোনও বিষয়কে দে ভূল বলিবার সাহস পায় না, এবং না। কিন্তু নেতিবাদমূলক চিন্তারাজ্যে কতকগুলি মায়া-বিগ্রহ (বেকনের 'idol')-এর স্ষ্টি হয়। এই সব ভাবপুতলিকার দাস হইয়া নেতিবাদীরা স্বাশ্র্যী স্নাত্ন স্ত্যকে হারাইয়া रफल। এই कांत्रपटे अञ्च मारहर विद्याहरून, "সর্বধর্মই সভা, এটি একটি শিথিল চিস্তা মাত্র। তার চাইতে সব ধর্মের ভিতরই যথেষ্ট মিথাা বা অসার্থক ভাবনা রয়েছে, মাহুষকে সে সব কাটিয়ে উঠতে হবে, এই চিন্তার মর্যাদা বেশী।" একথা জানিয়া মিদ মেয়ো ও বিভারলি নিকলদেরা উৎসাহিত হইবেন যে क्रिवान् मिन्नीत टिए नर्ममा-পরিদর্শকের মর্যাদা বেশী। নেতিমূলক দৃষ্টিভঙ্গির দারা সত্যের মর্যাদা রক্ষিত হয় না।

অবভারবাদের বিরুদ্ধে ওত্ন সাহেবের আপত্তি। তাঁর মত "এ সম্পর্কে সব চাইতে শোচনীয় ব্যাপার হলো, স্বামী বিবেকানন্দ যে তাঁকে পূলা নিবেদন

অবতারগরিষ্ঠ ব'লে।" বিবেকানন্দ অবতার-বরিষ্ঠকেই "অবতারবরিষ্ঠায়" বলিয়া পূঞা করিয়াছেন। অতিমানবীয় মনীষাদম্পন্ন স্বামীজীর মনে সন্দেহের লেশমাত্র থাকিলেও তিনি তাহা করিতেন না। পরমহংসদেবের সহিত স্বামীজীর প্রথম পরিচয়ই তাহার প্রমাণ। প্রত্যেক মামুষের মনের গঠন এইরূপ যে সে কোনও না কোনও ভাবে অবভারের উপাদনা না করিয়া থাকিতে পারে না। জ্ঞানদাতা, পরিত্রাতা, বার্তাবহ অবতার কেবল হিন্দুরই অতি প্রিয় নয়; তথাগত বুদ্ধ, যী খুই, হন্তরত মহম্মদ প্রভৃতি ধর্মগুরুগণেরও কোটি কোটি উপাসক আছেন, ইহাতে দোষ দেখি না। নান্তিকেরাও দেখিতেছি রাজনৈতিক নেতাকে অবতারের আসনে বদাইয়া উপাসনা করেন। কেহ কেহ চিত্রতারকা, থেলোয়াড় বা দৌড়ের ঘোডারও উপাদনা করেন। নেতিবাদী নিজেকেই সর্বশ্রেষ্ঠ মনে করিয়া নিজেরই উপাসনা করেন। স্থতরাং মাহুষের শ্রেষ্ঠ বিকাশ অবতারের উপাসনাকে সেকেলে বলিয়া উভাইয়া দেওয়া নির্থক। উপাসনা যখন করিতেই হইবে তথন শ্রেষ্ঠ অবভারের উপাসনা করাই শ্রেয়।

ওছদ সাহেব বলেন, 'রামক্বঞ্চনেবের যে অলোকিক দর্শন হলো, দেটি হয়ত মর্মী সাধনার এক সাধারণ তুর্বলতা।' বিনি অলোকিক দর্শন বিশ্বাস করেন না তাঁহার সহিত আমাদের কোনও বিরোধ নাই। আমরা অলোকিক দর্শনে বিশ্বাসী। হজরত মহম্মদের অহিলাভ ও 'সাব-ই-মিরাজ'এর রাত্রিতে সপ্তম্বর্গ ভ্রমণ সম্পর্কে ওছদ সাহেবের স্থুম্পাষ্ট মত জানিলে বাধিত হইব।

রেনা রেনা পরিপূর্ণ বিশাস লইয়া মণিপূর্ণ থনি অন্ত্রসন্ধান করিয়াছেন, তাঁহার পরশ-পাথর মিলিয়াছে। ওছদ সাহেবের পথে চলিলে তিনি এই পাওয়ার আনন্দ হইতে বঞ্চিত হইতেন। ধর্মকে নিজ বৃদ্ধি শারা সীমাবদ্ধ করার পরিণাম বেদনাদায়ক।

### সমালোচনা

দেবায়তন ও ভারত সভ্যতা— খ্রী শ্রীশচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়, স্থাপত্য-বিশারদ-প্রণীত, প্রকাশক— কলিকাতা বিশ্ববিদ্যালয়। পৃষ্ঠা—২৩৮+২'৯০ (ভূমিকা-স্ফটী প্রভৃতি); মূল্য ২০১ টাকা।

স্থাপত্য-বিশারদ আ প্রীশচক্র চট্টোপাধাায়ের পরিচয় নৃতন করিয়া নিপ্রাঞ্জন। পাশ্চাত্য বিজ্ঞানকে আয়ত্ত করিয়া ভারত-প্রতিভা কিভাবে স্বমহিমার বিকাশ-সাধন করিতে পারে বর্তমান গ্রন্থানি তাহারই একটি স্থায়ী নির্মান। কলিকাতা বিশ্ববিভালয় কর্তৃক আমন্ত্রিত হইয়া প্রীচট্টোপাধাায় ১৯৫৪ খৃঃ ধারাবাহিক ভাবে যে বক্তৃতাবলী দেন—তাহারই সারাংশ অবলম্বনে ইগা সংকলিত, ইয়ার পিছনে রহিয়াছে লেখকের জীবনব্যাপী অভিক্রতা, বহু অধায়ন, প্র্যটন ও প্রাচীন পূঁপির গ্রেষ্ণা; সর্বোপরি রহিয়াছে তাহার স্বকীয় প্রতিভাদীপ্র চিন্তা।

প্রস্তাবনায় কলিকাতা বিশ্ববিগ্রালয়ের উপাচার্য শ্রীনর্মনকুমার সিদ্ধান্ত মহাশয় লিথিয়াছেন: 'দেবায়তনের ইতিহাদের যোগ একটি দেশের ব। জাতির ধর্মের ইতিহাসের সঙ্গে নয়, ইহার যোগ সামগ্রিক সাংস্কৃতিক ইতিহাসের সঙ্গে। পরিশ্রমে রচিত গ্রন্থখনিকে কেহ যেন মন্দির-নির্মাণের প্রণালী বা পদ্ধতি বলিয়া মনে না করেন। লেখক অমুভব করিয়াছেন: 'ভারতবর্ষের একটি সর্বাঙ্গীণ সম্পূর্ণ নিভূল নিরপেক্ষ ইতিহাস প্রকাশের আশু প্রয়োজন।' ইতিহাস প্রায়ই অসত্য এবং অধ'সত্য উপাদানের মিশ্রণে বিক্রত হয়। মহাকালের বিরাট বক্ষে মানব-মন তাহার যে স্বাক্ষর রাখিয়া গিয়াছে-লেখক তাহাই অধ্যয়ন করিয়াছেন-मराष्ट्र, नीवात-वकाकी।

জীবন-সায়াকে স্বীয় অভিজ্ঞতালক জ্ঞান দেশ-বাসীকে তথা বিশ্ববাসীকে তিনি উপহার দিয়াছেন। বাইশটি অধ্যায়ে স্থালিথিত গ্রন্থে আদিপ্রেক্তরযুগ হইতে শুক্ত করিয়া দ্রাবিড় ও আর্থ, হিন্দু বৌদ্ধ ও বৈষ্ণব, শৈব ও শাক্ত—প্রতিটি কৃষ্টির তরঙ্গ আলোচিত হইয়াছে; ভারতের বাহিরে ভারত-সংস্কৃতির প্রদার এবং বহিরাগত সংস্কৃতির সহিত ভারত-কৃষ্টির সংঘাত এবং সমন্বয়-প্রচেষ্টাও প্রদর্শিত হইয়াছে। বিস্তু-তান্ত্রিকতার কবলে বর্তমান ভারত'ও তাঁহার দৃষ্টি এড়ায় নাই। প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য দর্শনের মুলগত ঐক্য লক্ষ্য করিয়া ভারতের ভবিষ্যং সম্বন্ধে উচলাশা পোষণ করিয়া লেশক গ্রন্থ শেষ করিয়াছেন।

পরিশেষে চিত্রবিরবণীতে প্রায় ১৭১টি চিত্রের অন্তর্নিহিত ভাব তিনি বির্ত করিয়াছেন। চিত্র-গুলির মধ্যে অধিকাংশই মন্দির ও দেবতা বা তীর্থ সংক্রান্ত; কতকগুলি চিত্রের প্রতিলিপি ও নক্সা পুস্তকথানিকে সমৃদ্ধ করিয়াছে। অধুনা-নির্মিত নয়াদিল্লীর বিড়লার লক্ষ্মীনারামণ মন্দির রহিয়াছে, অথচ বেলুড়মঠের প্রীরামক্রফ্ড-মন্দির না থাকার কারণ বোঝা গেল না। প্রীরামক্রফের যে ছবিশানি আছে তাহা নিতান্তই কারনিক। —নি

নিবাসঃ শরণং স্ক্রহৎ— স্বামী প্রত্যগাত্মানন্দ সরস্বতী প্রণীত। প্রকাশক: শ্রীনৃপেন্দ্রকৃষ্ণ চট্টোপাধ্যায়, রাইটাস সিতিকেট, ৮৭ ধর্মতলা খ্রীট, কলিকাতা। পৃষ্ঠা—৮৭; মূল্য আড়াই টাকা।

'নিবাসঃ শরণং হ্রহং'—হ্রম্জিত পুস্তকথানিতে প্রথাত সন্মাসী স্বামী প্রত্যগাত্মানল সরস্বতীর 'গুরু' 'ইষ্ট' ও 'সাধন' বিষয়ক সংস্কৃতে রচিত লোক গুলি ও তাহাদের প্রত্যান্ত্রবাদ অধ্যাত্ম পথের পথিকের নিকট অপূর্ব দিগ্দর্শন-রূপে গ্রহণীয় হইবে বলিয়া আমাদের বিশ্বাস। সাধনার মর্মকথা অনবস্থ ভাষায় মনোরম ছলে ও ভক্তিরসে সিঞ্চিত করিয়া সাধক-কবি ৪৭টি কবিতা সাধারণের সমক্ষে তুলিয়া ধরিরাছেন। স্থৃতিপূজা প্রদ্মালা (প্রথম ও দিতীয় খণ্ড)—প্রণেতা শ্রীহরিদাস রামাননা। প্রকাশক শ্রীস্থ্মণি—ললিতা সাহিত্য ভবন। আশীষ কুটীর, শিলং। প্র: ১২৮ + ১। মূল্য ৪ টাকা।

গ্রন্থকারের পূর্বনাম খ্রীসতীশচন্দ্র রায়, ভারতীয় শিকা-দেবক, অবসরপ্রাপ্ত ডাইরেক্টর। তাঁহার সংস্পর্শ-লাভ এক প্রম জীবনে রবীন্দনাথের দোভাগ্য, ভাই গ্রন্থথানির প্রথম থতে বিশ্বকবি রবীন্দ্রনাথের গীভাঞ্জলি, আধ্যাত্মিক দান প্রভৃতি তুইটি অধ্যায় লেখকের আলোচিত হইয়াছে. বাক্তিগত স্মৃতি-তর্পণ। দিতীয় খণ্ডে ভারতের আধ্যাত্মিক সাধনা কিন্তাবে কয়েকজন সাধক ও মহাপুরুষের মধ্যে রূপায়িত হইয়াছে, গ্রন্থকার তাহা দেখাইয়াছেন। শ্রীরামক্রম্ঞ পরমহংস, মহর্ষি দেবেক্র নাথ ঠাকুর, ব্রহ্মানন কেশ্বচন্দ্র সেন, ভত্তভূষণ সীতানাথ ও পণ্ডিত শিবনাথ শাস্ত্রী প্রভৃতির সহিত গ্রন্থকারের ব্যক্তিগত স্বৃতি ও মতামুখায়ী অধ্যাত্ম-তত্ত্ব আলোচিত হইয়াছে। "রবীন্দ্রনাথের 'এবার ফিরাও মোরে' কবিতায় মহাবিশ্বজীবনের যে ইঞ্চিত দিয়াছেন, পরমহংদদেবের সাধনায় ভাহাই যেন মূর্তিমান হইয়াছে।"—দ্বিতীয় খণ্ডের ভূমিকায় লেথকের এই উক্তিতে ইতিহাসের পারম্পর্য অবহেলা করা হইয়াছে।

— মৈথিল্যানন্দ

Song Sublime or 'Geeta'—(In Rhyme) by Sri Profulla Kumar Lahiri, 57, Monohar Pukur Road, Calcutta-29 Pages 148. Price Rs. 1/-

সম্পূর্ণ গীতার আঠারোটি অধ্যায়ের প্রত্যেকটি লোক পৃথক ভাবে ছলে ইংরেজীতে অন্থিত হইমাছে। Edwin Arnold এর 'Song Celestial' এবং স্বামী প্রভবানন্দ ও ক্রিষ্টোক্ষার ঈশারউডের 'Song of God'এর পর ইংরেজীতে গীতার কাব্যাহ্নবাদে ভাষা ভলি ও ছন্দের ন্তনত্ব আনা ছক্ষং। লেখক সে দিক দিয়া না গিয়া ম্লের নিকটভা রক্ষা করিয়া অন্তবাদ করিয়াছেন, সেজক্র ভাষা ও ছন্দের স্বাছন্দ্য কিছু ক্ষ্ম ইইয়াছে; তবে ভাবের দিক দিয়া তাহা পূর্ব ইইয়াছে। বিদেশী পাঠকের নিকট ভারতীয় আধ্যাত্মিক ভাব পরিবেশনের প্রথম পুস্তকরপে ইহা অনায়াসেই দেওয়া চলিবে। কাব্যের আবরণে দর্শনের ভন্ত ঢাকা পড়ে; আমাদের মনে হয় গীভার গতাহ্বাদ বিষয়-প্রবেশে অধিকতর সহায়তা করিত।

মীরাবাঈ—শ্রীব্যোমকেশ ভট্টাচার্য প্রণীত, প্রকাশক—প্রবর্তক পাবলিশাস কলিকাতা-১২ পৃষ্ঠা ২৬২ +(২২); মূল্য সাড়ে চারি টাকা।

নানা কারণে মীরাবাঈ-এর জীবনী লেখা সহজ নছে। প্রথমতঃ কোন সাধক বা সাধিকার জীবনী যথাযথভাবে লিপিবন্ধ হয় না; দ্বিতীয়তঃ পরবর্তী কালে ভাবের আভিশব্যে অনেকে বহু ধটনা অতি-রঞ্জিত করিয়া এমনভাবে লোকের চোথে ধরিয়া দেন যে তাহা হইতে আসল জীবন খুঁ জিয়া পাওয়া কঠিন হইয়া পড়ে।

টভ্সাহেবের 'রাজ্ঞ্চানে' আমরা মীরাবাঈ-এর জীবনীর ধারাবাহিক আলোচনা প্রথম দেখিতে পাই; কিন্তু তুঃঝের বিষয় পরবর্তী ঐতিহাসিকগণ প্রমাণ করিয়াছেন — ঐ সকল লিপিবদ্ধ ঘটনাবলীর অনেকাংশই সত্য নয়।

আলোচ্য গ্রন্থে নেথক বছ কট স্বীকার করিয়া বছ তথ্য সংগ্রহ করিয়া মীন্নার জীবনের ঘটনাগুলির যথাবথ সভ্যতা নির্ণয় করিয়াছেন, ইহা প্রশংসনীয়; ভবে হয়ভো এই কারণেই পুস্তকথানি সাহিত্যের দিক দিয়া শুদ্ধ হইয়াছে। মীরা-ভজনাবলীর অফ্রাদগুলিভে মূলের আবেদন ঝস্কুভ হয় নাই। সঙ্গীত-মূথ্রিভ প্রেম-নিঝ্রিণী মীরার জীবনের ভাব-বাঞ্জনা ইহাতে ফুটে নাই। রামকৃষ্ণ-জনমী **এতি। সারদামণি**—অধ্যা-পক প্রীদেবী প্রসাদ ভট্টাচার্য প্রণীত, প্রকাশক প্রীলাশবিহারী পাল, ২৮ বি, এন সাফ মিল দ্বীট, বেশবরিয়া, ২৪ প্রগনা। পুঠা ৪৮, মূল্য ১১।

বইথানির ঐ প্রকার নামকরণের সার্থকতা লেখক ভূমিকায় যাহা বৃঝাইয়াছেন, তাহা আমাদের বোধগম্য হইল না। সে যাহাই হউক শ্রীসারদাদেবীর ও শ্রীরামক্তফের সাধনলীলা, বিশেষভাবে মাতৃভাবের দিকটি, কাব্যধর্মী গছে লেখক ফুটাইয়া তুলিতে চাহিয়াছেন। প্রাপুরি কাব্যাকারে লিখিলেই প্রকটির মর্যাদা বাড়িত। ঘটনা ও ভাষার ভূল অনেক স্থলে চোথে পড়িল। পরবর্তী সংস্করণে সেগুলি অবশ্র দ্রীকরণীয়। ভাবের আতিশ্যে লেখক ঘটনার যাথার্য্য বা পারম্পর্যের প্রতি দৃষ্টি দিতে পারেন নাই—মনে হয়।

অঘটন আজো ঘটে—দিলীপকুমার রায়। পৃষ্ঠ। ২৯৬+৯। মূল্য চার টাকা আট আনা। প্রকাশক
—ইপ্তিয়ান এগানোসিয়েটেড্ পাবলিশিং কোং
প্রাইভেট লিঃ; ৯৩, ছারিসন রোড, কলিকাতা।

বাংলাদেশের এই শ্রামল মাটিতে রাধাক্তফের

যুগল-উপাসনা বহুদিন সাধক-সাধিকাগণের হৃদ্দের

শ্রীভগবানের মাধুর্যময় আনন্দস্বরূপের উপলন্ধি

সঞ্চারিত করিয়াছে। এই ভক্তিরসাশ্রিত গ্রন্থটির

মাজস্ত সেই অহভ্তির কাব্যমণ্ডিত প্রকাশ। পর
পর কয়েকটি কাহিনীর মধ্য দিয়া লেখক এই বিংশ
শতান্ধীর মধ্যস্তলে দাঁড়াইয়া ভগবানের চিরস্তন

লীলারস পরিবেশন করিয়াছেন। অলোকিক
কাহিনীর প্রতি বিজ্ঞ সমাজ্বের একান্ত উপেক্ষা এবং

অজ্ঞ সাধারণের অভিরিক্ত বিশ্বাসপ্রবণতা—এই

হুইই অবৌক্তিক। আমাদের সীমাবদ্ধ বুক্তি ও বৃদ্ধি
বিরাট বিশ্বরহন্তের সমন্তথানিই হুদ্রক্ষম করিতে

পারিমাছে, একথা অহকারের পরিচয় দেয় মাতা।
অপর পক্ষে এই অলৌকিকতার ছদ্মবেশে অনেক
নকল অবতার দেশ ছাইয়া ফেলিতেছে—দেখিয়া
সাধারণ মাছযের অজ্ঞতার কথা ভাবিয়া তঃথ হওয়াই
খাভাবিক। তথাপি একথা সত্য যে সাধারণ যুক্তি
ও বুদ্ধির অগন্য অনেক ঘটনাই এ জগতে ঘটে।
বৈজ্ঞানিক তাহার কারণ অহ্মসন্ধান করিতে চেটা
করেন এবং ভক্ত ঐ ঘটনার মধ্য দিয়া সর্বসাধারণের
কারণম্বরূপ শ্রীভগবানের অনস্ত মহিমার কথা স্মরণ
করিয়া ধন্ত হন।

'অঘটন আব্দো ঘটে' সেইরূপ কয়েকটি অলোকিক ঘটনার সমষ্টি—যৌক্তিক মুক্তি ও বুদ্ধির দারা এই সব ঘটনার ব্যাপ্যা সম্ভব নয়। এ বইটির উদ্দিষ্ট পাঠক — " • বারা সত্যকে খানিকটা কষতে পারেন, তাঁদের সহজবোধের—ইনটুইশনের নিক্ষে। ···এ বইটি শেখা শুধু তাঁদের জন্তে **যা**রা জানতে চান ভগবানকে প্রত্যক্ষ করা যায় কি না, ভক্ত কাতর হয়ে ডাকলে তিনি রক্ষা করেন কি না-এক কথায়, ভাগবত করুণা ভাববিলাদী কল্পনামাত্র, না পরীক্ষাসহ, অমূভবগম্য সত্য।" ভক্ত ভাবুকেরা বইটিকে যোগ্য সমাদর জ্বানাইবেন ভাহাতে সন্দেহ নাই। কারণ, ভগবৎ-নির্ভরতার ও ভক্তরক্ষায় সদাজাগ্রত শ্রীভগবানের মহিমা কয়েকটি কাহিনীর মধ্য দিয়া লেখক অমৃত্নয়ী ভাষায় পরিবেশন করিয়াছেন। নবযুগের "ভক্তমান"-রূপে এই গ্রন্থটি অজ্ঞ হান্যে শাস্তির অমৃত পরিবেশন করিবে---ইহাই আমাদের ধারণা।

বইটির ছাপা ও প্রচ্ছদপট উচ্চাঙ্গের। সে তুলনায় প্রকাশক যদি বাঁধাইয়ের দিকে আর একটু নজর দিতেন তাহা হইলে পাঠকেরা অধিকত্তর তৃত্তি লাভ করিতেন।

# শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

### কার্যবিবরণী

দিল্লীঃ দিলী রামক্বঞ্চ মিশনের সম্প্রতি প্রকাশিত ১৯৫৬ খুটাব্বের কার্যবিবরণীতে ইহার ধর্ম-সংস্কৃতি-সেবামূলক কার্যবিলীর ব্যাপক চিত্র সকলেরই দৃষ্টি আকর্ষণ করিবে। রবিবারের গীতা লাসে প্রায় সহস্র স্থবী ও বিভার্থীর সমাগম হয়। আশ্রমে এবং আশ্রমের বাহিরে অনুষ্ঠিত শান্তালোচনার সভাগুলি খুবই জনপ্রিয় হইয়া উঠিয়াছে। আলোচ্য বর্ষে কেন্দ্রপরিচালক স্বামী রন্ধনাথানন্দ পাটনা, নাগপুর, লখুনো, কানপুর, দেরাহ্নন, সাহালানপুর প্রভৃতি স্থানে ভারতীয় দর্শন ও শ্রীরামক্বঞ্চাতি ব্রেকানন্দের ভারধারা সম্বন্ধে বক্তুতা দিয়াছেন।

প্রধান মন্ত্রী শ্রীজন্তহরলাল নেহরু কর্তৃ ক গ্রন্থাগার ও সভাগৃহের উদ্বোধন এই বংসরের উল্লেখযোগ্য ঘটনা। দাতব্য হোমি ভল্যাথিক চিকিৎসালয়, ফল্মা-ক্লিনিক এবং 'সারদা-মহিলা-সমিতি'র কার্যন্ত প্রশংসনীয়।

বেলাঘরিয়া (২৪ পরগনা): শ্রীরামর্ক্ষ মিশন স্টুডেন্টস্ হোমের ১৯৫৬ খুটান্দের কার্যবিবরণী পাইয়া আমরা আনন্দিত হইয়াছি। কলেন্দের ছাত্রগণ যাহাতে মন্ত্রান্ত-বিকাশের সর্ববিধ স্থয়োগ লাভ করিতে পারে তাহার জন্মন্ত এই প্রতিষ্ঠান। দরিক্র ও মেধাবী ছাত্রদিগের সমস্ত থ্রচ আশ্রম হুইতেই দেওয়া হয়।

আলোচ্য বর্ষের শেষে মোট ৮২ জন বিছার্থীর মধ্যে ৪৭ জন 'ক্রি' এবং ১৫ জন আংশিক 'ক্রি' ছিল। ১৯৫৬ খৃঃ বিশ্ববিষ্ঠালয়ের পরীক্ষার ফল সজোব-জনকঃ এম্-এস্.সি পরীক্ষার ২টি ছাত্রের মধ্যে একটি ফার্ট্র ক্লাস ও একটি দেকেও ক্লাস পায়; বি-এ এবং বি-এস্.সিতে ৭টির মধ্যে ৬টি খিতীয় শ্রেণীর জনাস লাভ করে; আই-এ ও আই-এস্.সিতে ২১ জনের সকলেই উত্তীর্ণ হয় (১৭টি প্রথম বিভাগে), ৪ জন সরকারী বৃত্তি লাভ করে।

এখানে উপাদনা-মন্দিরে প্রাতঃকালে ও দন্ধ্যায় প্রার্থনা, নিয়মিত ধর্ম ও দমান্ধনীতি বিষয়ক আলোচনা, স্থপরিচালিত ব্যায়ামাগারে স্বাস্থাচর্চা, প্রশক্ত মাঠে খেলাগ্লা, বৃহৎ ঝিলে দস্তরণ বিভার্থিগণের নৈতিক মানসিক ও শারীরিক উন্ধতির বিশেষ সহায়ক।

বারাণসী ঃ সেবাশ্রম (শ্রীরামক্বঞ্চ রোড, বারাণদী-১)—শ্রীরামকৃষ্ণ মিশনের এই পুরাতন সেবা-প্রতিষ্ঠানটি স্থদীর্ঘ ৫৬ বংসর ধরিয়া জাতি-ধর্ম নির্বিশেষে শিবজ্ঞানে আর্তদেবা করিয়া আসিতেছে। ১৯৫৬ সালের স্বযুদ্ধিত কার্যবিবরণী আমরা সম্প্রতি পাইয়াছি। এখানকার স্থপরিচালিত বিভাগগুলির মধ্যে উল্লেখযোগ্য কয়েকটির সংক্ষিপ্ত বিবরণী: অম্ববিভাগীয় সাধারণ হাসপাতালে চিকিৎসিত— ২৯১৬; বুদ্ধ কর্মশক্তিহীন নরনারীর আশ্রয়াগারে ২৮ জন ছিলেন: বহিবিভাগীয় চিকিৎসালয়ে মোট চিকিৎসিত-৭৯,৩৭৫, অন্তচিকিৎসা-প্রাপ্ত-89, • ৫৫। शए दिनिक त्रांशिमः था। - ৮৬•; প্যাথোলঞ্জিক্যাল ল্যাবরেটব্লিতে প্রায় নমুনা পরীক্ষিত হয়; এক্স-রে বিভাগে পরীক্ষিতের সংখ্যা প্রায় ১০০০। দরিদ্র, পঙ্গু ও স্থলের ছাত্রদিগকে আর্থিক সাহায্য দেওয়া হয়, এবং সাময়িক রিলিফ কার্যের ভারও গ্রহণ করা रहेशां हिन।

### উৎসব

জলপাই গুড়ি: শ্রীরামরুক্ষ মিশন আশ্রমে গত ২০শে চৈত্র শনিবার, (৬ই এপ্রিল) সন্ধ্যার শ্রীশ্রীরামরুক্ষ জন্মোৎসব উপলক্ষে জনসভা হয়। সভায় আশ্রমের অধ্যক্ষ স্বামী বেধসানন্দ বার্ধিক কার্য-বিবরণী পাঠ করেন, স্বামী অচিন্ত্যানন্দের বক্তৃতার পর রাত্রে কীর্তন হয়। পরদিন সাধারণ উৎসবে সারাদিনে বহু ভক্ত নরনারী সমাগত হন ও২০০০ জন বসিয়া প্রসাদ পান।

#### আমেরিকায় বেদান্ত প্রচার

সেণ্ট লুই : বেৰান্ত দোদাইটি, ১৯৫৬ খুষ্টাব্দের কার্যবিবরণী: কেন্দ্রাধ্যক স্বামী সংপ্রকাশানন্দ।

- (১) রবিবারের ধর্মালোচনা : ধর্ম ও দর্শনের বিভিন্ন বিষয়ে সারা বৎসরে প্রায় ৪৭টি বক্তৃতা প্রদত্ত হয়। নানা ধর্মীয় ও শিক্ষামূলক প্রতিষ্ঠান হইতে এবং ওয়াশিংটন বিশ্ববিভালয় হইতে তুলনা-মূলক ধর্ম ( Comparative Religion ) স্বধ্যয়ন করিবার জন্ত ছাত্রগণ আসিতেন।
- (২) প্রতি মঙ্গলবার সন্ধ্যায় স্বামী সং-প্রকাশানন্দ ধ্যানভ্যাস শিথাইতেন এবং কঠোপনিষদ্' ও 'নারদীয়ভক্তিস্ত্ত্রে'র অধ্যাপনা করিয়াছেন।
- (৩) এই বৎসরের বিশেষ ঘটনা: ভারত হইতে 
  শ্রীরামক্কফ মঠ ও মিশনের সাধারণ সম্পাদক স্বামী 
  মাধবানক্ষী ও প্রবীণ সন্ধাসী স্বামী নির্বাণানক্ষীর 
  শামেরিকা আগমন। তাঁহারা ২২শে মার্চ সেন্ট 
  লুই আশ্রমে আসেন। সোসাইটিতে স্বামী মাধবানক্ষী সাধারণ সভায় 'শ্রীরামক্কফ ও বিশ্বশান্তি' 
  সম্বন্ধে একটি বক্তৃতা দেন।
- (৪) ২৩শে ফেব্রু নারি স্থামী সংপ্রকাশানন্দ কলম্বিয়া স্টিফেন কলেজের উদ্যোগে একটি টেলিভিশন আলোচনায় যোগ দেন। প্রায় নয় শত প্রোভার সম্মুখে তিনি ভারতীয় দর্শনের দিক হইতে অধ্যাপক স্মিথের পাঁচটি প্রশ্ন উত্তর দেন,— আমরা বে জগতে বাস করি তাহার স্করপ কি? মাহার কি? মাহারের প্রেষ্ঠ উদ্দেশ্য কি? কি করিয়া মাহার সেই উদ্দেশ্য লাভ করিতে পারে? সমারা কিভাবে গঠিত হইবে?
- (৫) সেক্ট লুই-এর থিওসফিক্যাল সোসাইটি ও থৃষ্টান ধর্মনন্দিরে আহত হইয়া 'স্বামী' ভারতের ধর্ম ও দর্শন সম্বন্ধে আলোচনা করেন ও জিজ্ঞাসিত প্রাঞ্চের উত্তর দেন।

- (৬) শ্রীরামক্বফ, শ্রীশ্রীমা ও স্বামী বিবেকানন্দের জন্মতিথিতে বিশেষ পূজা ভঞ্জন হয়। শ্রীক্রফা, বৃদ্ধ, শংকরাচার্যের জন্মদিনেও বিশেষ আলোচনা, এবং তুর্গোৎসব—ওড ফ্রাইডে ও খৃষ্টমানের সময় আনন্দ-উৎসব অনুষ্ঠিত হয়।
- ব্যক্তিগত আলোচনার মাধ্যমে কেন্দ্রাধাক্ষ
  স্বামীজী এই বৎসর ১৮ জনকে সাধনার নির্দেশ
  দিয়াছিলেন।
- (৮) সোদাইটির বন্ধ ও সদস্থেরা এন্থালারের পুস্তকের যথেই সদ্ব্যবহার করিতেছেন।

### শিক্ষা-শিবির

বেলুড়ঃ জনশিকা মনির: যুব-শিকা শিবির

অন্থান্ত বংশরের মত এবারও গ্রীয়াবকাশকালে সারা জুন মাস ধরিয়া বেলুড় রামক্কঞ্চ মিশন জন-শিক্ষামন্দিরের তত্ত্বাবধানে উপযুক্ত কর্মী বা আদর্শ সমাজ-সেবক গঠনের উদ্দেশ্যে যুব-শিক্ষা-শিবির পরিচালিত হইয়াছিল। পঞ্চাশ জন শিক্ষার্থী বীরভূম, মেদিনীপুর, ছগলী, হাওড়া ও ২৪ পরগনা হইতে শিবিরে যোগদান করে। প্রায় সকলেই স্কুল বা কলেজের ছাত্ত; এক জন শিক্ষক ছিলেন।

নিয়মিত কর্মস্কীর মধ্যে ছিল ভোরে প্রার্থনা, স্কালে কুচকাওয়াল, প্রাথমিক চিকিৎসা-শিক্ষণ, পরিদার-পরিচ্ছন্নতা রক্ষা, ম্যালেরিয়া দ্রীকরণ-অভিযান ও খেলাধ্লা। শিবিরে বাসকালে কাঠের খেলনা তৈয়ারি, বই বাঁধাই প্রভৃতি হাতের কাল ও গ্রন্থানার পরিচালনা শিধাইবার ব্যবস্থা ছিল।

শিক্ষাথীনের অন্ত সকালে ও সন্ধার প্রায় প্রতিদিনই সমাজকীবন-গঠনের উপযোগী বিষয় আলোচনার ব্যবস্থা করা হয়। আলোচিত বিষয়-গুলির মধ্যে স্থপনবুড়োর 'শিশুসংগঠন,' মৌমাছির 'নেতৃত্ব', বিশ্ববিদ্যালয়ের গ্রন্থাারিক শ্রীপ্রবোধ
মুথার্জির 'গ্রন্থাগার পরিচালনা', পশ্চিমবল সমাজশিক্ষা বিভাগের প্রধান পরিদর্শক শ্রীনিধিলরঞ্জন
রাম্বের 'শিবির-জীবনের উদ্দেশু', শ্রীদেবনাথ দাসের
'নেতাজী', শ্রীননী দত্তের 'বয়য়শিক্ষা', রামক্রঞ্জ
মিশন জনশিক্ষা শিক্ষণকেন্দ্রের অধ্যক্ষ শ্রীঅধীর
মুথার্জির 'চলচ্চিত্রের মর্থাদা' প্রভৃতি বিশেষ
উল্লেখযোগ্য। রামক্রফ্ড মিশনের বিভিন্ন কেন্দ্রের

সন্মাসিগণও বিভিন্ন দিন বেদ, গীতা, বুদ্ধ, শ্রীরামকৃষ্ণ, শ্রীশ্রীমা, বিবেকানন্দ ও বৃহত্তর ভারত সম্বন্ধে বলেন।

সর্বসাধারণের জন্ম: একদিন শ্রীস্থরেক্সনাথ চক্রবর্তীর 'চণ্ডীর কথকতা' হয়, কয়েক দিন চলচ্চিত্রে 'পথের পাঁচালী' প্রভৃতি দেখানো হয়; একদিন জনশিক্ষা-মন্দিরের যুবপ্রতিষ্ঠান 'মহেশ' নাটক অভিনয় করিয়া সকলকে আনন্দিত করে।

### বিবিধ সংবাদ

### পরলোকে পুলিনবিহারী নিত্র

গত ১৮ই প্রাবণ ভোর সাডে পাচটার সময় পুলিনবিহারী মিত্র মহাশয় ওঁহোর ঈশ্বর চক্রবর্তী লেনের বাসভবনে ৮২ বংগর বয়ুসে পর্লোক গমন করিয়াছেন। তিনি পূজাপাদ শ্রীমৎ স্বামী ব্রহ্মানন্দ মহারাজের মন্ত্রশিয় ভিলেন: স্বামী বিবেকানলকেও তিনি দর্শন করিয়াছিলেন, এবং বেলুড় মঠের প্রাচীন সন্মাসীদিগের সহিত তাঁহার খনিষ্ঠ সম্বন ছিল। পুनिনবাব স্কণ্ঠ গায়ক ছিলেন, খামী ব্ৰহ্মানন্দ মহারাজকে তিনি প্রায়ই স্থীত শুনাইতেন. মহারাজও তাঁহার সঙ্গীত শুনিয়া মুগ্ধ হইতেন। স্বামী বিবেকানৰ রচিত 'নাহি সুর্ঘ, নাহি জ্বোতি'-বিখ্যাত দঙ্গীতটি রেকর্ডে গাহিয়া পুলিনবাব ষশস্বী হইয়াছিলেন। সঙ্গীত-নায়ক পরলোকগত অংখার চক্রবর্তীর নিকট তিনি সন্ধীত শিক্ষা করেন। পূর্বে প্রায় প্রভিবৎসর বেলুড়মঠে তুর্গাপুঞ্জার সময় তিনি আগমনী সঙ্গীত গাহিয়া ভক্তগণকে মুগ্ধ করিতেন। মঠে সাধুদের তিনি বিশেষ প্রিয়পাত ছিলেন; ভিনিও সকলকে শ্রদ্ধা করিতেন। তাঁহার পরলোক-গত আতা চির শান্তিগাত করক,—ইহাই প্রার্থনা।

#### নানাস্থানে উৎসব

শ্রীরামক্ষণেবের ১২২তম শুভ জন্মোৎসব উপলক্ষে নিম্নলিধিত স্থানসমূহে পূজা পাঠ কীর্তন ভঙ্কন প্রসাদ-বিতরণ আলোচনা-সভা প্রভৃতি স্কুণ্টভাবে অহুষ্ঠিত হইয়াছে।

চাকদহ (নদীয়।), চেধুরীহাট (কুচবিহার), আদ্রা (পুরুলিয়া), কাটোয়া (বর্ধ মান), ইছাপুর নবাবগঞ্জ (২৪ পরগনা), জনাই (হুগণী), ভারাগুলিয়া (২৪ পরগনা)।

স্বামী অচিন্তানন্দ এই উৎসবগুলিতে বোগদান করিয়া 'শ্রীরামক্ষের জীবন ও বাণী' আলোচনা করেন। চৌধুরীহাটে আয়োজিত ধর্মসভায় সভা-পতিত্ব করেন কুচবিহারের মহারাজ ভূপবাহাত্তর; আল্রায় অধ্যাপক শ্রীনমর্কুমার মজুমদার এবং ইছাপুর নবাবগঞ্জে অধ্যাপক শ্রীবিনয়কুমার সেনগুপ্ত অক্ততম বক্তা ছিলেন।

আগুনল (বর্ধমান) ঃ চারদিনব্যাপী উৎসবে স্থামী সম্কানন্দ মহারাজ এবং স্থামী মৃত্যুঞ্জয়ানন্দ শ্রীরামকৃষ্ণ, শ্রীশ্রীমা ও স্থামী বিবেকানন্দের জীবনী স্থালোচনা করেন। ভিগবন্ধ (আসাম): স্থানীয় শ্রীরামকৃষ্ণ সেবাশ্রম কতুকি চারদিনবাপী উৎসব অনুষ্ঠিত হয়।
শ্রামী সৌম্যানন্দ মহারাজ বাংলায়, স্থামী প্রণবাত্মানন্দ হিন্দীতে এবং শ্রীমহাদেব শর্মা আসামীতে
শ্রীরামকৃষ্ণজীবনের বিভিন্ন দিক বিশ্লেষণ করেন।

তেজপুর (আসাম)ঃ গত ১৪ই ১৫ই ও
১৬ই জুন শিলং মিশন কেল্রের স্বামী চণ্ডিকানন্দ
ও স্বামী গহনানন্দের উপস্থিতিতে স্থানীয় প্রীরামকৃষ্ণ সেবাপ্রমের বার্ষিক উৎস্ব সম্পন্ন হইরাছে।
প্রতিদিনই পূর্বাহ্নে পূজা পাঠ ভজন সঙ্গীত,
মধ্যাক্রে প্রসাদ-বিতরণ ও সায়াক্রে ধর্মসভা অকুটিত
হয়। স্থানীয় অসমীয়া হাইস্কুলে (তেজপুর
একাডেমী), বাঙালী বালকদের ও বালিকাদের উচ্চ
বিস্থালয়ে—তিন দিন তিন জায়গায় সভা হওয়াতে
সক্ষপেই আনন্দ উপভোগ করেন।

### সংস্কৃতি-সংবাদ

বঙ্গদেশে সংস্কৃত শিক্ষার বিস্তার: গত জুলাই মাসে সংস্কৃত শিক্ষা-পরিষদের বার্ষিক প্রতিষ্ঠাদিবস উপলক্ষে ইউনিভাসিটি ইনষ্টিটিউট হলে
আহত পণ্ডিত এবং সংস্কৃতামুরাগা স্থনীবৃদ্দের এক
মহতী সভায় পরিষদধাক্ষ ডক্টর প্রীযতীক্রবিমল
চৌধুরী বলেন, গত কয়েক বৎসরে বঙ্গদেশে সংস্কৃত
শিক্ষার প্রভৃত উন্ধতি সাধিত হইয়াছে। ১৯৪৬
সালের অবিভক্ত বাংলার ২৫০টি চতুপ্পাঠীর হলে
বর্তমানে পশ্চিম বঙ্গে প্রায় ১৪০০ চতুপ্পাঠী
পরিচালিত হইতেছে। পরিষদের অধীনে ৫৬টি
পরীক্ষাকেক্রের মধ্যে ৩০টি কেন্দ্র বাংলার বাহিরে
পরিচালিত হইতেছে। ছাত্রসংখ্যাও প্রোয় বিশ্বন
বিষয় এই বে, মুসলমান ছাত্রগণ ক্রমণ: সংস্কৃত
শিক্ষার প্রতি অধিকত্বর আক্রম্ভ হইতেছে।

জাভীয় গ্রন্থাগারে ভিকাভী পুঁথি: শাননীয় দলাই লামা সম্প্রতি কলিকাভা জাভীয় গ্রন্থাগারে বৃদ্ধ-মুখ-নিঃস্ত বাণী-সংকলন কাঞ্জার' নামক একটি হ্নপ্রাণ্য তিববতীয় ধর্মগ্রন্থ উপহার পাঠাইয়াছেন। গত শীতকালে ধবন তিনি গ্রন্থাগার পরিদর্শন করেন তবন গ্রন্থাগারিক মহাশয় তাঁহাকে এ বিষয়ে অন্তরোধ করায় তিনি প্রতিশ্রুতি দেন বে, ঐ পুস্তকের একটি নকল পাঠাইয়া দিবেন। এই মূল্যবান গ্রন্থটি পাওয়াতে গ্রন্থাগারের গৌরব বাড়িয়াছে। এতদ্বারা তিববতের ধর্ম ও ক্লিষ্টি সম্বন্ধে গ্রেষণার অগ্রগতি ভ্রান্থিত হইল।

বিশ্ব-দার্শনিক সন্মেলন ঃ প্যারিসের আন্তজাতিক দার্শনিক প্রতিষ্ঠানের উত্তোগে পোলিল
আকাডেমির ভবনে ওয়ার্দ'তে কুড়িট দেশের প্রায়
পঞাশ জন দার্শনিক সমবেত হন। ১৭ই জুলাই
হইতে ২০শে জুগাই পর্যস্ত চারদিনে 'চিস্তা ও
কর্মের পরস্পর সম্বন্ধ'—এই প্রধান বিষয় লইয়া
নয়টি গবেষণা-পত্র পঠিত হয়, ঘরৌয়াভাবেও
আলোচনা হয়। এশিয়া হইতে ভারত, চীন ও
জাপানের প্রতিনিধিগণ ইহাতে যোগ দিতে
গিয়াছিলেন। ১৮ই জুলাই ভারতকে একটি পুরা
দিন প্রাদ্ত হয়। মহীশ্রের শ্রীনিকাম ও দিল্লীর
শ্রীহুমার্ন কবীর ভারতীয় ভারধারা ব্যক্ত করেন।

সন্মেলনের আগামী অধিবেশন ১৯৫৯ খুষ্টাব্দে দিল্লীতে বসিবে—এইরূপ সিরাম্ভ গৃহীত হুইয়াছে।

বিশ্ব-শর্ম-সভাঃ গত ২০শে জ্ন, নিউ
দিল্লী রাষ্ট্রপতি-ভবনে বিভিন্ন ধর্মের প্রতিনিধিগণ
সম্মিলত হইয়া স্থির করিয়াছেন—আগামী নভেষরে
দিল্লীতে বিশ্বশাস্তি ও মান্তবের উন্নয়নের উদ্দেশ্রে
পৃথিবীর প্রচলিত ধর্মগুলির একটি সম্মেলন-সভা
অন্ততিত হইবে। জৈন 'মুনি' স্থশীল কুমারজীর
দায়িত্বাধীনে সর্বভারতীয় ধর্ম-সম্মেলনের এক
সভায় কাকা কালেলকারের সভাপতিত্বে একটি
কার্মকরী সমিতি গঠিত হইয়াছে। রাজস্থানের
(অর্থমন্ত্রী) শ্রীহরিবল্লভ উপাধ্যায় মহাশ্য় উক্ত
সংব্যের অধ্যক্ষ।

#### বিজ্ঞান

সমুদ্র হইতে বিস্তাৎ-শক্তি: কিছুদিন বাবৎ বৈজ্ঞানিক-মহলে গবেষণা চলিতেছিল সমুদ্রের বিভিন্ন শুরে যে তাপ-ভারতমা (Oceanic thermal gradients) রহিয়াছে, তাহাকে কাজে লাগাইয়া শিল্পের উদ্দেশ্যে বিহাৎ-শক্তি সরবরাহ করা যায় কিনা। উপরিভাগে চঞ্চল উষ্ণশ্রোত এবং তলদেশে শান্ত শীতল জলের শুর, সমুদ্রের এই ধর্ম লইয়া ফ্রান্সে প্রাথমিক পরীক্ষার সাফল্যের পর আফ্রিকার আইভরি কোটে—যেখানে এই তাপভারতম্য খুব বেশী সেখানে বিহাৎ-শক্তির হইটি উৎপাদনকেন্দ্র শ্বাপিত হইয়াছে। বিহাৎ-শক্তির আরও একটি অফুরন্ত উৎস — নৃতন আবিস্কৃত না হইলেও — নৃতনভাবে কাজে লাগানো হইল।

### পৃথিবীর লোকসংখ্যা

সন্মিলিত জাতিসংঘের পরিসংখান মতে:
পৃথিবীর বর্তমান লোকসংখ্যা ২৭০,০০,০০০;
এবং প্রতি ঘণ্টায় ৫০০০, প্রতিদিন ১২০,০০০
এবং প্রতিবংসর ৪,৩৮,০০,০০০ করিয়া
বাড়িতেছে! হাজার করা জন্মের হার ৩৪ এবং
হাজার করা মৃত্যুর হার ১৮। ল্যাটিন আমেরিকার
বৃদ্ধির হার সর্বাপেক্ষা বেশী—প্রতিবংসর শতকরা
২৩। সর্বাপেক্ষা ঘনবস্তির দেশ এশিয়া; পৃথিবীর
অর্ধেকের বেশী লোক এশিয়াবাসী! সকল দেশেই
এমনকি অ্মুন্নত দেশগুলিতেও মৃত্যুর হার পৃর্বাপেক্ষা
কমিয়াছে, তাহার প্রধান কারণ স্বাস্থানীতির মান
উল্লয়ন। মৃত্যুর হার কমার প্রত্যক্ষ প্রমাণ—
প্রত্যাশিত আয়ু বাড়িয়াছে। উত্তর আমেরিকা

ও ইওরোপে—গড়ে আয়ু ৭১ বংসর, ভারতে ৩৪ বংসর।

বয়দ অনুযায়ী সংখ্যাবিভাগ: ১৫ বৎসরের নীচে শতকরা ৩৪; ১৫ হইতে ৫৯ বৎসরের মধ্যে লোকসংখ্যা শতকরা ৫৮; ৬০ এর উপরে শতকরা ৮।

পণ্য-উৎপাদন কার্যে নারীর ষোগদান : হাইতি, তুরস্ক ও বুলগেরিয়ায় ৫৪%, ল্যাটিন আনেরিকায় ১•%, পাকিস্থান ৪%।

ধর্ম ও ভাষা অন্নহায়ী বিভাগ: (১) ভারতে— হিন্দু ৮৫%, মুসলমান ১০%, বাকী ৫% শিব খুটান জৈন প্রভৃতি।

- (২) পাকিস্তানে—মুগলমান ৮৫%, হিলু ১৩%, অন্তান্ত ২%।
- (৩) সিংহলে—হিন্দু ২ % সম্বাক্ত ভারতীয় ধর্ম ১ %, সিংহল, ব্রহ্ম ও তাইল্যাণ্ডে বৌদ্ধ ধর্মই প্রবল। খুটান ধর্ম পৃথিবীর প্রায় সর্বন্র ছড়াইয়া আছে। ভারতে প্রায় ৮ • প্রকার ভাষা কথিত হয়।

বহিরাগত জাতিদের সংখ্যামুপাত: ফিজিতে ভারতীয়দের সংখ্যা ফিজিয়ান অপেক্ষা অধিক। ট্রিনদাদের ৩৫% এবং বুটিশ গায়েনার ৪০% ভারতীয়। ক্যারিবিয়ান দ্বীপপুঞ্জে ভারতীয়দের জন্মহার অপর অধিবাসী-অপেক্ষা বেশী, এবং ভারতীয়রাই সংখ্যাধিক।

দক্ষিণ আফ্রিকায় নেশীয় বা বাণ্ট্রজাতি ৩৭%, খেতজাতি ২১%, মিশ্র ৯% এবং এশীয় ভারতীয় ) ৩%।

বহু দেশেই, সংখ্যা-গণনায় অনেক ভূল-ক্রাট আছে। দক্ষিণপূর্ব এশিয়ায় সংখ্যাগশনা, জন্ম-মৃত্যুর হিসাব নাই বলিলেই চলে। আমেরিকার যুক্তরাষ্ট্রে সংখ্যাগণনার ভূল মাত্র ১'৪%, তাহারও কারণ লোকেদের চলাফেরা ও স্থানপরিবর্তন। —United Nations' Demographic Year Book.

### বিজ্ঞপ্তি

### উদ্বোধনের গ্রাহক-সংখ্যা পরিবর্তন

উলোধন-পত্রিকার বর্তমান গ্রাহকবর্গকে জ্ঞানান বাইতেছে বে—প্রাবণ ১৩৬৪, হইতে তাঁহাদের গ্রাহক সংখ্যা (Subscribers' Number) পরিবর্তন করা হইল। পত্রিকার উপরে যে ঠিকানা থাকে তাহার পূর্বভাগেই এই গ্রাহকসংখ্যা থাকিবে। যদি কেহ ঠিকানা পরিবর্তন, বা পত্রিকান অপ্রাপ্তি প্রভৃতির জন্ম পত্র দেন, তাহা হইলে এই গ্রাহকসংখ্যাসহ নিজ নাম ঠিকানার উল্লেখ করিতে ভূদিবেন না। ইতি—





### দেবীর আত্মপ্রকাশ

ময়া সো অন্নমত্তি যো বিপশ্যতি
যঃ প্রাণিতি য ঈং শৃণোত্যুক্তম্।
অমন্তবো মাং ত উপক্ষিয়ন্তি
শ্রুধি শ্রুত শ্রুদ্ধিবং তে বলমি॥

िश्रायमः ५०।५०।५२०।८ ]

ভারতের তপোবনে মহবি অস্তৃণের ছহিতা বাক্ আত্মোপলন্ধির পরম মৃহুর্চ্চে পরিপূর্ণ স্থাদের বাহা বিলিয়া উঠিয়াছিলেন—ভাহাতে জগতের ও জীবনের মহারহস্ত উদ্বাটিত। জগৎ-রঙ্গমঞ্চের পিছনে থাকিয়া বিনি এই বিশ্বনাট্য পরিচালনা করিতেছেন, সহসা যবনিকা উত্তোলন করিয়া আত্মপ্রকাশ করিয়া 'দেবীস্থকে' সেই দেবীই যেন স্বয়ং বলিতেছেন:

আমারই শক্তিতে সকল প্রাণী অন্ধ আহার করিয়া শরীর পোষণ করে, আমারই শক্তিতে সকলে খাস-প্রখাস নির্বাহ করিয়া প্রাণ ধারণ করে, আমারই শক্তিতে চক্ষুকর্ণাদি পঞ্চেন্দ্রিয় রূপরসাদি পঞ্চবিষয় ডোগ করে—চক্ষু দেখিতে পায়, কর্ণ কথিত বাক্য শ্রবণ করে।

যাহারা আমাকে এইরূপে অন্তর্গামিনীরূপে জানে না, তাহারা আত্মবিম্থ হইয়া জন্ম-মরণের পথে বারংবার দেহধারণ করিয়া হঃথ পায়, ক্লেশ পায়; আমাকে অবজ্ঞা করিয়া হীন হয়, ক্ষীণ হয়। হে শ্রুতি-স্মৃতিপরায়ণ বিশ্বাসী মানব! শ্রুদাশভা আত্মতত্ত্বের কথা তোমাকেই বলিতেছি—শ্রুবণ কর, ধারণা কর!

আমি সকলের আদি মধ্য অন্ত জুড়িয়া—জক্ষ্য-ভোগ্যরূপে বাহিরে, প্রাণ ও চৈতক্সরূপে ভিতরে; আমাকে অধীকার করিও না, আমাকে আত্মা বলিয়া উপলব্ধি কর; আমাকে স্টি-স্থিভি-লয়ের আত্ময় বলিয়া জানো। বিধান কর—মৃত্যুময় শীবনের পারে অমৃতত্বে তোমাদের চির অধিকার! ভোমরা বে অমৃত্বে সন্তান, আমার সন্তান,—আমিই বে অমৃত-অর্কিণী।

### কথা প্রসঙ্গে

### মাতৃ-উপাসনা

স্টের রহস্ত মাত্র্য জানিতে না-ও পারে, আত্যন্তিক প্রশন্ত তাহার জ্ঞানের অগোচর; কিন্তু পালনী শক্তির মধুর স্পর্শ কি জীবনের প্রথম অন্তর্ভূতির সহিত তাহার সন্তার পরতে পরতে চেতনা সঞ্চারিত করে নাই? বহির্জগতের কঠিন মৃত্তিকাম্পর্শজনিত প্রথম ক্রন্দনকে হাসিতে রূপান্তরিত করিতেই কি সেই আনন্দশক্তির সকল চেটা নিয়োজিত হয় নাই?

খীয় হৃদয়ের ম্পন্দন দিয়া যিনি সন্তানহৃদয়ে ম্পন্দন স্ত্রনা করিয়াছেন, খীয় বক্ষের স্থা দিয়া যিনি সন্তানের ক্ষ্যা মিটাইয়াছেন, খীয় চক্ষের মিগ্ধ দীপ্তি দিয়া যিনি সন্তানের চোথে দৃষ্টি করিয়াছেন, মহাশক্তির সেই পরম বিকাশ—সত্তা, চেতনা ও আনন্দের সেই মধুর প্রকাশ—মাতৃমৃতিই সন্তানের অমুভ্তিতে প্রথম প্রতিভাত; বিশ্বয়-বিস্ফারিত নেত্রে চাহিয়া শিশু দেখিয়াছে—তাহার নিক্টতম, অন্তর্গতম এই মৃতিটিকে! বৃদ্ধি দিয়া বোঝে নাই, মন দিয়া ভাবে নাই; কিন্তু প্রাণে প্রাণে বৃদ্ধিয়াছে—এই আমার প্রিয়—পরম কামা! তাহাকে দেখিলে সে আনন্দে উৎফুল্ল হইয়া চঞ্চল হইয়া উঠিয়াছে, তাহাকে না দেখিলে সে কাদিয়াছে—অস্ট্র স্বরে ডাকিয়াছে—সে ডাকাতে প্রস্কৃতিত ভাষা নাই; কিন্তু সন্তান ও জননীর মধ্যে ভাবের আদান-প্রদানের পক্ষে তাহাই কি যথেষ্ট হয় নাই?

তারপর যেদিন আধ-আধ অরে সন্থান-কঠে 'মা, মা' শব্দ হটি ধ্বনিত হইল—দেদিন জননীর এতদিনের নীরব সাধনা সার্থকতায় ভরিয়া উঠিল ! জননীর সম্পূর্ণ রূপ, অরপ—সন্থান কথনও জানিতে পারে না। মাতৃশক্তির পালনী মৃতিই সন্থানের প্রয়োজন, এই মৃতিই তাহার উপাস্থ এবং মাতৃনাম-মহামন্তেই তাহার জন্মগত অধিকার ! এই শক্তির মধুর মহিমাই তাহার জীবন মরণ জুড়িয়া এক মহাস্কীতের মতো বাজিয়া চলিয়াতে।

অন্ধকারে ভয় পাইয়া শিশু সর্বাগ্রে মা-কেই মনে মনে ডাকিয়াছে, বিপদে সন্ধটে মানুষ 'প্রাণ-পরিত্রাহি' ডাকিয়া ওঠে, 'মাগো, রক্ষা করো'; দ্র দেশাস্তরে রোগযন্ত্রণায় মাতৃম্পর্শ কামনা করিয়াই অচৈতত্ত অবস্থায়ও সন্তান মাকেই খুঁজিয়া থাকে! মুমুর্ বৃদ্ধও অস্ট্ স্বরে বলে, 'মাগো! কোলে তুলে নাও।' কে এই জননী? যাহার জন্ম সন্তান সর্বদা স্বাবিস্থায় স্বভাবতই ব্যাকুল – যাহার সহিত তাহার নিত্যসন্ধর ?—দেশ কালের উধেব ,— যুক্তি-তর্কের সীমার বাহিরে ?

এই মাতৃতত্ত্ব বিশ্লেষণের বস্তু নয়, একান্তই অমুভৃতির বিষয়, এবং মাতৃয়েহ—মহামায়ারই অপার করুণায় প্রত্যেক প্রাণীর অমুভৃতির মধ্যে; তিনিই বেন অমুভৃতির্নপে সন্তানের হৃদয়ে, অন্তর্ণমিনীরূপে সন্তানের অন্তরে!

স্ষ্টির সেই প্রথম উবায় যথন স্ষ্টেকর্তা সম্ম জাগিয়া উঠিয়া দেখেন মধু-কৈটজ-রূপ স্থ-ত্ঃথের দ্বাবর্তে মহান্ধকারে তিনি বিপন্ন, জগৎ-পাতা পুরুষোত্তমও নিদ্রাচ্ছন,—তথনই তিনি নারান্ধণেরও নিদ্রাকারিণী 'হরি-নেত্র-ক্তাণয়া' সেই মহামান্বার বন্দনা শুরু করিলেন, 'মা, তুমি আর তমাম্যীরূপে

আমাদের অন্তর আচ্ছন্ন রাখিও না, বিষ্ণুকে উদ্বুদ্ধ কর জগৎপালনকার্যে।' ব্রহ্মার স্তবে সম্বন্ধী মহামায়া সরিয়া দাঁড়াইলৈ জাগরিত বিষ্ণু মধুকৈটভকে সংহার করিয়া স্ক্রির পর পালনে তৎপর হইলেন।

আবার 'দেবাস্থরমভূদ্ যুদ্ধম্ পূর্ণমন্ধশতং পূরা' ! শতায়ু মানবের সারাটি জীবনই তো দেবাস্থরের যুদ্ধ, এবং সম্বগুণাশ্রিত দৈবীসম্পদ জ্ঞানভক্তিকে বিদ্বিত করিয়া রজন্তনোময় আহুরিক ভাব কামক্রোধই তো আমাদের হৃদয় অধিকার করিয়াছে; শান্তি ও আনন্দের স্বর্গরাঞ্জ হইতে দেবস্বভাব মানব নির্বাসিত।

কি উপায়ে আবার তাহ। ফিরাইয় পাওয়া যাইবে?—এই চিন্তায় নিময় দাধক দেবতাগণ! তাঁহাদের ভিতর যে শক্তি বিভক্তভাবে ছিল—একাগ্রতায় তাহাই একীভৃত, সম্মিলিত হইয়া এক অপূর্ব নারী-মৃতিরূপে আবিভূতি হইল—পালনপরা বরাভয়ড়য় মাত্মৃতি! কিন্তু পালনকার্যে স্টের অন্তর্নিহিত বৈত-দল্ভ শুভাশুভের অশুভকে পরিহার করিতেই হইবে, অশুভ ছবুভশক্তিকে দৈবী শুভশক্তি দারা নিগৃহীত করিয়া মহালক্ষ্মী মহাদেবী সন্তানদের শুভ বাসনা পূর্ণ করিলেন, তাহাদের শৃতঃমৃতি বন্দনা শ্রবণান্তর স্বর্গায় সহস্রোপচারের পূজা গ্রহণ করিয়া 'বিপৎকালে ডাকিলেই আসিব' সন্তানদিগকে এই মধুর আশ্বাস দিলা জননী অন্তর্হিতা হইলেন!

আবার দক্ত-দর্প-রূপী হুই মহাশক্র শুক্ত-নিশুস্তের বিক্রমে স্বর্গণান্তিচ্যুত হইলে উপাসনা-পরায়ণ নির্যাতিত দেবগণ দেবীকৈ আহ্বান করিলেন, যে দেবী সকলের মধ্যে সর্বরূপে বিরাজমানা—বিপন্ন দেবতাগণ জননীর প্রতিশ্রুতি অরণ করিয়া তাঁহাকে প্রাণপণ ডাকিতে লাগিলেন! লীলাময়ী দেবী দেখা দিয়া, অনম্ভ অপূর্ব চিত্তচমৎকারিণী মায়া বিস্তার করিয়া সন্তানদের স্থাধের বাধা দূর করিলেন। অসংখ্য অশুস্ত বাসনা ধ্বংস করিয়া মহাসরস্বতী অহন্ধারের যুগ্মমৃতি দন্ত-দর্প-রূপী শেষ তুই মহা শক্র বিনষ্ট করিয়া শান্তির স্বর্গরাক্য নিক্তক করেন! যাহা বাহিরে, তাহাই অন্তরে! যাহা অন্তরে, তাহাই বাহিরে!

শিশুর মতো সরল বিশ্বাদে ডাকিতে পারিলে মা না মাসিয়া থাকিতে পারেন না, কারণ সন্তানের উপর জননীর নিজেরই যে এক স্বাভাবিক টান রহিয়াছে! তাই তো শ্রীরামক্বঞ্চ সকল ভাবের সাধনা করিয়া মাতৃভাবেই স্থিতি করিয়াছেন, এবং বলিয়াছেন: ঈশ্বরকে অনেকভাবে তো ডেকেছ, একবার 'মা' বলে ডেকে দেখ না! মা নাম বড় মধুর, মা বড় আপনার, জোর চলে।—মা জানেন সন্তানের ভাব ও অভাব। অভাব ব্ঝিয়া তিনি স্বরধকে রাজ্য দেন, ভাব ব্ঝিয়া স্মাধিবৈশ্যকে জ্ঞান দেন, আর মেধান্নিকে মাতৃষহিমা-কীর্তনে মুধর করেন!

মাতৃত্ব আত্মতত্ত্বেরই নামান্তর—অন্তনিহিত রপ! মাতৃ-উপাসনাই আত্মান্তসন্ধান: 'কোথা হইতে আমার উদয়, কোথায় ছিভি, কোথায় বিলয়?' আত্মান্তসন্ধান মান্ত্যকে লইয়া যায় আত্মায়, ব্রন্ধে, সচিদোনন্দে। মাতৃ-উপাসনায় সাধক বোঝেন: মা-ই আমার আত্মা; শক্তি ব্রন্ধ অভেদ;—বিনি সচিদোনন্দ তিনিই স্বৰ্ভতে সৰ্ব্যাপিনী সন্তা ও চেতনা,—তিনিই স্থাপ তৃঃথে আনন্দনায়িনী, তিনিই আনন্দময়ী—আনন্দ-স্বর্জাপিনী।

## মহালয়া-তত্ত্ব

## ডক্টর শ্রীযতীক্রবিমল চৌধুরী

'মহালয়া' কথাটীর প্রক্তত অর্থ কি, এ ঘেমন ভাবতে ইচ্ছা করে, তেমনি মহালয়ার সঙ্গে তুর্গা-পূজার সম্বন্ধ কি, সে রহস্তও উল্লেখ করতে স্বতই বাসনা ভাগে। মহালয়া থেকেই আমাদের দেশে তুর্গাপূজার প্রস্তৃতি; কোনও কোনও অঞ্চলে মহালয়ার পূর্ববর্তী রুক্ষা নবমীতিথি থেকেই কল্লারস্ত। তা হ'লে মহালয়া কি, অপর-পক্ষ বা পিতৃপক্ষের সঙ্গে তুর্গাপূজার পক্ষ বা দেবীপক্ষের সম্পর্ক কি— এই তত্ত্বের অনুধাবন করবার চেটা করবো।

মহালয়া প্রীলিজবোধক শব্দ—অমাবস্তা—শব্দের বিশেষণ। কিন্তু এই পিতৃপক্ষীয় অমাবস্থাটীই 'মহালয়া' কেন ? বিগ্রহবাক্য করতে গেলে (১) "মহান্লয়া যত্র" অথবা (২) 'মহান্ আলয়ো নিবাসো ষত্র যা বা সা মহালয়া'। তা হ'লে এ অমাবস্থাতে কার মহান্লয়, অথবা কারই বা মহান্নিবাস ? উত্তর কি ? পুনরায় যদি বলি—(৩) 'মহস্ত উৎসবস্থ আলয়ঃ' অর্থাৎ উৎসবের বসতিস্থল বা পরিপূর্ণ উৎসব-দিবদ—তা হ'লেও কি অর্থ দাঁড়ায় ? শাস্ত্র-প্রমাণ কি ? মহালয় ও মহালয়া তুটি শব্দেরই প্রেয়োগ শাস্ত্রে পাওয়া যায়। কাজেই এই শেষোক্ত বিগ্রহবাক্যও সম্ভবপর; অথবা যদিবলি 'মহাংশ্চাসো আলম্বন্ট ইতি'—পুংলিকান্ত মহালয়া।

### (১) মহান্ লয়ো যত্ৰ

কন্ত ? চক্রন্থেতি—চক্রের মহান্লয় হয় এই
অমাবস্থায়—এই অর্থে 'মহালয়া' যোগরুড়-শব্দ,
বলেছেন বন্ধনেশের অক্তম প্রসিদ্ধ আর্তি
কালবিবেকের টীকাকার প্রীক্ষণ তর্কাল্কার।
চক্রের ক্ষয় তো প্রতি কৃষ্ণপক্ষেই হয়; তবে
প্রোষ্ঠপদী বা ভাদ্রী পূর্ণিমার পরবর্তী অমাবস্থাটীতে
চক্রের আভাতান্তিক বা বিশেষ ক্ষয়ের প্রশ্ন কোথায় ?

তাই তর্কাশ্বরার এই শব্দকে "যোগরুত়" বলেছেন। যোগরুত্ব শব্দ বৃত্পত্তি-বিষয়ে আমাদের মৌন মৃক করে দের ঠিকই, কৌতৃহল চরিতার্থ করে না—
চিত্তেও তেমন শাস্তি প্রদান করে না।

কিন্তু আমরা যদি যে অমাবস্থায় সারা বৎসরের শ্রাদ্ধদানের স্থাগ-স্থবিধার পূর্ণ লয় ঘটে—সেই অর্থে ধরি, তা হ'লে তো "চল্লের লয়" অর্থ আনতে হয় না, অধ্বচ শাস্ত্রবাকাও এই অর্থে স্থাসিদ্ধ হয়ে পডে।

#### (২) মহান্ আলয়ো যত্ৰ

যজু:শ্রুতি বলছেন—"দ্বে স্থতী অশৃণবং দেবানাম্ত পিতৃণাম্।' একটা দক্ষিণায়ন, অক্টী উত্তরায়ণ। অর্থাৎ দেবগণ ও পিতৃগণের অধিকার অমুসারে ছটি সরণি রয়েছে। একটা উত্তরায়ণ, व्यक्री पिक्क पायन । भाषानि यनाम উত্তরায়ণ এবং ভাবণাদি ষন্মান দক্ষিণায়ন। দক্ষিণায়নই পিতৃগণের অধিকৃত কাল ৷ দক্ষিণায়নের ছয় মাস সময়ের মধ্যে, পুনরায় কেশব যথন স্থপ্ত থাকেন, সে সময়ই তন্মধ্যে পুনরায় প্রোষ্ঠপদীর অর্থাৎ ভাদ্র পোর্ণমাদীর পর-পক্ষ প্রশন্ত। আবার তার मर्था श्रिविन (थरक शक्षमी, वश्री (थरक मनमी এবং একাদনী থেকে অমাবস্থা পর্যন্ত অর্থাৎ মহালয়া পর্যন্ত উত্তরোত্তর প্রশন্ত, প্রশন্তত্তর ও প্রশন্তত্ম कांग। जारमानी यनि भवा-नक्षजपूक इम, जा হলেই সব চেয়ে প্রাশস্ত। যদি মধু এবং পায়স বারা শ্রাদ্ধ প্রদান করা হয়, তা হ'লে সে শ্রাদ্ধ অক্ষয় হয়। যে যেমন অবস্থাতেই থাকুক—এ সময়ে সকলের পক্ষে প্রান্ধ একান্ত বিহিত।

> উত্তরাদরণাক্রাদ্ধে শ্রেষ্ঠং স্থাদক্ষিণারনম্। চাতুর্মাস্থক তত্ত্বালি প্রস্থে কেশবে হিতম্।

শ্রোষ্ঠপতা: পর: পক্ষজ্রাপি চ বিশেষত:।
পঞ্চমুধর্ম ত্রাপি দশমুধ্ব মতোহপাতি ॥
মঘাযুক্তা চ ত্রাপি শস্তা রাজ্যপ্রধানশী।
ত্রাক্ষয় ভবেজ্ঞাদ্ধ মধুনা পারদেন চ ॥
সর্ববেনাপি কর্তব্য: শ্রাদ্ধমত্র ক্রাধেপ।
পরারভোগী খপচ: শ্রাদ্ধমত্র তু কার্য়েৎ ॥
বৃহদ্রাজ-মার্ডগু-ধুত্র 'মংস্তপুরাণে'ও লিখিত আছে:

কন্তাং গতে সবিভরি দিনানি দশ পঞ্চ ।
পার্বণেন বিধানেন শ্রান্ধং তত্ত্ব বিধীয়তে ॥
অর্থাং সূর্য যথন কন্তারাশিতে উপস্থিত হন, তথন
পার্বণ-বিধানে শ্রান্ধ বিহিত। কাফ্যান্তিনি ও
ভবিয়োত্তরও বলছেন:

নভক্তভাপরে পক্ষে শ্রাদ্ধং কুর্যাদ্ দিনে দিনে।
নৈব নন্দাদি বর্জ্যং ভাইন্নব বর্জ্যা চতুর্দনী ॥
অর্থাৎ গোণ ভাজ মাদের অপর বা রুফ্ত পক্ষে
প্রতিদিন শ্রাদ্ধ বিহিত; তথন নন্দাও প্রতিপদ, ষষ্ঠা
ও একাদনী ) বর্জনীয় নয়, চতুর্দনীও বর্জনীয় নয়।
অত্তব মহালয়া-সম্পর্কীয় এই পক্ষ অত্যন্ত প্রশন্ত বলে
এই সময়ে বহুবিধ শ্রাদ্ধ বিহিত। এ সমস্ত নিত্য।

সমস্ত শ্বতিকারই বগছেন—"আবাঢ়া। পঞ্চমে পক্ষে কন্তাসংস্থে দিবাকরে", দিবাকর কন্তাগত হলে অর্থাৎ আবিনে—এটা আবাঢ় থেকে পঞ্চম পক্ষ— সেই শ্রেষ্ঠ পক্ষে, সমুদ্য তিথির মধ্যে পুনরায় পিতৃকর্ম-শ্রাদ্ধাদিতে অমাবস্থাই প্রশস্ততম বলে অপরপক্ষের এই অমাবস্থাটীই সারা বৎসরের মধ্যে পিতৃশ্রাদ্ধের শ্রেষ্ঠ দিন।

এই অপরপক্ষ বা পিতৃপক্ষে পিতৃগণ আপন পুরী থেকে মন্ত্র্যালোকে এসে পুত্র-পৌত্রাদি-প্রদন্ত ভোজ্যাদি গ্রহণের নিমিত্ত সমবেত হন। তাঁরা এই তিথিতেই প্রেতপুরী থেকে এসে সমবেত হন— আলীন হন বলে—এই তিথির নাম মহালয়।

#### (৩) মহস্ত আলয়ঃ

মহ শব্দের অর্থ উৎসব। এই অপরপক্ষের ্রসমাবস্থায় প্রেতপুরী থালি ক'রে সকলে এসে মর্ত্তাভূমিতে সমবেত হন—যমরাজের অরুশাদনে—
এবং তাঁরা বৃশ্চিকরাশিতে হর্ষ উপনীত হওয়ার সময়
পর্যন্ত এখানে অবস্থান করেন। বৃশ্চিকে হ্র্যদেবের
উপস্থিতির সময়ের মধ্যে যদি পিতৃগণ প্রাদ্ধ না
পান, তা হ'লে তাঁরা নিদারুণ ক্ষোভে, অভিমানে,
অরুতাপে দারুণ শাপ দেন বর্তমান বংশধরগণকে
এবং পুনরায় প্রেতপুরীতে বিষম হতাশায় ফিরে
যেতে বাধা হন। অমাবস্থাতিথিই তাঁদের প্রাদ্ধ
গ্রহণের প্রেষ্ঠ দিন—সেজকু তাঁদের উৎসবের দিন
বলে চিহ্নিত করার জকুই এই তিথিটিকে মহালয়া
নামে চিহ্নিত করা হয়েছে। ব্রহ্মপুরাণ এই
প্রসঙ্গে বংশছেন:

ষাবচ্চ কন্সাতৃলয়ো: ক্রমানাত্তে দিবাকর:।
তাবচ্ছাদ্ধস্থ কাল: স্থাৎ শৃন্থং প্রেতপুরং তদা ॥
যথন স্থানেব কন্তা ও তুলার সংক্রমণে ব্যাপৃত, তথন
শ্রাদ্ধের কাল বিহিত, তথন প্রেতপুরী শৃন্ধ থাকে।

ভবিদ্যপুরাণে এই উক্তির পূর্ণ সমর্থন দৃষ্ট হয় :
কলাং গতে সবিতরি পিতৃরাজামুশাসনম্।
তাবং প্রেচপুরী শুলা বাবছ্ শ্চিবদর্শনম্।
ততো বৃশ্চিকে আরাতে নিরাশাঃ শিতরো নূপ।
পুনঃ বভবনং যান্তি শাপং দল্পা ফ্লাফ্রণম্॥ \* \* \*
ক্ষে কলান্থিতে আলং যোন দল্ভাল্ গৃহাশ্রমী।
বত্ততে ধনং পুরাঃ শিতৃনিঃখাস্পীড়নাং॥
>

এই মহাগয়ার দিনটাই পিতৃপুক্ষের কেন শ্রেষ্ঠ আনন্দের দিন—এইটা প্রমাণ করতে গোলে প্রাদ্ধ-দানের বিধিক্রমটা পর্যালোচনা করতে হয়। প্রথমতঃ মৃততিপিবিহিত সাংবৎসরিক প্রাদ্ধ পুতাদির অবশ্র কর্তব্য। তা ছাড়া প্রতিমাদে বিহিত ক্লফ্রপক্ষীয় পার্বশঙ্গাদ্ধ ও নিত্য। তলুধ্যে পুনরায় অপরায়্ল শ্রেয়ান্—"মাসি মাসি অপরপক্ষতা অপরায়ঃ

- > व्याक्त-विदवक, ১১৪ शृ:।
- ২ পরোপুজফলৈ: শাকৈ: কৃক্ষপক্ষে চ সর্বদা। পরাধীন: প্রবাসী চ নির্ধনো বাংপি মানব:॥ মনসা ভাবওংজ্বন আজে দভাবিলোদকম্॥

শ্রেমান্"। নিগম বলছেন—"অপরণক্ষে ঘৰহঃ
সংপত্ততে, অমাবস্থায়ান্ত বিশেষেণ"। সাগ্নিক ধিনি,
তিনি কেবল অমাবস্থাতেই শ্রাদ্ধ করবেন—"ন
দর্শেন বিনা শ্রাদ্ধমাহিতাগ্রেদ্বিজন্মনঃ"। কিন্তু কেউ
যদি প্রতি মাদের ক্রম্বণক্ষে পার্বণশ্রাদ্ধ করতে
না পারেন, তা হ'লে—

"অনেন বিধিনা প্রান্ধং ত্রিরন্ধস্থেহ নির্বপেং।

কক্সাকুন্ত ব্যন্তেকে ক্লফপক্ষে চ সর্বদা॥"
সারা বংশরের মধ্যে তিন দিন প্রাদ্ধ করলে সূর্য
যথন কক্সারাশিতে অর্থাৎ সৌরাখিন, সৌরফাল্কন এবং জ্যৈষ্ঠ মাসের ক্লফপক্ষে, বিশেষতঃ
অমাবস্থায়।

তাতেও যদি অসমর্থ হন, তাহলে "হংসে বর্ষাস্থ্য কন্সান্তে শাকেনাপি গৃহে বসন্। পঞ্চমান উত্তরে দগ্রক্ষভয়োরংশয়োর নৃন্॥" এই উক্তি অনুসারে স্থা কন্সার্গাশতে উপগত হলে অমারস্থায় শাক্ষদিয়ে হলেও গৃহত্ব একবার অস্ততঃ প্রাদ্ধ করবেন। এটাই তো 'মহালয়া' অমারস্থা। এই অমারস্থা মহালয়া—"মহস্থ পিতৃণামুৎসবস্থা আলয়ঃ নিকেতনরপা তিথিঃ মহালয়া॥

এখানে আর একটা বিষয় বিশেষ উল্লেখযোগ্য যে এই পিতৃপণের মহানন্দ দিবসে ষোড়শ-পিগু-দান একান্ত কর্তব্য। "ষোড়শ" এখানে "পঞ্চাম্রবং" পারিভাষিক শব্দ—কারণ, ক্রিয়ার সময়ে উনিশটা পিগুই দান করতে হয়। এই মন্ত্রগুলি এত উদাত, এত সৌন্দর্য-মাধ্র্য-বিমপ্তিত, সর্বতোভাবে এত অপূর্ব যে সেগুলির বিশ্লেষণের জন্ম স্বতম্ব স্থান প্রয়োজন। সংক্রেপে এইটুকু লিপিবদ্ধ করছি যে নীচ ও উচ্চ, পাপী ও নিম্পাপ, বিভিন্ন যোনিজ— কারো জন্ম প্রাদ্ধ-দাতার আজকের এই মন্ত্রতম্ব দিনে কোনও ভেদবুজি নেই—সকলকেই শ্রাজনাতা শ্রজাঞ্জলি প্রদান করছেন। আত্রহ্ম-ন্তম্ব-পর্যন্ত দেবর্ষি-পিতৃ-মানব সকলের জন্মই আজ পিগুলান:

' আব্ৰহ্মন্তম্পৰ্বন্তং দেবৰ্ষিপিতৃমানবা:।
তৃপান্ত পিতরঃ দৰ্বে মাতৃমাতামহাদয়:॥
অভীতকুলকোটীনাং সপ্তৰীপনিবাদিনাম।
আব্হ্মতুবনালোকাদিনমন্ত ভিলোদকম্॥

এখন প্রশ্ন এই—যদি কোনও কারণে মহালয়াতেও পিতৃপ্রাদ্ধ কেহ হুর্ভাগাবশতঃ করতে না পারেন, তা হ'লে পিতৃগণের তুষ্টিবিধানের কি কোনও উপায় নেই ? নিবন্ধকারগণ এই বিষয়ে এই গৌণ কল্লের বিধান দিয়ে ভবিষ্যপুরাণ বলছেন:

"বেলং দীপাঘিতা রাজন্ খ্যান্তা পঞ্চদশী ভূবি। ভক্তাং দন্তান্ন চেলত্তং পিতৃণাং বৈ মহালয়ে॥" কিন্তু এই গৌণ কল্লে ষোড়শ-পিওদান হবে না।

১৩৬৪ সালের শারণীয় উৎসবের প্রাক্কালে জগজ্জননীকে কোটা কোটা প্রণতি নিবেদন করি। অপর বা পিতৃপক্ষ ও দেবীপক্ষ হুটা অঙ্গাঙ্গিভাবে সংবদ্ধ। অপরপক্ষ বা ক্রফপক্ষের মহালয়া তিথি মহাজননীর আগমনের শুভানিনাদ ধ্বনিত প্রতিধ্বনিত করে। পিতৃগণের মহানন্দ ও জননীর আগমনের পদধ্বনি—উভয়ে মিলে মহালয়া জগজ্জনের এত আদরের ও আনন্দের দিন।

এই আনন্দের দিনে মহাপুণা দিবসে জগজ্জননীকে স্ততি নিবেদন করি—

সর্বরূপস্থরূপা ত্বং সর্বরুসস্থরূপিণী।
সর্ববর্ণসমাহার-সর্বলীলাবিধায়িনী॥
অমৃতমসি মাতস্থং সর্বানন্দবিধায়িনী।
সর্বালোকবিধাত্রী চ সর্বশাস্থিপ্রদায়িনী॥
ওঁ শাস্তিঃ॥

### শারদ বোধন

শ্রীঅপূর্বকৃষ্ণ ভট্টাচার্য

বাদলের অভিসার সাঙ্গ করি স্বচ্ছ নীলাকাশ এ স্থন্দরী ধরণীর পানে চেয়ে পরম আগ্রহে, শুনায় মহতী বার্তা জাগাইয়া আনন্দ উল্লাস দিগ্বধূ-মনে, কেদার-বাহিনীধারা বুঝি বহে আগমনী গীতি ল'য়ে মর্মে মর্মে। নব আলিম্পন স্থলরের দেখেছে কি অন্তরের নগ্ন শিশু মম ? নাতৃ-মমতার স্থধাক্ষরা শক্তি-পীঠে মগ্ন মন, শীর্ষে শোভে অসংখ্য তারকাশ্রেণী রত্নদীপ সম আশ্বিন-উৎসব-রূসে প্রকৃতির পাত্র পূর্ণ করিয়া আবার— কে তুমি জাগাতে এলে ভূমার ব্যঞ্জনা ল'য়ে বিশ্বমূলাধার ? চিরকামনার মায়ামুগমদ-গন্ধের পরশে জীবন-আশ্রমে মোর চিত্তশিখা উঠেছে উজ্জ্বলি'। মানস-যাত্রীর দল লোকে লোকে চলেছে হর্মে কোন তীর্থ-পথে যাবে সঙ্গে দিতে প্রাণের অঞ্জলি গ প্রশান্তির আবেষ্টনে নিঃসঙ্গতা চায় দিতে এনে অমৃতের পারাবারে অন্তহীন রহস্তের তরী। আজিকার ভূ-বলয় মোর চোথে রূপ-রেখা টেনে অরপের গাহে গান ধ্যানে পরা-প্রকৃতিরে স্মরি। প্রমার পরশ দিতে মায়াচ্ছন্ন-সংসারের আলোছায়া হ'তে, কে তুমি বোধন-শঙ্খ বাজায়ে এসেছ মোর সাধনার স্রোতে গ স্বপ্নে কত অভ্রপুষ্প ফুটেছিল, ঝরে গেছে তারা, বর্ষা-রাতে সপ্তস্বরা সঙ্গীতের স্থুরে মুরে শত, বিরহবিচ্ছেদবাণী শুনেছিমু, মৌন অশ্রুধারা বয়ে গেছে সাঁথি হ'তে, দিন গেছে নিমেষ-নিহত। ্ তঃখতরঙ্গের ঘাত-প্রতিঘাতে প্রাণসিন্ধু মাঝে বিচ্ছিন্ন দ্বীপের মত--্যে জীবন অরণ্য-শোভায় যাপিতেছি আমি, সেথা মোর মাতৃবন্দনার বাজে শঙ্খ আজি, ব্যথা-বেদনার কথা শোনাবো তোমায়। সংসারের সাম্ব স্তরে কতবার এলো মোর অনম্বের ডাক ং

কি বার্তা এনেছ দৃত। কহ মোরে, ওই সব কথা আজ থাক্।

দ্বিভূজার রূপ ধরি মহাসাধকের লীলাময়ী
যে জননী এসেছেন আত্যাশক্তি কৈবল্যদায়িনী;
ভবতারিণীর দেহে, করুণায় যার মৃত্যুঞ্জয়ী
হ'ল নর, সুরধুনী কহে যার কথা ও কাহিনী
সেই মোর দশভূজা, অন্তরের নগ্ন শিশু ডাকে
তারে সদা, বুঝি তার সীমাহীন মহাসিদ্ধু বুকে
অন্তহীন বিন্দু মিশে যায়, আমি ডাকি সেই মাকে
নিথিলের সব ধারা তারি মাঝে মিশে আছে স্থাথ।
সারদা-প্রতিমা গড়ি শারদ উৎসবে মোরা জাগাবো বোধন,
কে তুমি এসেছ হেথা, মাতৃশক্তি-বন্দনার করো আয়োজন।

### কে বড় ?

#### ঞ্রীদিলীপকুমার রায়

গণেশ-সাথে কাতিকের বাধে কলহ কত-প্রতিযোগিতা নানা! রূপ জিতিলে গুণ বিষাদে কাঁদে, গুণ ফিতিলে রূপ শোনে না মানা। তৰ্ক বাড়ে, ভবানী কহে তবে: "ভুবন আগে আদিবে ঘুরি' ষেই গলার মালা আমার তারি হবে. त्रित कर्द स्कार्थ कारन रम-हे।" কার্তিক তো হেদেই কুটি কুটি: "মৃষিকে চ'ড়ে ভাষা জিতিতে পারে ?" ময়ূরে উড়ে চলে সে নভে ছুটি'। গণেশ শুধু উমার চারিধারে পরিক্রমি' ডাকে: "ভুবন-মাতা!" শক্তিধর ক্লান্ত ফিরে সাঁঝে। পরিয়া মালা গণেশ হাসে, "দাদা ! মায়েরি মাঝে কোটি ভুবন রাজে !

# মন ও জীবন

### শ্রীপ্রণব ঘোষ

আশ্চর্য এ মন,
পৃথিবী হাতের মুঠোয় পেয়েছে হথন,
অনায়াদে চায় দে আকাশ।
আবার সে—স্বর্গ থেকে হারায় আখাদ,
ধরাতল ফিরে পেতে চায়।
এই চায় ইক্রধন্ম, এই প্রস্কাপতি,
সহজের পন্থা ছেড়ে বিসর্পিল গতি
সেই তার প্রাণের উল্লাদ।

তব্ও আকাশ থেকে রৌদ্র ঝরে পৃথিবীর বুকে,

এ প্রশাস্ত শরতের স্থানির্মল স্থাধ,

শুদ্র আলো হ'য়ে ওঠে সকল মনন।

তথনই নিশ্চিত মানি: প্রেমই জীবন।

## 'ছুব দে রে মন—'\*

### স্বামী বিশুদ্ধানন্দ (সহকারী অধ্যক্ষ, **এরামক্ব**ঞ্চ মঠ ও মিশন)

অখিনী দত্ত একদিন্ দক্ষিণেখনে এদেছেন।
ঠাকুর তাঁকে 'ডুব ডুব ডুব জুব রূপদাগরে আমার মন'
গানটি গেয়ে শোনাচ্ছেন। অখিনীবার দেখলেন,
ঠাকুর গাইতে গাইতে কোথায় ডুবে গেলেন,—
একেবারে সমাধিস্থ। এই ডোবাটাই আসল জিনিস।
ডুবতে হয় কোথায় ? ভিতরে। উপর উপর
ভাসলে কিছুই হয় না। ধর্মলাভ করতে হ'লে ডুব
দিতে হবে,—ঠাকুরের এটি একটি বিশেষ শিক্ষা।

पूर पर दत्र मन कांगी द'ल

ফদি-রত্মাকরের অগাধ জলে ॥ (রাম গ্রানাদ)
এই ডুব দেওমাই জীবনের লক্ষ্য। ঠাকুরের
জীবনে এটি আমরা বিশেষ ক'রে দেখতে পাই।
'এগিয়ে পড়, ঝাঁপ দাও, ডুব দাও'—এইগুলিই
পাঁচ থণ্ড কথামূতের সার কথা। ঠাকুর এই ক'টি
কথা প্রায়ই ব্যবহার করতেন।

ভূব দিলে কি পাওয়া যায় ? "রত্বাকর নয় শৃক্ত কথন হু' চার ভূবে ধন না পেলে।" ভূব দিলে কত মণি পাওয়া যায়। ঠাকুর ভূব দিয়ে অমূল্য রত্বরাশি ভূলে এনে ছড়িয়ে দিতেন, লোকে আনন্দে প্রাণভরে কুড়িয়ে নিত।

স্বাই টাকা আর নাম-যশের পিছনে ছুটছে; কিছ আনন্দ পাচ্ছে কি? মোটেই নয়। ধর্ম হবে কথন? যখন আমরা বিষয় পেকে পিছিয়ে এসে আবার ভিতরে ডুয়তে আরম্ভ ক'রব।

বঙ্কিমবাবুকে ঠাকুর বললেন, "উপরে ভাগলে হবে না।" উত্তরে তিনি বলেন, "ডুবি কি ক'রে, পিছনে শোলা বাঁধা রয়েছে বে।" ঠাকুর কেশব সেনকে পোষা বেজির উপমা
দিয়েছিলেন। পোষা বেজির লেজে দড়ি দিয়ে
বাধা ইট। এক এক বার সে দেওয়াল বেয়ে
কলুশায় উঠে বঙ্গে, কিন্তু বেশীক্ষণ থাকতে পারে
না, ইটের টানে ধূপ্ ক'রে নেমে পড়ে। কেশবাদি
ভক্তকে ঠাকুর বললেন,—"তোমরাও একটু খ্যান
ট্যান করতে পার, কিন্তু দারাম্ভ-ইট টেনে
নাবিয়ে ফেলে।"

সাধুদক্ষ করলে বিবেকের উদয় হয়। বিবেকের সঙ্গে সঙ্গে আসে বৈরাগ্য। বিবেক আমাদের হাত ধ'রে নিয়ে চলে। সাধুদক্ষে মন-ঘড়ি মেলানো যায়। ঠাকুরের সাল্লিধ্যে যাঁরা আসতেন তাঁদের বিবেক জাগত, তাঁরে কাছে 'ঘড়ি মিলিয়ে' নিতেন তাঁরো। তাঁর শ্রীমুধনিঃস্ত কথামৃত শুনে তাঁদের হ'ল হ'ত, চৈতত্ত জাগত। তাঁরা দেখতে পেতেন, মন বিষয়ের দিকে কতটা ছুটেছে, ঈশ্বর থেকে কতটা পিছিয়ে পড়েছে।

সংসারে ছাঁট জিনিস আমরা সর্বণা খুঁজছি:
আনক্ষ ও শাস্তি। কিন্তু বিষয়ের আনক্ষ ও নিরানক্ষ
সংযোগ-বিয়োগের ব্যাপার। ছেলে ছিল না,
তথন নিরানক্ষ; ছেলে ছ'ল, তাতে আনক্ষ;
আবার সেই ছেলে চলে গেল, তথন ছঃথ আশাস্তি
নিরানক্ষ। এরই ভিতর দিয়ে কত জন্ম চলে যায়
মান্থবের। তবু চৈতন্ত আদে না, হঁশ হয় না।
সাধুদল এই হঁশ এনে দেয়। ঠাকুর গাইতেন:
আপনাতে আপনি থেকো মন, যেও নাকো কাক্ষ বরে।
যা চাবি তা বদে পাবি, থোঁজো নিক্ষ অন্তঃপুরে॥

\* মালদহ শ্রীরামকুক আতামে ৩০-৫-৫৭ ভারিখে প্রণত প্রাণাদ মহারাজের বজুতা। শ্রীবিশলকুমার ভটাচার্থ 'সংক্ষণিত। 'ডুব ডুব জুব রূপসাগ্রে' গান্টির পর ধর্মসঙ্গ কার্ভ হয়। পরম ধন ঐ পরশমণি, বা চাবি তা দিতে পারে। কত মণি পড়ে আছে, চিস্তামণির নাচ ছয়ারে॥

ধর্ম জিনিসটা ভিতরের, বাইরের নয়। অনাবিল আনন্দ ও শান্তি লাভ করতে হ'লে ভিতরে যেতেই হবে, আপনাতে আপনি থাকতে হবে। ভিতরে তো বটেই। যীশুগ্রীষ্ট বলেছেন: The kingdom of heaven is within.—সুৰ্গরাজ্য অন্তরে। এই জিনিসটি 'পাশীর মাস্ত্রল আশ্রয় করা'-র ছোট গলের মধ্য দিয়ে ঠাকুর কেমন স্থন্দর বুঝিয়েছেন। 'মাল্পল আশ্রয় করা' অর্থাৎ চারদিক ঘুরে এদে ভিতরে গিয়ে ভগবানকে আশ্রয় ক'রে পড়ে থাকা, এইটিই ধর্মের শেষ কথা। যতক্ষণ না ডানা ব্যথা করে—ততক্ষণ মন-পাখী বসতে চায় না। ডানা-ৰাথার পর একটা অবস্থা, তখন শরণাগতি। ভিতরে সন্ধান ক'রে ভগবানকে পেলে তাঁকে সর্বভৃতে দেখা যায়। তথন তাঁর সন্তা সকল বস্ততে অমুভূত হয়। ভিতরে আদতে হ'লে ইন্দ্রিয়গুলিকে অন্তমূর্ পী করতে হয়। সংসারের দীর্ঘ পথের শেষ নেই।

আর পারি না, এটি যখন ঠিক ঠিক বোধ হয় তথনই বিবেক আসে, হুঁশ হয়। তথন থেকেই ভিতরের দিকে আসা। হুটি পথ—প্রেয় ও শ্রেয়, প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি। এসব অভিজ্ঞতার ভিতর থেকে আসে। ঠাকুর বলতেন,—"শুনে শেখা, দেখে শেখা, ঠেকে শেখা।"

রামপ্রসাদ গৃথী ছিলেন। কিন্তু বিষয়ের মধ্যে থেকেও তিনি এত বড় ভক্ত ছিলেন যে, জগদখা নিজে কন্তারূপে এদে তাঁর বেড়া বেঁখেছিলেন। রামপ্রসাদের গানে আছে,—

আয় মন বেড়াতে যাবি!
কালী-কর্মতরুমূলে রে মন, চারি ফল কুড়ায়ে পাবি॥
প্রবৃত্তি নিবৃত্তি জায়া, নিবৃত্তিরে দলে লবি।
বিবেক নামে তার বেটারে, তত্ত্বকথা তায় শুধাবি॥
ছটি পথ, প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি। প্রবৃত্তিকে ছেড়ে

নিবৃত্তির সংক্ষ ঘর করতে হবে। কামনা-বাসনা সক্ষে নিয়ে কালী-করতরুম্লে যাওয়া যায় না, সে যে ত্যাগের পথ। রামপ্রসাদ সংসারের মধ্যে থেকেও ত্যাগের পথ বেছে নিয়েছিলেন। তিনি নিবৃত্তিকে সংক্ষ নিলেন কেন । ভগবানের দর্শন লাভ করতে হ'লে ভিতরে বেতে হবে। মহাপুরুষদের প্রদশিত পথই পথ।

কামাদি ছয় কুণ্ডীর আছে,
আহার-লোভে স্নাই ফেরে।
তুমি বিবেক-হলদি গায় মেথে লও
ভেশিবে না তার গন্ধ পেলে॥

এখানেও রামপ্রসাদ পুনরায় বলছেন, বিবেকের আশ্রয় নিতে। মহাপুরুষেরা তো সবই ব'লে দিয়েছেন। শোনে কে? ঠাকুর পানাপুরুরের দৃষ্টাস্ত দিয়েছেন। হাতে ক'রে পানা সরালে দেখা যায়, পানাপুরুরের ভিতরে জল চিক্ চিক্ করছে। একটু পরেই আবার পানা নাচতে নাচতে এসে জল চেকে ফেলে। রামপ্রসাদ তাই ব্যাকুল হ'য়ে বলছেন,—
"মাগো! চোঝের ঠুলি খুলে দাও।"
ভবের গাছে বেঁধে দিয়ে মা পাক দিতেছ অবিরত।
খুলে দে মা চোঝের ঠুলি হেরি গো তোর অভয়পদ॥

বৈরাগ্য মানে—মনে অনাসক্তির ভাব আনা, ভোগে বিত্ঞ হওয়া। ঈশবের ক্লপায় ভীত্র বৈরাগ্য হ'লে আসক্তি থেকে নিন্তার হ'তে পারে। বৈরাগ্য কি থেকে আসে? বিষাদ থেকে। বিষাদ কেন? শ্রীভগবানের পাদপদ্মে মতি হ'ল না ব'লে। বিবেক ও বৈরাগ্য নিয়ে আমাদের সাধনের পথে এগিয়ে পড়তে হবে, ভিতরে আসতে হবে।

লালাবাবুর জমিদারীর বার্ষিক আয় সাত লক্ষ টাকা ছিল শুনেছি। একদিন সন্ধ্যার প্রাকালে 'বেলা যায়' এই কথাটি কানে বেতেই লালাবাবুর মনে প'ড়ল,—"আমার জীবনস্থত তো অন্তগামী। আমাকেও তো এবার যেতে হবে।" এই সামায় আখিন, ১৩৬৪

ব্যাপারেই তাঁর বিবেক জাগল, বৈরাগ্য এল। নিজের বিষয়সম্পতিদারা ভগবানের সেবার ব্যবস্থা ক'রে তিনি বৃক্ষাবনে চলে গেলেন এবং ভগবং-আরাধনায় মগ্ম হলেন।

স্ত্রী পুত্র সংসার, এই নিয়েই সোকে মন্ত। ভগবানকে বাদ দিয়ে এই সমস্ত নিয়ে ভারা ভূলে রয়েছে; এককে বাদ দিয়ে শৃষ্টের পর শৃষ্ট विमाय हालाइ। उपनियान आह्न, हेन्त्रिय श्रालिक বিধাতা এমন ভাবে সৃষ্টি করেছেন যে ভাষা मिरक्टे <u>इ</u>टेंट्ड—'क्निक्रीयः ক্রমাগত বাইরের প্রত্যগাত্মানমৈক্দ্ আরু ৪৮কুরমৃতত্বমিচ্ছন্'। অমৃতত্ব লাভের ইচ্ছা-কিনা ভগবান লাভের, ব্রহ্মজ্ঞান লাভের অভিলাষ। ভগবানকে চাই, এই অভিলাষ থাকা চাই। আর কি চাই? বিবেকের আশ্রয় निरम हक्क्यों हे लिया कि विषय (थरक निवृक्त করা। ইন্দ্রিয়ণ্যম আসল কথা,—মনের মোড় ফেরানো; আদক্তি অনুরাগ ভিতরে দেওয়া। विषय-वात्रना मनछात्क हात्रमित्क दहेत्न द्वरथ्छ। সাধন চাই। 'ধন্ সাধন তন্ সিদ্ধি'। শুধু সাধনেও হয় না; তার সঙ্গে চাই রূপা। মীরা বলেছেন,— "সাধন কর না চাহিয়ে মহুয়া, (মহুয়া=মন) প্রেম লগানা চাহি।" সাধন আবার শুকনো হ'লে হবে না, তার সক্ষে ভালবাসা মাঝিয়ে দিঙে হবে, প্রেম লাগাতে হবে। প্রেম ভালবাসা— স্ত্রীপুত্রাদিতে বিষয়ে দিয়ে তো মারুষ দেউলে হ'য়ে বসে আছে। ঠাকুর হাতে ভেল মেথে কাঁঠাল ভাঙাত বলেছেন। তেল কিনা ভক্তি। 'কাঁঠাল ভাঙা' মানে সংসার করা। বৃদ্ধিমান্ যারা তারা মনে 'ভক্তিতেল' মেথে নিয়ে সংসার করে। তা হ'লে আর সংসারে আসক্ত হ'য়ে পড়ার আশক্ষা থাকে না।

ঠাকুর বলতেন,—"মান-হঁশ।" যার চৈতন্ত্র জেনেছে, হঁশ হয়েছে, দেই মাহব। ঠাকুর বলতেন, খোঁটা ধরতে। খোঁটা কিনা ভগবান। মন্দিরের ভিতরে পিয়ে ভগবান ঘেন দরজা বন্ধ করে দিয়েছেন! রাজসিক বৃদ্ধি আমাদের বিষয়ের দিকে টেনে নিয়ে যাছে। আকাজ্ঞার নির্ন্তি কোখায়? জগতের সমস্ত টাকাকড়ি পেলে আরপ্ত পেতে ইছে হবে। এই জিনিসটি বৃন্ধলে তথন মন্দিরের দরজায় এসে দাড়াতে হবে আবার; বলতে হবে,—"দরজা খুলে দাও।" গীতায় জীভগবান বলছেন,—"কাম-জোধগুলো সংযত কর। দেথ, আমি তো রয়েছি, আমাকে ধর।"

# শ্রীহুর্গাস্তোত্র

### **এ মধুস্দন চট্টোপাধ্যা**য়

শৈলবাসিনি শুভ্রহাসিনি হিমগিরিস্থতে অম্বিকে! নমি নমি সিম্বুধারিণি জগত্তারিণি মহাদেবি সতি চণ্ডিকে! মঙ্গলে শ্রামে গৌরি শারদে পার্বতি শিবে শর্বাণি। নমি ভূবনেশি মায়ে ভবে ও শক্তি শর্বে অভয়ে রুক্রাণি! নমি-নমি মুগুমালিনি শঙ্করি দশমূতিধারিণি দণ্ডিনি! নমি করুণারাপিণি তামসনাশিনি তুঙ্গে মেনকানন্দিনি! নমি সিদ্ধসেনানি সিদ্ধিদায়িনি চক্রসূর্যবর্ধিনি! অট্রহাসিনি থড়াধারিণি মহিষাম্বরমর্দিনি ! নমি সর্বাভরণভূষিতে জননি পয়োধরে স্থধাবর্ষিণি ! নমি বিশ্বব্যাপিনি বিল্পনাশিনি কুমারি সর্বদর্শিনি ! নমি

# জননী প্রকৃতিদেবী

#### यामी रेमिथनगनम

কিছুকাল পূর্বে বর্তমান সময়ের পৃথিবীর স্থবিখাত তেইশ জন চিন্তাশীল পুরুষ ও মহিলা বিলাতের অর্জ এলেন এবং আন্উইন্ কোম্পানি-প্রকাশিত "I believe" নামক পুস্তকে তাঁহাদের দার্শনিক এবং বিশ্বাদমূলক মতবাদগুলি প্রকাশ করিয়াছেন। সেই পুস্তকে স্থলেথক এমিল লাডউইগ (Emil Ludwig) লিখিয়াছেন, "আমি একমাত্র शृष्टिकर्जी প্রকৃতিদেবীকেই পুঞা করি, বাঁহাকে বিশ্ববিশ্রুত জার্মান কবি গ্যেটে (Goethe) 'প্রকৃতিদেবী' (Gott-Natur) বলিতেন। তিনি তাঁহার যৌবনকালে এই ভারটিকে একটি প্রশক্তি-কবিতায় ব্যক্ত করিয়াছিলেন, সেটি আমি আমার শ্যাপার্শের দেওয়ালে বিশ্বংসর ঝলাইয়া রাথিয়াছি।"

"What I worship is the creative power and that alone. Goethe called it Gott-Natur, seeking a way out by this compound expression. In the prime of his life, Goethe voiced this concept in an ode. For twenty years it has hung on the wall beside my bed."—Page 203, "I believe."

লাডউইগ স্পাইই স্বীকার করিয়াছেন, তাঁহার কোন দার্শনিক মতবাদ নাই। ধর্মধাঞ্চকগণের কায় বিশিষ্ট কোন ধর্মমত ও তিনি পোষণ করেন না। তিনি যখন ভগবানের কার্যাবলীর অমুধ্যান করেন, তখন যে ভাবগুলি তাঁহার হৃদয়কে দৃঢ়ভাবে অভিভূত করে সেইগুলির উপর ভিত্তি করিয়াই তিনি তাঁহার ভাব-গুরু গ্যেটের মতো মৃত্যুর পারে অমরত্ব লইয়া মাথা ঘামান না। সংসারে বাঁহারা নিতান্ত ভাবুক বা ভাবপ্রবণ তাঁহারা ঐ সকল লইয়া থাকুন। কিছা এ পৃথিবীতে বাঁহাদের কিছ করণীয় আছে, যাঁহারা দৈনন্দিন জীবনে সংগ্রাম ও কর্ম করিতে বাস্ত, তাঁহাদে 'পরে কি হইবে' অর্থাৎ 'মরিয়া অমর হইব কিনা' এসব চিস্তা করিবার দরকার নাই। বর্জমান জগৎ এবং বর্জমান জীবনই তাঁহাদের চিস্তার ও কর্মের একমাত্র ক্ষেত্র। গোটে যথন অশীতি বর্ষ অতিক্রম করিয়া বৃদ্ধ তথনও তিনি ঐহিক জীবনের কর্ম এবং ধর্ম একীভূত করিয়া বলিতেন, "মৃত্যুর পরে আমি বর্জমান থাকিব—এ ধারণা আমার ক্বত কর্মের উপর বিশ্বাস হইতে জাত। যদি আমি মৃত্যু পর্যন্ত কর্ম করিতে থাকি, তাহা হইলে প্রক্কৃতি আমাকে আর এক রক্ম জীবন দিতে বাধা, কারণ বর্তমান জীবন আমার আরাকে ধরিয়া রাথিতে অক্ষম।"

লাড উইগ তাঁহার গুরুর এই উৎসাহপূর্ব বাণীর প্রশংসা করিয়া লিখিয়াছেন:

Belief and accomplishment were so allied in him that at eighty years of age he spoke the daring words, 'The conviction of my continuation after death springs from my belief in action. For if I continue to work ceaselessly until my death, then nature is obliged to give me another form of existence when the present one can no longer house my spirit.'

গোটে তাঁহার এই মতটি দৃঢ় করিয়া আরও বলিতেন বে, প্রকৃতির পারে আমাদের কোন কিছুর সন্ধান করিবার দরকার নাই, কারণ প্রকৃতির কার্য ও ঘটনাবলী হইভেই আমাদের যথেষ্ট শিক্ষালাভ হয়—'Let us seek nothing behind the phenomena; they themselves are the lesson.'

লেখক লাডউইগ জাঁহার প্রবন্ধে গ্যোটের যে 'প্রকৃতি-বন্দনা' বিশ বৎসর **গু**হার শ্যাপার্শ্বে দেওয়ালে ঝুলাইয়া রাখিয়াছিলেন তাহা এইভাবে উদ্বৃত করিয়াছেন: "প্রকৃতি! —িঘিনি সর্বনা আমাদিগকে ঘেরিয়া রহিয়াছেন এবং ধিনি সর্বদা আমাদিগকে আবদ্ধ করিয়া রাখিয়াছেন, আমরা তাঁহার শীমা লজ্মন করিতে অক্ষম। তাঁহার মধ্যে আমরা থুব বেশী গভীরে ডুবও দিতে পারি না। প্রকৃতি তাঁহার চক্রনৃত্যে আমাদিগকে কবলিত করিয়া শইয়া চলিয়াছেন, যে পর্যন্ত না আমরা ক্লান্ত হইয়া তাঁহার বাহুপাশ হইতে পড়িয়া যাই। ..... যদিও আমরা অনবরত তাঁহার উপর প্রভাব বিস্তার করি. তবু তাঁহার উপর আমাদের কোন শক্তি কাঞ তাঁহার অগণিত সন্তানের মধ্যে করে না। প্রকটিতা-এই জননী! তিনি মায়াতেই পরিতৃষ্টা; যে নিজের বা অপরের দেই মায়াকে ধ্বংস করিতে চায় ভাহাকে কঠোর অত্যাচারীর মত তিনি শাব্তি দেন। কিন্তু যে ব্যক্তি বিশ্বাদের সহিত তাঁহার অনুসরণ করে তাহাকে তিনি তাঁহার বক্ষের অতি নিকটে ধরিয়া রাথেন। তাঁগর সমান অসংখ্য। তিনি কাহারও প্রতি ক্লপণতা করেন না। তাঁহার প্রিয় সম্মানদের উপর তিনি অজ্ঞ কুণা বর্ষণ করেন এবং ভাহাদের জন্ম অনেক কিছু বিসর্জন করেন: মহৎদিগকে তিনি রক্ষা করেন। তাঁহার নাটক সর্বদাই নৃতন, কারণ তিনি ক্রমাগত ন্তন নৃতন দর্শক জোগাইতেছেন। জীবন ওঁহোর সর্বাপেক্ষা আশ্বর্ধ আবিষ্কার এবং মৃত্যু তাঁর চূড়ান্ত কীতি, যাহা ছারা তিনি প্রচুর জীবন সৃষ্টি করেন। তিনি মাত্র্যকে অন্ধকারে আবৃত রাধিয়া অনস্তকাল তাহাকে আলোকের দিকে প্রবৃদ্ধ করিতেছেন। তিনি মাত্রুবকে মন্থর ও অলস করিয়। পুথিবীর উপর নির্ভরশীল করিয়াছেন, আবার সর্বদা তাহাকে

উচ্চতর অবস্থায় উপনীত হইবার জস্ম উদীপিত করিতেছেন। তিনি উদার, তাঁহাকে বন্দনা করি, তাঁহার সকল কর্মই প্রশংসনীয়। তিনি সর্বজ্ঞ এবং শাস্তা। তানি আমাকে এতদুর আনিয়াছেন; তিনিই আমাকে ইহার বাহিরে লইয়া যাইবেন। আমি বিনা শর্তে তাঁহার কাছে আত্মসমর্পণ করি। তাঁহার যাহা ইচ্ছা তিনি আমাকে লইয়া তাহাই করুন। তিনি তাঁহার স্ট সন্তানকে বিদ্বেপ্র্বক কন্ট দিবেন না। একমাত্র তিনিই—সকল দোষের আধার এবং সকল গুণের ও আশ্রয়।

कीवन-मायारक वह मनीवी धवर महान वाकि প্রকৃতির মধ্যে যে দেবীত্ব ও মাতৃত্ব লুকায়িত, তাহা উপলব্ধি করিয়া জীবন মৃত্যুর রহস্ত ভেদ করিতে প্রয়াস পান। স্বামী বিবেকানন্দ তাঁহার দেহাবসানের পূর্বে ১৯০০ খুগ্রাব্দে আমেরিকা হইতে এই মর্মে এক পত্র লেখেন: 'মা জাঁহার নিদ্ধের কার্য করিতেছেন। আমি এখন আর বেশী চিন্তা করি না। আমার মত পোকা হাজারে হাজারে প্রতিক্ষণে মরিতেছে। কিন্তু তাঁহার কার্য ঠিকমত চলিয়া ধাইতেছে। মায়ের জয় হউক। মায়ের ইচ্ছাম্রোতে একাকী গা ভাসাইয়া আমি সারা জীবন চলিতেছি। যথনই আমি সেই ইচ্ছাস্ৰোত ভাঙিবার চেষ্টা করিয়াছি তথ্নই আমি আঘাত পাইয়াছি। उँ। हात हे छाहे भूर्व इंडेक।' आवात निश्चित्राह्मन, 'আমি মুক্ত। আমি মায়ের ছেলে। তিনিই কাল করেন, আবার তিনিই খেলেন। আমি কেন निट्यत मख्या कतिएछ याहे? कि मख्याबहे वा করিব ? তাঁহার ইচ্ছায় সব আসিয়াছে এবং চলিয়া গিয়াছে। আমরা তাঁহার হাতের পুতুলমাত্র। তিনিই त्रष्त्र्वात्रा मकनात्क পুত্লের নাচাইতেছেন!'

# গায়ত্রী

#### শ্রীতারকচন্দ্র রায়

বাঁহারা সন্ধ্যাক্তিক করেন তাঁহাদিগকে প্রত্যন্ত প্রাতে, মধ্যাক্তে ও সায়াক্তে গায় থী মন্ত্র জ্ঞপ করিতে হয়। অর্থ না জানিয়া শুধু এই মন্ত্র জ্ঞপ করিলে জপের সম্পূর্ণ ফল লাভ হয় না। শাস্ত্রে গায়ত্রী মন্ত্রের একাধিক ব্যাখা। আছে। এই সকল অর্থের মধ্যে বেটি যাহার মনঃপৃত হয় তিনি সেইটিই গ্রহণ করিতে পারেন।

ধাগ্বেদের তৃতীয় মগুলের ৬২ স্কের ১০ম ঋক্
গায়ত্রী মন্ত্র। যে মন্ত্র জপ করিতে হয় সেধানে
তাহার প্রথম অংশ "ওঁ ভূ ভূবি: মঃ" (প্রণব ও
মহাব্যাহ্রতি )-র উল্লেখ নাই। "তৎ সবিতু ব্রেগাং
ভর্গো দেবস্থ ধীমহি, ধিয়ো যো নঃ প্রচোদরাৎ"—
ইহাই উপরি-উক্ত ঋক্। প্রণব ও মহাব্যাহ্রতি
পরে ঋক্ মন্ত্রের পূর্বে যুক্ত হইয়াছে। প্রণব ও
ব্যাহ্রতি-যুক্ত মন্ত্রের পরেও একবার প্রণব উচ্চারণ
করিতে হয়;

প্রাণায়াম-কালে সপ্রণব সব্যাহ্নতি গায়ত্রীমন্ত্রের পরে "গায়ত্রী-শিরং" নামক অংশও পাঠ
করিতে হয়। সে অংশ এই : ওঁ আপোব্যোতী
রসোহসূতং ব্রহ্ম ভূ ভূবিং অরোম্। প্রাণায়াম
কালে মহাব্যাহ্রতির সহিত আরও চারিটি ব্যাহ্নতির
নাম উচ্চারণ করিতে হয়। ভূং ভূবং, অং, মহং,
অন:, তুপং ও সত্যম্—ইহারা সপ্রব্যাহ্নতি; ইহাদের
মধ্যে ভূং, ভূবং ও সং মহাব্যাহ্নতি।

ষিনি যে মজের দ্রাই। — তিনি সেই মজের ঋষি।
মজে বাঁহার কথা উক্ত হয়, তিনি সেই মজের
দেবতা। গায়ত্তী মজে ওঁকারের ঋষি ব্রহ্মা,
সপ্রবাহতির ঋষি প্রজ্ঞাপতি এবং গায়ত্তীর (এই
অংশকে শংকরাচার্য শুদ্ধাগায়ত্তী বলিয়াভেন) ঋষি
বিশ্বামিতা। গায়ত্তীর দেবতা স্বিতা বলিয়া উক্ত
হুইয়াছেন। এই স্বিতা কে?

ঋগ্ৰেদে কোনও কোনও স্থলে সূৰ্য ও সবিতা

একই অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে, কোনও কোনও স্থলে ঐ ছই শব্দ ধারা বিভিন্ন দেবতা স্থতিত হইয়াছেন। সামনাচার্ধের মতে উদয়ের পূর্বে স্থের ধে মৃতি, তাহাই সবিতা। স্থাও সবিতা ধে একই দেবতার ছই মৃতি, তাহা বলা যায়। এই স্বাই কি গায়ত্তী মন্তের দারা উপাশ্ত দেবতা ?

সামনাচার্য গায়ত্রী মন্তের চারি প্রকার ব্যাখ্যা করিয়াছেন। এক প্রকার ব্যাখ্যায় সবিতা-শব্দ তিনি হর্য অর্থে, অক্সতর ব্যাখ্যায় "ব্দগৎস্রষ্টা পরমেশ্বর" অর্থে গ্রহণ করিয়াছেন। মহীধর সবিতা-শব্দ "আদিত্যান্তর পুরুষ" অথবা ব্রহ্ম অর্থে ব্যাখ্যা করিয়াছেন। যোগী যাজ্ঞবল্কা বে ব্যাখ্যা করিয়াছেন, তাহা এই—"দেবস্থ সবিতঃ (ভর্গস্বরূপান্তর্ঘামিব্রহ্মণ) বরেণাম্ (বরণীয়ম্, উপাসনীয়ম্) ভর্গঃ ধীমহি (সোহমন্মি ইত্যানেন চিক্তয়াম:)—তিনিই আমি—এই ভাবে চিক্তা করি।

আহ্নিকভন্তে সমগ্র গায়ত্রী মন্ত্র এই ভাবে ব্যাখ্যাত হইয়াছে:

"দেবস্থ সবিতৃৰ্বচো ভর্গমন্তর্গতং বিভূম্।
বন্ধবাদিন এবাছ বরেণাঞ্চান্থ ধীমহি॥
চিন্তবামো বয়ং ভর্গং ধিয়ো বো নঃ প্রচোদয়াৎ।
ধর্মার্থকামমোকেষ্ বৃদ্ধিবৃত্তিং পুনঃ পুনঃ॥
বৃদ্ধেশ্চোদয়িতা যন্ত চিদাত্মা পুরুষো বিরাট।
বরেণাং বরণীয়ঞ্চ জন্মগার-ভীকভিঃ॥
আদিত্যান্তর্গতং যশ্চ ভর্গাঝাং তন্ম্যুক্ভিঃ।
জন্মসূত্যবিনাশায় হঃশুন্ত ত্রিত্মন্ত চ॥
ধ্যানেন পুরুষো যশ্চ দ্রেরাঃ স্থ্মগুলে।
মন্ত্রার্থমিপি চৈবায়ং জ্ঞাপয়ত্যেবমের হি॥

স্থাদেবের অভ্যন্তরে যে বর্চকে এক্ষবাদিগণ বিভূ ভর্গ ও বরেণা বলেন, আমরা তাহার ধাান করি। যে ভর্গ—ধর্ম, অর্থ, কাম ও মোক্ষ বিষয়ে আমাদের বৃদ্ধিবৃত্তি পুনঃ পুনঃ প্রেরণ করেন, আমরা সেই ভর্গকে চিন্তা করি। যিনি বৃদ্ধির প্রেরক তিনি চিদাআ, বিরাট পুরুষ। তিনি জন্ম-সংসারভীত জনগণ কতু ক বরণীয়। যিনি আদিতোর অন্তর্গত ভর্গাখা পুরুষ তিনি জন্ম-মৃত্যু ও ত্রিবিধ হঃখের বিনাশের জন্ম বরণীয়। যে পুরুষ ধ্যানে স্থ্যমণ্ডলে দৃষ্ট হয় তিনিই বরণীয়। ইহাই মজের অর্থ। ইহা হইতে স্পষ্টই প্রতীত হয় যে গায়ত্রী মন্ত্রদারা উপাস্থা স্থ্য নহেন, স্থের মধ্যে অধিষ্ঠিত চিদাআ। বিরাট পুরুষ।

বহুদিন পূর্বে বঙ্কিমচক্ত বঙ্গদর্শন-পত্তিকায় এই বিষয়ের আলোচনা করিয়া বলিয়াছিলেন:

নিরপেক হইয়া বলিতে গোলে স্থাই— আদিতে গায়ত্রীর উপাক্ত দেবতা ছিলেন, পরে স্বিতা-শব্দ পরমেখর' অর্থে গৃহীত হইয়াছে।

রাজা রামমোহন রায় সবিতা-শব্দ স্থ কর্থে গ্রহণ করিয়াও ব্রহ্মপক্ষে সমগ্র মন্ত্রের ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাঁহার ব্যাখ্যা এইরূপ:

শুওঁ ভূর্বংখং"—এখানে ওঁ-শদের অর্থ জগতের স্টে স্থিতি ও প্রলায়ের কঠা পরব্রহ্ম। ব্রহ্ম যে জগৎ হইতে পৃথক্ নহেন, এই কথা বুঝাইবার অক্ত বলা হইয়াছে যে, ব্রহ্ম ভূং (পৃথিবী) ভূবং (অন্তর্মাঞ্চন) ও খং (খর্গ)—এই তিন লোকে ব্যাপ্ত রহিয়াছেন।

"তৎসবিতৃর্বরেণাং তর্গো দেবতা ধীমহি, ধিয়ো যো ন: প্রচোদ্যাৎ" ইহার অর্থ—দেবতা (দীপ্তিমান্) সবিতৃ: (স্থের) বরেণাং (প্রার্থনীয় ) তর্গ জ্যোতি:-স্বরূপ) ধীমহি (আমরা চিন্তা করি)। তিনি যে কেবল স্থের অন্তর্ধামী, তাহা নহে। যঃ (যিনি) ন: ধিয়ো (আমাদের বৃদ্ধির্তিকে—আমাদের অন্তর্ধামী হইয়া) প্রচোদ্যাৎ (বিষয়ে প্রেরণ করিতেছেন)।

শংকর ব্রহ্ম-জর্পেই সবিতা-শব্দ গ্রহণ করিয়াছেন। ৮ শীতানাথ তত্ত্ত্বশ লিথিয়াছেন, "প্রথমে ছিল ইং। (গায়ত্রী) সুর্যের ধ্যান। জ্ঞানী ব্যক্তি ইহাকে ব্রহ্ম-ধ্যানে পরিণত করিয়াছেন। বৃদ্ধিমবার্ও এই কথা বৃলিয়াছেন। কিন্তু ইহা স্বীকার না করিবার পক্ষে কারণ আছে।

গায়ত্রী মত্রে সবিতা-শব্দের অর্থ স্থা, ইহা
আমি স্বীকার করি। কিন্তু তাহা হইলেও এই
মত্রের উপাশু স্থা নহেন। যিনি স্থেরও বরেণ্য
ভিনিই এই মত্রের উপাশু। উপরি-উক্ত সকল
ব্যাখ্যাতেই 'সবিতু:' ও 'দেবশু' এই গুই শব্দে
সম্বন্ধে ষষ্ঠী ধরিয়া "সবিতু: ভর্গো দেবশু" এর অর্থ
করা হইয়াছে দেব সবিতার ভর্গ বা তেজ। কিন্তু
"সবিতুঃ" শব্দের এখানে যে কঠায় ষষ্ঠী তাহার
প্রমাণ 'স্বোভাশতর' উপনিষ্দে পাওয়া যায়।
স্নোকটি এই:

যদা তম: তৎ ন দিবা ন রাত্রি: ন সন্ন চাসন্ শিব এব কেবল:। তদক্ষরং তৎ সবিতুর্বরেণাং প্রজা চ তমাৎ প্রস্তা পুরাণী॥ ৪।১৮

এই শ্লোকে যে কেবল "সবিতুর্বরেণ্যং" শব্দ ছইটি ব্যবহৃত হইয়াছে, তাহা নহে। ইহার অর্থের সহিত গায়ত্রী অর্থেরও প্রচুর সাদৃশ্য আছে। ইহার অর্থ এই:

যথন তম: (মহুদংহিতার প্রথম প্রোকে যে তম: বণিত হইয়াছে তাহা) ছিল, তথন দিনও ছিল না, রাত্রিও ছিল না। তথন সংও ছিল না, অসংও ছিল না, ছিলেন কেবল শিব। তিনিই অক্ষর, তিনিই সবিতার বরেণা; তাঁহা হইতে পুরাণী প্রেজা প্রস্তুত হয়। একটু স্ক্ষভাবে দেখিলেই "খিয়ো যোন: প্রচোদয়াৎ" এবং "প্রজ্ঞা চ তস্মাৎ প্রস্তুতা পুরাণী" যে একই অর্থবাধক তাহা ব্ঝিতেক্ট হয় না। অমর-কোষ অহুসারে প্রজ্ঞা, যী ও বৃদ্ধি সমার্থক। "ধিয়ো যোন: প্রচোদয়াৎ" অধিকাংশ ব্যাখ্যাকারই ইহার ব্যাখ্যা করিয়াছেন, "যিনি আমাদের বৃদ্ধিরতি বিষয়ে প্রেরণ করেন" কিন্তু হয়ার অর্থ—বে অনক্ট ধী-সমুদ্র হইতে প্রতিজ্ঞীবে

প্রতিক্ষণে ধী আগমন করিতেছে—ইহা বলিতে বাধা কি? পৃথিবীর উপরিভাগত্ব যাবতীয় কৃপ বেমন পৃথিবীর অভ্যন্তরন্থ অসীম জলভাগ্যারের সহিত সংযুক্ত এবং সেই জলভাগ্যার যেমন প্রতিকৃপে অফুক্ষণ জল প্রেরণ (সরবরাহ) করিতেছে, তেমনি অনন্ত ধী-ভাগ্যাররূপী ব্রহ্ম অফুক্ষণ প্রতিজীবে তাঁহার ধী সরবরাহ করিতেছেন; ইহাই "ধিয়ং প্রচোদয়াৎ" শহর্ষের অর্থ। জীবাত্মার সহিত পরমাত্মার ভেদ আছে বা নাই, সে প্রেশ্ন না তুলিয়াও বলা বার আমরা জ্ঞানময় পরমাত্মার মধ্যে অবস্থিত। আমাদের ধী তাঁহারই ধী।

ভগবান গীতায় বলিয়াছেন, "মত্তঃ স্বৃতিজ্ঞানমপো-হনঞ"—তাঁহা হইতে শ্বতি, জ্ঞান ও তাহাদের অপায় হয়। উপনিষদের "প্রক্রা চ তত্মাৎ প্রস্তা পুরাণী"-র অর্থও ইহাই। প্রস্তা কোথায়? না জ্বীবে। গায়ত্রীর দহিত এই শ্লোকের এতাদৃশ সাদৃশু দেখিয়া মনে করা অসঙ্গত নহে যে, উপনিষদের শ্লোকটিতে ঋষি গায়ত্রী-তত্ত্বই নিহিত করিয়াছেন। এই শ্লোকে "সবিতুর্বরেণ্যং"-এর অর্থ সবিভার বরেণা, সবিতা থাঁহার ভঙ্গনা করেন। এথানে ষষ্ঠী কঠায়। গায়ত্রীতেও কঠায় ষষ্ঠী ধরিলে অর্থ স্বিতা যে ভর্গের (স্ব্যোতির্ময় ব্রহ্মের) উপাসনা করেন, আমরা তাঁহার ধ্যান করি। সেই ভর্গ স্বিত্যগুল-মধ্যবর্তী বেমন, তেমনি আমাদের মধ্যেও অবস্থিত-অথবা আদিতা ও আমরা সকলেই জাঁহার মধ্যে অবস্থিত। ভাবে ব্যাশ্ব্যা করিলে স্বিতা-শব্দ গায়ত্রীতে প্রথমে "সুর্য" অর্থে ব্যবহাত হইয়াছিল, পরে জ্ঞানবৃদ্ধির সহিত "ব্ৰশ্ব" অৰ্থে গৃংীত হইয়াছিল—ইহা কল্পনা করিবার প্রয়োজন হয় না।

"তৎসবিতুর্বরেণাং" ইংার তৎ-শব্দের অর্থ ব্রহ্ম। গীতায় ভগবান বলিয়াছেন "ওঁ তৎ সৎ ইতি নির্দেশ: ব্রহ্মণ: ত্রিবিধ: স্মৃতঃ" (১৭।২০); ওঁ, তৎ ও সৎ—ব্রহ্মের এই ত্রিবিধ নির্দেশ বা নাম। বেদে ও উপনিষদে বছম্বলে তৎ-শব্দ ব্রহ্ম-অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। "তৎ অমিদি" এই বাক্যের তৎ-শব্দের অর্থ ব্রহ্ম। গায়ত্রীর তৎ-শব্দও ব্রহ্ম-অর্থে গ্রহণ করা যায়। "দেবস্থা সবিতৃঃ বরেণাং ভর্গঃ তৎ ধীমহি" এই ভাবে অন্বয় করিলে অর্থ হয় "দীপ্তিমান্ সবিতৃদেবের ভঞ্জনীয় ভর্গস্বরূপ তৎ বা ব্রহ্মকে আমরা ধ্যান করি"।

ভান্দোগ্য উপনিষদে গায়ত্রীকে ব্রহ্ম অর্থে গ্রহণ করিয়া বলা হইয়াছে— যাহা কিছু আছে দকলই গায়ত্রী। গায়ত্রীই এই পৃথিবী। গায়ত্রীর চারিটি চরণ। সমুষয় ভৃত ইহার একপাদ, অবশিষ্ট তিন পাদ অর্গে অমৃত্ররপে প্রতিষ্ঠিত। এখানে উপনিষদের ঝিষ ঋগ্রেদের পুরুষস্কু হইতে হুই পঙ্কি উদ্ধার করিয়াছেন এবং গায়ত্রীকেই পুরুষ বলিয়াছেন॥ এই সকল হইতে স্পষ্টই প্রতীত হয় উপনিষদের যুগ্রেও ব্রহ্মই গায়ত্রীর লক্ষ্য ছিলেন।

গায়নীর যে সকল ব্যাখ্যা প্রচলিত আছে, তাহাদের মধ্যে শঙ্করাচার্যের ব্যাখ্যাই প্রাচীনতম। তিনি অহৈত মতেই ব্যাখ্যা করিয়াছেন। তাঁহার ব্যাখ্যা নিয়ে প্রদত্ত হইল:

ভূ: ইতি সন্মাত্রং উচাতে। ভূব: ইতি স্বৰ্ণং ভাবস্থতি প্রকাশস্থতি ইতি বৃৎপত্তা। চিদ্রূপন্
উচাতে। স্থত্তিয়তে ইতি বৃৎপত্তা। স্থ: ইতি স্বষ্ঠু
সবৈং ত্রিয়মাণং স্থপস্থরূপন্ উচাতে।—ভূ:-শন্মের অর্থ
সং। ভূব:-শন্মের স্বর্থ চিৎ এবং স্থ:-শন্মের অর্থ
আনন্দ। সকল প্রেকাশ করে বলিয়া ভূব: অর্থে চিং।
সকলেই ভাল বলিয়া বর্গ করে বলিয়া স্থ: অর্থে
আনন্দ। স্থতরাং ভূভূবি: স্থ: অর্থে সচিচদানন্দ ত্রহ্ম।

তারপরে শকর বলিয়াছেন, "শুন্ধগায় গ্রী প্রত্যক্ ব্রক্ষৈকবোধিকা" অর্থাৎ প্রত্যক্ আত্মা (জীবাত্মা) ও ব্রহ্ম যে এক—তাহাই শুন্ধগায়ত্রী দারা বোঝা যায়। "থিয়ো যো ন: প্রচোদয়াৎ" ইতি ন: (অত্মাকং) ধিয়ঃ (বৃদ্ধীঃ) যঃ প্রচোদয়াৎ (প্রেরয়েৎ) ইতি সর্ববৃদ্ধি-সংজ্ঞান্তঃকরণ-প্রকাশকঃ সর্বসাক্ষী প্রত্যগ্ আত্মা ইতি উচ্যতে— মর্থাৎ দকণ জীবের বৃদ্ধিনামক অন্তঃকরণের প্রকাশক সর্বদাকী প্রত্যক্
আত্মা অর্থাৎ প্রতি শরীরে মবস্থিত আত্মা—ইহাই
ক্ষিত হইয়াছে।

তশ্ প্রবাদ মাৎ-শন্দনির্দিষ্ট আত্মন: স্বরূপভূতং পরব্রহ্ম তৎসবিতুরিত্যাদি-পদৈ: নির্দিশুন্তে—
অর্থাৎ প্রবেদারাৎ-শন্দ দারা নির্দিষ্ট সেই প্রতাক্
আত্মার বরূপভূত যে পরব্রহ্ম তিনি "তৎ সবিতুং"
ইত্যাদি শন্দ দারা নির্দিষ্ট ইইয়াছেন। তত্ত্ব "ওঁ তৎ
সৎ ইতি নির্দেশো ব্রহ্মণঃ ত্তিবিধঃ স্মৃতঃ" (গীতা)
ইতি তৎ-শন্দেন প্রত্যাগ্র্ভুঙং স্মৃতঃসিদ্ধং পরং
ব্রহ্মোচ্যতে।—অর্থাৎ গীতোক্ত বচন অনুসারে
তৎ-শন্দ দারা প্রতিশরীরস্থ স্বতঃসিদ্ধ পরব্রহ্মকে
ব্রাইতেছে।

"স্বিতুং" ইতি স্ষ্টেস্থিতিলয়লকণ্ড স্ব-প্রপঞ্চ সমগুৰৈতবিভ্রমন্ত অধিষ্ঠানম্ লক্ষাতে। "স্বিতুং"-পদ দারা স্থাই, স্থিতি ও লয় বাঁথার লক্ষণ সেই স্বপ্রপঞ্চের ও সমন্ত দৈতভ্রমের অধিষ্ঠান যে ব্রহ্ম তিনিই লক্ষিত হইতেছেন। ইহা হইতে বুঝা যায় যে শংকর স্বিতা-শ্ব ব্রহ্ম অর্থে গ্রহণ ক্রিয়াছেন।

"ববেণামিতি সর্ববরণীয়ন্, নিরতিশয়ানন্দরপন্"
— 'বরেণা' পদ সকলের বরণীয়, অসীম আনন্দ বাচক।
"ভর্গ ইতি অবিভাগোধ-ভর্জনাত্মক-জ্ঞানৈকবিষয়ত্বন্"— 'ভর্গ' শব্দ দারা অবিভানাশক আত্মজ্ঞানের বিষয়ত্ব লক্ষিত হইতেছে।

"নেবস্থা ইতি সর্বগোতনাত্মক-অথগু-চিনেক রসম্"—"নেবস্থা" শব্দের অর্থ সর্বপ্রকাশক অথগু একরস 'ব্রক্ষের'।

"সবিতৃ: দেবস্থ ইত্যত্ত ষষ্ঠার্থো 'রাহো: শিরো'বৎ ঔপচারিক:"।—শির ভিন্ন রাত্তর অফ্ত আফ্ল নাই। তবু "রাহুর শির" বলা হয়। রাত্তর শির্ই রাহু। তেমনি "স্বিভূর্দেবস্তু" এখানে ষে ষ্টা বিভক্তি তাহা ঔপচারিক। স্বিভা ও ভর্গ একই।

"ব্রুণাদি-সর্ব-দৃশু-সাক্ষিলক্ষণং যথ মে স্বরূপং তথ স্বাধিষ্ঠানভূতং প্রমানন্দং নিরন্ত-সমন্তানর্থরূপং স্বপ্রকাশং চিদাত্মকং ব্রহ্ম ইত্যেবং ধীমহি ধ্যায়েম"—ইহাই শঙ্করের মতে গায়ত্রীর অর্থঃ আমার যে স্বরূপ বৃদ্ধি-আদি সমন্ত দৃশু বস্তর সাক্ষী, তাহা স্বাধিষ্ঠানভূত প্রমানন্দ নিরন্তসমন্তানর্থ স্প্রকাশ চিৎস্বরূপ ব্রহ্ম —ইহাই ধ্যান করি।

শঙ্কর গায়ত্রী-শিরের ব্যাখ্যা করিয়াছেন ঃ

"আপো জ্যোতি: রসোহমৃতং ব্রহ্ম ভূতুবি: ষঃ
ওম্"। আপঃ — আপ্রোতি (ব্যাপ্রোতি) অর্থাৎ দর্বব্যাপী। জ্যোতিঃ — প্রকাশস্বরূপ। রুমঃ — দর্বোৎকৃষ্ট। অমৃতং — সংদার-নিমুক্তি। ভূতুবি: ষঃ — দংচিৎ-আনন্দস্বরূপ। দ্বব্যাপী জ্ঞানস্বরূপ দর্বোৎকৃষ্ট
নিত্যমুক্ত ব্রহ্ম দচিদোনন্দস্বরূপ ওঁ॥ তিনিই আমি।

শহ্বরে ব্যাখ্যা সম্পূর্ণভাবে গ্রহণ করা হউক বা না হউক, বেদের যে অধৈতবাদ পুক্ষস্তক্তে এবং উপনিষদে স্থাপ্টভাবে প্রতিফলিত তাহাই বে গায়গ্রীতেও প্রতিফলিত, তাহাতে সন্দেহ নাই। প্রাথ-মহাব্যান্থতি ও গায়গ্রীশিরঃ-সমন্বিত গায়গ্রীর মুখ্যার্থ এই:

(ধিনি) ওঁ (তিনিই) ভ্:-ভ্ব:-ম্ব:-রপে প্রকাশিত। (বেদে বাঁহাকে "তং" শক বারা প্রকাশ
করা হইয়াছে, সেই ) দীপ্তিমান্ সবিতারও
সম্ভল্পনীয় ভর্গম্বরূপ (জ্যোতি বা জ্ঞান-ম্বরূপ)।
তাঁহাকে আমরা ধ্যান করি। আমরা তাঁহার ধীসমুদ্রের মধ্যে অবস্থিত। বাঁহার অনন্ত ধী আমাদের
সসীম ধী-রূপে প্রকাশিত। তিনি আপেণঃ
(সর্ব্ব্যাপী) তিনি স্মোতিঃ (জ্ঞান), তিনি রুস
(রুদো বৈ সঃ—উপ্নিষ্ধ) তিনি অমৃত, তিনি রুম,
তিনি ভূঃ ভুবঃ স্থঃ রূপে প্রকাশিত ওম্।

# তুমি আছ, এই শুধু সত্য চিরস্তন

ঞ্জীদিব্যপ্রভা ভরালী

তুমি আছ, আছ তুমি এই শুধু বাণী—
অনাদি কালের বুকে উঠে প্রতিধ্বনি।

ধুগে ধুগে পলে পলে দিবস রজনী
তুমি আছ, আছ—এই অনন্ত রাগিণী
ধ্বনিতেছে অবিরাম বিখের বীণায়—
কত তানে, কত ছলে, কত মুর্ছনায়!

বেথা নাহি অন্ধকার নাহি রাত্তিদিন
সেথা তুমি আছ শুধু আদি অন্তহীন—
বিরাট চৈতন্সসিদ্ধ অক্ল অপার,
উদ্দেশিত উমি তব অনস্ত ইচ্ছার!
তুমি আছ, ব্রহ্মাণ্ডের অব্যক্ত মহিমা
বিশ্বের শাশ্বত স্থর, অক্ষর গরিমা!

তুমি আছ অপূর্ব এ স্কটি-প্রেরণায়—
অনস্ত জীবন-স্রোতে অনস্ত ধারায়!
আপনার মায়াজালে জড়ায়ে আপনা
এ মায়া-সংসার তুমি করেছ রচনা!
জগত-ভাসক দীপ্ত অথত অরপ!
রূপে রূপে বিভাসিত ভোমারি স্বরূপ।

তুমি আছ হে অসীম! স্বাসির মাঝে, ভোমারি বিচিত্র সাজে এ ভ্বন সাজে কত বর্পে,কত গদ্ধে, কত ব্যঞ্জনায়!
তুমি আছ প্রকৃতির সৌন্দর্ধ-স্থায়,
তুমি আছ গগনের ঘন নীলিমায়,
মধু-চন্দ্রিকার স্লিগ্ধ শুভ শুচিতায়।

আলো-ছায়া-বিজড়িত বিজন কাননে,
অপন রহস্ত-ভরা নীরব লগনে,
বনানীর স্থামাঞ্চলে পুল্পের গৌরভে,
তাটনীর কলন্ধনে গিরির গৌরবে,
রাজিছ স্থন্দর তুমি আপন শীলায়
স্থুল, ক্লু, কত তব অম্প শোভায়!

তুমি আছ স্থগভীরে মণ্ডা হৃদয়ের
নিষ্কণ নির্মণ শুত্র জ্যোতি জ্যোতিকের!
থেথায় মানন্দালোক স্থধার বিকাশ
দেথা হে আনন্দ-রূপ! তোমারি প্রকাশ
তুমি মাছ প্রজাবন অমৃত মাভায়,
ধীর জন দেখে তোমা হৃদয়-শুহায়।

তুমি আছ নিত্যানন্দ শিশুর হাসিতে,
কাসিছ আপন স্থারে কবির বাঁশীতে।
তুমি আছ মধুময় মহোৎসব ক্লেণে,
তুমি আছ মুমুর্র অস্তিম লগনে।
তুমি আছ বহু দ্রে যুক্তি-বিতর্কের,
স্লিকটে আছ তুমি ভক্ত-হৃদ্যের।

তুমি আছ সর্বব্যাপী, স্বার অন্তরে—
বিরাজিছ হে বিরাট, বিশ্বের বাহিরে !
অধিল আধার তুমি শক্তি জগন্মমী —
সর্বভূতাস্তরস্থিত শিব কালজমী !
'একমেবাদ্বিতীয়ম্' জগত-কারণ
তুমি আছে, এই শুধু সত্য চিরস্তন !

# ভারতীয় দর্শনের উদার ও সমন্বয়ী দৃষ্টিভঙ্গী

ডক্টর শ্রী**সতীশ**চন্দ্র চট্টোপাধ্যায়

কোন কোন ধর্ম ও দর্শনের মতে মাহুষ ख्यातात्व रहे अनार्थत मरश मर्वा के खीत । किस ইতর প্রাণী হইতে মনুষ্যের শ্রেষ্ঠত্বের কারণ ও উপাদান কি? অস্থান্ত প্রাণীর মত মাতুষভ कीवन-युष्क निश्च अवर कीवन-शांत्रानंत्र कन्न नाना কাব্দে ব্যক্ত। অন্তান্ত জীবজন্তর মত মামুষ ও ক্ষুধার অন্ন, পিপাদার বল এবং রোদ্রবৃষ্টিতে আশ্রয়ত্বল অনুসন্ধান করে এবং তাহা পাইলে স্থা হয়। তাহাদের মত মাত্র্যও আহার করে, নিদ্রা যায় এবং সম্ভানসম্ভতি উৎপাদন করে। ইতর প্রাণীরা প্রাণধারণের উপযোগী দ্রব্য পাইলে এবং তাহাদের নৈদর্গিক প্রবৃত্তিগুলি চরিতার্থ করিতে পারিলে সম্ভপ্ত থাকে; কিন্তু মাতুষ তাহা পারে না। তাহার মধ্যে জ্ঞানত্বফা বলিয়া একটা প্রবল পিপাসা আছে। এ পিপাদা যেমন মানুষের চিরদাথী, তেমনি ভৌতিক দ্রব্যে বা ভোগবিলাগে ইহা চির অতৃপ্ত। জলে এ পিপাসা মিটে না, পরমান্ত্রেও এ কুধা দুর হয় না। মানুষ তাহার জ্ঞান-পিপাদার শান্তি করিবার জক্ত সব বিষয়েই জ্ঞানলাভ করিতে চায়। ইতর প্রাণীরা জীবন-সংগ্রামে তাহাদের সহজাত প্রবৃত্তিবলেই অন্ধভাবে কাল করে। কিন্ত মাহ্র জীবন-সংগ্রামের তাৎপর্য কি, তাহা সুষ্ঠভাবে পরিচালনার উপায় কি এবং জীবনে চরম উন্নতি লাভের পথ কি-এসর বিষয় তাহার উচ্চতর চিন্তাশক্তির সাহায্যে জানিবার চেষ্টা করে। মাম্ববের জ্ঞানলাভের এই প্রয়াস তাহার স্বভাবসিদ্ধ প্রকৃতিগত এবং বিচারবৃদ্ধি হইতে উদ্ভত। দর্শন-শাস্ত্র মাহযের জ্ঞান-পিপাদা মিটাইবার একটি চিরন্তনী প্রচেষ্টা। উহা মানুষের অনাবভাক কল্পনা-বিলাস-মাত্র নহে, তাহার অতি প্রয়োজনীয় ও অপরিহার্য বস্তা। আলডুস হাক্স্লে নামক এক

প্রপ্রসিদ্ধ ইংরেজ মনীষী তাঁহার এক গ্রন্থে (Ends and Means) এরপ মন্তব্য করিয়াছেন ধে মানুষ তাহার জীবনে একটা দার্শনিক মতবাদ অন্তব্য করিয়া চলে, জীবলগৎ সম্বন্ধে একটা ধারণা দইয়া জীবনধাত্রা নির্বাহ করে। একথা তথু চিন্তানীল বাক্তির পক্ষেই সত্য নহে। ইহা একান্ত চিন্তাবিম্থ ব্যক্তির পক্ষেও প্রধোজ্য। ভাল হোক্, মন্দ হোক্—কোন একটা দার্শনিক মতবাদ অবলম্বন করিয়া মানুষকে জীবনে চলিতে হয়। কোনও দার্শনিক মত না মানিয়া জীবনে চলা যায় না।

আমরা যে শাস্ত্রকে 'দর্শন' বলি, পাশ্চান্তা দেশে তাহাকে 'ফিলসফি' বলে। 'ফিলসফি' শব্দটির বাৎপত্তিশভা ব্যাপক অর্থ হইতেছে 'জ্ঞানামুরাগ'। মাম্ববের জীবনের সহিত প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষভাবে জড়িত সকল তত্ত্বের জ্ঞানলাভ করাই ইহার মুখ্য উদ্দেশ্য। মাহুষের স্বরূপ কি? তাহার জীবনের চরম উদ্দেশ্র কি? যে অপতে মাহুষ বাস করে তাহার প্রকৃতি কি? জীবজগৎ জড় প্রকৃতি হইতে উন্তত, না ঈশ্বর বা পরমাত্মার জ্ঞান- ও ইচ্ছা-প্রস্ত ? জন্ম ও মৃত্যু কি ? জন্মের পূর্বে ও মৃত্যুর পরপারে মানবাত্মার কোন অন্তিত্ব থাকে कि ना ? स्त्रीय, स्त्रां ଓ नेश्वत मध्यक मारूव या তত্ত্তান লাভ করিতে পারে, তাহার আলোকে জীবনে কোন পথে চলা উচিত এবং কোন আদর্শ অনুসরণ করা কর্তব্য ? মানব-সভাতার আদিম কাল হইতেই এই প্রকার প্রশ্ন মান্তবের মনে কতই উঠিতেছে। ফিলস্ফিতে এরপ প্রান্ত্রনির বিচার-সন্ধত সমাধান করিবার চেটা করা হয়। ভারতীয় দার্শনিকগণ এসব প্রাঞ্জর বিচার-ও যুক্তিসঙ্গত সমাধান করিয়াই কান্ত হন নাই। ফিলসফিতে

ষে তত্ত্বের বিচার করা হয় তাঁহারা তাহার সাক্ষাৎকার বা প্রত্যক্ষাহ্রভৃতি করিবার চেটা করিয়াছেন। একস্থ ভারতীয় সাহিত্যে ফিলসফিকে দর্শন বা দর্শনাত্র বলে। ভারতীয় দর্শনের সন্তাব্যতা ও প্রয়োজনীয়তা ত্বীকৃত হইয়াছে। ভারতীয় দর্শনে তত্ত্বদ্রষ্টাকে মৃক্ত পুরুষ এবং তত্ত্বান্দ্র্টাকে বদ্ধ জীব বলিয়া গণ্য করা হয়। প্রাচীন সংহিতাকার মহু বলিয়াছেন, 'যে ব্যক্তি সম্যক্দর্শন বা সম্যক্ জ্ঞানের অধিকারী তাঁহার কর্মবন্ধন হয় না, যিনি সম্যক্দর্শন-বিহীন তিনি সংসারে আবদ্ধ হন'। (মহুসংহিতা, ৬) ৭৪)

বৰ্তমানে পাশ্চাতা দৰ্শন বহু শাখায় বিভক্ত হইয়াছে—যথা (১) তত্ত্ববিজ্ঞান অর্থাৎ জীব, জগৎ ও ঈশ্বর সম্বন্ধে তম্বজ্ঞান. (২) প্রমাবিজ্ঞান অর্থাৎ জ্ঞান, জ্ঞান-দাধন, জ্ঞানের প্রামাণ্য প্রভৃতি সম্বন্ধে বিচার-লব্ধ জ্ঞান, (৩) তর্কশাস্ত্র অর্থাৎ অহুমানের প্রামাণ্য ও সে সম্পর্কে অন্তান্ত বিষয়ের বিচার. (৪) নীতিবিজ্ঞান অর্থাৎ মামুষের নীতি, নৈতিক বিচারের মান, পুরুষার্থ প্রভৃতি বিষয়ে জ্ঞান, (৫) সৌন্দর্যবিজ্ঞান অর্থাৎ স্থন্দর ও অস্থনরের বিচার ও তাহার মান-সম্বন্ধে জ্ঞান। আধুনিক কালে পাশ্চান্তা দর্শনের মধ্যে আরও কয়েকটি বিজ্ঞানের অভাগয় হইয়াছে। তাহাদের মধ্যে একটির নাম এক্সিওলজি (Axiology) বা ইইবিজ্ঞান। ইহাতে মাত্রুষ যে সমন্ত বস্তুকে তাহার ইট বা বাঞ্ছিত দ্রব্য হিসাবে মুল্যবান বলিয়া পণ্য করে (যথা সত্য, শিব, স্থন্দর, ধর্ম, অর্থ, কাম ইত্যাদি) তাহার বিচার করা হয়। সেইরূপ সমাজবিজ্ঞান ও মনোবিজ্ঞানকেও দর্শনের শাখা विनया विविद्या करा हम । বর্তমানে অবশ্য মনোবিজ্ঞানকে দর্শন হইতে বিভিন্ন করিয়া পদার্থ-বিজ্ঞা বা রুশায়ন-শাস্ত্রের মত দর্শন-নিরপেক্ষ বিজ্ঞান हिमादवरे व्यात्नाहना कत्रिवात (हहे। इहेटल्ट्ड ।

ভারতীয় ও পাশ্চান্তা দর্শনের মৃল সমস্রাগুলি একরপ এবং অনেক স্থলে তাহাদের সমাধানও অমুরপ। কিন্তু উভয়ের বিচার-পদ্ধতি ও চিন্তা-ধারার প্রগতির মধ্যে কিছু পার্থকা দেখা যায়। ভারতীয় দর্শন বিষয় হিসাবে বিভিন্ন শাথায় বিভক্ত নহে। দার্শনিক মত বা দর্শন-প্রবেতার নাম অফুসারে ভারতীয় দর্শন বিভিন্ন শাখায় বিভক্ত श्हेंबाएक, यथा: त्वीक, टेबन, छात्र, टेवटमधिक, সাংখ্য, পাতঞ্জন, বেদান্ত ইত্যাদি। কিন্তু প্রত্যেক শাধাতেই তত্ত্ববিজ্ঞান প্রভৃতির আলোচ্য বিষয়গুলি একত্র আলোচনা করা হইয়াছে। সাধারণতঃ ভারতীয় দর্শনে যে কোন দার্শনিক সমস্তার আলোচনা. সম্ভাব্য সকল দিক হইতেই করা হইয়াছে। অধিকাংশ স্থলেই ভত্তবিজ্ঞান, নীতিবিজ্ঞান, প্রমা-বিজ্ঞান, তর্কবিজ্ঞান ও মনোবিজ্ঞানের সমস্তাগুলি পৃথকভাবে আলোচনা করা হয় নাই। এ জন্ম ভারতীয় দর্শনের প্রত্যেক শাখাতেই তত্ত্বিজ্ঞান, প্রমাবিজ্ঞান, নীতিবিজ্ঞান প্রভৃতির একত্র সমাবেশ দেখা যায়। এরপ দার্শনিক তত্তগুলির একত আলোচনার পদ্ধতিকে কোন কোন ভারতীয় চিন্তানায়ক ভারতীয় দর্শনের সমন্বয়ী দৃষ্টিভঙ্গী বলিয়াছেন।

ভারতীয় দর্শন বলিতে কেবলমাত্র হিন্দুদর্শন ব্রায় না। উহা হিন্দু বা অহিন্দু, আন্তিক বা নান্তিক, সকল ভারতীয় চিন্তানায়কের দার্শনিক চিন্তাধারার সমষ্টি। কেহ কেহ মনে করেন বে, ভারতীয় দর্শন বলিতে মাত্র হিন্দুদর্শন ব্রায়। কৈছ 'হিন্দু' শক্ষের অর্থ যদি 'হিন্দুধর্মাবলম্বী' হয়, তবে এ ধারণা ভ্রান্ত ও বিভ্রান্তিকর বলিতে হইবে। অবশ্র 'হিন্দু' শক্ষাট ভৌগোলিক অর্থ 'ভারতীয়' ব্যাইলে ভারতীয় দর্শনকে হিন্দুদর্শন বলা ধায়। শ্রীমন্ মাধবাচার্য ভারার স্থাসিক এছে "সর্বদর্শনসংগ্রহে" বৈদিক বা আন্তিক দর্শন-শাথা ভালির সঙ্গেনান্তিক চার্যাক দর্শন এবং অবৈদিক বৌদ্ধ ও জৈন

দর্শনকে যথাযোগ্য স্থান দিয়াছেন এবং সমভাবে ভাষাদের আলোচনা করিয়াছেন।

रेश श्रेटा ভারতীয় দর্শনের উদার দৃষ্টিভঙ্গী এবং অবাধ ও অদম্য সত্যাত্মসন্ধিৎসার পরিচয় পাওয়া যায়। ভারতীয় দর্শন বহু শাখা ও প্রশাখায় বিভক্ত এবং কোন কোন স্থলে ভাহাদের মত অত্যন্ত বিভিন্ন। কিন্তু কোন এক শাখাতে কোন সিদ্ধান্তে উপনীত হইবার পূর্বে অক্ত শাখাগুলির মতবাদের পূর্ণাঙ্গ আলোচনা করা হইয়াছে এবং তাহাদের আপত্তি থওন করা হইয়াছে। প্রকারে দার্শনিক আলোচনার একটি বিশিষ্ট পদ্ধতির প্রচলন হট্যাছে। কোন দার্শনিক ভাঁহার নিজ মতবাদ প্রতিষ্ঠার পূর্বে বিপক্ষের মতবাদের অবতারণা করিতেন; ইহাকে 'পূর্বপক্ষ' বলা হয়। তাহার পর উাহাকে বিপক্ষের মতবাদ নির্মন করিতে হইত ; ইহাকে 'থগুন' বলা হয়। সর্বশেষে দার্শনিক তাঁহার নিজ মতের ব্যাখ্যা ও প্রমাণ-প্রয়োগ দারা উহার প্রতিষ্ঠা করিতেন; এ জন্ম ইহাকে 'উত্তরপক্ষ' বা 'দিদ্ধান্ত' বলা হয়।

ভারতীয় দর্শন-শাখাগুলির এরপ উদার দৃষ্টি-ভলী থাকায় তাহারা পরস্পরের মত যত্মহকারে আলোচনা করিয়াছেন। ফলে প্রত্যেক শাখাই পূর্ণাল হইয়াছে এবং উৎকর্ষ লাভ করিয়াছে। দৃষ্টাস্তরূপে বলা যাইতে পারে যে বেদাস্তের কোন প্রধান গ্রন্থ পাঠ করিলে দেখা যাইবে তাহাতে চার্বাক, বৌদ্ধ, বৈদেষিক, সাংখ্য, বোগ ও মীমাংসা দর্শনের মতগুলি স্বত্বে ব্যাখ্যা ও সমালোচনা করা হইয়াছে। সেইরূপ বৌদ্ধ বা বৈদ্ধন দর্শনের কোন উৎকৃষ্ট গ্রন্থে অক্সান্ত দর্শনের মতগুলি আলোচনা করা হইয়াছে। এই ভাবে এক একটি দর্শনশাখা এক একটি দর্শনকোষে পরিণত হইয়াছে। এমনকি সমসাময়িক পাশ্চাত্তা দর্শনের অনেক সমস্তার আলোচনা ভারতীয় দর্শনেশাখাগুলির মধ্যে পাওয়া ষায়। মনে হয় এই জ্বপ্তই কেবলমাত্র ভারতীয় দর্শনে সন্ধ্বপ্রতিষ্ঠ এবং ভারতীয় দর্শনের অধ্যয়ন ও অধ্যাপনে নিরত এদেশীয় পণ্ডিত্বল পাশ্চাত্তা দর্শনের অতি হ্রন্থ ও হুর্বোধ্য সমস্তাভ্রন্থিও এমন স্কল্প বিচার-বিশ্লেষণ করিতে সমর্থ হন যে তাহাতে আম্বাহর্ধ ও বিশ্বয় বোধ করি।

অতীতকালে ভারতীয় দর্শনের মহন্ত্ব ও সমৃদ্ধির একটি প্রধান কার — এই উদার ভাব ও সমন্বরী দৃষ্টিভঙ্গী। ইহা হইতে আমাদের এবং ভবিশ্বদ্বংশীয়দের একটি বিশেষ শিক্ষালাভ করা উচিত। ভারতীয় দর্শনকে পুনক্ষজীবিত এবং ভবিশ্বতে সমৃদ্ধ ও গৌরবান্বিত করিতে হইলে আগামীকালের ভারতীয় দার্শনিকদের—দেশ-বিদেশ হইতে যে সব ন্তন চিস্তাধারা এদেশে প্রবাহিত ইইতে আরম্ভ করিয়াছে দেগুলির সমাক্ আলোচনা এবং ভাহাদের সহিত আমাদের নিজম্ব চিস্তাধারার সমন্বর্ম সাধনকরা একান্ত কঠবা। ভাহা করিতে পারিলে আপাতবিক্ষদ্ধ ধর্মমতশুলির সমন্ব্রের পথ প্রশন্ত হইবে এবং ধর্মহন্দের অবসান হইতে পারে।

বিশ্বজনীন পর-মতসহিষ্ণুতার মহা-ভাবটির জন্ম পৃথিবী আজ্বও প্রতীক্ষারত। সভ্যতার পক্ষে ইহা এক পরম লাভ। এইভাব ভিতরে প্রবেশ না করিলে কোনও সভ্যতা দীর্ঘস্থায়ী হইতে পারে না।

# "নান্যঃ পন্থা বিভাতে২য়নায়"

### বিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়

বিধ্যাত মার্কিন লেশক মান্ফোর্ড ( Lewis Mumford ) একটা বড় দানী কথা বলেছেন: 'পশ্চিমের সম্ভাতা গত চার শতাব্দী ধ'রে বে ভাবে গড়ে উঠেছে তার সম্পর্কে চরম সমালোচনা হ'ল, এই সভ্যতা তৈরী করেছে একটা মেশিনের জগৎ শার মধ্যে না আছে স্ফলনীশক্তি, না আছে হৃদয়। এ জগৎ প্রাণের বিরোধী এবং আধুনিক মান্থবের অনিবার্য নির্বৃদ্ধিতা বৃদ্ধি পেতে থাকলে সমস্ত জীবনের উপরে নিয়ে আসবে প্রলয়ের অভিশাপ।'

চোথ যার খোলা আছে সে দেখতে পাবে মামফোর্ডের কথার মধ্যে একট্টও অত্যক্তি নেই। কোন অন্ধ আবেগে আমাদের এই পৃথিবী মাতালের মতো টলতে টলতে এগিয়ে চলেছে নিশ্চিত মৃত্যুর অন্ধকারে! বিজ্ঞানের সাধনা ক'রে বাঁরো স্বর্গ থেকে জ্ঞানের আগুন চুরি ক'রে এনেছেন তাঁদের দানে মাহুষের সভ্যতা ঐশ্বর্থশালিনী হয়েছে নিশ্চয়ই। আমরা মানবভাকে সেই শক্তি দিয়েছি ষে শক্তি ছিল দেবতাদের একচেটিয়া সম্পদ। কিন্তু হান্ত্র, আমরা যদি এই সঙ্গে দেবতাদের চরিত্র-সম্পদের অধিকারী হ'তে পারতাম! প্রমাণুবোমা আবিষ্কৃত হ'ল এমনই একটা অভ্যভ লগ্নে যথন নীতিবোধের দিক দিয়ে আমরা প্রায় খ্যাকশিয়ালের পর্যায়ে নেমে গেছি। পরের মূর্গী মারতে তার বিবেকে যেমন একটুও বাধে না, অন্তরীক থেকে আগ্নেয় মারণান্ত্র ফেলে নগরীর ঘুমস্ত শিশু এবং নারী হত্যা করতেও আমাদের বিবেকে তেমনি আজ একটুও বাধে না। আমাদের এই moral nihilism, নীভিবোধের এই একান্ত দৈত্ত আজ আমাদিগকে নামিয়ে এনেছে চেকিস খাঁর পর্যায়ে, হয়ভো আরও একধাপ নীচে।

এই প্রলয়ের ভীরে আমাদের গড়িমসি করবার

সময় কেথোয় ? 'We must think swiftly, plan swiftly, act swiftly'. দিগন্তপ্রদারী এই অন্ধকারের মধ্যে শ্রীরামক্বফের কথামৃত নিশ্চয়ই প্রদীপ্ত মশালের কাজ করবে। মাম্ফোর্ড বলেছেন, ধ্বংসের হাত থেকে মুক্তির পথ আছে: Power must become the willing servant of love. শক্তিকে আৰু স্বেচ্ছায় হ'তে হবে প্রেমের দাসী! নতুন কোন নৈতিক আদর্শের দ্বারা হালে পানি পাওয়ার সম্ভাবনা নেই। পলিটিকোর রাস্তায় প্রলয়কে এড়াতে পারব—এ সন্তাবনাও कम। পথ प्रिकाद धर्म, यांत्र मूल कथा इ'ल বাইবেলের ভাষায়: Love thy God with all thy heart and all thy soul and all thy might. And love thy neighbour as thyself. हिन्तुधर्म, मूनलमानधर्म, औहोनधर्म, বৌদ্ধর্ম, কনফিউদাদের ধর্ম-পৃথিবীর সকল ধর্ম চেমেছে মামুধের ধ্বংসের প্রবৃত্তিকে শাস্ত করতে; অবাধ জিবাংসাকে কোন ধর্মই প্রশ্রম দেয়নি: প্রত্যেকে চেয়েছে মামুধের হৃদয়ে ভালোবাসার দীপশিধাকে অনিৰ্বাণ রাধতে। জীবে সম্মান पिटव कानि क्रक-व्यविष्ठान'—এই मानम स्वात व्याहत्र वर्षे के महा श्रेष्ट्र देव करत व क्रिक व्याहत व्य করলেন না? আৰু আমাদের দরকার প্রেমধর্মের পুরাতন আদর্শকে পৃথিবীর এই নতুন পরিস্থিতিতে প্রয়োগ করবার चচ্ছ বৃদ্ধি এবং হৃদয়ের ঔদার্য।

বৃদ্ধির ছবিনীত অংকারে আৰু আমরা সর্বনাশের অতলে ডুবতে বসেছি। 'Mankind is afloat on a frail life-raft'. তরকসকুল মহাসমুদ্রের বুকে আমরা ভেসে চলেছি ক্ষণভসুর ভেলায়; জীবনের প্রতি আমরা হারিয়ে ফেলেছি শ্রদা। 'Religion understands the monsters of the deep and the storms that come up in the night'. সমূদ্রের গভীরে বে সকল অলচর হিংঅপ্রাণীর বাদা তাদের সন্ধান রাখে ধর্ম। রাভের দিগন্তে ধেয়ে আসে যে ঝঞা তারও সংবাদ রাখে ধর্ম।

পুরাতনের শাসনকে পর্যুদন্ত করতে গিয়ে আমরা আধুনিকতাকে প্রয়োজনের অভিনিক্ত মৃল্যু দিতে চলেছি। মাত্রাজ্ঞান হারানো নিশ্চয়ই কোন কাজের কথা নয়। মাত্রুষ প্রগতির পথে এতখানি এগিয়ে এসেছে সংধ্যের সাধনা ক'রে—একথা ভূলে গেলে চলবে কেন ? পণ্ডিতেরা বলে থাকেন, যৌনজীবনে শৃদ্খালার ম্লাকে যারা খীকার করেনি তারা প্রগতির পথে বেশীদ্র অগ্রসর হ'তে পারেনি। অগ্রসর হয়েছে তারাই যারা প্রবৃত্তির জীবনকে নিয়মের শৃদ্ধালে বেঁধছে।

এই সংখ্যের প্রয়োজনকে আমরা যেন আজ অস্বীকার করতে বংসছি! আধুনিক মামুষ বিধিনিষ্ধেকে একদম স্বীকার করে না—এমন কথা বলা ভূল। স্বীকার করে—কিন্তু ছোট ছোট ব্যাপারে। যথা: গাড়ীর মধ্যে থুপু ফেলতে নেই, টিকিট কাটতে গিয়ে 'কিউ' দিতে ংয়—ইত্যাদি ইত্যাদি বিষয়ে। কিন্তু সাধারণভাবে দেখতে গেলে, ভোগবাদই আজ আমাদের জীবনের মর্মমূলে শিকড় গেড়ে বংসছে। সিগার, স্থাম্পেন, মোটর—এরই তৃষ্ণায় করাসী সাম্রাজ্যবাদ আজ আলজিরিয়ার মোহ ছাড়তে পারছে না। বৃটিশ সাম্রাজ্যবাদের মূলেও এই একই ভোগবাদ। সিগারের কামনা, শ্রাম্পেনের কামনা, মোটরের কামনা, ত্রার্থের ত্নিবার কামনা।

ষাদের মধ্যে ভোগের তৃষ্ণা এত বলবতী তারা পরমাণুশক্তির ব্যবহারে সংবত হবে—এমন আশা করা ছরাশা। মান্ফোর্ড ঠিকই বলেছেন: Morally, such people are unfit for control of atomic power as a chronic alcoholic would be for the inheritance of a vast stock of whisky. পাঁড় মাতালের হেপাঞ্চতে যদি একগাদা মদের বোতল রাখা যায়

—সে বোতলগুলোকে থালি ক'রে ফেলবেই।
ভোগবাদীদের হাতে আণবিক শক্তির অপব্যবহারও
অনিবার্থ। কোন সংযমেরই যারা ধার ধারে না
ভারা প্রমাণুশক্তিকে সংযমের মধ্যে বেঁধে রাখবে—
কেমন ক'রে আমরা এমন আশা করতে পারি ?

তাই উচ্চ্ জ্ঞান ভোগবাদের বিরুদ্ধে জেহাদ ঘোষণা করবার প্রয়োজন আজ বিপুল। আর এ যুগে শ্রীরামরুক্ষের জীবনের ও বাণীর মধ্যে তো কাম-কাঞ্চনের বিরুদ্ধেই অভিযানের শুঝানির্ঘোষ! বিষয়-বৃদ্ধিকে কোথাও তিনি প্রশ্রের দেন নি; লক্ষ্মী-মারোয়াড়ীর দশ হাজার টাকা স্বহেলায় ফিরিয়ে দিশেন; টাকাকে মৃত্তিকাজানে গলার জলে ফেললেন। সোনার জন্তেই না ধনতত্ত্বে যুগ্যুগাল্তের অভ্যাচার! সোনার জন্তেই না আজও পৃথিবী সাম্রাজ্ঞাবাদে অভিশপ্ত! লেনিন বলেছিলেন, বিপ্লবোত্তর ঘুলে সোনা ব্যবহৃত হবে শুধু শোচাগার নির্মাণের কাজে। ঠাকুর তাকে গলাগর্ভে নিক্ষেপ করেছিলেন।

যুগাবতার ঠাকুর একদিকে অনাসক্তির, আর একদিকে দেখালেন প্রেমের পথ। শক্তি যদি প্রেমের কিঙ্করী না হয়, পরমাণুশক্তির ব্যবহার পৃথিবীকে রসাতলে ডুবিয়ে দেবে। কি বললেন তিনি? 'সকলের ভিন্ন ভিন্ন প্রকৃতি জানবে, জেনে তাদের সঙ্গে মিশবে, যতদ্র পারো; আর ভালবাস্বে।'

ঠাকুরের জীবনের মন্দিরে এই ভালোবাসার দীপশিখাই জ্বল্ছে। তাঁর প্রত্যেকটি বাণী প্রেমে দেদীপ্যমান। এ যুগের অক্সতম চিন্তাবীর সোরো-কিনও একই স্থরে কথা বলছেন: মান্থবের বাঁচবার আন্ত শেষ আশ্রয় 'all-giving and allforgiving reverence for life'. মান্থবের জীবনের প্রতি শ্রজাই আরু পৃথিবীকে সমস্ত সমস্থার পারে নবজীবনের উপকূলে পৌছে দিতে পারে। ঠাকুরের সেই কথা 'আর ভালোবাসবে।' "নাক্স: পছা বিশ্বতে জ্বয়নায়।" আর কোন পথ আছে কি ?

# শঙ্কর-দর্শনে "মিথ্যা"

## ডক্টর শ্রীরমা চৌধুরী

শঙ্কর-মতে জগৎ "মিথ্যা" বা জগতের কেবলমাত্র "ব্যবহারিক দত্তাই" আছে, "পারমার্থিক সত্তাই"
নয়—এ বিষয়ে কিছু আলোচনা পূর্বে করা হয়েছে।
( প্রাবণ, ১৩৬৪)

"মিথা।" সম্বন্ধে বহু বিভিন্ন অধৈতবাদী নানা-ভাবে যে সকল সংজ্ঞা দান করেছেন, তা পতন্তভাবে উদ্ধৃত করবার স্থান এ নয়। সেজক রামান্তজ্ঞ উার স্থবিখ্যাত ব্রহ্মন্থত-ভাষ্য "শ্রীভাষ্যে" অধৈত-মত-খণ্ডনার্থে মহাপূর্বপক্ষে অধৈত-মত-সার সংগ্রহ ক'রে "মিধ্যাত্ত্বর" যে স্থান্তর সংজ্ঞাট দিয়েছেন সেইটিই এন্থলে উদ্ধৃত করা হচ্ছে:

"মিথাতিং নাম প্রতীয়মানত্ত-পূর্বক-বথাবস্থিত-বল্প-জ্ঞান-নিবর্তাত্তম্। বথা, রজ্জাত্তবিষ্ঠানক-সর্পাদে:। দোষবশাদ্ হি তত্ত্র তৎকল্পন্।" (১।১।১)

অর্থাৎ, যা সাক্ষাৎভাবে প্রথমে প্রতীতিগমা, প্রত্যক্ষীকৃত বা দৃষ্ট হয়, কিন্তু পরে যথার্থ বস্তব জ্ঞানোদয়ের সঙ্গে সঙ্গেই নিবারিত হয়ে যায়— তা-ই হল "মিথাা"। যথা, রজ্জ্তে সর্প-ভ্রম-কালে দৃষ্ট সর্প। এস্থলে উপরের সংজ্ঞাটির প্রত্যেক শব্দেরই একটি বিশেষ অর্থ আছে। ("শ্রুতপ্রকাশিকা" টীকা)

প্রথমত:—বাহ্ বস্তর সাহাব্যেও নিবৃত্তি হ'তে পারে; বেমন, দণ্ডাদির সাহাব্যে ঘটাদি চূর্ব বিচূর্ব ক'রে দিশে ঘটাদির নিবৃত্তি বা ধ্বংস হয়। কিন্তু, "মিধ্যা" বস্তর নিবৃত্তি হয় এই সাধারণ প্রণালীতে নয়, আন্তর প্রত্যক্ষ বা জ্ঞানদারাই কেবল—মিধ্যা সর্পজ্ঞানের নিবৃত্তি হয় একমাত্র সত্য-রজ্জ্ঞান দারাই। সেক্ষ্মই এম্বলে "জ্ঞান" শন্ধটি ব্যবহার করা হয়েছে।

খিতীয়তঃ—ঈশ্বর অনস্ত শক্তিবলে কেবল সংক্**ল** বারাই বে কোনও বস্তুর নির্ত্তি সাধন ক্রতে পারেন। কিন্ধু জীবের পক্ষে তা সম্ভবশর নম—তার মিথাজ্ঞানের নিবৃত্তি হতে পারে সংকরা বা ইচ্ছা দারা নয়—সত্য, জ্ঞান বা প্রত্যক্ষ দারা। দেজভ, যদি আন্ত ব্যক্তি এরপ দৃঢ় সংকল্পও করেন যে, তিনি দর্প প্রত্যক্ষ আর করবেন না, তাতে ফল কিছুই হবে না, যতক্ষণ না পর্যন্ত তাঁর রজ্জ্বপ্রত্যক্ষের উদয় হয়। স্কৃত্রাং 'জ্ঞানের" অর্থ এফ্লে 'জ্ঞানমাত্র"। কেবলমাত্র জ্ঞান এবং জ্ঞান-দারাই অর্থাৎ সত্যজ্ঞান বা সত্য প্রত্যক্ষ দারাই মিথ্যাজ্ঞানের নিবৃত্তি হয়।

ত্তীয়তঃ—এই জ্ঞান হবে, যা পূর্বেই বলা হয়েছে, সত্য জ্ঞান—সেই বিষয়েরই, অর্থাৎ যে অধিষ্ঠান অবলম্বনে ভ্রমের উৎপত্তি হয়েছে, তারই সত্যজ্ঞান, অন্ধ কোনও বিষয়ের নয়। সেজকুই এন্থলে বলা হয়েছে "যথাবস্থিত"। অর্থাৎ মিথ্যা সর্প সম্বন্ধে জ্ঞান দ্র হবে সত্যা-রজ্জ্ সম্বন্ধে জ্ঞানের মারাই, রজত প্রমুধ অন্থান্ত সত্য ৰ্ম্ম সম্বন্ধে জ্ঞানের মারাই, রজত প্রমুধ অন্থান্ত সত্য ৰ্ম্ম সম্বন্ধে জ্ঞানের মারাই, ন্য

চতুর্থত:— "বথাবস্থিত" পদটি যে ''জ্ঞান" পদের বিশেষণ নয়, দে কথা স্পাষ্ট করবার জ্ঞান্ত বলা হয়েছে: ''বস্তু"। অর্থাৎ, জ্ঞানই কেবল ষথার্থ হ'লে চলবে না—বেহেতু ভ্রান্তিজ্ঞানও ভ্রমকালে সাম্মিকভাবে ষথার্থ বস্তুরই জ্ঞান। দেকত অ্যথার্থ বস্তুর সাম্মিকভাবে ষথার্থরিলে প্রতিভাত জ্ঞানের ঘারা নয়, যথার্থ বস্তুর শাশ্বতভাবে ষথার্থ জ্ঞানই হ'ল "মিধ্যা"র নির্বতক।

পঞ্চমত:—বর্থার্থ বস্তার বর্থার্থ জ্ঞানের উদয়ে জ্ঞানের প্রাগভাবও নিবৃত্ত হয়, মিথ্যাজ্ঞানও নিবৃত্ত হয়। কিন্তু এক্ষেত্রে, জ্ঞানের প্রাগভাব নয়, মিথ্যা জ্ঞানই নিবৃত্ত হয়। সেক্সন্তই বলা হয়েছে— "প্রভীয়মানস্থপূর্বক"। অর্থাৎ "মিথ্যা" হ'ল নঞ্জ্ঞাক বথার্থ জ্ঞানাস্থাবমাত্রই নয়, দেই সঙ্গে সদর্থক অবথার্থ-জ্ঞান। এন্থলে জ্ঞানের অভাব-মাত্রই নেই, উপরস্ক একটি বিশেষ জ্ঞানই রয়েছে, যদিও সেই জ্ঞান মিধ্যাজ্ঞান-মাত্র।

ষষ্ঠত:—"জ্ঞান-নিবৃত্তত্ত্বম্" না ব'লে এছলে "জ্ঞান-নিবঠ্যত্ত্বম্" বলা হয়েছে এইজ্জ যে, যথার্থ-বল্পর জ্ঞানের মিথাজ্ঞানকে নিবারণ করবার যোগ্যতা আছে, অর্থাৎ যদিও বর্তমানে মিথাজ্ঞান নিবৃত্ত হয়ে যায়নি, তথাপি ভবিষ্যতে তা হবার সন্তাবনা আছে। এরপে বর্তমানে সত্যরূপে দৃষ্ট, মথচ ভবিষ্যতে সসত্যরূপে ক্রইব্য বল্পই হ'ল "মিথাা"।

''মিথাা" বন্তর লক্ষণ কি ? এর উত্তর হ'ল এই যে, মিথাার লক্ষণ নির্দেশ করা অসম্ভব। কারণ, বন্ত-লক্ষণের প্রথম ও প্রধান কথাই হ'ল—সেই বস্তুটি সং অথবা অসং। কিন্তু মিথাা সংও নয়, অসংও নয়, সদসং–বিলক্ষণণ্ড নয়। প্রথমত:—মিথাা বন্তু সং নয়, বেহেতু সং বন্তু কদাপি বাধিত বা অসত্য ব'লে প্রমাণিত হয় না, যেমন—ব্রহ্ম। কিন্তু মিথাা বন্তু প্রথমে সত্যরূপে প্রতিভাত হলেও, পরে সত্য বন্তুর জ্ঞানোদয়ে বাধিত বা অসত্য ব'লে প্রমাণিত হ'বে বাম্বত

মিথা। বস্তু অসৎও নয়—বৈহতু অসৎ বস্তু কদাপি
প্রভাক্ষগোচরই হয় না; ঘেমন—আকাশ-কুত্ম।
কিন্তু মিথা। বস্তু প্রথমে প্রভাক্ষভাবে দৃষ্ট হয়।
তৃতীয়ত:—মিথা৷ বস্তু সদসৎও নয়—বেহেতু একই
বস্তু তুই বিক্লধর্মভাগী হ'তে পারে না। চতুর্থত:—
মিথা৷ বস্তু সদসদ-বিলক্ষণও হ'তে পারে না—ঘেহেতু
সংসারের সকল দ্রব্যই হয় সং, না হয় অসং;
সেজস্তু সংও নয়, অসংও নয়—এরূপ সন্তা কর্মনান্যত্রও করা যায় না। সেজস্তুই মায়াকে, এবং
তক্জনিত মিথা৷ বিশ্বব্রহ্মাপ্তকে শঙ্কর বলেছেন:
"অনির্ব্রনীয়"—

"তন্ত্বাক্সাভ্যামনির্বচনীয়ে নামরূপে অব্যাক্কতে ব্যাচিকীর্ষিতে ইতি ক্রমঃ"। (ব্রহ্মস্ত্রভাষ্য—১।১।৫) অর্থাৎ, 'নামরূপ' বা বিশ্বহ্রমাণ্ড তন্ত্বও নয়, মতন্ত্বও নয়, দেজকু অনির্বচনীয়। এই অনির্বচনীয় দংসারবীজই স্পষ্টির পূর্বে অব্যক্ত থাকে, স্পষ্টিকালে ব্যক্ত হয়।

এই সন্তা-তৈবিধ্য-বাদ ধথায়থ উপলব্ধি করতে পারলে শঙ্কর-বেদান্তের সহক্ষে একটি আন্ত ধারণার নিরসন হবে। সাধারণ ধারণা এই যে, শক্ষর জগংকে মিথাা বা মায়ামাত্র বসেছেন ব'লে তিনি জগতের অভিত্বই সম্পূর্ণরূপে অস্বীকার করেছেন। কিন্তু এই ধারণা যে সত্য নয়, তা উপরের সংক্ষিপ্ত আলোচনা থেকেই প্রমাণিত হবে। উপরে বে চারটি শক্ষের উল্লেখ করা হয়েছে, ধখা— সং বা পারমার্থিক সন্তা, ব্যবহারিক সন্তা, প্রাতিভাসিক সন্তা ও অসং—তাদের মধ্যে, ব্যবহারিক ও প্রাতিভাসিক সন্তা, প্রকৃতকরে 'মিথাা' হলেও, 'সত্তা'র অন্তর্ভু ক্ত হয়েছে। এর থেকেই বোঝা যাবে যে, পরিশেষে বাধিত হ'য়ে অসত্য প্রতিপাদিত হলেও, প্রারম্ভে তাদের এক প্রকারের অন্তিত্ব আছে।

বিশেষ ক'রে জগৎ মিথা। হলেও শৃক্ত নয়, আকাশ-কুন্থমের স্থায় অলীক বা তুচ্ছ নয়, স্থা নয়, সাধারণ রজ্জু-সর্প-তুল্য ভ্রমও নয়। এরূপে ব্ৰহ্মজ্ঞানোদয়ের পূর্ব পর্যন্ত জগতের বাবহারিক সন্তা আছে। পাশ্চান্তা-দর্শনের পরিভাষায়—জগতের 'Phenomenal, empirical reality' আছে, 'Noumenal, absolute reality' নেই।

অর্থাৎ, সাধারণ জীবনের দিক থেকে, প্রাত্যহিক মাচার-ব্যবহারের দিক থেকে— দৈনন্দিন জ্ঞান অজ্ঞান, স্থুৰ হঃখ, আশা আশঙ্কা, প্রবৃত্তি নিবৃত্তি, প্রভৃতির দিক থেকে পারিবারিক ব্যবহা, সমাজ-ব্যবহা, রাষ্ট্রব্যবহার দিক থেকে— এমনকি বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গীর দিক থেকেও— এই পরি-দৃশ্যমান জড় জগৎ—এই শ্রামণা শোভনা সুষমামন্ত্রী ধরণী—যা ধুগে ধুগে কত কবি, কত জানিবিজ্ঞানী, কত সমাজ-দেবক ও রাষ্ট্রনায়ককে উদ্বৃদ্ধ
করেছে সাহিত্য-চর্চায়, জ্ঞানামূশীলনে মানবদেবায়—তা নিশ্চয়ই সত্তাশীল, নিশ্চয়ই অর্থশৃষ্ঠ
নয়। উচ্চতম সত্তা ব্রহ্মতুল্য না হলেও, সংসার
কণবিলয়ী খাগ্র পদার্থ ও অল্লখায়ী ভ্রমকালীন দৃষ্ট
পদার্থের অপেকা বহু উচ্চতর, প্রকৃষ্টতরও হ্বিরতর
সত্তা। সেজক, তার মূল্য এবং প্রয়োজনও সমধিক।
কারণ, পরিশেষে পরিত্যাজ্য হলেও প্রারত্তে এই
সংসারের মাধ্যমেই মুক্তিলাভ সন্তব। এ সম্বনে
আরো কিছু আলোচনা পরে করা হবে।

### মানব-মন

### শ্রীকুমুদরঞ্জন মল্লিক

5

মানব-মনের বিশ্বয়-কর গতি,
কৈ যে উপাদানে গড়েছেন প্রজাপতি !
মাহয়ী তহুই ভূবনের বিশ্বয়,
মানব-মনের সব রহস্তময় ।
গড়িতে ও মন লাগিয়াছে কত দিন ?
কত বিহাত, কত গুলা ইঞ্জিন ?
কত শত ভিস্কভিমদের উত্তাপ ?
কত শত হিম-গিরির হিমের চাপ ?

2

কয়টা সাহারা চেরাপুঞ্জী বা ক'টা—
লেগেছে কয়টা ইন্দ্রধন্তর ছটা ?
কত তেল কত রস আর কত ভাব,
লেগেছে ঘটাতে ইহার আবির্ভাব।
ও মন গড়িতে লোগায়েছে উপাদান
কতই কপিল, কত দ্বীচির দান ?
ও মন যেমন উচ্চ তেমনি নীচু
বাধা ও বিম্ন মানে না—মানে না কিছু।

9

জগৎকে করে আলোড়ন বিলোড়ন, আনে বিপ্লৰ ধ্বংস বিভ্রন। আবার কথনো ভাবের বন্থা আনি ধরণীতে করে অমৃতের আমদানি। অবিনশ্বর তার স্পষ্ট ও বড়, বিশাল স্পষ্টি—স্ষ্টি স্ক্রতর। শ্রীভগবানের মহিমা-উদ্রাসিত সেই গ'ড়ে দেয় অপুর্ব ধরণী তো।

8

মানবের মন গড়েছে— শকুন্তলা কত হুর, কত শিল্প, চিত্রকণা ! কতই পুরাণ দর্শন বীতিনীতি, মহাকাব্য গুল্মর স্থোত্র-গীতি কর্গে মর্ড্যে সে করিতে পারে যোগ চিন্তার শর পঁত্ছার গ্রুবলোক। বিচিত্রতার সেই তো প্লাবন আনে, এক ক'রে দের ভূবনে ও ভর্গবানে।

## বিজ্ঞান ও ধর্ম

### অধ্যাপক শ্রীঅমিয়কুমার মজুমদার

আধুনিক পণ্ডিত সমাজের কোন কোন লোকের ধারণা আছে যে ধর্মের কোন বৈজ্ঞানিক ভিত্তি নাই; বিজ্ঞান ও ধর্মের বিরোধ এত গভীর যে উভয়ের মধ্যে মিলনের সেতু রচনা করা প্রায় অসস্তব। বাট্রণিণ্ড, রাসেল তাঁহার একটি প্রবন্ধে বলিয়াছেন যে, আমালের সম্মুখে একটি স্বর্ণযুগের আভাস দেখিতে পাওয়া যায়। মানুষ তাহার বৈজ্ঞানিক শিক্ষার সাহায্যে এই স্বর্ণযুগের অধিবাসী হইতে পারে কিন্তু তাহার যাত্রাপথের সামনে এক বিরাট দানব বসিয়া আছে, সেই দানবটি হইতেছে ধর্ম। ইহাকে হত্যা করিতে না পারিলে মানুষের উন্নতির কোন আশা নাই।

রাদেল চিন্তানীল লেখক, পণ্ডিত সমাজে তাঁহার আসন স্বপ্রতিষ্ঠিত। তিনি তাঁহার সিদ্ধান্ত যে যুক্তির উপর প্রভিষ্ঠিত করিয়াছেন ভাহা বিচার করিয়া দেখা প্রয়োজন। রাদেল বলেন, একথা নিঃসন্দেহে গ্রহণ করা যাইতে পারে যে মাত্রৰ স্থ চায়। বিজ্ঞানের অগ্রগতি মারুষকে সর্ববিধ স্থাধের পথে লইয়া ষাইতেছে। বিজ্ঞানের বছবিধ উন্নতির ফলে বহি: প্রকৃতি মানুষের করায়ত হইয়াছে, কাঞ্চেই এখন আর ভাগার পক্ষে ধর্মের কোন প্রয়োজন নাই। কারণ, রাসেলের মতে, ধর্মের উৎস रहेट्डिइ ७३। वह यून आत्न, वसन देवछानिक व्याविकादत्रत्र दकान शहनाई त्रथा वाग्र नाहे, उपन মাত্র্য নানা দৈবশক্তিতে বিশ্বাস করিত। বহিঃ-প্রকৃতিকে ভয় করিয়া চলিত এবং অন্ধ বিশ্বাদের বেশ প্রকৃতির ভিতর নানারণ কাল্লনিক দেবদেবীর প্রতিষ্ঠা করিয়া পূজা করিত। সেই দেবদেবীর শত্যিকারের কোন অভিত্ব আছে কিনা তাহা বিচার করিয়া দেখিত না। কালক্রেমে বিজ্ঞানের সাহায়ে মাহৰ এই অন্ধ বিশাস দূর করিতে সমর্থ হইয়াছে;

কাজেই এখনও ধর্মকে জীবনে স্থান দিলে মাস্থ্য
স্বভাবতই প্রতিক্রিয়াশীল হইয়া পড়িবে। এক
কথায় বলা যাইতে পারে যে—বিজ্ঞান যুক্তিবিচারের
উপর প্রতিষ্ঠিত, আর ধর্ম কর্মনার উপর প্রতিষ্ঠিত।
প্রকৃতির ক্ষদ্ররূপকে শাস্ত করা এবং ক্রিত পারলোকিক আত্মাকে প্রসন্ন রাধা—ইহাই প্রধানতঃ
ধর্মের কাজ। রাদেলের সুল যুক্তি এইরূপ।

আমাদের বিশ্লেষণ করিয়। দেখিতে হইবে রাদেলের অভিমত যুক্তিনিষ্ঠ কিনা এবং বিজ্ঞান ও ধর্মের মধ্যে প্রকৃতই কোন বিরোধ আছে কিনা। প্রথমে বিচার করিয়া দেখা দরকার বিজ্ঞান ও ধর্মের প্রকৃত লক্ষণ কি ?

বিজ্ঞানের কাজ হইল বিশেষকে সামান্তের মধ্যে বিধৃত করিয়া দেখা; বিজ্ঞানের বৈশিষ্ট্য 'বহু'কে 'এক'-এর সাহায়ে বিশ্লেষণ করা। মনোবিজ্ঞান বিভিন্ন মান্ত্রের মনের সাধারণ ভাব বা প্রভায়গুলি বিশ্লেষণ করিয়া থাকে, তেমনি পদার্থবিজ্ঞান বিভিন্ন প্রকারের জড় পদার্থের ভিতর সাধারণ ধর্মগুলি অন্তুসন্ধান করিয়া বাহির করে।

একথা অবশু মনে রাখিতে হইবে যে বিজ্ঞানের কাল সীমাবদ্ধ। পদার্থবিজ্ঞান, মনোবিজ্ঞান, প্রাণিবিজ্ঞান প্রভৃতি বিভিন্ন বিজ্ঞানের ক্ষেত্র নির্দিষ্ট ও সীমাবদ্ধ; একটি অপরের ক্ষেত্রে অনধিকার প্রবেশ করিতে পারে না। পদার্থবিজ্ঞান মনোরাজ্যের ভিতর প্রবেশ করিতে পারে না; তেমনি মনোবিজ্ঞান অড় পদার্থের লক্ষণ লইয়া আলোচনা করে না। বিজ্ঞানের আর একটি বৈশিষ্ট্য হইল এই বে ইহা কতকগুলি মৌলিক স্ব্র—বিনা পরীক্ষায় গ্রহণ করিয়া নেয়। পদার্থবিজ্ঞান জড়জগতের অভিত্ব, কার্যকারণ-সম্পর্ক প্রভৃতি স্বীকার করিয়া নেয়। ভেমনি মনোবিজ্ঞান—মন

আদৌ আছে কিনা, এ প্রশ্ন করে না; মনের কামনা, বাসনা ও অহুভূতিকে সত্য বলিয়া মানিয়া নেয়।

বিজ্ঞান আমাদের কাছে যে জ্ঞান পরিবেশন করে তাহা স্থান্থক, যুক্তিনিষ্ঠ, সর্বজনগ্রাপ্ত। কিন্তু বিজ্ঞানের সিদ্ধাস্ত কোন দিনই চরম সত্য নহে। বিজ্ঞান একটির পর একটি কল্পনার (hypothesis) সাহায্যে সত্যাস্থসন্ধানের দিকে অগ্রসর হইয়া থাকে।

বিজ্ঞানের সঙ্গে ধর্মের বিরোধ কেন ? পাশ্চাত্তা দেশে কি ভাবে এই বিরোধের স্থত্রপাত হইল তাহা আলোচনা করিয়া দেখা যাক। এই প্রাসকে উল্লেখযোগ্য এই যে আমাদের দেশে বিজ্ঞানের সঙ্গে ধর্মের বিরোধ কখনও প্রবল আকার ধারণ করে विकिथ्रा धर्मयाञ्चकशन विद्धानिकिशक বিশেষতঃ চিকিৎসা-বিজ্ঞানীকে নানাপ্রকার উৎসাহ দিয়াছেন। নাগার্জুন যেমন একদিকে ধর্ম ও দর্শনের মৌলিক আলোচনায় পরাকান্ত্রী দেখাইয়াছেন তেমনি সাধারণ বিজ্ঞান ও চিকিৎসা-বিজ্ঞানের উৎকর্ষ-সাধনে তিনি অপরিসীম দান করিয়া গিয়াছেন। পাশ্চান্তা দেশের ইতিহাস আলোচনা করিলে দেখা যায় যে, কোন কোন যুগে ধর্মযাজকেরা বৈজ্ঞানিকের উপর অমান্ত্রষিক অত্যাচার করিয়াছেন। ইটালিদেশের জ্যোতিবিজ্ঞানী ব্রুনোকে (খু: অ: ১৫৫০) জীবস্ত অবস্থায় দগ্ধ করিয়া হত্যা করা रहेशाहिल, (सरह्कू ७९कालीन धर्मशासकरात्र मठा-মুদারে তিনি তাঁহার বৈজ্ঞানিক সিদ্ধান্ত পরিবর্তন করেন নাই। ক্রনো ছিলেন নির্ভীক, সত্যনিষ্ঠ বৈজ্ঞানিক। মৃত্যুর সময় তিনি বলিয়াছিলেন: "আমাকে ঘ্টারা হত্যা করিল ভাহারা আমার চাইতেও ভয়াঠ। আমি সত্যের জক্ত চিরকাল সংগ্রাম করিয়া আসিয়াছি। সেই সংগ্রামের জয়-পরাজয় ভাগ্যের হাতে। আমি অক্তায় ও অসভ্যের পায়ে মাথা নত করি নাই—ভাবীকালের মাত্রু **এই कथा निम्हय मन्न दाशित।" उन्नाद कीवन**  আলোচনা করিলে জানা যায় যে তিনি সত্যনিষ্ঠা ও
চিন্তার স্বাধীনতার জন্ম সারাজীবন সংগ্রাম করিয়া
গিয়াছেন। আশ্চর্যের বিষয় এই যে যীশুপুষ্টের
সত্যনিষ্ঠ ভক্তবৃন্দ সত্যনিষ্ঠার অপরাধে ক্রনোকে
হত্যা করিল। নিউকিভাবে বৈজ্ঞানিক সত্য
প্রচারের জন্ম গ্যালিলিওকেও নির্ধাতন ভোগ
করিতে হইয়াছে।

অতীতে ধর্মের নামে যেমন বিজ্ঞানের উপর অত্যাচার হইয়াছে, তেমনি বর্তমানকালে বিজ্ঞানের নামে ধর্মের উপর অত্যাচার চলিতেছে। বৈজ্ঞানিক শিক্ষার গর্বে গরিত হইয়া আধুনিক শিক্ষিত সমাজের মারুষ হিন্দুধর্মকে কতকগুলি পৌরাণিক কাহিনীর সমষ্টি বলিয়া উপহাস করিয়া ঝাকেন। জড়বাদী বৈজ্ঞানিকেরা বলেন: ধর্ম একটি কুদংস্কার বা বৃজক্ষকি মাত্র; যে ঈশ্বর ও পরলোকের সম্বন্ধে প্রত্যক্ষকোন প্রমাণ আমাদের জানা নাই—তাহাই ধর্মের বিষয়-বস্তু। আধুনিক সন্দেহবাদীর মতে ধর্ম কাল্লনিক বস্তুর উপর প্রতিষ্ঠিত আর বিজ্ঞান প্রত্যক্ষ পরীক্ষার উপর প্রতিষ্ঠিত। ইহাই উভ্যের মধ্যে বিরোধের স্থনা করে।

এই অভিযোগের বিশ্লেবণ করিতে হইলে ধর্মের লক্ষণ কি—ভাহাই প্রথমে আলোচনা করিতে হইবে। 'ধর্ম' কথাটি 'ধৃ' ধাতু হইতে উৎপদ্ম হইয়াছে; বাহা মাহ্যুবকে ধারণ করিয়া আছে তাহাই ধর্ম। 'Religion' কথাটির মূল অর্থ—বাহা মাহ্যুবের সঙ্গে মাহ্যুবের, মাহ্যুবের সঙ্গে ঈশ্মরের ঐক্য সাধন করিতে পারে। কালক্রমে religion কথাটির অর্থ হয় ঈশ্মরাহুভূতি, ঈশ্মরপ্রীতি এবং ইহাকে সঞ্জীবিত রাখিবার জল্প পূজা-প্রার্থনাদি আচার অন্তর্গান করা। আমরা ধর্ম বলিতে বুঝি এমন একটি সত্যা, ধাহা মাহ্যুব একমাত্র আশ্রয়-হল—বাহা বাদ দিলে মাহ্যুব মাহ্যুব থাকে না। সহল কথায় বলা বাইতে পারে বে, জলের ধর্ম বেমন তরলতা, আগতনের ধর্ম বেমন দাহিকা-শক্তি,

তেমনি মামুঘের ধর্ম মনুয়াত। মনুয়াত্বের লক্ষণ কি ? এই প্রশ্নের উত্তর দিতে গেলে পশুর সঙ্গে মামুষের প্রভেদ কোথায় তাহাই আলোচনা করিতে হয়। আহার, নিদ্রা, ভয় ও দৈপুন-এই চারিটি গুণ মাত্রুষ ও পশু—উভয়ের মধ্যেই বর্তমান। তাহ। হইলে. ইহার কোনটাই মহুয়াজের লক্ষণ নয়। গুরু শিঘ্যকে আশীর্বাদ করিয়া ধর্মন বলেন, "তুমি মান্ত্র্য হও" তথন তিনি বলিতে চান যে তোমার মধ্যে বে স্থপ্ত মহয়ত্ব আছে তাহাকে উদ্দ্দ কর. তুমি জীবনের জয়গান গাও, তুমি এগিয়ে চল, পিছিয়ে থেকোনা। ঐতরেয় ব্রাহ্মণে রোহিতাখের উপাখ্যানের মধ্যে স্থন্দর কথাটি আছে—চর্বৈবেতি, চর্বৈবেতি-তুমি এগিয়ে চল, চল-এগিয়ে চল। এগিয়ে চলার মধ্যেই মাত্রবের বৈশিষ্ট্য। মাত্রবের অন্তর্নিহিত সন্তার আবরণ উন্মোচনের মধ্যেই মাহুষের মহুয়ত্ব। এক কথায়, 'ধর্ম' বলিতে বুঝিতে পারি মান্থবের আত্মোপল কি। এই বিষয়ে পৃথক্ প্রমাণ দেওয়া সম্ভবপর নয়: মহাজনেরা যে পথে গিয়াছেন সেই পথ অন্তুসরণ করিলেই ধর্মের তত্ত্ব বুঝিতে পারা যায়। 'ধর্মস্থ ভত্ত্বং নিহিতং গুহায়াম; মহাজনো যেন গতঃ সঃ পস্থা:।' উপনিষদের ঝিষরা বলিয়াছেন, 'অহং ব্রহ্মামি', 'অয়মাতা ব্ৰহ্ম', 'তত্ত্বসূদি'। আমি ও ব্ৰহ্ম অভিন্ন— ইহা অমুভৃতির আলোকে প্রতিভাত সত্য, ইহা প্রমাণলভ্য নয়। সেধানে সংশয় ও সন্দেহ আছে সেধানেই প্রমাণের প্রয়োজন। আত্মা সম্বন্ধে কাহারও কোন সংশয় থাকিতে পারে না: কাজেই প্রমাণের প্রশ্ন এখানে ওঠে না। আমি ও বন্ধ ত্ইটি পৃথক্ বস্তা নয়, কাব্দেই অপর কোন সভা ৰা পুৰুষের সাহায়ে এই ঐক্য সাধিত হইছেছে, ইহাও সত্য নয়। ব্রহ্মাহভূতির অবস্থা ভাষায় প্রকাশ করা যায় না। এই অবস্থায় প্রমাতা, প্রমাণ ও প্রমেয়—এই তিনটি ভেদ লুপ্ত হইয়া থায়। শান্তে ব্রহ্মকে 'জ্যোভিষাং জ্যোভিঃ' বলা

হইয়াছে। কিন্তু এ আলো কিদের আলো? উপনিষদ বলিয়াছেন,

ন তত্র স্থাে ভাতি ন চন্দ্রতারকং নেমা বিহাতো ভাস্তি কুতোহয়মগ্নি:। তমেব ভাস্তমসুভাতি স্বাং

ভক্ত ভাসা সর্বমিদং বিভাতি॥
— সেধানে স্থের ভাতি নাই, চক্সতারকার ভাতি
নাই, বিহাৎও সেধানে প্রভাষিত নহে, অগ্নি
সেধানে কোধার? তিনি প্রকাশমান বলিয়াই
তদম্বারী নিশিল জগং প্রকাশমান, তাঁহার
দীপ্তিতে এই সমৃদ্র প্রকাশ পার। কেনোপনিবদ্
বলিয়াছেন, ন তত্র চক্স্র্রাচ্ছতি, ন বাগ্ গচ্ছতি, নো
মনঃ। ন বিদ্যোল বিজানীমো যথৈতদম্পিয়াৎ'॥—
বেধানে চক্স্ বাইতে পারে না, ব্রক্ম বাইতে
পারে না, মন বাইতে পারে না, ব্রক্ম বাইতে
পারে না, মন বাইতে পারে না, কিরূপে তাঁহার
উপদেশ দেওয়া বাইতে পারে? উপনিবদ্ আরও
বিস্মাছেন, 'বিজ্ঞাতারমরে কেন বিজ্ঞানীয়াৎ?'
বিনি সর্বজ্ঞানের একমাত্র আশ্রম সেই বিজ্ঞাতাকে
আবার কিদের বারা জানিবে?

অনেক সময় দেখা ধায়, আপাতবিরোধী বাক্যের সাহায্যেও পরম পুরুষকে বর্ণনা করা হইয়াছে:

'তদেশ্বতি, ভরৈপ্রতি'—তিনি এগিয়ে চলেন অথচ এগিয়ে চলেন না; 'ভদ্বে ভইন্তিকে'—তিনি দূরে আছেন, অথচ নিকটেও আছেন ইত্যাদি। আপাতবিরোধী বাক্য ব্যবহারের বিশেষ তাৎপর্য আছে। সাধকেরা বলিতে চান যে ঈশ্বর মৃক্তিতর্কের বাইরে; ঈশ্বর অফুভৃতি-সাপেক্ষ, উপলব্ধি-সাপেক্ষ; উপলব্ধির আলোকে যথন নিজের স্বরূপকে মামুষ অবলোকন করে তথন সে ব্রিতে পারে যে সে ক্ষুদ্ধ, থব্, দেহেক্সিয়ধারী নশ্বর জীব মাত্র নয়; সে অমৃতের পুত্র, সে বিরাট ভাগবত জীবনের মধ্যে বিশ্বত ; সে সচ্চিদানন্দের মৃ্ত বিগ্রহ। আত্মাকাৎকার হইলে মামুষ স্বভাবতই ভয়মুক্ত

হয়, মৃত্যুভয়ে সে আবর ভীত হয়না। সেইজ্জ শাস্ত্রকারেরা "অভীঃ" ময়ের কথা উল্লেখ করিয়াছেন।

উপনিষদের দৃষ্টি অমুসরণ করিলে ভায় হইতে ধর্মের উৎপত্তি হইয়াছে'—রানেলের এই অভিযোগ আর যুক্তিসহ বলিয়া মনে হয় না। প্রাচীন ঋষিরা ধ্যানদৃষ্টিতে সত্যের যে রূপ উদৃশাটন করিয়াছিলেন তাহার মধ্যেই ধর্মের মূল হার খুঁ জিয়া পাওয়া বায়। স্বামী বিবেকানন্দ এইজন্তই বার বার বলিয়াছেন: Religion is realisation.....it is being and becoming'। মতামতের মধ্যে বৃক্তিভর্কের মধ্যে ধর্মের সতা নিহিত নাই; ধর্ম আসলে আত্মার স্থরপ-উপলব্ধি। এই উপলব্ধির ফলে মান্তব মহত্তর, বুহত্তর জীবনের অধিকারী হয়। যদি তর্কের থাতিরে ধরিয়া লওয়া যায় যে প্রাচীনকালে কোন কোন সম্প্রদায় ভয় হইতে ধর্মভাবে উদ্ব হইয়াছিল, তথাপি এই উক্তি সাবিক সত্য বলিয়া গ্রহণ করা যায় না। সমাজের অক্সান্ত জিনিসের মত ধর্মবোধের এবং ধর্মামুষ্ঠানেরও বিবর্তন ঘটিয়া थारक। कारकहे अकथा वनित्म जुन हरेरव ना स्व, যে ক্ষেত্রে ভয় হইতে ধর্মের উৎপত্তি হইয়াছে, সেখানে প্রেমে তাহা পরিণতি লাভ করিয়াছে। আমাদের শাল্রে আছে: "রুদ্র যতে দক্ষিণং মুখং তেন মাং পাহি নিতাম"। যিনি ক্স তিনিই আবার প্রসন্ন। ষম্ভ ছায়াহমূতং যন্ত মৃত্যু:--মৃত্যু ७ अमृङ এकरे मखात्र इरे निक्। रेश्त्रकीरङ একটি কথা আছে 'There is more in the fruit than there was in the roots'! ফলের ঐশ্বর্য মূলের অপেক্ষা অনেক বেশী।

ধর্মকে বাঁহারা কালনিক বলিয়া উড়াইয়া দিতে চান তাঁহারা ভূলিয়া যান যে বিজ্ঞানের মধ্যেও কলনার স্থান রহিয়াছে। বিজ্ঞান স্থূপ ও ইদ্রিয়গ্রাহ্ম জগৎকে চরম বলিয়া স্থীকার করে নাই; ব্যবহারিক জগতের অভ্যন্তরে স্ক্রতম যে সন্তা আছে তাহার ক্রপ প্রকাশ করিবার জক্ত বিজ্ঞানের সাধনা।

পরমাণুকে বিশ্লেষণ করিয়া বৈজ্ঞানিক যে ইলেকট্রন্
ও প্রোটনের অন্তিত্ব স্বীকার করেন তাহারা
ইন্দ্রিয়গ্রাহ্মনয়; গাণিতিক স্থত্তের সাহায্যে তাহাদের
অন্তিত্বের ধারণা করা হয় মাত্র।

ধর্ম ও বিজ্ঞানের মধ্যে মিলনের সেতু কোথায় এখন তাহাই আলোচনা করা যাক।

প্রথমতঃ—ধর্ম ও বিজ্ঞান উভয়ই বিশ্বাদের উপর প্রতিষ্ঠিত। ঈশ্বর বা ব্রহ্মকে 'শক্ষমূল' বলা হইয়াছে। সেইজন্ত শাস্ত্রবাক্যে বিশ্বাদ না থাকিলে ধর্মের পথে অগ্রদর হত্ত্বা অসম্ভব। পরীক্ষানিরীক্ষার সাহায়ো বৈজ্ঞানিক তাঁহার সিদ্ধান্তে উপনীত হন, একথা সত্য। কিন্তু তাঁহার অন্ধসন্ধানের মূলে একটি বিশ্বাদ কাল করিতেছে—সেই বিশ্বাদ হইতেছে এই যে, প্রেক্কতির যাবতীয় জিনিস কার্যকারন-সম্পর্কের ঘারা আবদ্ধ এবং বৈজ্ঞানিক অন্ধসন্ধানের ফলে প্রকৃতির সমস্ত রহস্ত উদ্যাটন করা যাইবে। এই বিশ্বাদ ছাড়া বৈজ্ঞানিক কোন মতেই অগ্রদর হইতে পারেন না।

Max Planck বৈজ্ঞানিকের বৈশিষ্ট্য সম্বন্ধে একটি কথার উপর বারবার জ্যোর দিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন বৈজ্ঞানিকের পক্ষে অপরিহার্থ ধর্ম হইল ঐকান্তিক নিষ্ঠা (penetrating since-rity)। এই নিষ্ঠা বৈজ্ঞানিকের পক্ষে ধ্যেন অপরিহার্থ তেমনি ধর্মনীল লোকের পক্ষেও অপরিহার্থ তেমনি ধর্মনীল লোকের পক্ষেও অপরিহার্থ। আন্তরিকতা ও ব্যাকুলতা না থাকিলে যেমন বৈজ্ঞানিক তাঁহার দিন্ধান্তে উপনীত হইতে পারেন না, তেমনি আন্তরিকতা ও ব্যাকুলতা ব্যতীত ঈশ্বরণাভও হয় না।

বৈজ্ঞানিক বিশেষকে সামান্তের (Universal)
মাধ্যমে ব্যাথ্যা করেন। যেমন, পদার্থবিজ্ঞান
দকল পদার্থর অন্তর্গত মূল সভ্যাটর অনুসন্ধান করে,
প্রোণিবিজ্ঞান সকল প্রাণীর মধ্যে কভকগুলি মৌলিক
ভল্তের অনুসন্ধান করে। ধর্মের কাজ্ঞও বহুকে
একের মধ্যে বিশ্বত করিয়া দেখা। গীতায়

শ্রীভগবান বলিয়াছেন, "স্তে মণিগণ। ইব"। মণির
মালা গাঁথিবার জক্ত স্তার প্রয়োজন; স্তা
ছিঁ ড়িয়া গেলে সমন্ত মণি বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়ে।
ঝাগেদে বলা হইয়াছে: একং সদ্বিপ্রা বহুধা বদক্তি।
'এক' বহুর মধ্যে জাত্মপ্রকাশ করিয়াছে এবং 'বহু'
একের মধ্যে বিধৃত হইয়া আছে—এই সত্য উপলব্ধি
করাই ধর্ম ও দর্শনের প্রধান লক্ষ্য।

এ-কথা পূর্বেই বলা হইয়াছে যে বিজ্ঞান কথনও চরম সত্যের সন্ধান দিতে পারে না। ইহা কেবল মান্থ্যকে সত্যের বিভিন্ন সোপানের সঙ্গে পরিচিত করাইয়া দেয়। ধর্ম মান্ত্যকে শিখায় কেমন করিয়া চরম সত্তাকে নিবিড্ডাবে উপলব্ধি করিতে হয়। বিজ্ঞান সেই চরম সত্তার বিভিন্ন প্রকাশকে নিজ্ঞ নিক্ত প্রথাম্যায়ী বিশ্লেষণ করিয়া থাকে। এই কথা ক্মরণ রাখিলে ব্রিতে পারিব যে, বিজ্ঞান ও ধর্মের মধ্যে প্রকৃত বিরোধ নাই। অড়, প্রাণ, মন, বিজ্ঞান প্রভৃতি সচ্চিদানন্দের বিভিন্ন শুরুমাতা। প্রকৃতির মুগভীর অস্তপ্তলে যে প্রাণপুক্ষ অবস্থান করিতেছেন তাঁহাকে অস্বীকার করিলে এই স্বরগ্রেশি অর্থহীন হইয়া পড়িবে।

ধর্ম মানবপ্রকৃতি ও বহি:প্রকৃতির অন্তনিহিত সতাকে উপলব্ধি করে; বিজ্ঞান সেই অন্তনিহিত সত্যের বহি:প্রকাশকে ব্যাখ্যা করে। ধর্মণীল ব্যক্তি ও বৈজ্ঞানিক উভয়েই সত্যের পূজারী। ধর্মণীল ব্যক্তি সত্যকে সামগ্রিকভাবে জীবনের সঙ্গে যুক্ত করিয়া দেখেন; আর বৈজ্ঞানিক চরম সত্যের খণ্ডরূপকে বিশ্লেষণ করিয়া নিজ নিজ কেত্রে কতকভাল নিয়ম প্রতিষ্ঠা করেন। এ যুগের বৈজ্ঞানিকদের মধ্যে জেমস্ জীন্স্ বলিয়াছেন যে, জড়জাগতের রহস্ত উদবাটন করিতে আমরা বিশ্লয়ে অভিজ্ত হইয়া পড়ি এবং মনে হয় ইহার পিছনে এক Mathematical Mind—গণিতজ্ঞ মন আছে,
যাহার নির্দেশে জগতের নিয়মশৃদ্ধলা রক্ষা হইতেছে।
এডিংটনও বহিঃপ্রকৃতির মূলে এক Universal
Logos বা বিশ্বজনীন চিৎশক্তি মানিয়াছেন। গত
যুগের বৈজ্ঞানিকদের মধ্যে ফ্যারাডে বলিয়াছেন,
ইহা আমার কাছে অত্যন্ত বিশ্বয়কর বোধ হয় যে
অষ্টা ঈশ্বরের পূঁথি না পড়িয়া মান্ত্র্য মান্ত্র্যেরই লেখা
পুঁথি পড়িয়া থাকে। পাল্কর বলিয়াছেন: বে
ঈশ্বরেক আদর্শ বলিয়া গ্রহণ করিয়াছে—শিল্পকলার
আদর্শ, বিজ্ঞানের আদর্শ, ধর্মজীবনের আদর্শ—
তাহার জীবন ধন্ত; দে খণ্ডসভাকে অনন্তের
আলোকে প্রতিফলিত দেখিতে পায়।

ধর্ম ষে-ঈশ্বরের সন্ধান দেয় সেই ঈশ্বর সভ্য শিব স্থানর। বিজ্ঞান এই অথও তত্ত্বকে থও করিয়া কেবল সভ্যের সাধনা করিয়া থাকে। আজ বৈজ্ঞানিক গবেষণার নামে মানুষের সাংস্কৃতিক জীবনে যে বিভ্রাট ও বিপর্যয় দেখা দিয়াছে তাহা দুর করিতে হইলে ধর্ম ও বিজ্ঞানকে এক অবিচ্ছেন্ত মঙ্গলম্বরে আবদ্ধ করিতে হইবে। যে বৈজ্ঞানিক সভা মাতুষকে অস্থানর ও অমঙ্গলের পথে লইয়া যায় তাহা বর্জন করিতে হইবে। সত্য যে শিব ও স্থলবের একটি বিশেষ প্রকাশ ইহা উপলব্ধি করিতে পারিলেই বিজ্ঞান ও ধর্মের মিলনের পথ প্রাশস্ত হইবে। আৰু ফ্র্যান্সিদ বেকন-এর কথা বিশেষ ভাবে স্থাৰ 'A little science makes man an atheist, whereas a great deal of science turns man's thoughts about to religion'.—বিজ্ঞানের সামান্ত পরিচিতি মাতুষকে নান্তিক করিয়া থাকে, কিন্তু বিজ্ঞানের স্থগভীর অফুণীলন তাগকে স্বভাবতই ধর্মের পথে महेमा याग्र।

# বাংলাদেশে তুর্গোৎসব

### শ্রীকুমুদবন্ধু সেন

বাংলাদেশে তুর্গোৎসব জাতীয় উৎসব। ওড়িয়ায় রথবাত্রা, উত্তরপশ্চিমে ও বিহারে দেওয়ানী, বোম্বে ও দাক্ষিণাত্যে গণপতি-উৎসব জাতীয় উৎসব। অবশ্য অক্স প্রদেশেও এই সব উৎসব অফ্সিত হয়, কিন্ত জাতীয় উৎসব বলিতে আবালবৃদ্ধ নরনারীর মধ্যে যে আনন্দের উন্মাদনা দেখা যায়, অক্সত ঠিক সেই ভাবের উচ্ছাস দেখা যায় না।

হিন্দুজাতির মধ্যে সকল পর্বেই আনন্দাহন্তান ও পূজার্চনা আছে, কিন্তু বিশেষ বিশেষ পর্বে বিভিন্ধ প্রদেশে অনন্দোৎসবের যে বৈশিষ্ট্য আছে, তাহা প্রদেশগত ও জাতীয়। বর্তমানকালে ভারতের সর্বত্ত এই সব পর্বে কতকটা সীমাবদ্ধ আনন্দোৎসব, পূজার্চনার উত্তম ও উৎসাহ দেখা যায়, কিন্তু সকলের প্রাণে সব পর্বে সাড়া দেয় না। বাংলাদেশে হুর্গোৎসবে প্রতি পল্লীতে প্রতি গ্রামে প্রতি গৃহে জাতিধর্মনিবিশেষে যে উদ্বেল আনন্দের তরঙ্গে নরনারীর হৃদয় প্রাবিত হয়—অক্ত প্রদেশে বাঙালী বাতীত অক্ত কাহারও অন্তরে সেই উদ্দাম ভক্তির উচ্ছাস কৃচিৎ দেখা যায়।

বাংলার আগমনী গান তুর্গোৎসবের মাসাধিক পূর্বে বাংলার প্রতি গ্রামে ভিথারী বৈরাগীদল পথে পথে গাহিয়া বেড়াইত। বাংলার নরনারী উৎকর্ণ হইয়া ভক্তি রসাপ্পত চিত্তে তাহা শুনিত। আমরা বাল্যকালে প্রভূষে শ্রীশ্রীত্রগা-পূজার বছদিন পূর্বে গাহিতে শুনিয়াছি:

"গা তোল, গা তোল, বাঁধ মা কুন্তল

ঐ এলো পাষাণী তোর ঈশানী।
ল'য়ে যুগল শিশু কোলে—'মা কৈ, মা কৈ' ব'লে
ডাকিছে মা তোর ঐ শশধর-বন্ধনী।
মা তোর এই কল্পে ত্রিভূবন-ধন্তে
কভু এ সামান্তে নয় গো রাণী।

আমরা ভাবতেম ভবের প্রিয়ে, আক্স শুনি ভোর মেয়ে
তিনি নাকি ভবের ভয়-হারিণী॥
মা তোমার এই তারা চক্রচ্ড্-দারা
চক্র-দর্পরেরা চক্রাননী।
এমন রূপ দেখি নাই কারো, মনের অন্ধকার হরে
মা, ভোর হর-মনোমোহিনী।"
এই গান শুনিয়া অনেক বয়স্ক নরনারীর চক্
অক্রান্তে ভরিয়া উঠিত। আমরা বালকের দল
মনে করিতাম, মা হুগা আদিতেছেন, নৃতন পোশাক
পরিয়া দল বাঁধিয়া কত আনক্ষ করিব। আক্র বাঙালীর দেই আগমনী গান নেই—আগমনী গান
আর শুনিতে পাওয়া বার না। কত পরিবর্তন।

এলো গিরিনন্দিনী, ল'য়ে স্থমকল ধ্বনি ঐ শোন রাণী। চল, বরণ করিয়ে উমা আনি যেয়ে কি কর পাষাণী রমণী!

গাহিত, ভিথারীরা বা গায়কের দল গাহিত:

বোধনের দিন পল্লীর রমণীরা সমবেত কঠে

অমনি উঠিয়ে পুলকিত হ'রে ধাইল যেন পাগলিনী। চলিতে চঞ্চল, থদিল কুণ্ডল, অঞ্চল লোটায় ধর্ণী॥ আদিনার বাহিরে হেরিয়ে গৌরীরে,

ক্রত কোলে নিল রাণী অমিয়-বর্ষী, উমা-মূপ-শনী, চুম্বয়ে যেন চকোরিণী॥ গৌরী কোলে করি মেনকা স্থলরী

ভবনে লইল ভবানী।
কমলাকান্তের পূলকে অন্তর, হেরি ও বিধুম্থথানি॥
সাধক কমলাকান্তের এই বোধন-সংগীত আর
শোনা বার না। পল্লীগ্রামে প্রত্যেক সম্ভ্রাম্ভ
ব্যক্তিদের গৃহে তুর্গা-মগুপ থাকিত। দরিত্র নিষ্ঠান বান ব্রাহ্মণের কৃটীরে পূজামগুপ ছিল—তুর্গোৎসবে
লক্ষ্মীপূজার শ্রীশ্রীশ্রামাপূজার দোলপর্বে তাহা
প্রতিমার আবির্ভাবে সমুক্ষ্মল ছিল—ঢ়াক ঢ়োল খণ্টা কাঁদির রবে শানাই-এর স্থরে দমগ্র পলীটি ম্থরিত হইত। বালক বৃদ্ধ ধনী দরিদ্র দকলের ম্থেই আনন্দের দীপ্তি। গীতবাতো, নাম-গুণগানে, ভদ্দন-সঙ্গীতে অনাবিল ভক্তির প্রবাহ বহিত। আর সেদিন নাই।

বোধনের দিন 'মা এপেছেন'—এইভাবে বিভোর হইয়া লোকে দাশরথির গান গাহিত; ভাবোন্মন্ত শ্রীরামক্ত্বও গাহিয়াছেন সেই গান—

গিরি, গণেশ আমার শুভকারী।
পুলে গণপতি পেলাম হৈমবতী—
চাঁদের মেলা যেন চাঁদ সারি সারি ॥
বিল্বক্ষমূলে পাতিয়া বোধন,
গণেশের কল্যাণে গোঁরীর আগমন,
খরে আনব চণ্ডী, কর্ণে শুনব চণ্ডী
আসবে কত দণ্ডী জটাজু ট্যারী॥
মেয়ে কোলে, মেয়ে ছাঁট রূপসী
লক্ষ্মী সরস্বতী শরতের শনী,
স্থরেশ কুমার গণেশ আমার
ভাদের না দেখিলে ঝরে নয়ন-বাবি॥

আন্ধ বোধনে দে গান আর শুনিতে পাওয়া যায় না—পূজামগুপে। ঘরে ঘরে যে পূজা ছিল—তাহার সংখ্যা দিন দিন হ্রাস পাইতেছে। এখন পল্লীতে সার্বজনীন পূজা—গ্রামোফোন রেকর্ডে "লারে লাপ্লা" প্রভৃতি গান লাউড-ম্পীকার মুখরিত করে। আবার চিন্ময়ী মাতৃপ্রতিমার আবরণ উন্মোচন হয় মন্ত্রী বা রাজনৈতিক নেতৃবর্গের হারা—মাতৃপুজার এই অন্তুত বোধন! হায় মা!

মা তো মৃন্ময়ী নন—চিন্ময়ী; জড় মাটির মূর্তি
নয় যে, আমরা রাম শ্রাম সামাক্ত পর্দার আবরণ
উন্মোচন করিয়া লোক-সমক্ষে মাকে প্রকাশ করিতে
পারি! এতো একটা সাধারণ অন্তর্গান নয়। এর
উন্মোচন হয় জগজ্জননীর ক্লপায়; কোন সাধারণ
মান্থবের বক্তৃতায় মহামায়ার আবরণ উন্মোচিত হয়
না! শ্রীশ্রীঠাকুর ভাববিভারে হইয়া গাহিতেন—

এমনি মহামায়ার মাষা রেখেছে কি কুহক ক'রে। ব্রন্ধাবিষ্ণু অচৈতক্ত জীবে কি তা জানতে পারে॥ তাই জগন্মাতার কাছে আকুগভাবে চাহিতে হয়ঃ মা—তোমার কুগুলিত শক্তিকে জাগাও! জীবের ভাব আরোপ করিয়া ঠাকুর প্রেমবিগলিত হৃদয়ে মায়ের আবাহন করিতেন—

জাগ মা কুশকুগুলিনী, তুমি নিত্যানন্দ্ররূপিণী, তুমি ব্হানন্দ্ররূপিণী।

প্রস্থ ভূজগাকারা আধার-পদ্মবাদিনী।

ক্রিকোণে জ্বলে কৃশান্ত, তাপিত হইল তন্ত্র,
মূলাধার তাজ শিবে স্বয়স্তৃ-শিব-বেটনী।
গচ্ছ স্বয়ার পথ, অধিষ্ঠানে হও উদিত,
মণিপুর-অনাহত-বিশুালাক্রা-সঞ্চারিণী।
শিরদি সহস্রদলে, পরম শিবেতে মিলে,

ক্রীড়া কর কুতৃহলে সচ্চিদানল-দায়িনী॥

অগজননী মাকে সরল ভক্তি-বিশ্বাদে বাংলার
নরনারী আপনার "মা" করিয়াছিল—এই ত্র্গোৎসবে
তর্গাপ্সার অফুষ্ঠানে। অতি দীন দরিদ্র মূর্থও
মনে করে—আমার মা জগজননী আসিতেছেন,
সেগ-কর্ষণার অমৃত-পীযুষ্ধারা পান করাইতে।
মাতৃভক্ত বাঙালী প্রতিমায় চিন্নায়ী মাকে সত্য
সত্যই প্রত্যক্ষ করিয়া আনল্দময়ী মায়ের স্নেহস্থধা
আস্বাদন করিত। পিতৃগৃহে কন্তা আদিলে জননীর
যেমন আনল্দ হয়—বিশ্বজননীর প্রতিমায় বাংলার
অন্তঃপুরচারিনীরা মা তুর্গাকে সেই ভাবে বরণ
করিত। এইভাব অন্ত প্রদেশে ত্র্লভি—বিশেষতঃ
তর্গোৎসবে।

১৮৯৬ খুষ্টাব্দে তুর্গোৎসবের সময় প্রীশ্রীমা যথন হল্প-গুদাম বাড়ীতে ছিলেন তথন আমি প্রায়ই শনি-রবিবার তথায় বাস করিতাম। 'কথামৃত'কার 'শ্রীম' সেই সময়ে আসিয়া থাকিতেন—শনিবার সন্ধ্যায় আসিয়া রবিবার সন্ধ্যায় চলিয়া বাইতেন। তিনি ও আমি প্রায়ই হলম্বরে বিতলে একসকে গাশাপাশি শয়ন করিতাম—তথন আমার ছাত্রজীবন—এণ্ট্রেন্স পরীক্ষা দিবার জক্ষ প্রস্তুত হইতেছি। পূজার ক্যদিন 'শ্রীন' নায়ের বাড়ীতে আদিয়াছিলেন। মহানবমীর সন্ধ্যায় আমরা তুইজনে বাগবাজারে প্রতিমা দর্শন করিতে একত্র বাহির হইলাম। বাগবাজারে গোঁগোই বাড়ীতে প্রতিমায় ত্র্গাপ্জা হইত—প্রথমে আমরা সেথানে গেলাম। 'শ্রীম' তন্ময় হইয়া প্রতিমা দর্শন করিয়া গুন্গুন্ স্বরে গাহিলেন।

বলরে প্রীতর্গা নাম — (ওরে আমার মন রে)
ত্র্গা ত্র্গা ত্র্গা ব'লে পথে চলে যায়।
শ্ল হস্তে শ্লপাণি রক্ষা করেন তায়॥
তুমি দিবা, তুমি সন্ধ্যা, তুমি সে যামিনী।
কথনও পুরুষ হও মা, কথন কামিনী॥ ইত্যাদি
আদুরে দাঁড়াইয়া গুন্গুন্ করিয়া 'প্রীম' এই গান
গাইতেছেন — আবার আমার দিকে তাকাইয়া
বলিতেছেন, "দেশ, দেশ, বাড়ীর মেয়েরা এদে
মাকে কেমন অপলকদৃষ্টিতে দেশছেন, যেন মা —
কত আপনার।" ত্র্গোৎসবে আমরা বাঙালীরা
মা'কে অতি আপনার করে ফেলেছি। প্রতিমা —
মাটার মৃতি দেশি না — দেখি আমাদের "মা";
এমন আপনার-করা ভাব আর কোথাও দেশতে

'শ্রীম'র সহয়ে একটি ঘটনার উল্লেখ করা অপ্রাসন্দিক হইলেও এখানে তাহা বলিবার প্রলোভন তাগ করিতে পারিতেছি না। তুর্গোৎস্বরের কয়েক দিন সাধু ও ভক্তরা শ্রীশ্রীমার পাদপদ্ম দর্শন করিয়া পূজাঞ্জলি দিতেন। মহাষ্টমীর দিন আমরা কয়েকজন মায়ের পায়ে পূজাঞ্জলি দিবার জক্ত প্রস্তুত হইয়া আছি—প্রতীক্ষা করিতেছি, এমন সময় 'শ্রীম' আসিয়া উপস্থিত হইলেন। যথন গোলাপ-মা ব্রিক্তল হইতে ডাকিলেন, "এদ ভক্তরা, মাকে দর্শন করবে এদ।" আমরা একে একে পূজাদি লইয়া তেতলায় মাকে দর্শন করিয়া পুজাঞ্জলি দিলাম; ক্রিক 'শ্রীম' দোভলায় বসিয়া রহিলেন—পুজাঞ্জলি

দিতে ও দর্শন করিতে গেলেন না; আমি তাঁকে জিজ্ঞানা করিলাম, "মাষ্টার মশায়, আপনি দর্শন করিতে গেলেন না।" তিনি মৃহ হাদিয়া বলিলেন, "আমার দর্শন হয়েছে"। আমি অবাকবিস্ময়ে তাঁহার দিকে চাহিয়া বলিলাম "বাং! আপনি তো এই এলেন—কথন দর্শন করতে গেলেন?" তিনি মৃহ্মরে আমাকে বলিলেন, "সিজেম্বরীতলায়।" আমি উত্তর করিলাম, "মা তো কোথাও যান নি; আমি তো গত কাল থেকে এখানে আছি।" তিনি শুরু বলিলেন "আমার সেথানে দর্শন হয়েছে।" তাই বলিয়া শুরু শুন্ স্থরে গাহিতে লাগিলেন: মা যার আনন্দময়ী সে কি নিরানন্দে থাকে! ইহকালে পরকালে মা তারে আনন্দে রাথে॥ সদানন্দময়ী তারা, সদানন্দের মনোহরা এই মিনতি করি মাগো, ওই রাঙা পায়ে মতি থাকে॥

'শ্রীম'র এই দর্শনের ঘটনাটি ছাত্রজীবনে মনে গভীর রেখাপাত করিয়াছিল—বাস্তবিকই চিনায়ী রপকে আমরা জড়রূপে ভাবিয়া থাকি। খ্রীশ্রীঠাকুর একবার শ্রীকেশবচন্দ্রকে শ্রীত্রগা-প্রতিমার কথায় বলিয়াছিলেন "কেশব, ভোমরা প্রচার কর-একা সর্বব্যাপী, কিন্তু হুর্গা-প্রতিমা দেখে ভোমাদের বাঁশ খড় মনে হয় কেন ? সেখানে কেন চিমায়ী মাকে দেখ না ?" বাস্তবিকই আমরা আধুনিকেরা তুর্গা-মৃতির ধ্যান-অমুযায়ী মৃতি গড়ি না---শিল্পকলার क्रिक नहेशा आमता दनवीदक मानवी आकादत পतिन्छ করিয়া মৃতি গড়ি—কথনও কথনও কোন মৃতি দেখিয়া মনে হয়—এ তো মায়ের দেবীমৃতি নয়। পুৰুক বে ধ্যানমূতি সহায়ে প্ৰাণপ্ৰতিষ্ঠা করিবে— দেই খানের সঙ্গে প্রতিমার মিল নাই। শিল্প হিসাবে, আধুনিক কলা হিসাবে গঠিত মৃতির নৈপুণ্য ও সৌন্দর্য থাকিতে পারে—সেটা শিল্পীর কল্পনার স্থাষ্ট --- ঋষির ধ্যানমূর্তি নয়; পূজকের ধ্যানমূর্তি নয়। কিন্ত কালের ঘূর্ণিপাকে সেই ধ্যানী পূজকেরও অভাব; হুৰ্ল্ড বশিশেও অত্যুক্তি হয় না। এখানে

বক্তব্য, এই প্জাপার্বণে দেববিগ্রহে মৃতি প্রতিষ্ঠায় সিদ্ধনহালন বা শাস্ত্রোক্ত ধ্যানাস্থানী মৃতি না হইলে পূজার কি অলহানি হয় না ? ক্রমশঃ আমরা শিলের দোহাই দিয়া সাধনার ধ্যান-মৃতি হইতে বিচ্যুত হইতেছি এবং পূজামগুপে অধ্যাত্ম সাধনার পরিবর্কে বাহুকো তুকের আড়ম্বরে মাতিয়া উঠিতেছি।

ভারতে মায়ের এই মাতৃমৃতি স্বাধীনতা আন্দোলনে প্রেরণা জোগাইয়াছে। "বন্দেমাতরম্" মস্ত্রের ঝবি জননী জন্মভূমির এই মাতৃমৃতি জ্রীত্র্গা প্রতিমার ধ্যানে প্রবৃষ্ঠিত করিয়াছেন।

'অং হি তুর্গা দশ-প্রহরণ-ধারিণী
কমলা কমল-দল-বিহারিণী
বাণী বিভাদায়িনী নমামি আম্॥'
'কমলাকান্তের দপ্তরে' কমলাকান্তের মূথে বৃদ্ধিমচন্দ্র নিজের অন্তরের কথাই বৃদ্যাহেন।

"এই কি মা ? হাঁ—এই মা। চিনিলাম এই আমার জননী জন্মভূমি, এই মুন্নয়ী মৃত্তিকারূপিণী অনস্তরত্বভূষিতা, একণে কালগর্ভে নিহিতা। রত্ব-মণ্ডিত দশভুক্ত দশদিকে প্রদারিত। তাহাতে নানা আয়ুধরূপে নানা শক্তি শোভিত, পদতলে শক্র বিমদিত-পদাশ্রিত-বীরজন-কেশরী শক্রনিপীড়নে নিযুক্ত। এ মূর্তি এখন দেখিব না, আজি দেখিব না, কাল দেখিব না-কালস্রোত পার না হইলে मिथ्र ना — किन्क धकमिन मिथ्र। मिश्ङ्का নানা প্রহরণ-প্রহারিণী শত্রুমর্দিনী বীরেল্রপ্রষ্ঠ-বিহারিণী, দক্ষিণে শক্ষী ভাগ্যরূপিণী, বামে বাণী विषाविक्षानमूर्किमशी, मत्त्र वनक्षेत्री कार्तित्कश— কার্যদিদ্ধিরপী গণেশ। আমি দেই কালস্রোতে দেখিলাম এই স্থবর্ণময়ী বঙ্গপ্রতিমা।" আৰু স্বাধীন ভারতে সার্বজনীন তুর্গামগুপে বৃদ্ধিমচক্রের এই মায়ের পূজা বাংলার বালক যুবকদের ছারা কি রূপায়িত-প্রচারিত হইতে পারে না ? কিছ এই সকল প্রেরণার মূল উৎস-ধর্ম। দেশাত্মবোধ,

দেশপ্রেম, মানব-দেবা, আত্মান্ধতি, ঐক্য-বৃদ্ধি
ও উদারতা এই ধর্মের অন্ধ। রবীন্দ্রনাথ যথার্থই
বিশ্বয়াছেন—"ঐক্যমূলক যে সভ্যতা মানব জ্বাত্তির
চরম সভ্যতা—ভারতবর্ষ চিরদিন ধরিয়া বিচিত্র
উপকরণে তাহার ভিত্তি নির্মাণ করিয়া আদিয়াছে।
পর বলিয়া সে কাহাকেও দূর করে নাই, অনার্থ
বলিয়া সে কাহাকেও বহিন্ধত করে নাই, অনুষ্ঠত
বলিয়া সে কিছু উপহাস করে নাই। ভারতবর্ষ
সমন্ত গ্রহণ করিয়াছে—সমন্ত স্বীকার করিয়াছে।"
তিনি আরও বলিয়াছেন—"বদি ধর্মের প্রতি
শ্রদ্ধা থাকে, যদি ধর্মকেই মানব-সভ্যতার চরম
আদর্শ বলিয়া স্থির করা যায়, তবে ভারতবর্ষের
প্রণাগীকেই শ্রেষ্ঠত্ব দিতে ইইবে।"

বাংলায় তুর্গোৎসব—বাঙালীর ধর্মের প্রেরণা—
লাতীয়তায় প্রেরণা, আত্মজানের চরম সাধনা!
বাঙালীর রক্তমাংসে ইহার ভাব জড়াইয়। আছে।
শবর প্রভৃতি বক্ত জাতির উৎসব—ভারতীয় বিভিন্ন
ধর্মসম্প্রদায়ের সর্বপ্রকার ভাবধারা ও উপাসনা—
বাংলার সকল শ্রেণীর মামুদ্রের সম্বন্ধ এই মহোৎসবে মহামায়ার পূজার অঙ্গীভূত—কেহ বাদ পড়ে
নাই। স্বামী বিবেকানন্দ বেল্ড়মঠে—প্রথম তুর্গোৎসব—প্রতিমায় পূজা করিয়া বাঙালীকে আধ্যাত্মিক
জাতীয় উৎসবে উর্দ্ধ করিয়া বিয়াছেন। তাঁহার
সেই প্রশান্ত ভাবতন্ময়তা—সেই আনন্দ-মূর্তি
দেবিবার সৌভাগ্য আমার হইয়াছে। ১০৬১ সালের
'উল্লোধন' শারণীয়া সংখ্যায় উহা প্রকাশিত।

আৰু তুর্ণোৎসবে আমাদের প্রধান সাধনা সকলকে পরমান্ত্রীয় ভ্রাতৃজ্ঞানে অকপটে ভালবাসা। আমরা সকলেই শ্রীশ্রীমহামান্ত্রার সন্তঃনি শুধু —ইহা মুথের একটা কথার কথা নয় — দৃষ্টান্তবারা — দেবায় ব্যবহারে বান্তবে তাহা দেথাইতে হইবে। বুগ্পরিবর্তনে ভাবের পরিবর্তন আসিবেই—অভীত কথনও ফিরিয়া আসে না. কিন্তু বর্তমান ও ভবিশ্বং বাহাতে গৌরবমন্তিত হয়, তাহা করিতে হইবে — ঐ শোন, স্বামিনীর মেবগন্তীর স্বরে উদান্ত আহ্বান—

"উত্তিষ্ঠত জাগ্ৰত প্ৰাপা বরান্নিবোধত" !

# 'মহাবিতা মহামায়া'

### [ চণ্ডীর কথকভা-অবলম্বনে ] শ্রীস্থরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী

শ্রীচণ্ডীতে আছে প্রান্যকালে সমগ্র জগৎ
চরাচর কারণ-সলিলে নিমগ্ন হ'লে জগবান বিষ্ণু
অনস্তশ্যায় শয়ন করেন। সেই সময়ে বিষ্ণুর
কর্ণমল হ'তে মধু ও কৈটভ নামে অতি ভীষণাকার
ও ভয়ানক হর্ষর হুটি দৈত্য উৎপন্ন হয়। অথিল
বিশ্ব-ব্রহ্মাণ্ডের স্পষ্টকর্তা প্রজ্ঞাপতি ব্রহ্মা চারিদিক
জলময় দেখে স্প্রের বীক্তমন্তার নিয়ে বিষ্ণুর নাভিকমলে অবস্থান করছিলেন।

মধু ও কৈটভ ব্রহ্মাকে দর্শনমাত্রই দারুণ ক্রোধ-ভরে তাঁকে হত্যা করতে উপ্পত হ'ল। প্রজাপতি এই মহা বিপদে ভাবতে লাগলেন: জ্বগৎপাতা জনার্দন যোগ-নিদ্রায় অভিভূত। স্থতরাং এই বিষম সঙ্কটে কে তাঁকে পরিব্রাণ করবেন? তিনি নিহত হ'লে প্রলয়শেষে স্পষ্টর নবকল্লারন্তই বা কে করবে? তা ছাড়া, মহামায়ার স্পষ্ট-স্থিতি-প্রলয়ের লীলাও যে ব্যাহত হয়ে যাবে;—তাই প্রজাপতি ভ্রমানক শক্ষিত ও বিচলিত হলেন।

বিশ্বেশ্বরী জাগদাত্রী মহামায়া যোগনিদ্রা নারায়ণের নয়ন-কমল আশ্রয় ক'রে রয়েছেন। সেই অতুলা তামসী শক্তির অমোধ প্রভাবেই বিষ্ণুর এই যোগনিদ্রা। স্থতরাং ব্রহ্মা তথন বিষ্ণুর জাগরণের জন্ম ভগবতী যোগনিদ্রার আরাধনা আরম্ভ করলেন। প্রজাপতি ভক্তিবিন্ত্র-ভাবে কৃতাঞ্জলিপুটে স্থলনিত ছন্দোবদ্ধ বাক্যে দেবীর স্থাতি বন্দনা করতে লাগলেন:

'মহাবিতা মহামায়া মহামেধা মহাহস্বৃতিঃ।
মহামোহা চ ভবতী মহাদেবী মহাহস্বৃত্তী ॥'
হে দেবি, তুমি মহাবিতা—মহাবাকালক্ষণা ব্রহ্মবিতারূপা, আবার তুমিই মহামায়া—সংস্তিকারিণী মহা অবিতাস্বরূপা। তুমি মহামেধা—

মহতী শ্বতিরূপা, আবার তুমিই মহা অশ্বতি—
মহতী ল্রান্তি বিশ্বতিশ্বরূপা। তুমি মহামোহা—ব্যাপক
অজ্ঞানরূপা। তুমি মহাদেবী—মহতী দেবশক্তি,
আবার তুমিই মহা অস্করী—মহতী অস্করশক্তি।

ব্রহ্মার এই ভবে অনন্ত মহিমময়ী মহামায়ার একই সঙ্গে ছটি সম্পূর্ণ বিপরীত স্বভাব পরিকীর্ভিত হয়েছে। বস্তুত: তিনি একাধারে পরস্পর-বিরুদ্ধ ভাবরাশির এক অনবত সমন্বয়-মৃতি। রুদ্র-মধুরে, কোমল-কঠোরে সভাই তিনি অফুপমা, অপরূপা।

নিংস্ব সর্বহারা স্থরপরাক্ষা ও সমাধিবৈশ্য সংসারের দোষ দর্শন করেও তার প্রতি আরুই হচ্ছেন কেন—সংসার-স্থিতিকারী এই মায়া-মোহের কারণ অবগত হবার জন্ত মহামূনি মেধদের শরণাপন্ন। স্থরথ অগ্রণী হ'য়ে অতিশয় বিনীত ভাবে মূনিবরকে জিজ্ঞাসা করলেন: জ্ঞান থাকা সম্বেও কেন আমরা মৃঢ়ের মত মায়া-মোহে আচ্ছন্ন হ'য়ে রয়েছি। স্ত্রী-পুত্র, ধন-সম্পদ্ ও রাজ্ঞাদি বিষয়ের দোষ দেখেও কেন এখনও আমাদের চিত্ত মমতারুই ও মেহাসক্ষণ

মেধসমূনি তহন্তরে তাঁলের বললেন: শাস্ত্রজ্ঞান পাকা সন্ত্রেও মান্ত্রম মহামায়ার প্রভাবে মোহগর্তেও মায়ার আবর্তে পতিত হ'য়ে অহরহ: হাব্ডুর্
থাছে । মহামায়া—তাঁর আবরণ ও বিক্ষেপ-শক্তির
প্রভাবেই জগতের সকল জীবকে মায়ায় আছয়
ক'রে রেথেছেন, এমনকি বিবেকিগণেরও চিন্তকে
তিনি বলপূর্বক আকর্ষণ ক'রে মোহার্ত করেন।
এই মহামায়াই—তম:প্রধানা শক্তিই জগৎ-পাতা
বিষ্ণুর যোগনিদ্রা; তাই তিনি তাঁকেও প্রলয়কালে
মোহে আছয় করে রাখেন।

বন্ধন ও মুক্তি--উভয়েরই কর্মী তিনি। তিনি

ইচ্ছাময়ী, লীলাময়ী। তিনিই অবিত্যা-শক্তিরপে বন্ধনকারিণী মহামায়া, আবার তিনিই বিত্যা-শক্তি-রূপে মোক্ষদা বা মুক্তিদাত্রী, মহাবিত্যা। তাঁর নিত্যশীলায় তিনি এই জগৎসংসার রচনা করেছেন এবং জগৎকে বিমুগ্ধ করে সৃষ্টি-স্থিতি-প্রলয়ের ধেলা করছেন।

'সা বিতা পরমা মুক্তেহেঁ ভূভূতা সনাতনী।
সংসারবন্ধহে তুশ্চ সৈব সর্বেশ্বরেশ্বরী॥'
তিনিই সংসার মুক্তির হেতু—পরমা ব্রহ্মবিভার পিণী,
আবার তিনিই ঘোর সংসারবন্ধনের কারণ—মহা
অবিতা-রূপিণী। শ্রীরামক্ষকদেবের ভাষায়—'সেই
আভাশক্তির ভিতরে বিতা ও অবিতা হুই আছে,—
অবিতা, যা থেকে কামিনী-কাঞ্চন—মুগ্ধ করে।
বিতা—যা থেকে ভক্তি, দ্যা, জ্ঞান, প্রেম—ঈশ্বরের
পথে শয়ে যায়।'

আতাশক্তি মহামায়াই সমস্ত জগতের মুলাধার।
তিনি সনাতনী নিত্যা জগন্ম তি । এই বিরাট
বিশ্ববন্ধাগুরুপ তিনিই ধারণ করেছেন। তিনি
সর্বগতা এবং সর্বতোব্যাপ্তা হ'য়ে বিরাজ করছেন।
তাঁর অক্তিত্ব বাদ দিয়ে চরাচর জগতের কোনও
বস্তুরই পৃথক্ সন্তা নেই । বস্তুতঃ তিনি সর্বত্র এবং
সর্বক্ষণ ওতপ্রোতভাবে বিরাজিতা। কিন্তু তথাপি
তিনি দেবগণের কার্যসিদ্ধি ও বিশ্বজ্ঞগতের পরিপালনের নিমিত্ত মহাসক্ষটময়কালে সমুৎপন্না হ'য়ে
থাকেন।

মহামায়া ব্রহ্মা, বিষ্ণু, শিব—এঁদেরও নিয়ন্ত্রী বা ঈশ্বরী। তিনিই এই নিধিল বিশ্বচরাচর স্ফলন, পালন ও সংহার করেন।

'স্বরৈব ধার্যতে সর্বং স্বরৈতৎ স্থঞ্জাতে জগৎ।

থয়ৈতৎ পাল্যতে দেবি দ্বনংস্থস্তে চ সর্বদা ॥
বিস্তটো স্পষ্টরূপা স্বং স্থিতিরূপা চ পালনে।

তথা সংহৃতিরূপান্তে জ্বগতোহস্ত জ্বনায়ে॥'

একাধারে তিনিই স্পষ্ট-স্থিতি-সংহারকারিনী। আমরা
মারেদের সন্তান প্রস্ব ও পালন-কার্য দেওে

জগজ্জননীর স্থলন ও পালন-লীলার কিঞ্চিৎ ধারণা করতে পারি। কিন্তু তাঁর সংহার-লীলার কথা ভাবতে গেলে স্বভাবতই আমাদের হৃৎকম্প উপস্থিত হয়। মাতা হ'য়ে তাঁর নিজের স্থ ও পালিত সম্ভানকে তিনি কির্মণে সংহার বা বিনাশ করেন তা কল্লনাও করা যায় না।

শ্রীরামক্ষণ দক্ষিণেশরে জগন্মাতার স্প্টি-স্থিতিবিনাশের লীলা দিব্য নেত্রে প্রত্যক্ষ করেছিলেন।
তিনি দেখেছিলেন—এক অপূর্ব স্থন্দরী স্ত্রী-মূর্তি
গলাগর্ভ হ'তে উত্থিতা হ'রে ধীরে ধীরে পঞ্চবটাতে
আগমন করলেন। ক্রমে দেখলেন ঐ রমণী
পূর্ণগর্ভা। পরে দেখলেন ঐ রমণী তাঁর সম্মুখেই
এক অতি স্থন্দর কুমার প্রদেব ক'রে গভীর স্নেহে ঐ
শিশুকে স্থন্তদান করছেন। পরক্ষণেই তিনি দেখলেন
ঐ নারী কঠোর করালবদনা হ'য়ে ঐ শিশুকে গ্রাস
ক'রে পুনরায় গলাগর্ভে প্রবিষ্টা হ'লেন।

মহামায়ার এই নিত্যলীগা গভীরভাবে অন্নুধ্যান করলে বোধ হয় বে, স্ফলন পালন বা সংহরণ কোনটিতেই তিনি আসক্তা নন। তিনি মহামায়া, মহামোহা; কিন্ধ তিনি নিজে কথনও মায়ামোহে বিমুগ্না নন। থেক্কপ সর্প নিজ মুথের বিষ ঘারা অল্পের জীবন বিনাশ করে, কিন্ধ সে নিজের বিষে কথনও মরে না। মহামায়া অবলীলাক্রমে নিরস্কর ভাঁর স্প্রি-স্থিতি-সংহার লীলা করছেন।

অস্ত্ররাজ শুস্ত যথন মহামায়া চণ্ডিকাকে বলল—'তৃমি বলেছিলে, যে তোমায় সংগ্রামে পরাজিত করবে, যে তোমার দর্প চূর্ণ করবে, যে তোমার তুল্য বলশালী, তুমি তাকেই তোমার পতিরূপে বরণ করবে। কিন্তু হে চণ্ডিকে, তুমি আন্ধী, মাহেশ্বরী, বৈক্ষবী, ঐক্রী, চামুণ্ডা প্রমুণ্ড দেবশক্তি মাতৃকাগণের সাহায্যে সংগ্রাম করছ; তুমি তাদেরই সাহায্যে চণ্ডমুণ্ড, রক্তবীজ, নিশুস্ত প্রভৃতি প্রবল পরাক্রমশালী মহাস্তরকে অগণিত দৈক্তসহ নিধন করেছ। হে তুর্গে, এতে তোমার

নিজের ক্বতিত কতথানি। তুমি অক্টের বল আশ্রয় ক'রে যুদ্ধ করছ। স্থতরাং তোমার গর্ব করা শোভা পায়না।

মহামায়া তথন শুস্তকে বললেন—'রে ছুই, রে মৃঢ়, একমাত্র আমিই এ জগতে বিরাজিতা। আমা-ভিন্ন বিতীয় আর কেউ আমায় সাহায়্য করার নেই। প্রাক্ষী প্রমুখ এই অষ্টমাতৃকা আমারই বিভৃতি, আমারই প্রকাশ, আমারই অভিন্নাশক্তি। এই দেখ, তাঁরা এখনি সব আমাতে বিলীনা হ'য়ে যাছেন।' অভংপর মহামায়া চণ্ডিকা ঐ মাতৃকাগকে অবলীলাক্রমে নিজ মধ্যে সংহরণ বা বিলীন ক'রে নিলেন। ভিনি তখন একাকিনীই রইলেন। যে সকল বিভৃতি বা শক্তিকে তিনি বাহিরে বিস্তার ক'রে লীলা করছিলেন, তখন তিনি সেসকলকে অক্লেশে আত্মদেহে সংহরণ ক'রে নিলেন, শুটিয়ে নিলেন। স্বতরাং এই 'সংহার' তাঁর অভিস্থাভাবিক লীলা।

শরণাগত ভক্তসন্তানগণের প্রতি প্রসন্না হ'য়ে তিনি বরদায়িনী হন, সর্বার্থসাধিকা হন; তথন তাঁরই বরে তাঁদের সকল অভীপ্ত সিদ্ধ হয় এবং তাঁরা মোক্ষ বা মুক্তি লাভ করেন। তাই দেবীর সন্থাইবিধানের জক্ত তাঁর অভয় চরণকমলে দেবগণের বারংবার কত কাতর প্রার্থনা, কত বাাকুল বিনতি—'হে তুঃখভমহারিণী দেবি, তুমি প্রসন্না হও। হে দেবি, তুমি নিখিল বিশ্বচরাচরের অধীশ্বরী, তুমি বিশ্ব পরিপালন কর। হে বিশ্বাতিহারিণী দেবি, তুমি আমাদের প্রতি প্রসন্না হও। হে তিত্বনবাসগণের চিন্ন-আরাধ্যা দেবি, তোমার চরণে প্রণত জনগণের প্রতি তুমি বরদা হও। হে জননি ভগবতি, তুমি প্রসন্না হও। হে জক্তন্বংদলে, তুমি প্রসন্না হও। হে জক্তন্বংদলে,

শ্বস্থাধিপতি মহিধাপ্তরকে নিধন ক'রে মহামায়। দেবগণকে পরিত্রাণ করলে ইন্দ্রপ্রমুখ দেবগণ অশেষ কুতজ্ঞতা-ভরে দেবীর স্তব-বন্দনা করেন। স্থারগণ দেবীর অপার-মহিমা-কীর্তন-প্রসঙ্গে স্থতি করেন:

'কেনোপমা ভবতু তেইন্স পরাক্রমন্থ রূপঞ্চ শক্রভয় কার্যতিহারি কুত্র। চিত্তে রূপা সমরনিষ্ঠুরতা চ দৃষ্টা অব্যেব দেবি বরদে ভুবনত্রয়েহিশি ॥' হে দেবি, তোমার পরাক্রমের তুলনা আর কার সঙ্গে হ'তে পারে! তোমার রূপ শক্রগণের নিকট অভিশয় ভীতিকারী অপচ অমরগণের নিকট অননাহর। এমন আর কোথায় আছে? হে বরদে, চিত্তে মৃক্তিপ্রদ রূপা এবং সমরে মৃত্যুপ্রদ কঠোরতা, ত্রিভুবনে একমাত্র ভোমাতেই দৃষ্ট হয়।

মহামায়া ছবু তিগণের শান্তিবিধানে ধেরণ সক্রিয়া, আশ্রিভগণের কল্যাণ্সাধনে সেইরপই ধত্বশীলা। তাঁতে স্পষ্ট-স্থিতিকারিণী সোমারপ এবং সংহারকারিণী রুদ্ররূপ একই সঙ্গে বিরাজিত। এই জল্প তিনি সৌমা হ'তেও সৌমাতরা, আবার ভীষণ হ'তেও ভীষণতরা। তিনি ধেমন শুভক্রী, তেমনই ভয়ক্বরী। একদিকে তিনি বরাভয়করা, অগ্রদিকে তিনি অসি-মুগুধরা।

মহাবিত্যা-রূপে তিনি অতি সৌম্যা শ্বমনোহরা,
মহা-অবিত্যা-রূপে তিনিই অতি রোদ্রা শুভীষণা।
বিত্যাশক্তিতে পুণ্যবান্দিগের গৃহে তিনি লক্ষ্মীস্বরূপা, অবিত্যা শক্তিতে তিনিই পাপাত্মাগণের গৃহে
অকক্ষ্মীরূপা। পরিতৃষ্টা হ'লে তিনি সকলপ্রকার
দৈহিক ও মানসিক রোগ দূর করেন। কিন্তু রুষ্টা
হ'লে তিনি সকল অভীষ্ট বিনষ্ট করেন। বস্তুতঃ
মানবগণকে সকল ঐহিক বিত্যায়, প্রবৃত্তিপর ধর্মশাস্ত্রসমূহে এবং নিবৃত্তিপর বেদান্তবাক্যসমূহে তিনিই
প্রবৃত্তিত করেন। আবার গভীর অন্ধকাররূপ
অক্তান-আবর্তে ও মমতাপূর্ণ সংসার-গর্তে তিনিই
প্নঃ পুনঃ ভ্রমণ করান। ভোগ এবং অপবর্গ,
সংসার এবং মৃক্তি—তৃই-ই তাঁর ইচ্ছাধীন।

# জননী বিরাটরূপিণী

#### স্বামী জীবানন্দ

সমষ্টির অন্তিত্ব ব্যষ্টির উপরেই নির্ভর করে।
বাষ্টি নিয়েই সমষ্টি। একটি একটি মামুষ নিয়ে
মানব-সমাজ। উচ্চ-নীচ, ধনী দরিজে, স্ত্রী-পুরুষ,
স্থানর-কুংসিত, বালক-বৃদ্ধ সবই রয়েছে মানবসমাজে। আক্বতি-প্রকৃতি বল-বৃদ্ধি সাংস-বীর্ষ
সবেতেই দেখা যায় কত পার্থক্য। নানা প্রকার
বৃক্ষ নিয়ে বনানী। অগণিত ছোট বড় তরজের
সমষ্টিই তো সমুজ। প্রকৃতির সর্বত্রই বৈচিত্র্যা—
রপে নামে। বিচিত্রতার মুলে নাম ও রূপ। কিয়
এই বৈচিত্র্যের মধ্যেও মহা ঐক্য আছে। সে ঐক্য
স্করপের একত্ব। নাম ও রূপ বাদ দিয়ে যদি চিন্তা
করা যায়, যা থাকে তাই আমাদের স্বরূপ—সং-চিংআনন্দ। সচিদানন্দই ব্রন্ধ। প্রীরামক্রফদেব বলেছেন:

ব্রহ্ম আর শক্তি অভেদ—বিনিই ব্রহ্ম তিনিই শক্তি, বেমন অগ্রি আর তার দাহিকাশক্তি; অগ্রি মানলেই দাহিকাশক্তি মানতে হয়, দাহিকাশক্তি ছাড়া অগ্রি ভাবা যায় না, আবার অগ্রিকে বাদ দিয়ে দাহিকাশক্তি ভাবা যায় না। স্থাকে বাদ দিয়ে স্থের রশ্মি ভাবা যায় না, স্থের রশ্মিকে ছেড়ে স্থাকে ভাবা যায় না। হুধকে ছেড়ে হুধের ধবলত্ব ভাবা যায় না। হুধকে ছেড়ে হুধের ধবলত্ব ভাবা যায় না। তাই ব্রহ্মকে ভাবা যায় না। তাই ব্রহ্মকে ভাবা যায় না। একই বস্তু, যথন তিনি নিজ্জিয়—স্থিট স্থিতি প্রশায় কোন কাল্প করছেন না—এই কথা যথন ভাবি তথন তাঁকে ব্রহ্ম বিলি, যথন তিনি এই সব কার্য করেন তথন তাঁকে শক্তি বলি।

একই মহাশক্তি সর্বত্ত স্থুল ও স্ক্রা ক্ষিতি অপ্ তেজ মঙ্গুং ব্যোম্—এই পঞ্চ ভূতের মধ্যে ওতপ্রোভভাবে অনুস্থাত হ'য়ে রয়েছেন। আমাদের শরীরে বেমন অসংখ্য জীবকোষ রয়েছে— সেইরূপ সমুদ্য জীব ও জড় জগৎ বিরাজিত রয়েছে সেই বিরাটের শরীরে। বেখানে যত শক্তির প্রকাশ, যত শক্তির খেলা তিনি তার অধিষ্ঠাত্রী, সমষ্টিরূপিণী। প্রাণরূপে, বৃদ্ধিরূপে, দ্যা-প্রেমক্রপে নানা ভাবে তিনি বিরাজিতা। দেশ-কাল-নিমিত্তরূপা মহা-শক্তিই বিরাট্রূপিণী জগজ্জননী।

দকলের মধ্যে আছেন জগন্মাতা, তা হ'লে
দকলের দেবাই জগজ্জননীর দেবা। তাই দর্বভৃত্তের
— দর্বপ্রাণীর দেবাই বিরাটক্রপিণী জননীর উপাদনা।
প্রকৃতিতে বিবিধ উপচারে নানা দেশিক্-দন্তারে
— ক্রপে রদে রঙে, ছন্দে গানে— অপক্রপভাবে তাঁর
পূজা চলেছে। চন্দ্র সূর্য নক্ষত্র, আকাশ বাতাদ, নদনদী বৃক্ষণতা— দকলেই এই বিরাটক্রপিণী মহামায়ার
উপাদক। আলোয় জলে ফুলে ফলে এই উপাদনা।

সর্বভাঠ জীব মাহার এই পূজা করবে কি ভাবে? প্রধানত: তার পূজা হবে মাহুবেরই দেবার মধ্য দিয়ে। আমাদের চারদিকে রয়েছে দারিদ্রাপীড়িত অজ, ছঃয়, রোগগ্রস্ত, গৃহহীন নিরন্ধ মাহায—তাদের দেবার আত্মনিয়োগ করতে হবে। তাদের সেবাকে মহামায়ারই পূজারূপে ভাবনা করতে হবে।

বিরাটর পিণী জননীর পূজা ভাবের পূজা।
এই পূজা বাহিরের পঞ্চ বা বোড়শোপচারে নয়—
আন্তর উপচারে এই উপাসনা। সবই উৎসর্গীকৃত
হবে অন্তরে, অন্তরেরই গুণসন্তারে। ভাবরূপ পূজোর
অঞ্জলি; এই পূজাগুলি: অমায়, অনহংকার,
অরাগ, অমদ, অমোহ, অদন্ত, অহেষ, অক্ষোভ,
অমাৎসর্থ, অলোভ; আরও পাঁচটি মহা-পূজা—
অহিংসা, ব্রশ্বচর্থ, দয়া, ক্ষমা ও জ্ঞান। আসদ

পুষ্প চিত্ত—দেটি মায়ের চরণে উৎদর্গ করতে হবে; সন্তান যে জন্ম হ'তেই 'মায়ের জন্ম বলিপ্রান্ত'!

যথন আমরা কর্মকেত্রে অবতীর্ণ হ'য়ে জনসেবার মাধ্যমে জননীর উপাসনায় ব্রতী হব তথন ঘেন আনাসক্ত হ'য়ে কর্তব্য সম্পাদন করতে পারি; আসক্তিই আনে বন্ধন; তাই অহংকার, রাগ, দ্বেষ, মাৎসর্ব ও লোভশূল্ল হ'য়ে আমরা করব সকলের সেবা—বিরাটরাপিণীর উপাসনা। হয়তো সফলতা দেখা যাবে না অনেক সময়, তবু চিত্তে ক্ষোভ বেন না আসে। পীড়নে অনিচ্ছা, সংযম, করণা ও ক্ষমা—আমাদের পাথেয়। প্রক্লত সেবার ভাব নিয়ে ঘিনি কর্ম করবেন তিনিই বলতে পারবেন: 'যৎ করোমি জগলাতশুদেব তব পূজনম্'—তিনি লাভে আলাভে, জয়ে পরাজয়ে সমভাব—তাঁর সকল কর্মই উপাসনা। জনসাধারণের দারিদ্রা-নিবারণ, অক্সতা-দ্রীকরণ, রোগপরিচর্যা প্রভৃতির মাধ্যমে জগজননীর ঠিক ঠিক উপাসন। অভ্যন্ত কঠিন।

মহামায়ার বিরাট রূপকেই হৃদয়ে সভত ধ্যান করেন মাতৃদাধক। বিশ্বন্ধগৎ জুড়ে তাঁর পূজার উপচার: আকাশ তাঁর বস্ত্র, প্রাণবায়ু ধূপ, বিখের সমস্ত তেজ তাঁর আরতির প্রদীপ, যাবতীয় শব্দ তাঁর স্ততিগান,—তিনি মুনায়ী অধিষ্ঠানে কি ভাবে আবিভূতা হ'তে পারেন—সত্যই অচিন্তনীয়। মহামায়ার দঙ্গে সকলের এবং সবকিছুরই নিত্য সম্বন-এই সমন্ধবলেই অগৎ 'অন্তি'রূপে প্রতীত হয়, তাই যার বাহিরে কিছুই নেই এবং যিনি ছাড়া আর কিছু নেই, তাঁর যে কোন আধারেই পূজা হ'তে পারে। আধারে উপাসনার নাম প্রতীকো-পাসনা। প্রতীক অর্থে অবয়ব—ধিনি সর্বব্যাপক ভার একটি অংশকে অবলম্বন ক'রে সাধক অচিন্তা অব্যক্ত ভাবের সন্ধান পান। তাই মুন্ময়ী, পাষাণ-মরী, দারুমরী মৃতিতেও চিনারীভাবে পৃঞ্জিতা হ'য়ে बन्नाब्बननी मस्रात्नत উপর রূপা বর্ষণ করেন। যুগে যুগে মাতৃসাধকগণ 'অশক্ষমস্পৰ্মারপমব্যয়ম্'কে

মনোব্দগতে যে যে রূপে ধরতে পেরেছেন সেই সব রূপই পরবর্তী সাধকদের আরাধা দেবতা। মহালক্ষী, মহাসরস্বতী, মহাকালী, দশ মহাবিতা, নবহুর্গা প্রভৃতি আতাশক্তি মহামায়ারই বিশেষ বিশেষ রূপ। আবার মহামায়া যখন মানবীরূপে লীলায় অবতীর্ণ হন, তথন তাঁর চরণাশ্রয়ে অগণিত নরনারী হুংথের পারে চলে ধায়।

শয়নে স্থপনে নিদ্রায় জাগরণে মা ছাড়া আর কি আছে ? সকল আশায়, সকল চেষ্টায়, সকল कर्म-नाकला ও वार्यजाय मारयवरे (थना ! मारक চিন্তা করতে পারলে ভাবনার কিছুই থাকে না। মা-ই সন্তানের একমাত্র ভর্সা। মায়া থেকে মৃক্তিলাভ মাহুষের পরম পুরুষার্থ—মাকে আশ্রয় করতে পারলেই তা সম্ভব হয়। কেনোপনিষদে আছে, দেবতারা একে একে ধখন পরব্রহ্মের সম্মুখীন হ'রে, তাঁকে চিনতে অদমর্থ হ'য়ে ফিরে এলেন, তখন দেবরাজ ইন্দের সমুখে আবিভূতি৷ হলেন ব্রহ্মমন্ত্রী মহামারা-বহুশোভ্যানা হৈমবতী উমারপে: ইনিই তাঁকে চিনিয়ে দিলেন যে, বিচিত্র রংস্থময় 'যক্ষ'— ধিনি তাঁদের বিশ্বয়ে বিমৃত্ করেছেন তিনিই ব্রহ্ম। মাতৃরপে তিনি যথন মাধার আবরণ উন্মোচন করেন তথনই ত্রন্সের উপলব্ধি হয়। চিনায়ীশক্তি সকল প্রাণীর মধ্যে থেকে তালের যেমন চালাচ্ছেন তারা সেই রকম চলছে, কিন্তু বুঝতে পারছে না কার হাতের ক্রীড়নক তারা—অজ্ঞানের অন্ধকারে আচ্ছন্ন হ'য়ে আছে! ফুটস্ত কলে আলু-পটলের মত লাফাচ্ছে—অহংকারে বিমৃঢ়চিত্ত হ'য়ে নিৰেনের কর্তা ও ভোক্তা ব'লে মনে করছে। আলু-পটলের লাফানোর কারণ যেমন অগ্নির শক্তি, সেইরূপ স্কল ক্রিয়াশীলতার অন্তর্রালে অচিন্তা মহাশক্তি। গুণাতীতা মহামা: যখন গুণময়ী হ'য়ে ব্যষ্টিরূপে সাধকের নিকট আবিভূতি হন, তথন সাধক নিজের অন্তরে বাহিরে সর্বত্র তাঁর বিরাট ভাবটি উপলব্ধি ক'রে পরম জ্ঞান ও পরম আনন্দ লাভ করেন। 'তত্মাৎ পৰৈর জননী সমুপাদনীয়া' 🌡

# শ্রীশ্রীদারদামণিদেবীর স্বরূপরহস্থ

#### স্বামী হির্গায়ানন্দ

পূজাপাদ স্বামী বিবেকানন্দ গাই গীত শুনাতে তোমায়' কবিতায় শ্রীরামক্লয়া ও শ্রীশ্রীমাকে প্রণাম করিয়া বলিয়াছেন:

দোস ভোমা দোঁহাকার, সশক্তিক নমি তব পদে'
পূজনীয় স্বামী প্রেমানন্দ লিথিয়াছেন:
'শ্রীশ্রীমাকে কে ব্ঝেছে ? ঐশ্বর্যের লেশ নাই। একি
মহাশক্তি ! জয় মা ! জয় মা !! জয় শক্তিময়ী মা !!!"
পূজনীয় স্বামী সারদানন্দ প্রণাম-ময়ে বলিতেছেন:
'যথাগ্রেদাহিকা-শক্তিং রামক্তম্ফে হিভা হি যা।
সর্ববিভাস্বরূপাং ভাং সারদাং প্রণমান্যহম্॥'
—্যেরূপ স্বিরির দাহিকা-শক্তি সেইরূপ রামক্তম্ফে হিভা
সর্ববিভাস্বরূপা যে সারদা ভাঁহাকে প্রণাম করি।

পূজনীয় থামী অভেদানন্দ গুব করিয়াছেন:
'প্রকৃতিং প্রমান্ অভ্যাং বরদান্'
শ্রীরামক্কফ অয়ং বলিয়াছেন:
"ও সারদা—সরস্বতী—জ্ঞান দিতে এসেছে।"
"ও জ্ঞানদায়িনী, মহাবুদ্ধিমতী, ও কি বে সে!

এই সকল উক্তির মধা দিয়া স্মজ্ঞানান্ধ জীব আমরা শ্রীশ্রীমাতাঠাকুরাণীর স্বরূপ সম্বন্ধে সামান্ত ইন্ধিত পাই। শ্রীশ্রীমাও বিভিন্ন সময়ে ভক্তদের নিকট নিজের স্বরূপ সম্বন্ধে নানা ভাবে বলিয়াছেন। শিবুদাকে বলিয়াছিলেন, 'লোকে বলে কালী'। স্বামী তন্ময়ানন্দকে বলিয়াছিলেন, "আমি আর কে?" আমিও ভগবতী"।

ও আমার শক্তি।"

শ্রীশ্রীমার স্বীবনের সর্বাপেক্ষা প্রধান ও উল্লেখ-যোগ্য ঘটনা শ্রীরামক্ষণ-কর্তু ক যোড়শীরূপে পূজিতা হওয়া। বহু সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া শ্রীরামকৃষ্ণ সাধক-জীবনের উদ্যাপন করিয়াছিলেন এই পূজার ঘারা। সাধনার ফল, স্বপের মালা প্রভৃতি সর্বস্থ শ্রীশ্রীদেবীর পাদপারে চিরকালের জন্ম উৎসর্গ করিয়াছিলেন। 'লীলা প্রসঙ্গ'কার এই সম্বন্ধে বলিয়াছেন "মৃতিমতী বিভার্মাপিনী মানবীর দেহাব-লঘনে ঈশ্বরীর উপাসনাপূর্বক ঠাকুরের সাধনার পরিসমাপ্তি হইল।"

পূর্বোলিখিত উদ্ধৃতি-সকলের মধ্য দিয়া আমরা শ্রীনীমাতাঠাকুরানী বে জগনাতার মানববিগ্রহ—তাহা ধারণা করিতে পারি। তাঁহার জীবনে যে সকল লোকোন্তর সদ্গুণাবলীর প্রকাশ দেখি তাহা হইতে ইহা বেশ ব্ঝা ধার যে তাঁহার 'জন্মকর্ম' দিবাভাবামুঘদ্দী। 'ন প্রভাতরলং জ্যোতিরুদ্ধতি বস্থধাতলাৎ'—তাঁহার জীবনের প্রভাতরলগতি এই মর-জগতের ধূলি-মলিনতা-সমৃত্তুত নয়। শ্রীশ্রীমার জীবনের এই রহস্থ বৃঝিতে হইলে তম্বশাস্ত্রের তত্ত্ব বৃঝিতে হইবে।

তন্ত্র বলেন, এই জগতের স্থাষ্ট-স্থিতি-সংহারের মূলে আছেন মহাশক্তি মহামায়া।

চণ্ডীতেও ব্রহ্মা স্ততি করিতেছেন:
দেবি, তুমিই এই সমস্ত ধারণ করিয়া আছে,
তুমিই এই জ্বগৎ স্ঠাষ্টি কর, তুমিই ইহা পালন কর
এবং সর্বদা প্রলয়কালে তুমিই ইহা সংহার কর।

দেবী ভাগবতেও কথিত হইয়াছে:

শক্তি: করোতি ব্রহ্মাণ্ডং সা বৈ পালয়তেহথিলম্।
ইচ্ছয়া সংহরত্যেষা অগদেতচ্চরাচরম্॥

—শক্তিই ব্রহ্মাণ্ড স্পষ্ট করেন, তিনি অথিলকে
পালন করেন এবং ইনিই ইচ্ছাদারা এই চরাচর
অগৎ সংহরণ করেন।

এই যে শক্তির ধারণা—এটি তন্ত্রের ধারণা। তন্ত্র বলেন, এই জগৎ এক মহাশক্তির প্রকাশ।

কিন্তু এই শক্তি কে? এই প্রশ্নই স্থরপ রাজা মেধা ঋষিকে করিয়াছিলেন: 'ভগবন্ কা হি সা দেবী মহামায়েতি যাং ভবান্।
ব্রবীতি কথন্ৎপন্না সা কর্মান্তাশ্চ কিং দিজ।'
—ভগবন্, বাঁহাকে আপনি মহামায়া বলিতেছেন,
সেই দেবী কে? ম্নিবর, তিনি কির্নপে উৎপন্না
হন এবং তাঁহার কার্যই বা কি?

ইহার উত্তরে মেধা মূনি বলিতেছেন: 'নিত্যৈব সা জগন্ম তিস্তরা সর্বমিদং তত্ম।'—সেই মহামারা নিত্যা এবং বিশ্বরূপা, তাঁহার দারা এই জ্বগৎ পরিব্যাপ্ত।

এই দৃষ্টিই তজের বিশেষ দৃষ্টি। বেদান্তের
মায়ার কায় এই মহামায়া জ্ঞানবাধিতা নন—তিনি
নিত্যা; শিবতত্ব আর শক্তিতত্ব নিতাযুক্ত; শক্তি
শিবের সহিত সম্ভত-সমবায়িনী।

তদ্বের মতে শক্তির ক্লপা-ব্যতিরেকে মৃক্তি
সম্ভব নয়। চণ্ডীতেও এই কথাই বলা হইয়াছে।
'দৈষা প্রসন্ধা বরদা নৃণাং ভবতি মৃক্তয়ে'—তিনি
প্রসন্ধা ও বরদা হইয়া মানবের মৃক্তির কারণ হন।
ভাত্মর রায় বলিয়াছেন "ন চ—মোচনস্থা শিবকার্যজাৎ
কথং তত্র দেব্যাং কর্তৃ অমৃ?—ইতি বাচ্যম্, মোচকত্বশক্তিমন্তরেণ শিবস্থা তদ্যোগেন মোচকর্তৃ তায়া
অন্বয়বাতিরেকান্ড্যাং শক্তাবের স্বীকর্তৃং যুক্তত্বাং"—
মৃক্তি শিবের কার্য বলিয়া সেই বিষয়ে দেবীর কর্তৃ ত্ব
কেন হইবে, ইহা বলা ঠিক নয়; মোচকত্বরূপ শক্তি
না থাকিলে শিবের উহা থাকিতে পারে না বলিয়া
অন্বয়-ব্যতিরেক স্থায়ামুসারে শক্তির মোচনকর্তৃত্ব
স্বীকার করাই যুক্তিসঙ্গত। সেইজন্মই চণ্ডীতে বলা
হইয়াছে পা বিজ্ঞা প্রমা মৃক্তেহেতৃভূতা সনাতনী'—
তিনিই মৃক্তির কারণস্বরূপা সনাতনী প্রমা বিজ্ঞা।

এই যে সনাতনী বিছা তিনি নিতা! হইলেও তাঁহার বহুপ্রকারের সম্ৎপত্তির কথা খাবন করা যায়। তাই চণ্ডীতে বলা হইয়াছে:

দেবানাং কার্যসিদ্ধার্থমাবির্ভবতি সা যদা। উৎপক্ষেতি তদা লোকে সা নিত্যাপ্যক্তিধীয়তে॥ যথন তিনি দেবগণের কার্যসিদ্ধির জন্ম আবির্ভূতা হন, নিত্যা হইলেও তথন তিনি পৃথিবীতে উৎপন্না হইলেন--এইরপে অভিহিতা হন।

অবতারগণের সহিত তাঁহাদের লীলাস্থিনী শক্তির আবির্ভাব যুগে যুগে ঘটিরাছে। প্রীরামচন্দ্রের সহিত সীতার, প্রীক্ষেরে সহিত রাধিকার, প্রীক্ষের সহিত বংশাধরার, প্রীচৈতক্তের সহিত বিষ্ণুপ্রিয়ার আবির্ভাব দেই মহাশক্তিরই অবতরণ। লীলাস্থিনীদের আবির্ভাব-ব্যতিরেকে অবতারদিগের লীলা সার্থকতা ও পরিপুষ্টি লাভ করিত না।

এই দৃষ্টি শাস্ত্রবহিভূতি নয়। লিন্পপুরাণে পাই : শঙ্কর: পুরুষা: সর্বে দ্রিয়: সর্বা মহেশ্বরী। পুংলিকশন্ধবাচ্যা যে তে চ রুদ্রা প্রকীতিতা:॥ স্ত্রীলিকশন্ধবাচ্যা যা: সর্বা গোযা বিভূতয়:। এবং স্ত্রীপুরুষা: প্রোক্তান্তয়োরের বিভূতয়:॥

— সকল পুরুষই শঙ্কর এবং সকল স্ত্রীই মহেশ্বরী। পুংলিঙ্গ শব্দবাচ্য যাঁহারা, তাঁহারা রুদ্র। স্ত্রীলিঙ্গ শব্দবাচ্য সব কিছুই গৌরীর বিভৃতি। এইরূপে স্ত্রীপুরুষ সকলেই মহেশ্বর মহেশ্বরীরই বিভৃতি।

এইরপে জগতের স্ব কিছু শঙ্কর-শঙ্করীর প্রকাশ হইলেও এই প্রকাশের তারতম্য আছে। এই তারতম্যকে অবশন্ধন করিয়াই অবতার এবং সাধারণ জীবের প্রভেদ।

কিন্ত এই ভারতমা যে কেবলমাত্র অধিকাগতিক ক্ষেত্রে আছে ভাগ নয়—অধ্যাত্মভূমিকান্তেও এই প্রকাশ-ভারতমাের কথা শাস্ত্রে দেখা যায়। কালী, ভারা, লক্ষী, সরস্বতী ভেদে শক্তির বহু রূপ শাস্ত্রে উক্ত আছে। ইংগরা সকলেই পরাশক্তির ভিন্ন বিভৃতি। কিন্তু শ্রীবিতা বা ষোড়শী-বিতা শক্তিদেবতার মধ্যে মুখ্যা বা প্রকৃতিত্বরূপা।

ব্রহ্মাণ্ডপুরাণে বিশতী নামক ভবে বলা হইয়াছে:
'মোকৈকহেত্বিছা তু শ্রীবিছা নাত্র সংশয়ং',
মোক্ষের একমাত্র কারণ শ্রীবিছা, —ইহাতে কোন
সংশয় নাই। বামকেশ্বরতন্ত্রেও কথিত হইয়াছে:
ব্রিপুরা প্রমা শক্তিরাছা জ্ঞানাদিতঃ প্রিয়ে।
স্থাস্থাবিভেদেন ব্রশোক্যাৎপত্তি-মাতৃকা॥

হে প্রিয়ে, ত্রিপুরা অর্থাৎ শ্রীবিক্তা পরমাশক্তি। ইনি জ্ঞানের অর্থাৎ জ্ঞান-জ্ঞাতা-জ্ঞেয়ের আদি বলিয়া মাজা। ইনি স্থূল ও স্ক্রে জগতের উৎপত্তির জনমিত্রী।

পরশুরামকল্পত্তে বলা হইরাছে, "ইয়মেব মহতী বিতা। সিংহাসনেশ্বরী সন্তান্ত্রী"—ইনি শ্রেষ্ঠা বিতা, পরশিব তাঁহার অধিঠান-ভূমি, ইনি সন্তান্ত্রী অর্থাৎ বিশ্বের নিয়ন্ত্রী। তাঁহার প্রধান সচিব ভামা অর্থাৎ কালী। কালী-সাধনা সমাপন করিয়া শ্রীবিতা বা ষোড়শীর উপাসনার বিধান কল্পত্তে দেওয়া হইয়াছে। কারণ—'প্রধানদারা রাজপ্রসাদনং হি তাাযান্'—প্রধান রাজপুরুষকে সন্ত্রই করিয়া তাঁহার দ্বারা রাজার প্রসন্ত্রা সম্পাদন করাই তাহসক্ষত।

কল্লহেরে এই দৃষ্টিতে যদি আমরা শ্রীরামক্বফের তল্প-সাধনা আলোচনা করি তাহা হইলে দেখিতে পাই যে, শ্রীরামক্বফও কালী-সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া ধোড়শী-পূজা করিয়া উাহার সাধকজীবনের উদযাপন করিয়াছিলেন; এবং বাঁহার দেহ-মনের উপাশ্রমে এই পূজা করা হইয়াছিল তিনি হইতেছেন শ্রীসারদাদেবী। স্থতরাং শ্রীশ্রীমাতাঠাকুরাণীর মধ্যে ধে শক্তির নিবাস তিনি যে শ্রীবিভা—সে বিষয়ে সন্দেহ নাই। অবতার-বরিষ্ঠের লীলাস্তিনীর দেহ ও মনকে আশ্রম করিয়া বে শক্তির অবতরণ ঘটিয়াছিল তিনি 'মহতী বিভা, সিংহাসনেশ্রী, সম্রাজ্ঞী'। জগতের ধূলিমলিনতার মধ্যে শক্তির এত বিরাট অবতরণ পৃথিবীর ইতিহাসে আর ঘটে নাই।

কিন্ধ প্রশ্ন উঠিবে যে তাহা হইলে শ্রীশ্রীমাকে কথনও কালী, কথনও বগলা, কথনও সরস্বতী কেন বলা হইতেছে! ইহা কি সকল মাতৃশক্তিই পরমার্থতঃ এক বলিয়া? না, তাহা নয়। আগো-শক্তি ত্রিপুরা জ্ঞানেচ্ছা-ক্রিন্নাম্মী। তাঁহার ত্রিক্ট-মন্ত্রেও তিনটি তত্ত্ব আছে—বাগ্তবক্ট, শক্তিক্ট ও কামরাজক্ট। এই বাগ্তবক্টই সরস্বতী, কামরাজক্ট কালী এবং শক্তিক্ট বগলা। ত্রিক্ট-

মদ্বের অধীধরী দেবী ধোড়শীর—এই সকল দেবতাই অংশ বা বিভৃতি। স্কৃতরাং শ্রীসারদাদেবী এই ধোড়শীর মানববিগ্রহ বলিয়া তাঁহাকে কালী, সরস্বতী, বগলা, প্রমাপ্রকৃতি প্রভৃতি সকল নামেই অভিহিত করা যায়।

আঁচার্যপ্রবর শঙ্কর অবৈতমভাবলধী হওয়া সন্ত্বেও
তাঁহার প্রতিষ্ঠিত মঠসমূহে শ্রীচক্র স্থাপন এবং
শ্রীবিহার উপাসনা প্রবর্তিত করিয়াছিলেন। বিশ্বজননীর কপা-ব্যতিরেকে জ্ঞান বা মুক্তি সম্ভব
নয় বলিয়াই বোধহয় তিনি ইহা করিয়াছিলেন।
কাঞ্চীপুরের কামাক্ষীদেবীর মন্দিরেও শ্রী-ক্রন্থাপন
—শঙ্করাচার্য করিয়াছিলেন। এই দেবী পুরীসম্প্রনায়ের ইইদেবতা। শ্রীরামক্রম্বও পুরী-সম্প্রনায়ের
সন্মানী ছিলেন। কাঞ্চেই তাঁহার বোড়শীপূজা
এই দিক হইতেও সমীচীন হইয়াছিল। কিন্তু
ভারতের ও পুরী-সম্প্রদায়ভুক্ত শ্রীরামক্রম্বসজ্বের
সোভাগাবশতঃ দেবী বোড়শী এই সময়ে মানবদেহাবলম্বনে প্রভাক্ষভাবে পূজা গ্রহণ করিয়াছিলেন
এবং বহুদিন শ্বহন্তে এই স্বন্ধকে পরিচালিত
করিয়াছিলেন ভারতের ও জগতের কল্যাণে।

এই আলোচনা হইতে আমানের এই ধারণা দৃঢ় হইবে, প্রীসারদামণিদেবী নামে যে মানবক্সা এই জ্বগতে আবিভূতা হইয়াছিলেন এবং ধিনি প্রীরামক্ষণ্ড-কতু ক্ষোড়শীরূপে পূজিতা ইইয়াছিলেন, তিনি স্বরূপেও এই যোড়শীদেবীই ছিলেন। অবতার-বরিষ্ঠ প্রীরামক্ষণ্ডের দৃষ্টিতে এই স্বরূপত্ত সম্ভাগিত হইয়াছিল বলিয়াই তিনি ফলহারিণী কালীপূঞ্জার দিন প্রতিমায় কালীপূঞ্জা না করিয়া অষ্টাদশ্বধীয়া মানবীর দেহাবলম্বনে যোড়শীপূজা করিয়াভিলেন।

যে বিরা**ট শ**ক্তির অবতরণ শ্রীশ্রীদারদাদেবীকে অবলম্বন করিয়া **ঘটি**য়াছে সেই শক্তির সম্বন্ধে আনন্দ-লহরীর একটি শ্লোকের অবতারণা করিয়া আমাদের বক্তব্যের উপসংহার করিতেছি: তনীয়াংসং পাংশুং তব চরণপক্ষেক্সহভবদ্ বিরিঞ্চিঃ সঞ্চিত্বন্ বিরচয়তি লোকানবিকলন্। বহত্যেনং শৌরিঃ কথমপি সহম্রেণ শিরসাং হরঃ সংস্কৃতিত্যনং ভদ্গতি ভসিতোদ্ধননবিধিন্॥ জননি, ব্রন্ধা তোমার চরণপদ্মের অল্পনাত্র ধুলি লইয়া এই জ্বগৎ স্থাষ্ট করিয়াছেন, আর সেই জ্বগৎকে সহস্র শিরের দারা বিষ্ণু অনন্তরূপে কোনপ্রকারে বহন করিতেছেন, আর প্রলয়-সময়ে এই জ্বগৎকে চুর্ন করিয়া শিব ভঙ্মধারণবিধিতে বিভৃতি লেপন করিতেছেন।

"জীবের মাঝে শিব বিরাজে" এ বিশ্বাদে তোমার মন

## রাণী রাসমণি

### শ্রীঅক্রুরচন্দ্র ধর

গরীব ঘরের গোপন মণি, কাঁটার কেয়া, মকর ফুল, গুণে স্বয়ং সরস্বতী, রূপে লক্ষী সমতুল। নতুন যুগের সভাবতী, ব'লেই তোমায় আজ গণি, বাঙালী আর বাংলা দেশের গরব তুমি রাসমণি। আফুগভোর দাসথভেতে নাম-লোভীরা এক কালে. হ'ত যেমন 'রাজা, রাণী, রাজাধিরাজ' ফাঁকতালে, তেমন রাণী হওনি তমি, মান নহে দে—অসম্মান; কর্ম তোমায় রাণী নামের সার্থকতা করল দান। "অর্থ সকল অনর্থ মূল"—এই বাণী যে সত্য নয়, প্রমাণিত কর্ল তাহা তোমার দান ও কীভিচয়। 'ব্যবহারের দোষে গুণে ভালমন্দ': তাই তোমার 'অর্থ' পরমার্থ-লাভের সহায় হ'ল বারংবার। নিঃম ও দীন ক্ববাণ-মেয়ে, বিশ্বভরা ভোমার দান কালের দাবি বার্থ ক'রে সগৌরবে বর্তমান ঐ রয়েছে গঙ্গাতীরে মহাকালীর শ্রীমন্দির পুণ্যকামীর বন্ধুসম বিন্ধাসম উচ্চশির। উদয়-গিরির আড়াল হ'তে সূর্যসম শুভঙ্কর উঠুল জেগে দেখান থেকে জ্ঞান-ভক্তির যে ভাস্কর, দীপ্তি তাহার উজল ক'রে তুল্ল সারা বিশ্ব-ধাম, পুণা রামকফ-শীলার গোড়ায় লেখা তোমার নাম। নরদেবের চরণধূলি পড়ল তোমার আঙিনায়, সংশয়ীদের ভূল ভাঙিল পরিজ্ঞানের পূর্ণিমায়। ভেদবাদীরা দেশুল চেয়ে 'গড্-ভগবান' ভিন্ন নয়, সকল পথের, সকল মতের ঘটুল শুভ সমন্বয়।

পূর্ণ ছিল কানায় কানায়,—মগ্ন ছিল অনুক্ষণ। কাশী যেতে পথ দিয়ে তাই শুনলে যথন অক্সাৎ বাংলাদেশে অন্নহীনের দীন-ছম্বীদের আর্তনাদ, বিশ্বনাথের পূজার কড়ি নিঃম্ব-হিতে করলে দান, বিপল্লেরা শান্তি পেল নির্ন্নেরা অন্নপান। কাশী যেতে আর হ'ল না,—কাশীখরীর কি নির্দেশ। মেই তো এল তোমার কাছে, তীথ হ'ল বাংলাদেশ। দশের হিতে ক্রায়ের পথে করলে কত রণোভম, দেখ্ল গেদিন জগদ্বাসী বন্ধনারীর কি বিক্রম! ভয় কারে কয় জানতে না তো, জয়ে বাধা হয়নি তাই. জানতে শুধু "সভাই শিব,"—সভা যা ভার ধ্বংস নাই। হোক না স্বয়ং লাটবাহাত্ব থাক না যতই শক্তি তাঁব অধিকারে বাদ সাধিতে পারতো না যে কেউ তোমার। শক্ত তোমার যুক্তি-বিচার পারতো না কেউ খণ্ডাতে, স্থায়ের দাবি আদায় ক'রে নিতে কড়ায় গণ্ডাতে। অত্যাচার জানতে না তাই সইতে নালো অত্যাচার. অধীনতার সেই যুগেও স্বাধীন ছিলে স্ত্যিকার। রাণী নামের দায়িত্ব কি, ভোলনি তা' কণ-তরে. পরোপকার পরপ্রীতি ঢেউ থেলিত অন্তরে। মরেও তুমি তাই মরোনি, রাণীর মতই গোরবে সকল ধরা আকুল ক'রে জয়-মহিমার সৌরভে বেঁচে আছ আজৰ ভবে,—কীতিমতীর মৃত্যু নাই; লক্ষ কোটি মানব-মনের মাঝখানে তাই তোমার ঠাই।

## রামকৃষ্ণ-দজ্যের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস

#### স্বামী তেজসানন্দ

## ঐতিহাসিক পটভূমিকা

যুগাচার্য স্বামী বিবেকানন্দ ভারতের বৈশিষ্ট্য-বর্ণনা প্রসঙ্গে বলিয়াছেন, "এই দেই প্রাচীন ভূমি, অক্তান্ত দেশে ঘাইবার পূর্বেই ব্রহ্মবিতা ষে-দেশকে নিজ প্রিয় বাসভূমিরূপে নির্দিষ্ট করিয়াছিলেন; এই দেই ভারতবর্ষ, যাহার আধ্যাত্মিক প্রবাহ বজ্রাজ্যে সাগ্রসদৃশ প্রবহ্মান স্রোতম্বতীসমূহের তুলা, যেখানে অনন্ত হিমালয় স্তরে স্তরে উথিত হইয়া তুষারশিথররাজিম্বারা যেন স্বর্গরাঞ্চের রহস্ত-নিচয়ের **দিকে দৃষ্টিপাত করিতেছে।** ভারত, যে ভারত-ভূমির মৃত্তিকা শ্রেষ্ঠ ঋষি-মুনিগণের চরণরজে পবিত্র হইয়াছে। এইখানেই সর্বপ্রথম অনুর্জগতের রহস্ত-উদ্ঘাটনের চেষ্টা হইয়া-ছিল, এখানেই জীবাত্মার অমরত, অন্তর্গামী ঈশ্বর জগৎপ্রপঞ্চে ও মানবে ওত্তপ্রোতভাবে অবস্থিত প্রমান্ত্রা-সম্বন্ধীয় মতবাদের প্রথম উদ্ভব ! ধর্ম ও দর্শনের সর্বোচ্চ আদর্শ সকল এখানেই চরম পরিণতি প্রাপ্ত ১ইয়াছিল। এই দেই ভূমি, ষেখান হইতে ধর্ম ও দার্শনিক তত্ত্বসমূহ বক্তাকারে প্রবাহিত হইয়া সমগ্র জগৎকে প্লাবিত করিয়াছে, আর এখান হইতেই আবার তদ্রপ তরঙ্গ উত্থিত হইয়া নিস্তেজ জাতিসমূহের ভিতর জীবন ও তেজ সঞ্চার করিবে।"

ভারতের এই সমুন্নত সাংস্কৃতিক জীবন একদিনে গড়িয়া উঠে নাই। অশ্রুত ও অদৃশ্য নৈশ-শিশির-সম্পাতে রাশি রাশি গোলাপ-কলি ষেমন অলক্ষিতে প্রস্ফুটিত হয়, তেমনি যুগে যুগে মহামানবগণের অক্লান্ত নীরব সাধনা ভারতের এই আধ্যাত্মিক, তথা সাংস্কৃতিক জীবনকে বিকশিত ও শ্রীমণ্ডিত করিয়া তুলিয়াছে। বৈদিক ও ঔপনিষদিক যুগের আর্থ-শ্বিকঠে বহুত্বের মধ্যে যে একত্বের বাণী একদিন ধ্বনিত হইমাছিল, জৈন ও বৌদ্ধ সন্ম্যাদিগণ ষে

নৈতিক ধর্মকে জীবনের মুক্তিমন্ত্র বলিয়া ঘোষণা করিয়া গিয়াছেন, রামায়ণ-মহাভারতীয় শোর্য-বীর্য-গাথা ও গীতার সমন্বয়বাদ যে স্নাতন ধর্মকে ভারতের প্রাণকেন্দ্র বলিয়া প্রচার করিয়াছে, পৌরাণিক ও তান্ত্রিক যুগের মর্মপ্রশী-কাহিনীর মাধামে বেদান্তের যে জটিলতত্ত্ব সহজ্ঞ সরলভাবে নানারপে, নানাছন্দে পরিবেশিত হুইয়া সকলকে অমুপ্রাণিত করিয়া তুলিয়াছিল,—তাহাই ভারতীয় সাংস্কৃতিক জীবনকে অতুলসম্পদে ভৃষিত করিয়া আজও শত বিপ্লব ও বিপর্যয়ের মধ্যে বিশ্বের বিশ্বয় ও শ্রদ্ধার বস্তু করিয়া রাখিয়াছে। রামকঞ্চ-সভ্যের উদ্ভব, আদর্শ ও অবদান পর্যালোচনা করিলে স্পৃত্তই প্রতীয়মান হয়,—এই ভারত-দংস্কৃতিই রামক্কঞ-সজ্বের মূল উৎস ও প্রকৃত প্রাণ। সংস্কৃতির এক সঙ্কট-মৃহুর্তে যুগ-যুগ-সঞ্চিত এই অমূলা আধাাত্মিক ভাবসমূহই—উনবিংশ-শতান্ধীর শেষে রামক্লফ্ড-স্ভ্রাকারে <u>রূপায়িত</u> হইয়া উঠিয়াছিল।

নিয়ত-পরিবর্তনশীল ভাগাচক্রের বিবর্তনে খ্রীষ্টীয় অষ্টাদশ শতান্ধীর শেষভাগে ভারতের রাষ্ট্র-গগনে এক বিপদ-মেদ সহসা আবিভৃতি হয়। প্রতীচ্য সভাতার অগ্রদ্ত ইংরেজ বণিক বাণিজ্যান্যপদেশে ভারতে প্রবেশলাভপূর্বক অন্তর্দ্ধ কর্জরিত হিন্দু ও মুসলমান রাজস্তবর্গকে ছলে বলে কৌশলে পরাজিত করিয়া একছে ব আধিপত্য বিস্তার করিল। রাজনীতিক্ষেত্রে বিদেশী শক্তির নিকট এই পরাভব ভারতের ক্রষ্টি-জগতেও এক ধৃগান্তর-কারী বিশ্লবের পথ উন্মুক্ত করিয়া দিল। বৃদ্ধিমান ইংরেজ বৃন্ধিয়াছিল ভারতের ভাগ এক স্প্র্রাচীন বিরাট জ্ঞাতিকে কেবল বাহুবলে চিরদিন বশীভৃত করিয়া রাখা সম্ভব নহে; স্থায়ী প্রভৃত্ব স্থাপনের

জন্ম প্রয়োজন হইবে তাহার অন্তর্জগতে ক্লষ্টিগত আমূল পরিবর্তন-সাধন। তাই প্রতীচ্যের প্রকৃত বিষয়-অভিযান আরম্ভ হইল এক অভিনব পছায়। একদিকে ইংরেজী ভাষার মাধ্যমে প্রবর্তিত হইল প্রতীচা শিক্ষা, অপরদিকে শুরু হইল খ্রীষ্টান ধর্ম-যাজকর্গণকত্ ক সমাজ-দেবকবেশে খ্রীষ্ট-ধর্মের অবাধ যুক্তিবাদী পাশ্চান্ত্যের আপাতরমণীয় বৈজ্ঞানিক সভাতা ও শিক্ষায় বিভ্রান্ত হইয়া অনেকেই আচার-ব্যবহার, খাওয়া দাওয়া, পোশাক-পরিচ্ছদ, রীতি-নীতি ও চাল-চলনে প্রতীচ্যভাবাপন্ন হইয়া উঠিলেন এবং ইহাও ভাবিতে শিথিলেন-এতদিন তাহারা যে ভারতীয় ধর্ম ও শাস্ত রত্ন-পেটিকার মন্ত সমত্বে বক্ষে ধারণ করিয়া আসিয়াছেন, তাহা পরম্পরবিরোধী মতবাদে পূর্ণ, অন্ধকুসংস্কারাচ্ছন্ন ও বাগাডম্বর মাত্র। যদি তাহাই না হইবে তবে এত বড় একটা দেশ ক্ষুদ্র একটি বিদেশী শক্তির নিকট এত সহজে পরাজয় স্বীকার করিবে কেন ? এই বিভ্রান্তিকর প্রবল চিন্তাপ্রবাহ সমাজ-মোধের ভিত্তি শিথিল করিয়া দিয়া ভারতের ধর্ম ও সংস্কৃতির অ শুত্তকেও বিপন্ন করিয়া তুলিল। কিন্তু প্রতীচ্য জ্ঞত-সভাতা যতই প্রভাবশালী হউক না কেন, ভারতবাদীর আন্তর জগৎ জয় করা তাহার পক্ষে সহজ্ঞসাধ্য ছিল না। প্রবল আততায়ীর কবলে পতিত हरेया मृज्युत मध्युथीन हरेला पूर्वन व्यक्ति । रामन আত্মরকার্থে গর্জিয়া উঠে, ভারত-প্রতিভা তেমনি মর্ম-স্থানে আধাত প্রাপ্ত হট্যা পরাক্রান্ত বিদেশী সভাতামীক্রতির ভাবী বিষময় পরিপাম চিম্তা করিয়া कीवन-मत्रत्वत धहे त्रीन मिकक्ति श्रवन वित्याह ছোষণা করিল। বিদেশীয় রাজ্বশক্তির নির্যাতন ও নিপোষণ, শোষণ ও তোষণনীতি এবং ভারতীয় সমাঞ্জ-দেহে প্রতীচ্যক্রষ্টির অলক্ষ্য অত্বপ্রবেশ মোহ-গ্রস্ত মৃতপ্রায় জাতির আত্মরক্ষণ-শক্তিকে সহসা প্রবৃদ্ধ করিয়া ভারতের এক প্রান্ত হইতে অপর প্রান্ত পর্যন্ত এক তীব্র প্রতিক্রিয়ার স্থাষ্ট করিল, বাহার

ফলম্বরূপ দেখিতে পাই উনবিংশ শতান্দীর প্রারম্ভে ও শেষভাগে ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে তিনটি প্রবশ ধর্মীয় আন্দোলনের উদ্ভব। ১৮২৮ খুটানে তদানীয়ন প্রসিদ্ধ ভারতীয় নেতা ও সমাজ-সংস্কারক রাজা রামমোহন রায় কলিকাতা মহা নগরীতে 'ব্রাহ্ম-সমাজ' প্রতিষ্ঠা করিলেন এবং ১৮৭৫ খুটাব্দে স্বামী দয়ানন্দ সরস্বতীর নেতৃত্বে বোম্বাই শহরে 'আর্থ-সমাঞ্চ' এবং উক্ত বৎসরই ম্যাডাম এইচ. পি. ব্লাভাটসকে ও কর্ণেন অলকটের প্রচেষ্টায়-প্রথমে আমেরিকার নিউ ইয়র্ক শহরে এবং পরে ভারতবর্ষের মাদ্রাক্ত নগরীতে 'থিয়ো-স্ফিক্যাল সোসাইটি' স্থাপিত হয়। এই আন্দোলন-व्यायत शास्त्रक किं हिन्दुधर्मत स्मीलिक ভारधात्रात्र বিশেষ বিশেষ অংশ গ্রহণ করিয়া স্ব স্থ পদ্ধতি অনুসারে উহাকে রূপায়িত করিয়া বিদেশীয় প্রভাব হইতে ভারতবাদীকে মুক্ত করিতে চেষ্টিত হইল। ইহার ফলও কতকটা ফলিল। যাহারা পাশ্চাত্তা ভাবাপন্ন হইয়া ভারতীয় সংস্কৃতির প্রতি আন্থাহীন হইয়া পড়িতেছিলেন, তাহাদের মধ্যে অনেকেই এই ধর্মান্দোলন প্রস্তুত নবীন মতবাদসমূহের মধ্যে স্বস্থ আত্মিক কুধা মিটাইবার সামগ্রীর সন্ধান পাইয়া প্রতীচা হইতে প্রাচ্যের প্রতি পুন: মুখ ফিরাইলেন। অবাধ পাশ্চাতা ভাবের শ্রোতে এইরূপে একটা প্রবল বাধার সৃষ্টি হইল।

কন্দ্র সমাজ-সংস্কারমূলক এই ধর্মীয় আন্দোলনসকল একদেশী ও একান্দী হওয়ায় ইহাদের
কোনটিই জনসাধারণের উপর স্থায়ী প্রভাব বিস্তার
করিতে সমর্থ হইল না; কারণ হিন্দুধর্মমত-সমূহের
মধ্যে বে মূলগত ঐক্য বিভ্যমান এবং অধিকারিভেদে যে বিবিধ ধর্মেরই প্রয়োজনীয়তা রহিয়াছে,
তাহা উপলব্ধি করিতে না পারিয়া নবধর্ম-প্রবর্তকগণ
হিন্দুধর্মের সারভৃত বহুলাংশকে নিস্প্রয়োজন ও
অন্ধর্মুগস্কারবোধে পরিহার করিয়াছিলেন এবং
তাহার ফলে সনাতনপন্থী হিন্দুমাত্রেই নবীন মতবাদ

ও সামাজিক অন্তর্গানাদি কোনপ্রকারেই গ্রহণ করিতে সমর্থ হইল না। এই কারণে, বে মহত্দেশ্য লইয়া এই সকল ধর্মীয় আন্দোলনের স্থাষ্ট হইয়াছিল তাহা সাফল্যলাভ করিতে না পারায় ইহারা স্ব স্থ কুদ্র গণ্ডীর মধ্যেই সীমাবদ্ধ রহিয়া গেল।

#### সভ্য-শ্ৰপ্নী

हेश अनश्रीकार्य (य, विम्पूधर्मत मर्वक्रनीनजा ও ঔশার্থসত্তেও যুগ-যুগ-সঞ্চিত বিবিধ অপ্রয়োজনীয় আচার-অনুষ্ঠান ও বিধি-নিষেধ ইহার অঙ্গীভূত হইয়া সনাতন ধর্মের কণ্ঠরোধ করিবার উপক্রম করিয়াছিল। তথাপি বৈদেশিক চিম্বাধারার আক্রমণ হইতে হিন্দুধর্মের বৈশিষ্ট্যকে রক্ষা করিতে হইলে যে এই সকল অনাবশুক নিয়ম ও অমুষ্ঠানাদির বহুলাংশে সময়োপযোগী পরিবর্তন ও পরিবর্জন প্রয়োজন, তৎপ্রতি সনাতনপন্থী গোঁড়া হিন্দুসমাজ দৃক্পাত না করিয়া গতানুগতিক পছা অবলম্বন করিয়া ধীর মন্থর গতিতেই পূর্ববৎ চলিতে লাগিল। হিন্দুসমাজের এই অপরিবর্তনশীল মনোবুস্তিই তাহাদের ধর্ম ও ক্লপ্টির প্রগতিসূলক সংস্কারের পরিপন্থী হইয়া দাঁড়াইল। সময়ের আহ্বানে সাড়া দিতে না পারিলে ধুমায়মান আভ্যন্তরীণ অদুক্তোষ-বহ্নি যে একদিন সহসা প্রজ্ঞলিত হইয়া সমগ্র সমাজ-দৌধকে ভত্মীভূত করিয়া কেলিতে পারে, তিষ্বিয়ে গোঁড়া সমাজ-নায়কগণ তখনও সচেতন হইয়া উঠিতে পারেন নাই। একদিকে রাজ্বশক্তির সহায়তায় ধর্ম- ও কৃষ্টি-জগতে প্রতীচোর প্রবল আক্রমণের ফলে ভারতীয় হিন্দুসমাজের নিপীড়িত অহ্নত ও অস্পৃত্য জাতির ব্যাপক ধর্মান্তর-গ্রহণ, অপর্বিকে একদেশী ধর্মীয় আন্দোলনসমূহের নগ্ন ব্যর্থতা। এই সঙ্কট-মুহুর্তে ভারত-রঙ্গমঞ্চে এমন একটি আন্দোলনের প্রয়োজন হইল-যাহা সনাতন-পদ্বীর রক্ষণশীলতা ও সংস্কারবাদীর প্রগতিশীলতার মধ্যে সমন্বয় ও সামঞ্জন্ম বিধান করিয়া ভারতীয় ধর্ম ও ক্লষ্টিকে পুনকজ্জীবিত করিয়া তুলিতে সমর্থ হইবে। কারণ হিন্দুর্ধকে সামগ্রিকভাবে উদার দৃষ্টিভদ্নীতে দেখিতে না পারিলে এবং যুগপ্রয়োজনে যেখানে যতথানি পরিবর্তন ও পরিবর্জন প্রয়োজন তাহা না করিলে পূর্ব তী একাদ্দী আন্দোলনত্ত্যের হায়ই সকল প্রহেটা ব্যর্থতায় পর্যস্থিত হইবে।

এই সন্ধিক্ষণে যুগ প্রয়োজন-সিদ্ধিকল্পে প্রীরামক্বয়-দেবের আবিভাব ভারত-তথা মানবেতিহাসে একটি বিশেষ স্মর্ণীয় ঘটনা। ১৮৩৬ থৃষ্টান্দের ১৮ই ফেব্রুয়ারি হুগলী জিলার অন্তঃপাতী কামারপুকুর নামক এক অখ্যাত পল্লীতে এক দরিদ্র নিষ্ঠাবান ব্ৰাহ্মণ-পবিবাবে তাঁহার জন্ম: কলিকাতার উপকর্গে পবিত্র ভাগীরপী-ভীবে দক্ষিণেশ্বর-ত্রপোরনে তাঁহার স্থণীর্ঘ কঠোর সাধনা ও সিদ্ধি—আঞ্ কাহারও অবিদিত নাই। এমন ধর্ম নাই যাহা তিনি সাধন করেন নাই, এবং এমন সভা নাই যাহা তিনি উপলব্ধি করেন নাই। তিনি ঠাঁহার গভীর আধ্যাত্মিক অমুভূতির সাহায্যে আত্মবিশ্বত ভারত-বাসীকে দেখাইলেন যে, ভারতের ধর্ম ও কৃষ্টি একটা অলীক বা পরম্পরবিরোধী, কুসংস্কারপূর্ব কল্পনা নহে। অনম্ভ শক্তি ও সন্তাবনা উহাতে নিহিত রহিয়াছে—যাহা ভারতের পুনরুখান ও মুক্তির কারণ হইবে, এবং বিখবাদীকে প্রকৃত भाखित भक्षांन विरव। **उं**ग्हांत कीवत्न ममश्र मानव-ভাতির আধ্যাত্মিক ইতিহাসেরই পুনরাবৃত্তি দেখিতে পাওয়া যায়। বিশ্বক্রি রবীক্রনাথ শ্রীরানক্ষের উদ্দেশে প্রদ্ধার্ঘ্য-নিবেদনকল্পে গাহিয়াছেন:

"বহু সাধকের বহু সাধনার ধার।
ধেয়ানে ভোমার মিলিত হয়েছে তারা;
তোমার জীবনে অসীমের লীলাপথে
ন্তন তীর্থ রূপ নিল এ জগতে!
দেশ বিদেশের প্রণাম আনিল টানি—
সেধায় আমার প্রণতি দিলাম আনি।"
বৃগবৃগান্ত ধরিষা বিভিন্ন দেশের সাধকবৃক্ষ
ধে সকল সাধনায় সিদ্ধিলাভ করিয়া গিয়াছেন,

শ্রীরামক্ষে ভাষা মিলিত হইয়া তাঁহার জীবনকে এক মহান পুণাতীর্থে পরিণত করিয়াছে, যাহার মিগ্ধ দলিলে অবগাহন করিয়া প্রান্ত ক্রান্ত মানব-মন শাশ্বত আনন্দ ও শান্তির অধিকারী হইবে। তিনি এমন এক উচ্চ আধ্যাত্মিক ভূমিতে আরুচ হইয়াছিলেন, যেখান হইতে তিনি সকল ধর্মের প্রতি সমান শ্রদ্ধা ও প্রেম প্রদর্শন করিতে পারিতেন। তিনি সর্বধর্মের সমন্বয় সাধন করিয়া বলিলেন--্যে-পথ দিয়াই তত্ত্বের সন্ধানে অগ্রসর হউক না কেন, পরিণামে সাধক চরম লক্ষোই তিনি বলিলেন. পৌছিবে। "দেশ-কাল-পাত্ৰ ভেদে ঈশ্বর নানা ধর্ম করেছেন। কিন্তু সব মতই পথ, মত কিছু ঈশ্বর নয়। তবে আন্তরিক ভক্তি ক'রে একটা মত আশ্রয় কলে, তাঁর কাছে পৌছানো যায়।" "সকলেই তাঁকে ডাকছে। **एक्शा**र्वित मत्रकात नारे। क्लेंड वलक्ट माकात. কেউ বলছে নিরাকার। আমি বলি, যার দাকারে বিশ্বাদ দে সাকারই চিন্তা করুক, যার নিরাকারে বিশ্বাস সে নিরাকারই চিস্তা করুক। ধর্ম ঠিক, আর সকলের ভুল,—এই মতুয়ার বৃদ্ধি ( dogmatism ) ভাল নয়।" "হিন্দু, মুসলমান, খ্রীষ্টান, শাক্ত, শৈব, বৈষ্ণব, ঋষিদের কালের ব্ৰহ্মজানী ও ইদানীং ব্ৰহ্মজানী তোমরা—সকলেই এক वञ्चक हार्रेष्ट्रा। তবে यात्र या পেটে मग्न. মা দেইরূপ ব্যবস্থা করেছেন।"

হিন্দুধর্মের মর্মবাণী—সমন্বয়। গীতায় ভগবান শ্রীক্লফও সেই কথাই বলিয়াছেন:

যে যথা মাং প্রাপছন্তে তাংস্ত থৈব ভন্তামাহন্।
মন বর্ত্তা ক্রেবিত মনুষ্যাঃ পার্থ সর্বশঃ॥ (৪।১১)

— যে যে-ভাবেই আমাকে ভল্তনা করুক, আমি
সেই ভাবেই তাহাকে দর্শন দিয়া থাকি; বিভিন্ন
পথে অগ্রসর হইদেও অন্তিমে সকলে আমাকেই
প্রাপ্ত হইয়া থাকে। 'শিব-মহিয়ঃ স্থোত্তে'ও
এই কথারই প্রতিধ্বনি শুনিতে পাই, "কুলীনাং

বৈচিত্ত্যাৎ ঋজুকুটিলনানাপথজুষাং নূণামেকো গমাস্ত-মসি পরসামর্ণর ইব" ॥१॥— নদীসমূহ ঋজ-কুটিল নানা গতি অবলম্বন করিয়া যেমন অবশেষে মহাসমুদ্রে মিলিত হয়, মহুষ্যদকল ক্ষতির বৈচিত্র্যহেতু নানা মত নানা পথ অবলম্বন করিলেও অবশেষে অনন্ত-দাগর-সদৃশ পরমাত্মারূপী শ্রীভগবানকেই প্রাপ্ত হইয়া থাকে। এীরামক্ষের আধ্যাত্মিক সাধনা ও সিদ্ধির মধ্যে এই মহাস্তাই জীবস্ত হইয়া উঠিয়াছে। তাঁহার এই ধর্মসমন্বর বিভিন্ন ধর্মের শুক্ষ সার্দংগ্রহ বা একটা সাম্যাক ভাবের উচ্ছাস নহে। তিনি কঠোর দাধনার মাধ্যমে দকল ধর্মের সভ্যতা উপলব্ধি করিয়াছিলেন—তাই তিনি আদর্শ-বাদী হইয়াও বাস্তববাদী এবং ভজ্জক্ট তাঁহার বাণী সনাতনপদ্বী ও প্রগতিবাদী সকলেরই মর্ম ম্পর্শ ক্রিয়া তাহাদের বুদ্ধিবৃত্তিকে সচেত্র করিয়া ত্লিতে সমর্থ হইয়াছিল। তিনি সমস্থাসমাকুল ভারতের হুদিনে দৈত, বিশিষ্টাদৈত ও অধৈত,— স্কল দার্শনিক মতের অপূর্ব সমন্বয় সাধন করিয়া বিভ্রাপ্ত ভারতবাদীকে আত্মন্থ ও কেন্দ্রন্থ করিয়া তলিলেন। তাঁহার আহ্বানে বৈষ্ণব, শাক্ত, তান্ত্রিক, বৈদান্তিক, ব্রাহ্ম, বেদ্ধি, শিশ্ব, গ্রীষ্টান, পারসিক ও মুসলমান—সকলে এক আলোকের সন্ধান পাইয়া স্ব স্ব ধর্মে আরও অধিক আস্থাবান অবচ অপর ধর্মের প্রতি অধিক শ্রদ্ধানীল इटेशा छेठिए। त्ययमानव खीरामक्रत्छत खीरनत्क লকা করিয়া ফরাসী মনীষী রোমা রোলা বলিয়াছেন: Sri Ramakrishna was the consummation of two thousand years of the spiritual life of three hundred million people; a great symphony composed of thousand voices and thousand faiths of mankind - amonto মানবের দিসহস্রব্যাপী গভীর আধ্যাত্মিক সাধনার চরম পরিণতি স্বরূপ এরামক্লফের জীবন বেন সহস্র

ম্বরের একটি সমন্বিত একতান, যেখানে মানব জাতির সংস্র ধর্ম ও মতবাদের অপূর্ব সামঞ্জন্ত ঘটিয়াছে ৷ ব তঃ গভীর আধ্যান্ত্রিকতা ও উদার সর্ব-জনীনতার একর সমাবেশ শ্রীরামক্লফ-জীবনে যেরূপ স্থার ভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে, আর অন্ত কোণাও তজপ দৃষ্ট হয় না। তাই তাঁহার সাধনা ভারতের তথা জগতের ইতিহাসে এক নৃতন অধ্যায়ের স্চনা করিয়াছে। মহাত্মা গান্ধীও শ্রীরামক্ষের প্রতি শ্রন্ধা নিবেদন করিয়া বলিয়াছেন: The story of Ramakrishna Paramahansa's life is a story of religion in practice. His life enables us to see God face to face. ... " श्रीतामकृष्ण अन्नमङ्ग्राप्तरवन को वन-বুস্তান্ত ধর্মের সাক্ষাৎ উপলব্ধির একটি প্রকৃষ্ট ইতিহাস। তাঁহার জীবন আমাদিগকে ভগবানের সাক্ষাৎকার করিতে সহায়তা করে। তিনি দিবা ভাবের মৃঠ বিগ্রহ। তাঁহার বাণী শুক শাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিতের উক্তি নহে—উগা স্বীয় আধ্যাত্মিক অমুভূতি প্রস্ত জীবনবেদ। এই অবিশাদের ঘূরে, শ্রীরামক্রঞ্চ জীবস্ত বিশ্বাদের এক উচ্ছল দৃষ্টাস্ত, যাহা সহস্র সহস্র নরনারীকে আজ পরম শান্তি ও সান্তনা দিতেছে—অমূথা তাহারা কথনও আধ্যা ত্মিক আলোকের সন্ধান পাইত না।"

### সজ্যের স্চনা

শ্রীরামকক্ষের জীবন সর্বধর্মের মিলন-ও সমন্বয়ভূমি। তাঁহার অক্লান্ত স্থণীর্ঘ সাধনায় ভারতের
যে স্থপ্ত আধ্যাত্ম-চেতনা প্রবৃদ্ধ হইয়াছিল তাহাই
রামকক্ষ-সভ্যাকারে অচিরে রূপায়িত হইয়া উঠিল।
এই সভ্যাঠনে শ্রীরামকক্ষ ও নরেক্রনাথের মিলন
একটি ঐতিহাসিক ঘটনা। কলিকাতার এক
সম্রান্ত দত্ত-পরিবারে ১৮৬০ খুটাব্দের ১২ই জামুয়ারি
অলোকসামান্ত মেধা ও মনীধা লইয়া নরেক্রনাথ
জন্মগ্রহণ করেন। পিতা বিশ্বনাথ দত্ত ও মাতা

ভ্ৰনেশ্বীর সমত্ন তত্থাবধানে নরেন্দ্রনাথ ক্রমে প্রাচ্য ও প্রতীচা বিভায় পারদশী হইলেন, ইওরোপীয় সাহিতা, বিজ্ঞান ও দর্শনের অনিষ্ঠ পরিচয় লাভ করিয়া তিনি কতকটা সংশ্রবাদী (sceptic) হইয়া উঠিলেন! বিধাতার এক নিগুঢ় প্রেরণায় উনবিংশ শতাব্দীর এক শুভক্ষণে ভারতের এই তুইটি উজ্জ্ব প্রতিন্তা দক্ষিণেশ্বরের পুণাপীঠে পরম্পরের সমৃথীন হটলেন। একদিকে প্রাচ্য কৃষ্টির মূর্তবিগ্রহ—নিরক্ষর, নিরভিমান সিদ্ধসাধক শ্রীরামরুষ্ণ; অপরদিকে পাশ্চান্ত্যশিক্ষানৃপ্ত প্রতীচার প্রতীক্ষদৃশ সংশ্রবাদী নরেন্দ্রনাথ, - যেন কর্মচঞ্চল বস্তুতান্ত্ৰিক অভ্ৰাণী পাশ্চান্তা আজ শান্ত সমাহিত অধ্যাত্মজ্ঞানগন্তীর প্রাচ্যের সন্মু**ৰে** যুগসমস্তা সমাধানের উদ্দেশ্যে দণ্ডায়মান। আগ্রহ-ব্যাকুলিত চিত্তে নরেন্দ্রনাথ প্রশ্ন করিলেন, "আপনি কি ঈশ্বরকে দেখেছেন ?" ধীর অকম্প্রকঠে প্রামক্রক উত্তর দিলেন, "হাঁ, তাঁকে দেখেছি, যেমন তোমাকে দেখছি,—ভার চেয়েও স্পইতর ভাবে। তাঁকে উপলব্ধি করা যায়, দেখা যায় এবং তাঁর সঙ্গে কথা বলা যায়, যেমন আমি তোমার সঙ্গে কথা বলছি। কে তাঁকে জানতে চায় ?" স্মরণাতীত কাল হইতে মানব মনে এই একই প্রশ্ন কতবার জাগিয়াছে; আবার কতবার তাহার সমাধানও হইয়াছে। ভারতের ঋষিকঠে স্থদ্র সভীতেও এই একই निकाल ध्वनिक इहेग्राहिल-"द्वनाहरमञ् शूक्वर মহাস্তমাদিতাবর্ণং তমসঃ পরস্তাৎ। তমেব বিদিত্বা-২তিমৃত্যমেতি নাকঃ পছা বিগুতেহনায়॥" খেতাখ-তরোপনিষৎ—০।৮॥ অধ্যাত্মিকতার জীবস্ত বিগ্রহ প্রীরামক্বফের পুণাম্পর্শে ও শিক্ষায় নরেক্রনাথ ক্রমে আন্তিক ও শাস্ত হইয়া উঠিলেন। প্রাচা ও প্রতীচ্যের হুইটি চিন্তাধারা শ্রীবামক্বফ ও নরেন্দ্রনাথের ৰুগাজীবনে মিলিত হইয়া যে মহাশক্তি-সঙ্গমের স্ষ্টি ক্রিয়াছিল, বলা বাহুলা, তাহা মানবের অপার माखि ও कमार्वित शाशी उदम इहेशा तश्यारह ।

শ্রীরামক্বন্ধ তাঁহার মহা প্রস্থানের কিছুকাল পূর্ব হইতেই দক্ষিণেশ্বর, শ্রামপুক্র ও কাশীপুর উন্থান-বাটীতে নরেন্দ্রনাথ প্রমুখ কয়েকজন নির্মলচরিত্র ভক্তিমান তেজস্বী যুবককে ভারতের সর্বোচ্চ সনাতন আদর্শ ত্যাগব্রতে দীক্ষিত করিয়া নানাভাবে শিক্ষা দিতে লাগিলেন। তিনি উপলব্ধি করিয়া-ছিলেন ভোগবাদমুখর যুগে প্রাচ্য ও প্রতীচ্যে এমন একটি সন্নাসি-সভ্যের প্রয়োজন যাহা "আত্মনো মোক্ষার্থং জগদ্ধিতায় চ"—এই মহামন্ত্র গ্রহণ করিয়া স্বদেশ ও সমগ্র মানবঞ্জাতির সেবায় আত্মনিয়োগ করিবে। কাশীপুর উত্থানে অন্তিম শ্ব্যায় শায়িত শ্রীরামক্ষণ নরেন্দ্রনাথকে সমীপে ডাকাইয়া অক্যান্ত যুবক শিশ্যগণ সম্বন্ধে বলিলেন, "আমি ইহাদের ভার তোমার উপর অর্পণ করিতেছি।" এই বলিয়াই তিনি ক্ষার হইলেন না। জাত্যভিমান দুরীকরণার্থে তাহাদিগকে একদিন জাতিনিবিশেষে সকলের দ্বারে-দ্বারে 'মাধুকরী' ভিক্ষা করিতে পাঠাইলেন এবং অপর একদিন এই সকল চিহ্নিত অন্তরঙ্গ শিয়াগণকে ত্যাগের জনস্ত প্রতীক গৈরিক বসন দিলেন। প্রকারান্তরে স্কলকে স্ক্লাস্ত্রতে দীক্ষিত করিয়া শ্রীরামক্ষ স্বয়ংই নরেন্দ্রনাথের নেতৃত্বে কাশীপুর উন্তানে রামক্লফ-সভ্যের স্তত্ত্রপাত করিলেন।

## বেদান্তের বিজয়-অভিযান

১৮৮৬ খৃষ্টাব্দের ১৬ই আগষ্ট শ্রীরামকৃষ্ণ লীলাসংবরণ করিলে সয়াসি-সভ্য সমাক্জাবে গড়িয়া
তুলিবার গুরু দায়িত্ব নরেন্দ্রনাথের উপর অপিত
হইল। শ্রীরামকৃষ্ণের তিরোধানের অভ্যন্তকাল
মধ্যে বরাহনগরে এক জীর্ণ ভাড়াটিয়া গৃহে উক্ত
বৎসরই অনাড়ম্বর ভাবে র।মকৃষ্ণ-সভ্যের প্রথম মঠ
স্থাপিত হইল এবং নরেন্দ্রনাথ তাঁহার অপরিসীম
বৈর্ধ, উৎসাহ, বিরাট ব্যক্তিত্ব ও প্রবল আকর্ষণী
শক্তিবারা শ্রীরামকৃষ্ণের কোমারবৈরাগ্যবান শিল্য-

বুলের প্রায় সকলকেই এই নবপ্রতিষ্ঠিত মঠে সক্তর্জীবন-ঘাপনোদেশ্রে একত্র করিলেন। অতঃপর ব্রাহনগর-মঠেই কোন এক সময় ত্যাগী যুবকগণ আফুষ্ঠানিক ভাবে আচার্য-শঙ্কর-প্রবর্তিত সন্ন্যাসি-সম্প্রদায়েচিত নাম ও গৈরিকবন্ধ ধারণ করিলেন এবং তীব্র বৈরাগ্য, কঠোর ক্বচ্ছুসাধন, পৃঞ্জা, ধ্যান, জপ ও স্বাধ্যায়াদির সহায়ে সকলে স্ব স্থায়ায়াঘিত্রক জীবন গড়িয়া তুলিতে যত্বপর হইলেন।

এতৎকালীন তুই একটি ঘটনা সভ্যের তথা ভারতের ইতিহাসে এক যুগান্তরকারী পরিবর্তন কর্যাছিল—(১) আনয়ন সন্ত্রাস-গ্রহণান্তে নরেন্দ্রনাথ (স্বামী বিবেকানন্দু) উত্তরাথণ্ডের পবিত্র প্রাচীন তীর্থ জ্বীকেশ হরিদার প্রভৃতি স্থানে কঠোর তপস্থানি করিয়া পরিব্রাঞ্চক-জীবন্যাপনের অভিপ্রায়ে হিমালয় হইতে করাকুমারী পর্যন্ত গুই বংসরের অধিককাল একাকী ভ্রমণ করিলেন। শত গ্রন্থাগারের পুস্তক অধায়ন করিয়াও যে অভিজ্ঞতা অর্জন করা সম্ভব হয় না, এই পরিভ্রমণকালে রাজা-প্রজা, ধনী-দরিত্র, ব্রাহ্মণ-পেরিয়া সকলের সঙ্গে সমভাবে মিলিত হইয়া তিনি ভারতের মর্মবাণী ও অধণ্ডতা, অন্তরের আকৃতি ও বেদনা, অভাব-অভিযোগের সহিত ঘনিষ্ঠ পরিচয় লাভ করিবার অপূর্ব প্রযোগ লাভ করিলেন এবং পরপদ-দলিত মৃতক্র নি:দহায় ভারতবাদীর মুক্তি-মন্ত্রেরও সন্ধান পাইলেন। (২) অতঃপর, পশ্চিমভারত ভ্রমণ-কালে তিনি শুনিতে পাইলেন আমেরিকার শিকাগো শহরে এক বিরাট ধর্মমহাসভার আয়োজন হইতেছে এবং বিশ্বের সকল ধর্মের প্রতিনিধি সেই সভায় স্ব ধর্মালোচনার জক্ত আহুত হইয়াছেন। তঃথের বিষয়, হিন্দুধর্মের পক্ষে এই ধর্মসভায় প্রতিনিধিম্বরূপ काशांक अधिहेवात वावश श्य नाहे। श्रामी বিবেকানন্দ অন্তরে অমুভব করিলেন তদীয় গুরু-দেবের মহতী ইচ্ছা পুরণের অস্তই এই রক্ষমঞ্ প্রস্তুত হইতেছে। মান্তাজের কতিপয় উচ্চ শিক্ষিত উৎসাহী যুবক স্বামীন্ধীর উদারতা, ত্যাগ, গভীর পাণ্ডিতা ও অদাধারণ বাগ্মিতায় মুগ্ধ হইয়া অর্থ-সংগ্রহপূর্বক হিন্দুধর্মের প্রতিনিধিম্বরূপ তাঁহাকেই আমেরিকায় প্রেরণ করিতে চাহিলেন। ক্ষণকে স্মরণ করিয়া তিনি ১৮৯৩ সালের ৩১শে মে বোম্বাই হইতে আমেরিকা যাত্রা করিলেন। ১১ই সেপ্টেম্বর শিকাগো শহরে দেই ধর্মমহাসভার প্রথম অধিবেশন হয়। সমুদ্য পাশ্চাত্তা গ্রীষ্ট-ধর্মাবলম্বী সভাজাতি পূর্ব হইতেই স্থির করিয়াছিলেন त्य, এই মহাসভায় औष्टेश्य রই বিজয়-বৈজয়য়ৢয়ী উড্ডীন হইবে এবং অন্থান্ত ধর্মের অসারতা চির-কালের জন্ম প্রমাণিত হইবে। কিন্ত বিধাতার বিধান অন্তর্মপ ৷ শুরুবলে বলীয়ান এবং আধ্যাত্মিক ভাবসম্পদে গরীয়ান বিবেকানন হিন্দুধর্মের উদার গন্তীর তত্ত্ব বিশ্বসভায় দিনের পর দিন বিশ্লেষণ করিয়া শ্রোত্মগুলীকে চমংকৃত ও মুগ্ধ করিলেন। ১৯শে সেপ্টেম্বরের অধিবেশনে তিনি বেদাস্তের সার্বভৌমত উদ্যাটন করিয়া বলিলেন, "যদি কথন ও এক সর্ববাদিসমাত ধর্মের উদ্ভব হয়, তাহা হইলে ভাহা কথনও দেশ-কাল্যারা পরিচ্ছিন্ন হইবে না: যে অনম্ভ ভগবানের বিষয় উপদেশ করিবে সে ভদ্রপ অনস্তই হইবে; সেই ধর্মপূর্য ক্লয়-ভক্ত বা গ্রীষ্ট-ভক্ত, সাধু বা অসাধু সকলের উপর সমস্ভাবে খীয় কিরণজাল বিস্তার করিবে; সেই ধর্ম শুধু ব্রাহ্মণ্য वा दोक, ओहोन वा मुगलमान धर्म इट्टा ना ; भत्रक স্কলের সমষ্টিম্বরূপ হইবে, অবচ তাহাতে উন্নতির অনন্ত পথ উন্মুক্ত থাকিবে; সেই ধর্ম এভদুর সার্বভৌম হইবে ষে, তাহা অসংখ্য প্রসারিত হস্তে পুথিবীর যাবভীয় নরনারীকে সাদরে আলিকন করিবে ৷ .... সেই ধর্ম এইরূপ হুইবে ধে, উহাতে কাছারও প্রতি বিশ্বেষ বা উৎপীডনের স্থান পাকিবে না. প্রত্যেক নরনারীকে দেবস্বভাব বলিয়া স্বীকার করিবে এবং উহার সমুদয় শক্তি সমস্ত মন্ত্রাজাতিকে ত্ব ত্ব দেবত্বভাবোপল্জি করিতে সহায়ত। করিবার

অক্ত সতত নিযুক্ত থাকিবে।" স্বামীজী ২৭শে সেপ্টেম্বর ধর্মমহাসভার শেষ অধিবেশনে বিশ্ববাসীকে मर्याधन कतिया विनातन, "औष्ट्रोनरक हिन्तु वा रवीक श्रेटिंड श्रेटिंग नां ; किश्वा हिन्तू वा द्वीकटक খ্রীষ্টান হইতে হইবে না; কিন্তু প্রত্যেক ধর্মই অক্স ধর্মের সারভাগ ভিতরে গ্রহণ করিয়া ভদ্ধারা পুষ্টিলাভ করিয়া আপনার বিশেষত্ম রক্ষাপুর্বক নিজের প্রকৃতি অনুসারে পরিবর্ধিত হইবে। যদি এই দর্বধর্ম-মহাদম্মেশন জগতে কিছু প্রমাণ করিয়া থাকে তবে তাহা এই : স্থন্দরভাবে ইহা প্রমাণ করিয়াছে যে পবিত্রতা, চিত্তশুদ্ধি ও দয়াদাক্ষিণা অগতের কোন একটি বিশেষ ধর্মের সম্পত্তি নয় এবং প্রত্যেক ধর্মেই অতি মহাত্মভব উদারচরিত্র নরনারী জন্মগ্রহণ করিয়াছে। এই সকল প্রত্যক্ষ প্রমাণসম্ভেও যদি কেহ এরূপ কল্পনা করে যে, অন্তাক্ত ধর্মের বিনাশ হইয়া তাহার ধর্মই অপর সকলকে অতিক্রম করিয়া জ্ঞীবিত থাকিবে, তবে সে বাস্তবিক্ই রূপার পাত্র; তাহার জন্ত আমি বড়ই ছঃখিত; আমি তাহাকে স্পটাক্ষরে বলিতেছি যে, তাহার স্থায় লোকেরা বাধা দিলেও অনতিবিলয়ে প্রতি ধর্মের পতাকার উপর ইহাই লিখিত থাকিবে—'বিবাদ করিও না, পরম্পর সহায়তা কর; বিনাশের চেষ্টা না করিয়া পরম্পরের ভাব গ্রহণ করিয়া ধারণা কর; কলহ ছাড়িয়া মৈত্রী ও শান্তি আশ্রয় কর।"

ধর্মমহাসভার শ্রীরামক্তফের জীবনালোকে বেদান্তধর্মের অত্যাদার আদর্শ পরিবেশন করিয়া স্থামী
বিবেকানন্দ আজ শুধু বিশ্ববরেণ্য হইলেন তাহা
নহে, ভারতের ধর্ম ও ক্রপ্তিকে তিনি গৌরবাসনে
প্রতিষ্ঠিত করিয়া ভারতের মুথ উজ্জ্বল করিলেন।
কেহ করনাও করিতে পারে নাই যে, কপর্দকশৃত্ত ভিক্লাজীবী এক হিন্দু যুবক-সন্ন্যাসী পরাধীন
ভারতের উপেক্ষিত সনাতন হিন্দুধর্মকে সর্বধর্মের
পুরোভাগে এইভাবে স্বমহিমার প্রতিষ্ঠিত করিতে
সমর্থ হইবে। স্থামী জী মর্মে মর্মে অমুভব করিলেন ভারতের প্রাণপুরুষ তদীয় আচার্য শ্রীরামক্কষ্ণের অমোব আশীর্বাদেই স্থানুর পাশ্চান্ত্যের ধর্মমহাসভায় তাঁহাকে বিজয়মাল্যে ভূষিত করিয়াছে। তিনি ক্বতজ্ঞতা-ভরা অন্তরে দেশবাসীকে জানাইলেন এই অসামান্ত সাফল্য ভারতক্বস্টিরই সাফল্য এবং এই বিপুল গৌরব ও সম্মান তাঁহার স্থদেশবাসিগণেরই প্রাপ্য, তাঁহার নিজের নহে। স্থামীজীর এই প্রতীচাবিজয়কে অভিনন্দিত করিয়া পরবর্তীকালে শ্রীঅরবিন্দ লিধিয়াছেন, "বে শক্তিমান মহাপুরুষ পৃথিনী আলোড়ন করিয়া উহার সংস্কার সাধন করিতে যুগাবতার শ্রীরামক্ষণ কর্তৃকি নিধ্বািরিত, সেই স্থামী বিবেকানন্দের পাশ্চান্তা-বিজয়াভিষান ভারতের কেবল নবজাগ্রণ নহে, পরস্ক পুনরভূাদ্য এবং বিশ্ববিজ্যেরও প্রথম প্রত্যক্ষ নিদর্শন।"

## বেলুড়মঠ প্রতিষ্ঠা

১৮৯২ সালে বরাহনগর হইতে মঠ আলমবাজারে স্থানাস্করিত হয়। প্রতীচাপত্তে বেদাস্থর্মের বীক বপন কবিয়া ১৮৯৭ সালের ১৫ই জানুৱারি স্বামী বিবেকানন্দ স্থদেশে প্রত্যাবর্তন করিলেন এবং অচিরে নৃতন মঠে গুফুলাত্বর্গের সঙ্গে পুনর্মিলিত হইলেন। তিনি ঐ বৎসরই ১লা মে রামক্বঞ-দেবের সন্ধানী ও গৃহী-শিষ্যগণকে একতা করিয়া তাঁহাদের সমবেত সাহাধ্যে 'রামক্ষঞ্মিশন' নাম দিয়া একটি প্রচার-সমিতি গঠন করিলেন—ঘটোর প্রধান উদ্দেশ্য -(১) সকল ধর্মকে একই সনাতন ধর্মের বিকাশ মনে করিয়া বিভিন্ন ধর্মাবলম্বিগণের মধ্যে ঐক্য ও ভ্রাত্ত স্থাপন করা: (২) উন্নতচরিত্র কর্মী তৈরী করা, যাহারা বিজ্ঞান ও অক্তান্ত বিষয়ে পারদর্শিতা লাভ করিয়া জনসাধারণের জাগতিক ও আধান্ত্রিক উন্নতিবিধানকরে আত্মোৎসর্গ করিবে: (৩) ভারতের শিল্প, দাহিত্য, ললিতকলাদির উন্নতি ও বিস্তারসাধন করা; (৪) শ্রীরামক্ষণেবের সর্ব-क्रमीन भिकात আলোকে क्रमभाधात्रलंद मध्य विषास ও অন্থাক্ত ধর্মের প্রাকৃত আদর্শ প্রচার করা; (৫)
এবং লাতিধর্মনিবিচারে নরনারায়ণজ্ঞানে আতের
সেবার আত্মনিয়োগ করা। স্থামী বিবেকানন্দ
তাঁহার বহুকাল-পোষিত এই পরিকল্পনা গুরুত্রাত্তগণের সহায়তার রূপান্তিত করিয়া তুলিতে পারিয়া
বিশেষ স্বত্তিবোধ করিলেন এবং সভ্জ্বের সন্ধানির্ক্ত প্রামীকীর ইচ্ছাকে শ্রীরামক্তম্পেরই আদেশ মনে
করিয়া উৎসাহের সহিত বিভিন্ন কর্মক্ষেত্রে ঝাঁপাইয়া

১৮৯৭ সালের ১২ই জুন প্রবল ভূমিকম্পে আলমবাজার মঠ নির্ভিশয় ক্তিগ্রন্ত হইলে ভাগীরপীর পশ্চিম উপকুলে বেলুড় গ্রামে (বহুমান বেলুড়মঠের দক্ষিণ্দিকে ) ভনীলাম্বর মুখোপাধ্যায়ের স্থবুহৎ মনোরম উত্তানবাটীতে ১৮৯৮ সালের ফেব্রুয়ারি মাদে মঠ পুনরায় স্থানান্তরিত হয়। এই স্থানেই সজ্বজননী প্রীশীদারদাদেবীও কিছুকাল অবস্থান করিয়া পঞ্চপাদি কঠোর ব্রচ উদ্যাপন তাঁহার অবস্থিতি, তপস্থা, অপুর্ব অহভূতি ও দর্শনাদি ঐ উন্থানবাটীকে পবিত্র ও চিরম্মরণীয় করিয়া রাথিয়াছে। স্থায়িভাবে নিজম্ব ভূমিতে মঠস্থাপনের উদ্দেশ্যে স্বামীন্ধী উক্ত সালের এই মার্চ ইংরেজ ভক্তমহিলা মিদ হেনরিয়েটা মুলার এবং মার্কিন ভক্তমহিলা মিদেস ওলি বুলের অর্থসাহায্যে (৩৯০০০ মুদ্রায়) বেখানে বর্তমান বেলুড় মঠ বিস্তমান, দেই বিস্তীর্ণ ভূমিথণ্ডের কিয়দংশ ক্রম করিয়া নতন মঠ নির্মাণ-কার্যে তৎপর হইলেন। निर्माण-कार्य ममाश्र इटेल ১৮৯৮ माल्य ३हे ভিদেম্বর স্বামীলী ৺নীশাম্বর মুধার্কীর উন্থান-বাটী হইতে শ্রীরামকুঞ্চদেবের প্রতিক্রতি ও অন্তি প্রভৃতি অয়ং শিরে বহন করিয়া এই নবনিমিত মঠে প্রতিষ্ঠা করিলেন। স্বামীজীর বহুকালের ইচ্ছা व्यास भूर्व श्रेम । ১৮৯৯ সালের ২রা साञ्चाति श्रेटि हेशरे त्रामकक-मञ्ज्यत छात्री श्रथान ८कट्ट পরিণত रुहेन। ১৯০১ नाल Trust Deed ( किनामा )



स्रामी अक्षतानम

সম্পাদিত হইলে পূর্ব-প্রবর্তিত প্রচার-সমিতির সমগ্র কার্যভার বেলুড় মঠের সন্ধাসী ট্রাষ্টিগণই (Board of Trustees) সাময়িকভাবে গ্রহণ করিলেন।

ইতোমধ্যে মত্যধিক পরিশ্রমে স্বামী বিবেকা-নন্দের স্বাস্থ্য দিন দিনই ভাঙিয়া পডিতেছিল। চিকিৎসকগণের নির্দেশে স্বামীলী স্বাস্থ্যামতিকরে ১৮৯৯ খৃ: ২০শে জুন দ্বিতীয়বার পাশ্চান্তাদেশে ধাত্রা ক্রিলেন এবং ভত্রত্য পূর্বারক্ষ কার্যদকল পর্যবেক্ষণ ও স্প্রতিষ্ঠিত করিয়া ১৯০০ খঃ ১ই ডিদেশ্বর বেলুড় মঠে ফিরিয়া আসিলেন। কিন্তু ইহার পর হইতে তাঁহার ভগ্নস্বাস্থ্য আরও দ্রুত অবনতির দিকে চলিতে লাগিল। অবশেষে ১৯০২ থৃঃ ৪ঠা জুলাই শুক্রবার তিনি সকলকে শোকসাগরে ভাসাইয়া মহাসমাধিযোগে লীলা-সংবরণ করিলেন। এই আকস্মিক তিরোধানে দক্তের সন্মাসিরুন্দ অত্যন্ত মমাহত হইলেও দিশাহারা হইলেন না। উহোরা উহিদের গুরুত্রাতা স্বামী ব্রনাননের নেত্রত্বে বিপুল উভ্তমে সজ্যের কার্য পরিচালনা করিতে লাগিলেন ৷ তাঁহার স্থযোগ্য পরিচালনায় সভ্যশক্তি বুদ্ধিপ্রাপ্ত হইয়া অত্য**র**কালের মধ্যেই সর্বত্র বিস্তৃতি-লাভ করিল। অতঃপর প্রচার-বিভাগের কার্যকলাপ আরও শুজানার সহিত নির্বাহের উদ্দেশ্মে ১৯০১

খুষ্টাব্দে ভারতীয় আইনের ১৮৬০।২১ ধারা অন্থগারে তাঁহারা দভেবর প্রচার-বিভাগকে রামক্রঞ মিশন নামে রেজেপ্টি করাইলেন। বস্ততঃ শ্রীরামরুষ্ণ মঠ ও মিশন রামক্ষণ-সভেষরই তুইটি দিক। ইংলের উভয়ের মধ্যে আইনগত পার্থকা থাকিলেও আদর্শ হিসাবে মুলত: ঐক্যই রহিয়াছে। মিশনের কার্য-নিয়ন্ত্ৰণ সংসদ (Governing Body) বেৰুড় মঠের ট্রাষ্ট্রপূপ (Board of Trustees) দ্বারাই সংগঠিত; উহার কর্মী প্রধানতঃ রামক্লঞ্চ-মঠেরই मन्नामी ७ बन्नानात्रिवृन्म এवः द्वन्ष्मर्घरे तामक्रक মঠ ও মিশনের সন্মিলিত প্রধান কেন্দ্র। ১৯২২ খু: স্বামী ব্রহ্মানন্দের তিরোধানের পর হইতে क्रमाव्यय यांभी निवानन, यांभी अथ्यानन, यांभी विकानानम, साभी अकानम এवः साभी विवसानम সভ্যাধ্যক্ষ পদে বৃত হইয়া দেশ-বিদেশে বিভিন্ন মঠ ও মিশনের কেন্দ্রভাপন, বেদান্তধর্মের বহুল প্রচার ও বিবিধ জনহিতকর কার্যের অফ্রপান করিয়া সভ্যের প্রভৃত বিস্তারসাধন করিয়া গিয়াছেন। বর্তমান সভ্যনায়ক স্বামী শংকরানন্দ পূর্ববতি-গণের পদাক অনুসরণ করিয়া ১৯৫১ খঃ হইতে রামক্রঞ-সভ্য দক্ষতার সহিত পরিচালনা করিয়া আসিতেছেন। অতঃপর শ্রীরামক্লফ-সংঘের আদর্শ ও প্রদার সহজে আলোচনা করা যাইবে !#

\* রামতৃক্ষ মিশন সারদাণীঠ (পো বেল্ড্মঠ) কতু কি প্রকাশিত লেখকের ইংরেজী পুত্তক 'Ramakrishna Movement: Its Ideal and Activities' অবলম্বনে লিখিত।

# টানো আমায় তোমার পানে

ঞীরবি গুপ্ত

এনেছি আজ অরণ-রাঙা ভোমার ছটি চরণতলে স্থানম্থানি, আলো ভোমার চিরজ্যোতির পরশ-পলে। লবো ভোমার পাবক-বাণী সকল ভিমির বাধায় হানি'.

সকল তিমির বাধায় হানি, দীপ্ত তোমার স্বপ্নথানি মুক্ত করো জীবন-দলে। নীরব আমার বীণাখানি এবার গহ আপন হাতে, বংকারো হার মুখর ঘাহা তোমার মানসনিলীন প্রাতে। টানো আমায় তোমার পানে পূর্ণ করে। তোমার গানে, জীবন-নদীর অবাধ ধারা বেন তোমার দিশায় চলে।

# স্বাধীনতা-শতাব্দী ও বিবেকানন্দ-যুগ

### ডক্টর শ্রীকালিদাস নাগ

১৮৫৭-৫৯ সালে প্রায় ছটো বছরের বিপ্লবে যেন এক যুগ-প্রলয় হ'য়ে গেল, গঙ্গা ও যযুনার অববাহিকা প্রদেশগুলিতে রক্তের স্রোত ব'য়ে গেল; শাদায় কালোয় দেখানে তেব নেই—রক্তের রঙ সমান লাল! কিন্তু প্রতিহিংসায় কালো হ'য়ে উঠ্ল মিউটিনির ইতিহাস? স্বাধীনতার জক্ত ধারা লড়েছে তাদের—কালা বিদ্রোহাদের দেহ কামানের মুখে বেধে সালা সৈনিকরা ছিন্নভিন্ন কর্ল; একজন রুশ শিল্পী স্বচক্ষে দেখে ছবি এ কৈছিলেন।

অহিংসার ঋতিক্ মহাত্মা গান্ধী জন্মালেন ১৮৬৯ খৃষ্টান্ধে, এবং আগের দশকে (১৮৫৮-৫৯) জন্মছিলেন কয়েকটি ভারত মাতার সম্ভান,—খাঁদের আজ স্মরণ করা উচিতঃ জ্বগদীশচক্র বস্থ ও বিশিন চক্র পাল (১৮৫৮), রবীক্রনাথ ও প্রাফুলচক্র (১৮৬১), নরেক্রনাথ বা স্থামী বিবেকানন্দ (১৮৬১)—খাঁদের প্রতি গান্ধিনীর গভীর শ্রদা ছিল।

১৮৯৩ খৃঃ গান্ধিঞ্জী যথন ভেসে চলেছেন দক্ষিণ আফ্রিকায়, সেই বছরেই বিবেকানন্দ সিংহল চীন অতিক্রম ক'রে জাপান দেখে পৌছলেন আমেরিকায়, এবং আ বছর পাশ্চান্ত্য দেশে কাটিয়ে দেশে ফেরেন—জামুয়ারি ১৮৯৭; প্রায় সেই সময়েই গান্ধিজীও আফ্রিকা থেকে কলকাতা আসেন। ছামীজী আবার জুন, ১৮৯৯ খৃঃ বেরিয়ে ১॥ বছর ধরে ইওরোপ আমেরিকা—শেষ বার পরিদর্শন ক'রে ফেরেন মার্চ, ১৯০১; সেসময় গান্ধীজী কলকাতা কংগ্রেসে যোগ দিয়ে দক্ষিণ আফ্রিকার ভারতীয়দের শোচনীয় অবস্থা বিষয়ে প্রস্তাব তোলেন এবং পদরজে বেলুড় গিয়ে আফুর্ন্তা বা অনুপৃশ্বিতির জক্ষ দেখা হয়নি। ১৯০২

থঃ ৪ঠা জুলাই স্বামীজীর দেহত্যাগ—ব্ওর যুদ্ধের শেষে ও রুশ-জাপান যুদ্ধের প্রারুম্ভে।

সেই সঙ্কটের যুগে কবিগুরু রবীন্দ্রনাথ শিশাইদহ ছেড়ে শাস্তিনিকেতনে বসেছেন, আর "নৈবেত্ত" রচনায় মগ্ন,—"হিংসার সমাপ্তি অপন্ধাতে"—যেন আগুনের অক্ষরে লেখা; এটি 'Sun-set of the Century' নামে ইংরেজী গতে রূপাস্তরিত ক'রে কবি তাঁর 'Nationalism' (১৯১৫) গ্রন্থে ছেপে বিশ্বযুদ্ধের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানান; তথন গান্ধিজী দক্ষিণ-আফ্রিকা ছেড়ে স্থায়িভাবে ভারতেই তাঁর আশ্রম স্থাপন করেছেন।

সেই আর এক বিপ্লব-মূগের স্থচনায় (১৯১৭৪৭) স্থানী বিবেকানন্দকে সশরীরে আমরা না
পেলেও তাঁর দিব্য বাণীর প্রভাব (১৯০২-১৯১২)
দেখেছি—অগণিত দেশ-দেবক ও সেবিকাদের
ভাবনে; তাদের কাছে জন্মমূত্য যেন 'পায়ের ভৃত্য'ই
ছিল। সেই চরম আত্মাহুতির আদুশ যেন মূর্ত
হয়েছিল মুবক স্কভাষচন্দ্রের জীবনে, এবং তিনিই
প্রথম বিশ্বমূদ্ধ থেকে দ্বিতীয় বিশ্বমূদ্ধ ও স্থারতের
স্বাধীনতা পর্যন্ত সংগারবে আমাদের পৌছে দিয়েছেন; তাঁরও প্রধান প্রেরণা বিবেকানন্দের বাণী।

সেকেলে যান্ত্রিক যুদ্ধ পিছনে ফেলে আমরা
এগিয়ে (না পিছিয়ে ?) চলেছি (Atomic)
আগবিক যুদ্ধের চরম ধ্বংসের দিকে! মানবজাতির ও মানবসভ্যতার এই বিষম সঙ্গটে ভাবলে
ভাল হয় বিবেকানন্দ আমাদের কোন্ কোন্ দিকে
শাবধান করে গেছেন—১৯০২ খৃঃ ৪০ বছর পূর্ব
হবার আগেই দেহত্যাগ করার সময়। সেই অভি
সংক্ষিপ্ত অথচ অগাধ আধ্যাত্মিক জীবনের প্রায় পাঁচ
বছর বিবেকানন্দ ভারতের বাইরেই কাটিয়েছেন:
আমেরিকায় ১৮৯৩-৯৬; মাঝেইংলত্তে ১৮৯৫-৯৬;

আবার আমেরিকা ইওরোপ ও মধ্যপ্রাচ্যে ১৮৯৯-১৯০১; এই সব দেশের বহু নরনারী তাঁরে কাছে এসেছে, তাঁদের গভীর সমস্থাঞ্জলি নিয়ে প্রশ্ন করেছে—তাঁদের সমস্তার মীমাংসা কোথায় জানতে চেয়েছে। তাঁর অন্তথ্য শিষ্যা নিবেদিতার রচনা থেকেই তার প্রচুর আভাষ পাই। তাঁর আরও কত আলাপ গুরুভাই ও সহকর্মীদের সঙ্গে—শিশ্ব ও শিষাদের উদ্ধৃতি থেকেও আমরা কিছু পেয়েছি; কিন্তু তাঁর উপযুক্ত সূচী (Index এবং Bibliography) এখন ও তৈরী হয়নি; মায়াবতী সংস্করণ, পত্রাবলী ও তাঁরে ডায়েরী (যদি থাকে) প্রভৃতি থেকে এথনই দে-কাঞ্জ শুরু করার সময় হয়েছে। त्मि इत्व 'वित्वकानन-मर्भन', —वित्वकानन विश्व-বিতালয়ের প্রথম কাজ; দেদিন স্বামী তেজ্ঞদা-নলের নিমন্ত্রণে বেলুড় বিস্তামন্দিরের ছাত্রদের ভাষণ দিতে গিয়ে এই কথাই বার বার মনে হয়েছিল।

এছগের তরুণরা স্বাধীনতা কিছু পেয়েছে; আরও দাবি করে; কিন্ধ বিবেকানল-দর্শনে 'স্বাধীনতার' সংজ্ঞা ও তাৎপর্য কি ?-এবিষয়ে গবেষণা কেউ করেননি-এখনই শুরু করা দরকার। সংক্ষেপে বলা যায় যে স্বামীজী—শুধু রাজনৈতিক নয়, সমাজ-নৈতিক, আধাাত্মিক ও গার্বজনীন বিশ্বনৈতিক মুক্তি সাধনাকেই স্বাধীনতা বলেছেন; তাঁর কাছে এই পরম তত্ত্তি পেয়ে শুধু এদেশের মাত্র্য নয়, বিশ্বমানব উপক্বত হবে—এখনই এবং স্থানুর ভবিষ্যতে। তাই আমাদের স্বাধীনতা-শতাফার অনুধ্যানের মধ্যে স্বামী বিবেকানন্দকে বার বার মনে পড়ছে, আজ্ঞত বিবেকানন-'দর্শনে'র স্ত্রপাত হয়নি; শুধু তাঁর নিকট একটি স্ডকের জন্মস্থানের আর দক্ষিণেশ্বর-বালি সাঁকোর গায়ে যদিও তাঁর নাম লেখা হয়েছে। আসল কাজ কিন্তু অনেক বাকী।

## বিবেকানন্দ-দৃষ্টিতে 'মুক্তি'

ঞ্জ বা চেতন সমগ্র প্রকৃতির লক্ষা মৃক্তি; জ্ঞাতদারে বা অজাতদারে সকলে সেই লক্ষ্যে যাইবার জন্ম সংগ্রাম করিতেছে। সংধুর আকাজ্জিত মৃক্তি হইতে তত্তরের ঈপ্সিত মৃক্তি থুবই পৃথক, সাধুর বাস্থিত মৃক্তি তাহাকে অনস্ত আনন্দের ও অবর্ণনীয় শান্তির দিকে লইয়া যায়, আর তস্করের কামনা তাহাকে নৃতন শৃত্ধলে আবিক করে।

প্রত্যেক ধর্মেই দেখা যায়—এই মুক্তির সংগ্রাম। সকল নীতি ও স্বার্থত্যাগের মূলে এই মুক্তির ভাব,—ক্ষুত্র দেহভাব হইতে মুক্তিলাভের আকাজ্ঞা! যখন দেখা যায়—এক ব্যক্তি কোন ভাল কাল করিতেছে, অপরকে সাহায্য করিতেছে, তাহার অর্থ এই যে—এ ব্যক্তিকে 'আমি ও আমার' এই ক্ষুত্র পরিধির মধ্যে সীমাবদ্ধ করা সম্ভব নয়। স্বার্থ-সংকীর্ণতার গণ্ডির বাহিরে বিত্তারের সীমা নাই।

সকল বড় বড় নীতি-পদ্ধতি সম্পূর্ণ স্বার্থত্যাগকে চরম আদর্শ বলিয়া প্রচার করিয়াছে। মনে কর, একজন এই চরম নিঃস্বার্থ অবস্থা লাভ করিল—তারপর তাহার কি হইবে! সে আর ক্ষুদ্র ব্যক্তি শ্রীযুক্ত অমুক থাকিবে না,—সে অসীম বিস্তার লাভ করিয়াছে। তাহার পূর্বেকার ক্ষুদ্র ব্যক্তিত্ব হারাইয়া পিয়াছে। সে অনস্ত হইয়াছে; এবং এই অনস্ত বিস্তারই সকল ধর্ম, সকল নীতি ও সকল দর্শনের লক্ষাস্থল!

## "আলো—আরও আলো—"

### শ্রীমতী প্রভাবতী দেবী সরস্বতী

শেষ হয়ে আদে বেলা—দিনমণি অন্তাচলে নামে। দিবসের আলো ক্রমে মিলাইয়া আদে;

কোলাহল থামে:

প্রাপ্ত কোন্ত দেহ মনে

এখন ফিরিতে চাই জ্বাপন আবাদে। অন্ধকার নামে ধরাতলে,

মাথার উপরে মেঘ, — পথ কোথা ?
আমারে কে পথ দেবে ব'লে ?
দিকহারা, লক্ষ্যহারা, আমি চলি — তবু পথ চলি,
পদে পদে বাধা জাগে, শক্তি মোর যায় ফুরাইয়া :
দিগ্রস্থ এ পথিকে কে দেখাবে পথ ? — কারে বলি,
"আলো দাও — ওগো আলো দাও"

চলিয়াছি কাগারে ডাকিয়া ? সন্মুথে হস্তর নদী, কুলু কুলু চেউ ব'য়ে যায়, অন্ধকারে একাকার,—

ভরী কোথা—নাবিক কোথায় ? কাণ্ডারী, শুনেছি আমি মাতৃমূথে একদিন ধেন : ভালোবেদে তুমি জ্ঞালো আলো, হাত ধ'রে নিয়ে যাও, বন্ধু কেহ নাহি তোমা হেন; তাই ডাকি, "জাগো তুমি,

মুছে দাও স্থচীভেন্ত কালো
আলো দাও—জ্যোতির্ময় আলো !"
আমি একা—বন্ধু নাই, দিবসের সাধী ছিল যারা
কোথার হারায়ে গেছে তারা।
কেহ এলো নাকো পাশে,—

আমি কাঁপি ভাগে:

মৃত্যুদ্ত ওই বৃঝি আদে পায়ে পায়ে অগ্রসরি'।

আজ মনে পড়ে মোর মায়ের সে কথা—
"বিপদে পড়িলে ডেকো তাঁরে
হাত ধরিবেন তিনি—"
তাই মোর এত ব্যাকুলতা

কোথা রামকৃষ্ণদেব—আলো দাও এই অন্ধকারে। শক্তি দাও তুর্বল অন্তরে—

> পথ চিনে যেতে পারি যেন ফেলে-আসা আপনার **য**রে।

# খুঁজে পাই নাকো

শ্রীচিত্ত দেব

খুঁজে পাই নাকো:
ঠিক কোন্পানে থেকে তুমি মোরে ডাকো;
খুবই কাছে আছ মনে হয়।
তবুও তোমার-আমার পরিচয়
কেন যে হয় না তাই ভাবি।
মন বলে হারিয়েছি আমি সেই চাবি
তোমার ঘরের তালা যে চাবিতে থোলে।
যদি তুমি জানো চাবি কে রেখেছে তুলে
আমারে ঘোরাও কেন নানা পথে ঘাটে?
তুমি জানো দিন মোর কি ক'রে যে কাটে—

এ-জীবন বুথা কত দীর্ঘ মনে হয় !
না হ'লে তোমার-আমার পরিচয়
দেহ মোর হয় শুধু পাশ্ব-মন্ততা !
এসো তুমি এসো আজ, তোমার মমতা
ছুঁয়ে থাক, ছুঁয়ে থাক আমার হুদয়।
এ-আকাশে প্রতিদিন ষে-অরুণোদয়
আড়ালে আড়ালে থেকে আঁকো
সে-তোমারে—
যুঁজে পাই না-কো!

## ভারতের শিক্ষা-প্রগতিতে শিপ্পের স্থান

শ্রীলক্ষীশ্বর সিংহ (বিশ্বভারতী)

দেশের প্রচলিত বিভালয়ে দেহ ও মনের সংযোগিতার শিক্ষার অভাব সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথ আক্ষেপ করিয়া লিথিয়াছিলেন:

"হর্ভাগ্যক্রমে আমাদের প্রচলিত শিক্ষার প্রথায় আমরা সাধারণতঃ পুঁথিগত কয়েকটি বিষয় বাছাই ক'রে নিয়ে আর সমস্তকে অস্বীকার করি। পাশচান্তা সমাজে বিভালয়ের বাচিরেও নানা উপায়ে স্কল-কলেজে শিক্ষণীয় বিষয়ের অভাব পূর্ব ক'রে দেয়। আমাদের দেশে স্কল-কলেজের বাহিরে ছাত্রদের অক্ত শিক্ষার ক্ষেত্র নেই বললেই হয়। তাই নোট-নেওয়া মুধস্থ-করা বিভায় তাদের মন যে পরিমাণ বস্তু পায়, সে পরিমাণ থাত্ত পায় না।

"দেহের শিক্ষা যদি সঙ্গে সঙ্গে না চলে তাহ'লে মনের শিক্ষার প্রবাহও বেগ পায় না। অনেক ছেলেকে ক্লাসে জড়বুদ্ধি দেখি; তার কারণই এই বে, শিক্ষার ব্যাপারে তাদের দেহের দাবি কোনই আমল পায় না। সেই অনাদরে তাদের মনের দৈত ঘটে।"

দেহের চর্চা ও হাতের কাঞ্চ সম্পর্কে তাঁহার অভিনতঃ দেহের চর্চা বলতে আমি ব্যায়াম বা থেলার চর্চা বলছিনে। দেহের দ্বারা আমরা যে-সব কাজ করতে পারি সেইসব কাল্পের চর্চা—যে চর্চাতে দেহ স্থাশিক্ষিত হয়, তার জড়তা দূর হয়—সেই সব কাল্পের প্রণালীর ভিতর দিয়ে দেহের সঙ্গে মনের যোগ হয়—সেই যোগেই উভয়ের বিকাশের সহায়তা ঘটে। আমার মত এই যে, আমাদের আশ্রমে প্রত্যেক ছাত্রকেই বিশেষভাবে কোন না কোন হাতের কাল্পে যথাসম্ভব স্থাক্ষ ক'রে দেওয়া চাই। আসল কথা, এই রকম দৈহিক কতিত্বের চর্চায় মনও সঞ্জীব হয়ে উঠে। যে সব ছেলেকে আমরা নির্বোধ বলে মনে করি তাদের অনেকেরই স্বপ্ত চিত্ত

এই দৈহিক কর্মদক্ষতার সোনার কাঠির ম্পর্শ অপেকা ক'রে আছে। দেহের অশিক্ষা মনের শিক্ষার বল হরণ ক'রে নেয়। তাছাড়া যার দেহ শিক্ষিত হয়নি সে যত বড়ো পণ্ডিতই হোক সংসারক্ষেত্রে অধিকাংশ বিষয়েই তাকে পরাসক্ত হয়ে জীবন ধারণ করতে হয়—সে অসম্পূর্ণ মাহম্ব। এই অসম্পূর্ণতা থেকে আমাদের প্রত্যেক ছাত্রকে বাঁচাতে হবে। এ সম্বন্ধে সম্ভবতঃ কোন কোন অভিভাগকের কাছ থেকে আমরা বাধা পাব; কিন্তু

### শিক্ষাশিল্পের নবজীবন

আনর্শ, পূর্ণাক্ষ ও আবিশ্রিক শিক্ষার ক্ষেত্রে শির-শিক্ষাদানের স্থান সকল সভ্য দেশে স্বীকৃত হইলেও এদেশে বুনিয়াদি শিক্ষানীতি প্রবর্তনের পূর্বে আধুনিক শিক্ষাক্ষেত্রে শিরের স্থান স্থানিক শিক্ষাক্ষেত্রে শিরের স্থান স্থানিক শিক্ষানীতি, পদ্ধতি ও প্রসার নিয়ম্বণ করিতেন। আবিশ্রিক শিক্ষাপদ্ধতি প্রবর্তনে তাহাদের দান সীমাবদ্ধ ও নগণ্য। বুনিয়াদি শিক্ষা দেশে প্রবর্তিত হইবার পর বিগত অল্লাধিক দেড় দশক মধ্যে শিক্ষাক্ষেত্রে শিরের স্থান ও মান—স্বেমাত্র বাস্তব ও ব্যাপক রূপ লইতেছে।

বর্তমান শতাব্দীর প্রথম দশক মধ্যে স্বদেশী আব্দোলনের যুগে দেশের স্থানে স্থানে প্রাত্দীর বিভালয়' প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। পরে ১৯২১ খৃঃ অসহযোগ-আব্দোলনকালে ভারতের সর্বত্র জাতীয় বিভালয় স্থাপিত হয়। তথন স্বাধীনতাকামী স্বদেশ-হিতৈষী শিক্ষাব্রতীদের মধ্যে জাতীয় বিভালয়সমূহে শিক্ষাদানের একটা অদম্য জাকাজ্জা দেখা গিয়াছিল এবং বছ জাতীয় বিভালয়ে নানাবিধ শিল্প শিক্ষা-দানের ব্যবস্থাও হইয়াছিল। তথনও শিল্পাশিক্ষাকে

সাধারণ শিক্ষার অংশ হিসাবে গ্রহণ করিতে দেশ সক্ষম ছিল না। গান্ধীজীর নেতৃত্বে বৃনিয়াদি শিক্ষার কার্যক্রম রচনার পর, স্বাধীন দেশে শিল্পমাধ্যমে শিক্ষার পথ অনেক স্থগম ও সহজ হইয়াছে।

#### শিল্পদর্শন

শিল্পের যথায়থ চর্চা সাধারণ শিক্ষার কতথানি উৎকর্ম সাধন করে তাহা সম্পূর্ণ বুঝিতে হইলে শিক্ষাব্রতীকে শিল্পজান ও শিক্ষাক্ষেত্রে ইহার প্রয়োগ সম্বন্ধে জ্ঞান আহরণ করিতে হয়। শিল্পজান যেমন একটি বিজ্ঞানের ভিত্তিতে অবস্থিত, শিক্ষাক্ষেত্রে ইহার প্রয়োগও তেমনি একটি স্বতন্ত্র বিজ্ঞান। এই স্বতন্ত্র বিজ্ঞান আবার শিল্পজান-নিরপেক্ষ নহে; অর্থাৎ শিল্পবিশেষের জ্ঞান ও বিভাগরের শিক্ষার্থীদিগকে ইহার শিক্ষাদান-পদ্ধতি—এই তুইটি বিজ্ঞান একে অত্যের উপর নির্ভরশীল। শিক্ষানীতি-সম্মত শিল্প-বিজ্ঞানের চর্চাকে আমরা 'শিক্ষাশিল্প' বিশ্বরা অভিহিত করি।

যে রহস্তময় প্রকৃতির কোলে মাতুষের বাদ. সে প্রকৃতি হইতে মানুষের জীবনকে পুথক করিয়া রাখা বা দেখা যায় না, আর সে প্রকৃতি হইতে আমরা বাঁচিবার জন্ম খাত্তবস্ত আহরণ করি, আমাদের সৌন্দর্য-পিপাসা চরিতার্থ ও প্রয়োজন মিটাইবার এবং গুহাবাদ-নির্মাণের উপাদান সংগ্রহ করি. সেই প্রকৃতি ও প্রকৃতিদত্ত বস্তবিজ্ঞান শিক্ষাশিলের সহযোগে চর্চা করিলে আমাদের সমগ্র জীবনের দৃষ্টিভঙ্গীও পরিপূর্ণতার দিকে অগ্রদর হয়; আমাদের জীবনের শিক্ষাকে সম্পূর্ণ করিতে পারে; শিক্ষাশিলের মাধ্যমে সাধারণ জ্ঞান আহরণের প্রয়োজনীয়তা ও ব্যাপকতা তথন উপলব্ধিতে আসে। শিল্পার্যে যথন শিল্পীর চৈতত্মসতা ফুটিয়া উঠে তখনই শিল্প বিশেষ রূপ লাভ করে। বিভার্থী কাজের মাধ্যমে বিজ্ঞানময় প্রকৃতির লীলাক্ষেত্রে প্রবেশ করিবে, আনন্দের মধ্যে বিচরণ করিবে. ইহা শিক্ষাশিল্পের একটি বিশেষ উদ্দেশ্য।

যাহারা শিকাকেতে উপযুক্ত শিক্ষকের নিকট কাঠের কাজ শিথিয়াছে, ভাহারা বনে জললে অরণো গাছের গঠন কিভাবে প্রকৃতি-কর্ত ক নিয়ন্ত্রিত হয়, তাহা বুঝিতে সমর্থ। ইহার চর্চা গভীর হইলে শিল্পশিকার্থীর চিন্তা শুধু কাঠেই নিবদ্ধ থাকে না, তথন ইহা কোষময় বুক্ষজীবন ও প্রকৃতিবিজ্ঞানের স্থবিস্তীর্ণ ক্ষেত্রে মনকে আকর্ষণ করে, প্রকৃতির বিচিত্র লীলার প্রতাক্ষ অমুভূতি বিতার্থীর জীবনে বহন করিয়া আনে। অজ্ঞ আদিম মানব হয়তো তাহা জানিত না: সেজকু বন-জঙ্গল তাহার ভীতির উদ্রেক করিত। কাঠের কাজের উপাদান-গাছ সম্পর্কে ইহা যতথানি সত্য, অন্ত সকল মেলিক শিল্প স্থৱেও ঠিক তাই। বন্ধ আমাদের নিত্য-ব্যবহার্য বন্ধ। ভিন্ন মানবসভাতা প্রায় কলনা করিতে পারা যায় না। বিভিন্ন ধাতুর আবিফার ও ইহাদের ব্যবহার মানবসভ্যতার সঙ্গে অঙ্গাঙ্গিভাবে জড়িত। আসল কথা এই যে, শিল্প5র্চা প্রকৃতিজাত বস্তুর সঙ্গে মানবজীবনের প্রকৃত সম্পর্ককে বাস্তব করিয়া তোলে। তা-ছাড়া শিলচ্চার মাধ্যমে শ্রীরের অঙ্গপ্রতাদক্ষলির যথার্থ ব্যবহার হয় আর এরূপ দৈহিক চর্চার মূল্য ব্যক্তির জীবনে অসাধারণ; কারণ ইহার ফলে স্থপ্ত স্ঞ্জনী শক্তির উন্মেষ হয়। সেইজক্ট বোধহয় আমরা ইতিহাদে দেখিতে পাই ষে, বিশেষ যুগের শিল্প-প্রগতি সেই যুগের সভ্যতা বিশেষের উৎকর্ষাপকর্ষের একটি মাপকাঠি বলিয়া বিবেচিত হয়। কর্মীর চৈতন্তসতা কর্মে প্রকাশিত हरेलारे कर्मछ मुखीव रहेशा छेर्छ।

## পুঁথিগত জ্ঞান ও কর্মবিজ্ঞান

ষথাযথভাবে জীবনে কোন কর্মের চর্চা করিয়া জানার্জন ও স্থানন্দ পাইতে হইলে সেই কর্মের চর্চা করিতেই হয়। বিভালয়ের শিক্ষার প্রয়োজনও সেইধানে; বিভালয়ে উপযুক্ত বয়সে উপযুক্ত শিক্ষকের নিকট এই 'অভ্যাস' স্থায়ন্ত করা প্রয়োজন। কিন্ত শিল্পজান-চর্চার অভ্যাদ নিছক পুঁথিগত হইলে কর্মবিজ্ঞানটির সম্বন্ধে মানুষের অভিজ্ঞতার অভাব থাকিয়া যায়। অভিজ্ঞতা-দারা কাঞ্চের গুণাগুণ ও উপকারিতা অমুভূত হইলে পুঁথির জ্ঞানও আলোকপ্রাপ্ত হয়, সমুদ্ধ হয়। আজ কর্ম-বিজ্ঞান ও পুঁথিজাত জ্ঞানকে পরম্পরের পরিপুরক করিয়া প্রত্যক্ষ সমাজ-জীবনক্ষেত্রে শিক্ষাকে, অন্ত ভাষায় শিক্ষার্থীর জীবনকে পূর্ণতর করিয়া তুলিবার তাগিদ আসিয়াছে। কর্মচেতনা ও জ্ঞানের সমন্বয়ে শিক্ষানীতি-সম্মত পথে মোলিক শিল্পসমূহকে শিক্ষার অদীভূত করিলে বাক্তির, দেশের ও সমাঞ্চের শিক্ষা ও সংস্কৃতির জীবন সমুদ্ধ হইবে, আর আমাদের প্রাচীন নিজম ঐতিহের গুরুত্ব উপলব্ধি সহজ হইবে, মহন্তর অর্থনীতির ভিত্তি সমাজে স্থান্ত হইবে, সংস্কৃতিক ও সামাজিক জীবনের ভবিষ্যৎ নূতন আলোকপ্রাপ্ত ১ইবে।

#### শিক্ষায় শিল্প-নির্বাচন

এক একটি শিল্পকে বিস্থালয়ে শিক্ষার কাজে যথার্থ প্রয়োগ করিতে যাইয়া এক একজন শিক্ষা-ব্রতীকে বহু গবেষণা ও মনন করিতে হইয়াছে। থাঁহারা পাশ্চান্তাদেশের শিক্ষাবিদ ফোয়েবেল, মন্তেদরি, দালোমন প্রভৃতির শিল্পশিক্ষা-পদ্ধতির সঙ্গে পরিচিত, তাঁহারা একথার অর্থ উপলব্ধি করিতে পারিবেন। শিল্প-নির্বাচনে দেখিতে হইবে. বিভার্থীর বয়স, বিভা গ্রহণ করিবার ক্ষমতা, ভাহার কলনার বিকাশ ও রূপ এবং সেই সঙ্গে শিল্পবস্থার সর্বজনীন মৌলিক ও শিক্ষানৈতিক আবশ্যকতা। শিক্ষাক্ষেত্রে শিল্প-নির্বাচনের ইহাই হইবে মাপকারি। যে শিল্পবস্তু সকলের দৈনন্দিন জীবনের পক্ষে অপরিহার্য, যাহা করিতে গেলে হস্ত-নৈপুণ্যের সঙ্গে বুদ্ধিবৃত্তি সচল হয়, জ্ঞানের চর্চা হয় এবং যে শিল্পের উপাদান সহজ্ঞসভা, সেই শিল্পকেই সর্বজনীন মৌলিক শিক্ষাশিল বলা চলে।

হাতির দাঁতে মনোরম বস্তু তৈরী করা যায়
এই শিল্পে শিক্ষণীয় উপাদান আছে, সোন্দর্যের চর্চা
ইহাতে হয়, কিন্তু দেশময় হাতির দাঁতের কাজ
প্রবর্তন শিল্পশিক্ষা-দানের ক্ষেত্রকে কতথানি সীমাবদ্ধ
করিবে, তাহা সহজেই অন্থমেয়।

সভ্যদেশসমূহের বিভাগয়ে কাঠের কাঞ্চ, লোহ ও অক্তাক্ত ধাতুর কাজ, বয়ন, দেলাই ইত্যাদি শেখানো হইয়া থাকে। কারণ এইসকল শিল্পের সঙ্গে আমাদের জীবনের সম্পর্ক ঘনিষ্ঠ। অভিজ্ঞতা হইতে ইহাও জানা যায়—যে শিল্প-উপাদান যে দেশে যত সহজে প্রাপ্য, সেই দেশের শিল্পজীবনে সেই উপাদানই ব্যাপকভাবে ব্যবহৃত হইয়া থাকে। মেরুপ্রান্তবাসী ল্যাপদের শিল্পজাবনে ইহার প্রমাণ পাওয়া যায়। ল্যাপরা সাধারণতঃ বল্গা হরিণ পালন कतियारे की विका निर्वाह करत । ल्यां भएतत শিল্পকলার প্রধান উপাদান বল্গা হরিণের শিং, ইত্যাদি। এমনকি বলগার চামডা পাকস্থলীকে পর্যন্ত তাহারা ব্যবহার করিয়া থাকে। স্থইডেনের অন্তর্গত ল্যাপ বিভালয়সমূহে শিক্ষা-দানের ব্যবস্থা স্থইডদেরই অনুরূপ, কিন্ত বিভালয়ের হস্তাশিল্পের বেলায় বলগার শিংই অধিক ব্যবহৃত হইয়া থাকে। আসল কথা, যে দেশে প্রক্ষতিজ্ঞাত ষে উপাদান যত সহজে লভ্য, তাহাই সাধারণত: সে দেশের জনশিল্লে ব্যবহৃত হইয়া থাকে। ভারতের মত স্বাহৎ দেশের স্থানে হানে এরূপ দুটান্তের অভাব নাই। আমরা জানি বিদেশী বণিক শাসকদের অভ্যাচার ও কৃটচালে এদেশের অভি-ব্যাপক কার্পাস-শিল্প ধ্বংসপ্রায় হইয়াছিল। তা সত্ত্বেও ভারতের পূর্বাঞ্চলে আসামের ও মণিপুরের খবে খবে "মণিপুরী তাঁত" এখনও সক্রিয়। সেখানে গৃহক্সাকে গৃহকর্মে স্থানিপুণা করিবার অন্ত যে সকল কাজকৰ্ম শিখিতে হয়, তল্মধ্যে মণিপুরী তাঁতের ব্যবহার একটি। সাধারণতঃ এইরূপ বিশেষ শিল্প দেশের স্থানবিশেষের শিল্প-সংস্কৃতির ইতিহাসের

সক্ষে ওতপ্রোতভাবে জড়িত থাকে। এদেশের কার্পাস-শিল্প একটি ব্যাপক শিল্প, এই শিল্পের ধারা এদেশবাসীর মজ্জায় মজ্জায় রহিয়াছে; তা না হইলে কলের যুগে থাদি-আন্দোলন এত ব্যাপক হইতে পারিত না। এই দৃষ্টি-ভঙ্গী লইয়া শিক্ষাক্ষেত্রে সর্বজন-শিক্ষণীয় শিল্প নির্বাচন করিতে গেলে কার্পাস-শিল্পের ভায় প্রয়োজনীয় দিল্লী দেলা যায় না।

বুনিয়াদি শিক্ষা-পরিকল্পনা উপস্থিত করা কালে গান্ধীজী নিজের দীর্ঘ অভিজ্ঞতার বর্ণনা প্রদাদ তক্লি দ্বারা শিক্ষা আরম্ভ করার উল্লেখ করিয়া-ছিলেন। ডক্টর জাকীর হোসেন তথন যে মন্তব্য করিয়াছিলেন তাহাও এপুলে বিশেষভাবে উল্লেখ-যোগা:

তিকলির মাধানে আমাদিগকে সকল বিষয় শিখাইতে গেলে আমরা অনভিজ্ঞ শিক্ষক দ্বারা কাজ চালাইতে পারিব না। আমি নিজে একজন শিক্ষক, আন্ধান্ধ দিশাইতে হয়, তবে আমাকে বিপুল বাধার সম্মুখীন হইতে হইবে। কিন্তু আমার হাতে যদি এরপ পুশুক থাকে, যাহাতে কাপড় বোনার বিভিন্ন ধারার সঙ্গে সাধারণ শিক্ষণীয় বিষয়ের সমন্বয় প্রদর্শিত, তবে সেই পুশুকের সহায়ভায় আমি আমার ছাত্রদিগকে শিখাইতে পারিব। এরপ পাঠ্যপুশুক-রচনা সময়-ও শ্রম-সাপেক্ষ।"

কার্পাদ-শিল্পকে শিক্ষার বাহন করিতে যে দকল প্রতিবন্ধ রহিয়াছে, শিক্ষাবিদ ডক্টর সাহের তথনই তাহা উপস্থাপিত করিয়াছিলেন। স্থথের বিষয় গত পনের বংগরে কার্পাদ-শিল্প দথশ্বে অনেক বই বাহির হইয়াছে, খানকতক প্রাপুরি আমারই শুভিজ্ঞতার ভিত্তিতে, কিন্তু শিক্ষাক্ষেত্রে তাহাও যথেষ্ট নহে। শিক্ষার উপযোগী সাহিত্য তথনই রচিত হইতে পারে, যখন গবেষণাত্মক কাল্প স্থনির্দিষ্ট ও স্থচিন্তিত শিক্ষাদানের পথ দেখাইতে সমর্থ হয়। বিবিধ শিল্পের সম্বন্ধ নির্ণয় ও ইহাদের সমন্বয়

শিক্ষা-ক্ষেত্রে বিভিন্ন বস্তর জ্ঞান ও ইহাদের ব্যবহার শিক্ষা দেওয়া প্রয়োজন। অধিকাংশ শিল্পই—যথাঃ মাটি, কার্পাদ, কাঠ, বাঁশ, বেত ও বিভিন্ন ধাতুর (ষেমন লোহ, তামা, পিতল, ইম্পাত প্রভৃতি) কাজ একটি অপরটির উপর নির্ভরশীল। শিল্পের এই পারম্পরিক সম্বন্ধটি ভাল করিয়া বুঝিয়া শিল্পমন্থের মধ্যে সমন্ত্র শিক্ষাশিলের ক্ষেত্রেই রূপায়িত হওয়া প্রয়োজন; নতুবা শিক্ষাক্ষেত্রে

তুলা কোমল বস্তু, কিন্তু তুলার হতা তুলার ভাষ কোমল থাকে না। ব্যনকে একটি পৃথক শিল্প বলিয়া ধরা যাইতে পারে। কারণ যিনি হতা কাটিতে জানেন ও যথারীতি কাটিয়া থাকেন, তিনি আপন হতা তাঁতির দারা ব্যন করাইয়া লইতে পারেন, ব্যন তাহার না জানিলেও চলে। অর্থনৈতিক জীবনে প্রাপ্তব্যস্থদের শিল্পের এইরপ আংশিক চর্চা বা কাজের এই শ্রেণীবিভাগ সমাজে পূর্বেও প্রচলিত ছিল এবং এখনও আছে। মহার মুগেও সেইরপ ছিল বলিয়া অহ্যমিত হয়। কিন্তু বিভালয়ের অপরিণত ব্যসের ছেলেমেয়েদের পূর্ণাক্ষ শিক্ষার ক্ষেত্রে এরপ হওয়া বাহ্যনীয় নহে। এরপ করিলে বস্তার পূর্ণ জ্ঞানের ক্ষেত্রই সংকৃচিত হইয়া যায়।

স্তাকাটার মুখা উদ্দেশ্য বয়ন ও বস্তা। স্তাকাটা শিক্ষার সঙ্গে সঙ্গে প্রাথমিক বয়ন না শিখিলে স্তা কাটার গুণাগুণ ও নৈপুণা সম্বন্ধে ব্রির্জির পূর্ণ সঞ্চালন সহজ হয় না। স্তাকাটা শিক্ষা আরম্ভ করার পূর্বে কার্পাস চয়ন, তুলাই, ধূনাই, পাঁজ-প্রস্তাত-করণ যেমন শিখিতে হয় তেমনি স্তাকাটা শিক্ষার সঙ্গে সঙ্গের মুখ্য ব্যবহার বুঝা ও জানা প্রয়োজন হয়। স্তার সমগুণ, নির্দিষ্ট শক্তির প্রয়োজনীয়তা, অতিরিক্ত পাকের দোষ ইত্যাদি কাপড় বোনা কালেই আত্ম-

প্রকাশ করে এবং কাট্নীর বৃদ্ধিবৃত্তিকে উৎকৃষ্ট গুণ-সম্বিত স্তাকাটার প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে সজাগ করিয়া তোলে। এই উদ্দেশ্য সার্থক করিতে হইলে যাহারা স্থতা কাটিবে তাহারা নিজের স্থভায় বয়নও করিতে শিথিবে। এরপ করিশে অজ্ঞতাবশতঃ স্থতাকাটায় তুলার যে অপচয় ঘটে, স্তার গুণবৈষমাহেত কাপড়ের জমির যে উৎক্ট বুনন হয় না, তাহা বুদ্ধিবুদ্ধির প্রত্যক্ষ গোচরীভূত হইবে, এবং ইহার আর্থিক দিকও সমুজ্জন হইয়া উঠিবে। দেজত বিভালয়ে হতাকাটা প্রবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে বয়নশিক্ষা ব্যবস্থাও করিতে হয়। কিন্তু বড তাঁত পরিচালনা করা প্রাপ্তবয়স্কদের পক্ষেই সম্ভব। সেইজন্ত অপ্রাপ্ত বয়ত্ব ছেলেমেয়েদের পক্ষে ছোট আকারের তাঁতে অন্তরূপ বস্ত্র—ধথা ফিতা, গামছা, গালিচা ইত্যাদি শিশাইবার ব্যবস্থাও করা যায়। তাঁত-শিক্ষককে বিষয়টি ভাল করিয়া বুঝিয়া চলিতে হইবে। স্তাকাটার ও তাঁতের শিক্ষক এরপ ক্ষেত্রে এক হইলে শিক্ষার উৎকর্ষ বাডিতে পারে। বিভিন্ন বয়নকৌশল দেই সঙ্গে আয়ত্ত হইবে।

একথা সত্য, আমাদের দেশে প্রচলিত প্রথায় তাঁতির পরিবারের বালকবালিকাও তাঁত চালানোর কাজে নানাভাবে সাহায্য করিয়া থাকে—কেহ বা স্তা ডবল করিয়া দেয়, কেহ বা নলি ভরিয়া দেয়— এইভাবে সকলেই ছোট ছোট আংশিক কাজের অংশ গ্রহণ করে, পরে প্রাপ্তবয়স্ক হইয়া তাহারা নিজেরাই বৃহৎ তাঁত চালনা করিতে পারে। এইরপ প্রথা পারিবারিক শিল্পে চলিয়া আসিতেছে এবং চলিতে বাধারও কোন কারণ নাই। কারণ সেথানে তাঁত পরিবারের জীবিকার সংস্থান করে। কিন্তু বিত্যালয়ে তাহা অনুস্ত হইতে পারে না; বেখানে বিত্যার্থী স্বয়ং আপন হাতে কাটা স্তায় তাঁতের কাজ শিশ্বিরে. ইহাই স্বাভাবিক।

বিদেশের বিভালয়ে শিক্ষাশিল্পের প্রগতি স্থান ও কাল-ভেদে শিক্ষা-ব্যবস্থার তারতম্য হইয়া থাকে। ইওরোপীয় দেশসমূহের বিভালয়ে (প্রাথমিক ও উচ্চ) শিক্ষাশিল্প শিক্ষার বাবস্তা আছে। শিক্ষাশিল্প সম্বন্ধে বিভিন্ন মতবাদ ও প্রথা সেইসকল দেশে প্রচলিত আছে। ইংলও, ফিনল্যাও, স্থইডেন, নরওয়ে, ডেনমার্ক, জার্মানি, হল্যাও, পোল্যাও, আইসল্যাও প্রভৃতি দেশের বিতালয়নমূহের যে শিক্ষাশিলের চর্চা হয়, সে সম্বন্ধে আমার বহু বৎসবের প্রভাক্ষ জ্ঞান ও অভিজ্ঞতা হইতে বলিতে পারি যে, প্রতিটি দেশ নিজের প্রয়োজন বুঝিয়াই বিষ্ঠালয়ে শিল্পশিক্ষার ক্ষেত্র রচনা করিয়াছে। আবার এ-ও সতা যে, শিল্পশিকার সম্বন্ধে যে-সকল মতবাদ ও নীতি প্রথম মহাযুদ্ধের পূর্বে বর্তমান ছিল, তাহা যুদ্ধসংখাতের ফলে ক্রত পরিবর্তিত হইয়াছে ও হইতেছে। শিক্ষানীতিকে সমগ্র নেশের সমাজনীতির আদর্শ হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া রাখা ষায় না, তাহা সম্ভব নহে। সমাঞ্চনীতি ও অর্থনীতি পরিবর্তিত হইলে আবশ্রিক জনশিক্ষার নীতিতে পরিবর্তন অনিবার্য। বিশেষ করিয়া যুদ্ধের ফলে যে সকল দেশের সাংস্কৃতিক জীবন বার বার বিপর্যন্ত इहै (उट्ह, जाहाराद द्वा कथारे नारे। वदः दय স্কল দেশ যুদ্ধ এড়াইতে সক্ষম হইয়াছে. সেইস্কল দেশের শিক্ষা-সংস্কৃতি একটা স্বাভাবিক ক্রমবিকাশের ধারা অবলম্বন করিয়া চলিতেছে। যুদ্ধের ফলে ইংলতে এইরূপ পরিবর্তন গভীর হইয়াছে।

"In the United Kingdom profoundly important developments in every field of education took place or were set in motion as a result of the second world war. The need for increased food production greatly encouraged school gardening, and keeping of live stock, the work of numerous schools began to revolve around the school 'farm' which provided abundant matter for class-room study as well as out-door activity. Children were

released for limited periods to help farmers to prepare and harvest the crops. Evacuated children learned to launder and darn their clothes,…cook their meat, practise local handicrafts make local surveys and study local life in all its aspects—British Education—By Dent.

আমাদের ত্র্ভাগ্য এই যে, দেশের পক্ষে প্রান্ধনীয় শিক্ষাশিলের চর্চা ও গবেষণা পরাধীনতার যুগে উপযুক্ত পরিবেশের অভাবে সামান্তই ইইয়াছিল। দেশ এখন উদ্বন্ধ ইইয়াছে সত্য, কিন্তু আমরা এখন ও ইংলও বা আমেরিকাবাসীদের প্রয়োজনে রচিত পাঠ্যপুস্তকই আমাদের শিক্ষক-শিক্ষণ-কেল্রে ও বিভালয়ে অনুসরণ করিতেছি, তাহাও অবস্থার তারতয়্য না ব্রিয়া। কিন্তু এরপ আশা করা অনুয়র নম যে, ব্নিয়াদি আবিশ্রিক শিক্ষানীতি প্রবর্তনের ফলে শিক্ষাব্রতীদের চিন্তাধারা দেশের প্রয়োজনে ও বিভার্থীদের প্রয়োজনে ক্রমশং নৃতনভাবে ক্র্তি লাভ করিবে, শিক্ষার সাকীকরণের প্রয়োজনীয়তা শিক্ষাব্রতিগণ ক্রমশং উপলব্ধি

শিল্প-শিক্ষানীতি নিয়ন্ত্রণে আমাদের কর্তব্য

আসল কথা এই যে সকল দেশেই যার যার প্রায়েজনে শিক্ষানীতি ও শিক্ষাব্যবহা নিয়ন্তিত হইতেছে। সর্বমানবের জক্ত একটি অপগুনীতি ও ব্যবহা এখনও পৃথিবীতে হিতি লাভ করে নাই। পরশোষণনীতি যদি আমাদের ত্যাজ্য হয়, মানব-মৈত্রী যদি আমাদের ব্যক্তিগত, সমাজগত ও রাষ্ট্রীয় আদর্শ হয়, ভবে এ দেশের চিরস্তন "ত্যাগের হারা ভোগ করা"র আদর্শ ই যদি আমাদের লক্ষ্য হয়, ভবে আমাদের শিক্ষার প্রগতিকে সেই পথেই পরিচালিত করিতে হইবে। আজ বিশ্বময় সংশাত

ও ভীতির প্রাবল্য দেখা গিয়াছে। মানবতার বিকাশই ধনি ইওরোপ-আমেরিকার লক্ষ্য হইত (হয়তো তাহারাও একদিন দেই লক্ষ্যকে গ্রহণ করিবে) তাহা হইলে তাহাদের শিক্ষানীতি দেই আদর্শেই গঠিত হইত; পৃথিবী হইতে যুদ্ধের ভীতিও হয়তো চলিয়া ধাইত। ধে তুর্নীতি এই সংবাতের জন্ম দিয়াছে, দেই নীতির কুশলতা যতই হোক না কেন আমাদের শিক্ষার ক্ষেত্র হইতে নি:সংকোচে তাহা বাদ হইতে হইবে।

ভারতের সনাতন খ্লিকার আদর্শ কি? এই প্রশ্নের উত্তর সংক্ষেপে দিতে গেলে বলিতে হয়: মানবতার উৎকর্ষ-সাধনের জন্ম সাধারণ শিক্ষা. বল্পজান ও আতাবিজ্ঞানের চর্চা ও ইহাদের সমন্বয়-সাধনের প্রয়াস-এদেশের গেরিবময় যুগে যেমনটি প্রকটিত হইয়াছিল, তেমনটি অক্ত কোন সভ্যতায় বড় দেখা যায় না। অঞ্চ-গণনা-পদ্ধতি, জ্যামিতি, শামাজিক অফুশাদন, অর্থনীতি, বহু দার্শনিক মতবাদ প্রভৃতির সামঞ্জন্ত ও সমন্বয়-প্রচেষ্টা এদেশে হইয়াছিল। বিস্থাদানের কেতে গুরুগণ যে আদর্শে প্রণোদিত হইয়া বিষয়-সম্ভোগকে ত্যাগ করিয়া ছিলেন, আৰু আমাদের বস্তু-তন্ত্রময়, স্বার্থধন্দ্ বিক্ষিপ্ত জীবনের পক্ষে আবার আলোচনা ও বিচারের বিষয় সন্দেহ নাই। শিক্ষা-গ্রহণকালে সংযমাত্মক জীবনযাপন অর্থাৎ ব্রহ্মচর্ষ-রক্ষার প্রয়োজনীয়তা নিশ্চয়ই একালের শিক্ষাব্রতীদের বিচারের বিষয়। এদেশে বিস্থার চর্চা এমন এক ন্তরে পৌছিয়াছিল যে, শিক্ষক আপন বিভার্থীর জন্ত প্রার্থনা করিতেন—"ব্রন্ধচারিগণ শম অর্থাৎ মন:-স্থৈ লাভ করুক।" নিজের সম্বন্ধে প্রার্থনা করিতেন—"আমি যেন ধনবান অপেকা শ্রেষ্ঠতর হই।" এদেশকে, এদেশবাসীকে মহত্তর সভ্যতার ধারক হইতে হইলে বুদ্ধের স্থায় মহামানবের বাণীকে আমাদের শিক্ষানৈতিক জীবনে সফল করিয়া তুলিতে हरेदा । वृद्धवागी अम्हण्यत्रहे श्रीकिष्ठांत्र मान ।

শিক্ষা- ও বিস্তাভ্যাস-দারা অর্থাৎ জ্ঞান-দারা জীবন সম্পূর্ণ বিকশিত করার মহত্তর আদর্শ অক্স
কোন সভ্যতা তেমনটি করিতে পারিয়াছে কিনা,
তাহা দেশের শিক্ষাব্রতীদের যাচাই করার দিন
আসিয়াছে। স্থাপ্টর বিচিত্র বিকাশের মূলে যে
শক্তি তাহাকে লক্ষ্য করিয়া এদেশের প্রাচীন শিক্ষাগুরু বিলতে পারিয়াছিলেন—"হে ঐশ্বর্থ, সহস্রশাথা অর্থাৎ বহুরূপ যে তুমি, তোমাতে আমি
আপনাকে পবিত্র করি।"—"তুমি আশ্রয়, আমাকে
আলোকিত কর অর্থাৎ তন্ময় কর।" জ্ঞানের দারা
জীবনকে আলোকিত করার কি অভ্যত প্রচেষ্টাই
না এদেশে হইয়াছিল। ত্যাগের শক্তি অসাধারণ,

ভ্যাপের মহিমায় এদেশের বিশেষ বিশেষ যুগ মহিমায়িত হইয়াছে।

সারাদেশে জনসাধারণের প্রতিভাবিকাশের উপযুক্ত ক্ষেত্র প্রস্তুত করিতে হইলে দেশের গৌরব আমাদের প্রণম্য মহাজনদের আদর্শকে বিচার করিয়াই ভবিষ্যং বংশধরদের জন্ত শিক্ষা ও সংস্কৃতি নিয়ন্ত্রণ করিতে হইবে। স্ত্যু, ক্যার ও নীতির প্রাণস্বরূপ মৈত্রী ও প্রীতির আদর্শকে জাবনের সর্বক্ষেত্রে গ্রহণ করিতে হইবে। যে শিক্ষা- ও সমাজব্যবহা হিংসার উদ্রেক করে, তাহা যত্নপূর্বক পরিত্যাগ করিতে হইবে। ভবিষ্যং নাগরিকের দৃষ্টিভঙ্গী সেইদিকে ফিরাইতে হইবে। তবে আমরা শিক্ষার মাধ্যমে মহত্তর সভ্যতা রচনার অধিকারী হইব।

# স্বামী অদ্ভুতানন্দ-প্রসঙ্গ

স্বামী সিদ্ধানন্দ

পূর্ববঙ্গের জ্যোতিংস্বরূপ মহাপুরুষ নাগমহাশরের অস্থ্রুবের সংবাদ পাইয়া শ্রীলাটু মহারাজ
একদিন "স্বামি-শিশ্য-সংবাদ"-প্রণেত। শ্রীশরচ্চন্দ্র
চক্রবর্তীকে বলিলেন "বেদ-বেদান্ত পড়বার চের সময়
পাবেন, কিন্তু নাগমহাশয় পৃথিবী হ'তে চ'লে
গেলে অমন মহাপুরুষের আর কোথাও কথনো
সাক্ষাৎ পাবেন না, এ সময়ে তাঁর সেবা করার
স্থ্যোগ ছাড়বেন না"। শ্রীলাটু মহারাজের এই
প্রেরণাতেই শরচ্চন্দ্রের প্রাণ ব্যাকুস হইয়া উঠিল।
তিনি সেই রাত্রেই নাগমহাশয়কে দেখিতে
দেওভো-গ যাত্রা করেন এবং তথায় শেষ অবস্থায়
তীর অনেক দেবাশুশ্রুষা করিয়াছিলেন।

স্থামী বিবেকানন্দ বিলাত হইতে প্রথমবার ভারতে ফিরিবার পরে শ্রীলাটু মহারাজ সর্বদা উাহার সঙ্গে থাকিতেন। স্থামীজী তাঁহাকে সঙ্গে লইয়া আলমোড়া, রাজপুতানা, কাশ্মীর প্রভৃতি স্থান ভ্রমণ করেন। সেই সব কথা স্মরণ করিয়া \* গ্রন্থাকারে শীল্প প্রধানিতবা পুস্তকের পাঞ্জিপি হইতে। শ্রীলাটু মহারাজ বলিতেন, "অমন শুরু ভাই কি আর হয়? কত যত্ন ক'রে আমার নিয়ে গিয়ে সব জারগা দেখালে, যাতে আমার কোনও অন্থবিধা না হয়। স্বামীজীব ভো আপন তুই ভাই আছে, তাদের কথনো তিনি এমন যত্ন করেন নাই। গুরু ভাই সহোদর ভাই এর চেয়ে খুব আপনার হয়।"

শ্রীলাটু মহারাজেরও গুরুত্রাতৃগণের প্রতি ভালবাসা ছিল অগাধ। আলমবান্ধার মঠে ধথন শ্রীকালী মহারাজের (শ্রীঅভেদানন্দ স্বামীর) পায়ে অস্থ্র (thread worm) হয় তথন তিনি তাঁহার ধথেষ্ট সেবা করিয়াছিলেন।

সংযমও ছিল তাঁর অপরিসাম। কামিনী-কাঞ্চন-ত্যাগ ঠাকুরের প্রধান উপদেশ ছিল; একটি দৃষ্টান্ত হইতে ব্ঝিতে পারা ধাইবে শ্রীলাটু মহারাজ্ঞ কিরপে উহা পালন করিতেন। কাশ্মীর ভ্রমণের সময় তিনি স্বামীজীর সঙ্গে বোটে (নেকাতে) পাকিতেন। ঐ বোটের মাঝির একটি মেয়ে

দেখিতে থুব স্থনী ছিল, সে তার বাপের সঙ্গে বোটেই থাকিত। শ্রীলাটু মহারাজের সহিত একটু রহস্ত করিবার উদ্দেশ্যে স্বামীজী দেই মেয়েটিকে একদিন বলিলেন, "ভাপ, এই পানটি ওধারে যে সাধু বসে আছে, তুই তার হাতে দিয়ে আয় দেখি"। বালিকা স্বামীঞ্জীর এই কথায় খুণী হইয়া লাট মহারাজের নিকটে গিয়া তাঁকে পানটি দিতে গেল। তার পান দেবার আগ্রহ দর্শনে শ্রীলাটু মহারাজ প্রথমে বিরক্ত, তার পর কুন হইয়া উঠিলেন। তিনি ভাবিলেন, আমি এতদিন বোটে রয়েছি, কই ৷ একদিনও তো এই মেয়েটি আমায় পান দিতে আদে নাই, আৰুই বা আদে (कन ? u तिथि निम्ह्यूहे वित्वकानत्मत्र कात्रमानि, বটে । আমাকে পরীকা করা হছে? না, এ বোটে আর থাকা হবে না, এ স্থান ত্যাগ করাই উচিত।—বেমন মনে মনে এই সংকল্প, অমনি সঙ্গে সঙ্গে লাটু মহারাঞ্জ জলে ঝাঁপাইয়া পড়িলেন,—ডুবে যাব, কি ভেদে যাব—দে চিস্তা তাঁর একেবারেই নাই। স্বামীজী আড়াল হইতে দেখিতেছিলেন লাট কি করে। তিনি যে জলে ঝাঁপাইয়া পডিবেন— এতটা তিনি মনে করেন নাই। তথন তিনি তাড়াতাড়ি, মাঝি-মাল্লাদের ডেকে লাটুকে জল হইতে তুলিবার চেষ্টা করিতে লাগিলেন। লাটু মহারাঙ্গ তো কোনমতেই বোটে উঠিতে চান না। শেষটা বহু সাধ্যসাধনার পর স্বামীজী শ্রীলাটুকে বুঝাইয়া ঠাণ্ডা করেন।

স্বামীজী ভারতের উত্তর-পশ্চিমদেশে ভ্রমণ করিতে করিতে থেতড়ীতে আদিয়া কিছুদিন তাঁহার শিষ্য থেতড়ী-রাজের নিকট অবস্থান করেন। সেই সময়ে শ্রীলাটু মহারাজও তাঁহার সঙ্গে থাকিতেন। ঐ রাজার ধারণা ছিল ধে স্বামীজীর গুরুভাই লাটু মহারাজও ইংরেজীভাষা জ্ঞানেন, তাই তিনি একদিন একটা বড় Globeএর (গোলাকার মানচিত্রের) সামনে তাঁহাকে লইয়া গিয়া দেই

মানচিত্রে অঙ্কিত কোন একদেশের বিষয় ইংরেজী ভাষায় তাঁহাকে প্রশ্ন করিতে লাগিলেন। মহারাজ তো নিক্তর, কেবল দাঁড়াইয়া মানচিত্র দেখিতেছেন, ঠিক দেই সময়ে স্বামীঞ্জী কিছু ভফাতে বারান্দায় পায়চারি করিতেছিলেন। লাটুমহারাজের অবস্থা বুঝিতে পারিয়া তিনি তৎক্ষণাৎ ছুটিয়া আসিয়া রাজাকে সেই দেশ সম্বন্ধে কতকথা এমনভাবে বুঝাইতে লাগিলেন যে তিনিও খুব খুণী হইয়া গেলেন; অথচ স্বামীন্সী রাজাকে ঘুণাক্ষরেও জানিতে দিলেন না যে তাঁহার গুরুভাইটি ইংরেজী লেখাপড়া জানেন না। এইরপে স্বামীকী রাজার নিকটে শ্রীলাট্নহারাজের মান সম্রম বজায় রাখি-লেন। স্বামীলী তাঁহার এই গুরুতাইটির নির্ফরতার আবরণের ভিতরে এক অন্তুত গুণের পরিচয় পাইয়া তাঁহাকে এত ভালবাসিতেন। পুৰুগাদ স্বামী অভেদানন বলেন, খ্রীলাটু মহারাজ যে আমাদের গুরু-ভাই ছিলেন, ইহা যথার্থ ই আমাদের গৌরবের বিষয়।

স্বামী বিবেকানন্দের গুণ ও মহিমার কথা বলিতে বলিতে শ্রীলাট মহারাজ আত্মহারা হইয়া যাইতেন। একবার তাঁহার সম্বন্ধে শ্রীলাটু মহারাজ বলিতে লাগিলেন: ছাখ, প্রথমবার বিশাত হ'তে এনে একদিন দেই সাবেক বরানগর মঠের চালে মোটা চাদরপানি গায়ে দিয়ে স্বামীজী বাগবাজারে বলরামবাবুর বাড়ীতে আমার সঙ্গে দেখা করতে এসে বললেন, 'ভাই লাটু! আমি সেই নরেন, তুইও যেমন ভিখারী, আমিও সেইরকম ভিখারী সন্ন্যাসী: গুরুভাইদের থাকবার জন্ত মঠ স্থাপনা করতে হ'ল, আমার অস্ত কিছু দরকার নেই, ঠাকুরের ইচ্ছাতেই এই এত বড় ব্যাপার হ'য়ে গেল। আজ ভোর কাছেই ভিক্ষা করা যাক, আয় ত্রন একদকে থাই।'--আমি তথন থেতে যাচ্ছিলাম স্বামীজীও আমার দক্ষে একপাতে খেতে বদে গেলেন, তাতে আমার মনে কোনো ভিন্ন ভাব হয় নাই, বরং আমার প্রাণ 'হর্ষিত' হ'ল।

## অনুতাপ

## [ একটি প্রচলিত কাহিনী-অবলম্বনে ] শ্রীমতী আশাপূর্ণা দেবী

রূপচতুত্র ! রুষ্ণ-কুঞ্জিত-কেশদাম-শোভিত বংশীধারী স্থাম, কিশোর মৃতি। যেমন বিগ্রহের রূপ পরিকল্পনা, তেমনি নাম পরিকল্পনা! এ কল্পনার মধ্যে একটি স্থমধুর ভাবব্যঞ্জনা যেন স্থম ছলে হির হয়ে আছে।

রপচতুত্ জের মন্দির—বিশেষ কোন তীর্থস্থানের বিধ্যাত কোনো দেবমন্দির নয়। উদয়পুরের নিকটবর্তী কোন একটি গ্রামের গ্রামদেবতা। প্রতিষ্ঠিত দেবমন্দিরগুলির মতো এখানেও নিত্য-দেবার ব্যবস্থা আছে, এবং একটি পূজারী-বংশ ও আছে। পুরুষান্তক্রমে এঁরাই দেবদেবার অধিকারী। এ সময়ে পুরোহিত 'দেবা' ছিলেন বিগ্রহের দেবাইত। দেব-দেবা করতে করতে দেবার চুলে পাক ধরেছে, দেহে এসেছে হুর্বলতা, কিন্তু জীবিকা-

একজন বৃদ্ধ পুরোহিতের নাম 'দেবা'! এ কেমন অপ্রদাপ্থ অসমানস্চক অভিধা? এমন কেন? কেন—দে কথা বলতে হ'লে বলতে হয়, দেবার নিজের বালাজীবনই এই নামের জক্ত দায়ী।

নির্বাহের জন্ম এ কাজ তাঁর না করলেও নয়।

কে জানে সম্পূর্ণ কি নাম ছিল দেবার ! হয়তো দেবনাথ, হয়তো দেবরাজ, হয়তো দেবজীবন, হয়তো বা অমনি একটা কিছু। কিন্তু দে কথা এখন আরু কারো মনে নেই। সবাই জানে 'দেবা'।

ব্রাহ্মণকুলে জন্মগ্রহণ করলেও ছেলেবেলায় তার আচরণ ছিল রাধাল ছেলেদের মতোই। বিস্থাভ্যাসে আদৌ মন নেই, মাঠে জঙ্গলে পাহাড়ের কোলে কোলে থেলে বেড়ানোতেই দেবার একান্ত আনন্দ। কাজেকাজেই মূর্থ দেবার পক্ষে শাস্ত্রাধ্যমন বা প্রদাপদ্ধতি শিক্ষা সম্ভব হ'লনা, পিতার মৃত্যুর পর কেবলমাত্র উক্তরাধিকার-সুত্রেই কিশোর দেবা দেবদেবার অধিকার লাভ ক'বল। উত্তরাধিকারফ্ত্রে কর্মে অধিকার জন্মালেও, শ্রদ্ধা-সম্মানের
অধিকার তো জন্মায় না। গ্রামের সকলে অবহেলায়
উচ্চারণ করে "দেবা পূজুরী"। আজ পর্যন্ত সেই
নামই রয়ে গেছে। কিন্তু আজীবন দেবদেবার
ফলে মূর্থ দেবার অন্তরের অজ্ঞান-অন্ধকার কি
এতোটুকুও দূর হয় নি? কে জানে সেকথা!

লোকে দেখে বৃদ্ধ ব্রাহ্মণ নিত্য প্রভাতে এসে
মন্দিরের দর্জা খোলেন, মন্দিরতল মার্জনা করেন,
বাসি ফুলপাতা বাইরে ফেলে দিয়ে নতুন মাল্য রচনা
ক'রে বিগ্রহের হাতে গলায় মাথায় প্রান,
প্রদীপ জ্ঞালেন, ঘণ্টা নাড়েন, 'ভোগ' দেন।
স্বভাপর দেবাইতের প্রাপ্য লাড্ডু মিঠাই ইত্যাদি
প্রসাদটুকু পুঁটুলিজাত ক'রে মন্দির-ঘারে শিকল
তুলে দিয়ে গৃহে ফিরেন—এই প্রস্তঃ।

সন্ধাতেও সেই একই পদ্ধতি। তবে প্রভাতে যেমন সমগ্র জগৎ-সংসারে কর্মের ঝন্ঝনা বাজে, দৈনন্দিন প্রয়োজনের অসংখ্য আহ্বানে চিত্ত চঞ্চল হয়ে ওঠে, সন্ধায় তো তেমন নয়! সন্ধ্যায় পাশীরা বাসায় ফিরে ডানা মুড়ে বসে, রাখালবালকভাড়িত খেছর দল গোহালে এসে আশ্রয় নেয়, চাষী খান কাটা বন্ধ করে, কুমোরের চাক থামে, কামারের 'নেহাই' শীতল হয়। সন্ধ্যায় গৃহস্থের মেয়েরা দিনের কাজ সমাপন ক'রে রাতের কাজ স্থাত রেখে স্থির হ'য়ে বসে, শিশুরা গায়ের খুলো ঝেড়ে মায়ের কাছে এসে দাড়ায়।

সন্ধার আকাশে অনন্ত অবসরের স্থর বাজে।
তাই পুরোহিত দেবা সন্ধা পূজা শেষ হ'য়ে
গেলেও নিশ্চিম্ভ চিত্তে অনেকক্ষণ পর্যস্ত মন্দিরে
বাপন করেন। হয়তো কথনো প্রদিনের পূজার

বাসনপত্র পরিক্ষার ক'রে রাথেন, কথনো মৃত্ব গুঞ্জনে গান গাইতে থাকেন, আর রাত্তি গভীর হ'লে বিগ্রহের রাজবেশ উন্মোচন ক'রে রাত্তিবেশ পরিয়ে 'শয়ান' দেন; প্রসাদী মালাটি মাথায় বেঁধে নিয়ে ছ্য়ারে তালা লাগিয়ে ফেরেন। এই নিত্যকর্ম দেবার।

গৃহত্বেরা মন্দিরে পূজা দিতে এলে দক্ষিণা দেন ধংসামাক ; হাস্পরিহাদের ক্ষেত্রে বলেন "ধেমন বাম্না, তেমন দক্ষিণা।" মেয়েরা কাঁছনে ছেলেকে শাদার : ওই দেবা আসছে ! দেবা ধেন জুজুবুড়ি।

কিন্ত এজন্ম দেবার মনে কোন ক্ষোভ নেই।
শাস্ত স্বল্পবাক্ প্রসন্ধচিত ব্রাহ্মণ নিজের কাজ,
নিজের সংসার নিয়েই আছেন। তথাপি বিজ্বনা
আসে; এই নিজেকে নিয়েই বিজ্বনা।

এক সন্ধায় ঘোরতর বিপদে পড়ে যান দেবা।
দেবিন প্রচণ্ড গ্রীয়, সন্ধাকালেও বাতাসের
লেশ নেই, সন্ধারতি সমাপনাত্তে দেবা নিতান্ত
ভ্ষণ অন্তত্ত্ব করেন। এখনো মন্দিরে কিছু কাল
অসমাপ্ত আছে; গৃহ অনেকটা দ্র, দেবা ঈষৎ
ইতন্তত: ক'রে প্রসাদী লাড্ড্ ছটির সহযোগে
দেবতার উদ্দেশ্যে নিবেদিত জলটুকু পান ক'রে
ফেলেন। আল আর মন্দিরে মধ্যে বসে সন্ধীত
সাধনা সন্তব নয়, ভিতরে অসহ্য গুমোট; দেবা
অক্তদিন অপেক্ষ আগেই প্রসাদী মালাটি মাপায়
বেঁধে নিয়ে বিগ্রাহকে 'শ্রান' দেন, এবং ক্রতহন্তে
অসমাপ্ত কালগুলি সারতে থাকেন, সহসা মন্দিরদ্বারে অধীর করাঘাত।

এ কি ! কার এই করাঘাত ! এমন তো কোনোদিন হয় না। এতো রাত্রে গ্রাম-প্রাক্তে অবস্থিত এই মন্দিরের দিকেও কেউ আসে না, পূজা ইত্যাদি যা কিছু দিনের বেলাই শেষ ক'রে যায়। কেন কে জানে, কী এক আতক্ষে বৃক্টা কেঁপে ওঠে দেবার। তিনি অত্তে ব্যক্তে মাধায় বাধা মালাটি নামিয়ে রেখে মন্দিরহারে ছুটে আদেন। আর সঙ্গে সঙ্গে বৃদ্ধ দেবার জ্ঞানতৈত ছ প্রায় লুপ্ত হবার উপক্রম হয়।

মন্দির হাবে শিকারীর বেশ পরিহিত অস্ত্র শস্ত্রে স্থ্যসভিত্ত স্বয়ং মহারাণা বাহাত্র।

না, চিনতে ভুল হয়নি দেবার। মাত্র কিছুদিন আগেই মহারাণা পিতৃশ্রাদ্ধ-বার্ধিকী উপলক্ষ্যে যে ব্রাহ্মণ-পণ্ডিত বিদায়ের আয়োজন করেছিলেন, দেবা সে সভায় উপস্থিত ছিলেন। যদিও দেবা শাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিত নন, তথাপি দেবমন্দিরের পুরোহিতের অধিকারেই রাজসভায় উপস্থিত হবার অধিকার লাভ করেছিলেন।

চিনতে ভূগ হয় না, কিন্তু দেবার আর বাক্য
স্কৃতি হয় না। কে জানে কেন এই আবির্ভাব!

দেবা যে শাস্ত্রজানহীন মূর্য, সেই সংবাদটুকু কি কেউ
রাজকর্পে পরিবেশন করেছে? সেই অপরাধে কি
বৃদ্ধ বয়সে দেবার এই ক্ষুদ্র জীবিকাটুকু যাবে? খুব
সম্ভব তাই। গ্রামে হিতকামীর তো অভাব নেই!

দেবা নীরব, নতমন্তক—বরাঞ্জলি।

রাণা কিন্ত দেবার ভীতিকর কিছু বলেন না, তিনি যা বলেন তার সার মর্ম এই — তিনি শিকারের ঝোঁকে মৃগশিশুর পিছন পিছন ছুটে সক্ষীনল থেকে বিচ্যুত, এবং পিপাসার্ত; এখানে দেব-মন্দিরের দীপশিথা দেখে, আশান্বিতচিত্তে পিপাসা নিবারণার্থে ছুটে এন্দেছন। এখন পূজারী তাঁকে কিঞ্চিৎ জলদান ক'রে শাস্ত করুন। তিনি বড়ো প্রাস্ত ক্রান্ত, এইদণ্ডে চাই — শুধু একটু জল!

জল! দেবার সমস্ত বুকটা রাজপুতনার মকভূমির মতোই ধৃ ধৃ করে ওঠে। কঠে তালুতে সেই
মকভূমির শুক্তা। আজ সন্ধ্যাতেই দেবা বিগ্রহের
পানপাত্রে জল ঢালার পর দেখেছেন কলগীতে আর
বিন্দুমাত্র জল নেই। আজকের প্রচণ্ড গ্রীমতাপে
মাটির কলগীটাই অর্জেক জল শুষে নিমেছে।
কাজ মিটে গেছে বলে রাত্রের অন্ধকারে আর

দ্রবর্তী কুপ থেকে জল সংগ্রহ করতে ধাননি দেবা, আর আক্রকেই এই ছবিপাক!

দেবা হাতজ্ঞোড় ক'রে বলেন, "প্রভু একটু বিশ্রাম করুন, আমি জল আনি।"

অধীর রাণা বিরক্তস্বরে বলেন, "বিশ্রামের প্রয়োজন নেই পূজারী, স্বাগ্রেজল আনো।"

দেবা ক্রতগভিতে মন্দিরে প্রবেশ ক'রে হতাশভাবে একবার চারিদিকে দৃষ্টিপাত করেন, নাঃ, কোথাও নেই একবিন্দু জল। অতএব আর করবার কি আছে ? শৃক্ত কলসীটি উঠিয়ে নিয়ে দেবা মন্দিরের বাইরে পা বাড়ান। পিপাসার্ভ রাণার ব্যাপার বৃষ্তে দেবি হয় না।

মেজাজ সপ্তমে উঠে। তিনি কুরস্বরে বলেন, "ঠাকুর কি মৃত্তিকা খনন ক'রে জ্বল আনতে বাচ্ছেন ?"

দেবার হাত পা অবশ হয়ে আদে, তথাপি
তিনি কটে দাহস সংগ্রহ ক'রে বলেন, "না, প্রভু,
অন্রেই দেবোদেশ্যে উৎসর্গীকৃত নির্মণ কূপ আছে,
আমি এই দত্তেই—"

রাণা ব্যঙ্গংক্তে বলেন, "আৰু বোধ করি দেব-বিগ্রহের ভাগ্যেও পানীয় জগ জোটেনি ?"

পেবা বিশ্বিতভাবে বলেন, "সে কী প্রভূ <u>?</u>"

"অগত্যা আর কি ভাবা যায়! কেন, সেই প্রসাদী জলটুকু দান ক'রেই তো আমার তৃষ্ণা নিবারণ করতে পারতেন?"

দেবা প্রমাদ গণেন। রাণা উত্তরের আশায় অপেক্ষমাণ, ভয়ে দেবার হাত পা থর থর করতে থাকে। 'জ্বলটুকু আমি পান ক'রে ফেলছি'— এ কথা কেমন ক'রে এই তৃষ্ণার্ত রাজ-অতিথির সামনে উচ্চারণ করা ধায়? দেবা মনে মনে ভাবেন, লোকম্থে শুনি প্রত্যেক মানুষের মধ্যেই নাকি ভগবান বিরাজমান, ভবে অবশুই আমার মধ্যেও তিনি আছেন। অভএব যা থাকে কপালে—

দেবা নতমন্তকে বলেন, "প্রভূ দেবতার উদ্দেশ্যে নিবেদিত জল স্বয়ং দেবতাই গ্রহণ করেছেন।" রাণা চমকে ওঠেন !

পরক্ষণেই ক্রোধে তাঁর আপাদমস্তক জ্লে ওঠে। উঃ, কী পাপিষ্ঠ শয়তান এই ধড়িবাল্প ব্রাহ্মণ!

নিশ্চরই আলভের জন্ত আজ জল আনমন করেনি, দেবতাকে উপবাসী রেথে দিয়েছে, আর এখন বিপদে পড়ে এরপ ভয়ন্তর মিথ্যাকথা অবসীলাক্রমে উচ্চারণ করছে। তিনি হাতের তরবারি স্পর্শ ক'রে বলেন, "ব্রাহ্মণ, দেবতার স্থানে মিথ্যাকথা বলার শান্তি কি জানো ?"

দেবা বোঝেন আজ তাঁর জীবনের শেষ দিন, তবু ভয় এমন জিনিদ যে তিনি সাহদ ক'রে মাধা তুলতে পারেন না। রাণা গন্তীরভাবে বলেন, "থাক্, ব্রাহ্মণরক্তে আমার তরবারি কলঙ্কিত করতে চাইনা। তোমার বিচার কাল হবে।"

রাণাকে প্রস্থানোগত দেখে দেবা ভয় ভূলে ব্যগ্র ভাবে বললেন, "প্রভূ মাগামী কাল যা হয় হোক—, আপনি জলপান না ক'রে যাবেন না। পিপাসার্তকে 'জল দান' না করতে পারলে আমার আজন্মের দেবদেবার ফল বার্থ।"

মহারাণা গর্জন ক'রে বলেন, "মিথ্যাবাদীর হাতের জ্বল আমি গ্রহণ করি না।"

মিথ্যাবাদী! দেবার সমস্ত দেহে সহসা এক অভুত সাহসের জোয়ার আসে, তিনি মাথা তুলে স্থিরস্বরে বলেন, "আমি মিথাবাদী নই।"

"মিথ্যাবাদী নও?"

"না।"

রাণা সহসা কি ভেবে ক্রোধ সংবরণ ক'রে বলেন, "বেশ! তা'হলে জল আনো, আমি মন্দির মধ্যে অপেকা করছি।"

ফাঁড়া কাট্ল ভেবে দেবা ক্রতপদে জল আনতে ধান, আর মহারাণা মন্দির মধ্যে প্রবেশ ক'রে দেখেন, দেবতা শধ্যায় শায়িত, এবং নিকটেই একটি শৃক্ত জলপাত্র ও মিষ্টাল্লের পাত্র অবস্থিত। মহারাণার ওঠে একটু মৃত্ ব্যক্তের হাসি ফুটে ওঠে। ওঃ! লোভী ব্রাহ্মণ নিজেই প্রসাদের সন্ব্যবহার ক'রে রেখেছে।

দরিত বৃদ্ধ গ্রাম্য ব্রান্ধণের প্রতি একটু কুপা অন্তত্তব করেন মহারাণা। অতঃপর দেবা জল নিয়ে উপস্থিত হ'লে তিনি ক্রোধ প্রকাশ না ক'রে সহাস্তে বলেন, আগামীকাল তিনি রূপচতুতুল্পের ভোগ চড়াবেন, এবং মধাস্ক্রকাল পর্যন্ত উপস্থিত থাকবেন। কারণ তিনি দেবতার আহার ও জ্বলপান দেখতে বিশেষ উৎস্ক্রক। বলা বাহুলা দেবা নীরব।

রাণা বিদায়গ্রহণ-কালে হাত বাড়িয়ে বলেন, "পূজারী ঠাকুর, ওই প্রদাদী মালাটি আমাকে দাও।" আবার! আবার সেই বিপদ।

হা ভগবান, হা রূপচতুত্তি, দেবা আজি কার
মূথ দেখে শ্যাত্যাগ করেছিলেন ? এ মালা কেমন
করে রাজ-শিরে অর্পন করবেন দেবা, এ যে দেবার
নিজের ব্যবহৃত মালা ? মনে পড়ে রাণার ক্ষণপূর্বের
অগ্নিমৃতি ৷ কম্পিত হাতে মালাটি তুলে দেন দেবা ।

মহারাণা গলায় পরবার পূর্বে প্রদীপের আলোয় মালাটি নিরীক্ষণ করতে যান, পাছে পুঙ্পে কীট ইত্যাদি থাকে, আর নিরীক্ষণ ক'রেই ঘুণা ও ব্যঙ্গের সংমিশ্রণে গঠিত একটি ভয়াবহ হাসি হেসে বলেন, "রূপচতুতু জ্বের কেশকলাপে আজ্বকাল ব্ঝি পাক ধরেছে ঠাকুর ?" দেবা হতবাক্।

মহারাণা আবার বলেন, "দেবতার মালায় একগাছি পক্তকেশ জড়িত দেখছি। নারায়ণ বৃদ্ধ হ'য়ে পড়েছেন, কেমন ? তাই না ?"

আবার দেই ভয়। বৃদ্ধিলংশকারী রাজভয়। দেবা মন্ত্রচালিতের মতো বলে ফেলেন, "হাা, মহারাণা!"

উ: ! কী ধৃষ্ঠতা ! কী হুংসাহস ! রাজরক্তে আর কতো সহা যায় ! তবু মহারাণা দাঁতে দাঁত চেপে রোষ সংবরণ ক'রে বলেন "আছে। ওহে সত্যভাষী ব্রাহ্মণ, আগামী কাল গ্রামন্ত্র লোকের সামনে তোমার সত্যভাষণের বিচার হবে।"

মালাটি ছিঁড়ে ৰগু থগু ক'রে ফেলে দিয়ে

মহারাণা বীরদর্পে মন্দির ত্যাগ করেন। সঙ্গে সঙ্গে দেবাও লুটিয়ে পড়ল দেবভার সামনে।

'প্রভু চতুভূজি, এ কী করলে !—কেন দেবার মুথ হ'তে এমন নির্লজ্জ মিথ্যাকথা উচ্চারণ করালে ?'

না জানি আগামীকাল এই বৃদ্ধের কপালে কী লাঞ্ছনা আছে! মৃত্যুদণ্ড হ'লেও বা ভালো, কিন্ধ যদি গ্রামস্থন্ধ সকলের সমুধ্যে অপমানিত হ'তে হয়! প্রভু, শুনেছি তুমি নাকি লজ্জানিবারণ হরি, যুগে যুগে কালে কালে তুমি ভক্তের লজ্জা নিবারণ ক'রে আসছ, আজ কি তোমার সেই চিরকালের নাম আর একবার সার্থক করবে না !

কাতর প্রার্থনার মুহুর্তে আবার অক্স বোধ আদে দেবার। তিনি হতাশ চিত্তে চিন্তা করেন— আমি কোন্ মুথে বলছি, নারায়ণ ভক্তকে রক্ষা করো! কবে আমি তাঁ'তে অমুরক্ত হয়েছি? কেবলমাত্র উদরাল্লের জক্তই তো আমার এই দেব-সেবা! এই দেববসবার আবার অহন্ধার!

চোথের জলে বুক ভেসে যায় দেবার।
অন্তাপের অনলে চিত্ত শুক হয়ে ওঠে, অনস্তের
ধ্যানে অজ্ঞান-অন্ধকারাচ্ছন্ন হন্দমন্দিরে জ্ঞানের
শিখা জলে ওঠে। অনুতাপ আর আত্মচিন্তা!
যেন হ'টি অর্ণি-কাঠ! যুগপৎ হুইয়ের সংবর্ষে
জ্ঞানালোক জলে ওঠে। রাজভ্যে ভীত দেবার
দিব্যক্তানের সঞ্চার হয়। এ কী করলাম! এই
শুধু চিস্তা দেবার।

রাজরোষ থেকে অবাহিতি পাবার প্রার্থনা
আর মনে ঠাই পায় না, অবিরত চোথের জলে বুক
ভাসে। হে চতুত্ জ নারায়ণ, হে ত্রিলোকনাথ,
যে মুখ হ'তে সামাস্ত মাহুষের ভয়ে তোমার মুতিমান
বিপ্রাহের সামনে মিথাবাকা উচ্চারিত হয়েছে, সেই
মুখ এই মুহুর্তে দল্প হোক, ভত্ম হোক, অথবা ভয়াবহ
—বিক্বত—কুৎসিত হ'য়ে যাক। গ্রামবাসীর সমুখে
সেই বিক্বত দল্প মুথ দেখিয়ে যেন আপন পাপ ব্যক্ত
করবার সাহস জন্মায় দেবার।

কাঁদতে কাঁদতে কখন এক সময় বুম এসে যায় অহুতথ্য হতভাগ্যের। ভোর রাত্রে অহুত এক স্পপ্ন দেখন দেবা: বংশীধারী শ্রামকিশোর রূপচতুত্ জ্বের রুষ্ণ কুঞ্চিত কেশদামগুলি উজ্জ্বল রূপালী হ'য়ে গেছে। সেই শুল্র উজ্জ্বল কুঞ্চিত কেশের নীচে অবস্থিত অপূর্ব স্থানর আননে এক অভূত অভয় হাস্থা!

প্রভাত হ'তে না হ'তে গ্রামে 'টেড়া' পড়ে গেছে—চতুতু জের মন্দির-প্রাঙ্গনে সকলের জমায়েৎ হবার জলে। কোতৃহলী জনতা দলে দলে এসে হাজির হচ্ছে!

দেবা কিন্ত নিজাতুর।

ভোরের হর্ষ সাদা হ'য়ে উঠতে না উঠতেই বেজে ওঠে কাড়া নাকড়া—মহারাণা আসছেন! সঙ্গে জলাদ—জলন্ত সাড়াশি দিয়ে দেবার বিভ ছিঁড়ে নেবার জন্তে। দেবমন্দিরের পূজারী হ'য়ে যে ব্যক্তি রাজ সকাশে মিথাবাক্য উচ্চারণ করে, এ ছাড়া আর কি শান্তি দেওয়া যায় ভাকে?

"এই বুড়ো ওঠ্!" প্রহরীদের চীৎকারে ধড়মড় ক'রে উঠে বসেন দেবা। অবাক হ'য়ে এদিক ওদিক চান, জনতার দিকে তাকিয়ে মনে পড়ে যায় সব কথা। কিন্তু দেবার হাদয় থেকে ভয় দূর হ'য়ে গেছে। যে সমপিত-প্রাণ, তার কাছে ভয়ের বাসা! কোথায় বাসা নেবে ? যেখানে ঈশ্বরামভূতি, সেখানে ভয়ের মৃত্য়! যেখানে আত্মোপলন্ধি, দেখানে ভয়ের শেষ!

দেবা শিষ্টনীতি অনুসারে মহারাণাকে অভি-বাদন করেন। মহারাণা তীব্রস্বরে বলে ওঠেন, "এই পাপিষ্ঠ ব্রাহ্মণের বিভ জ্বসন্ত সাঁড়াশী দিয়ে ছিঁড়ে নাও! এ দেবভার সন্মুথে, রাক্ষার সন্মুথে মিথাবাক্য উচ্চারণ করেছে।"

হিংস্র জনতা কোলাংস ক'রে ওঠে। একের অপমানে অপরের আনন্দ! একের লাজনায় অপরের উল্লাস! শক্র হোক বা না হোক, চোধের সামনে কাউকে অপমানিত হ'তে দেখলেই

মাহুষের ভিতরের হিংশ্র পশুটা উল্লসিত হয়ে ওঠে।

দেবা কোনদিকে দৃষ্টিপাত করেন না। শুধু স্থিরভাবে বলেন, "আমি মিথ্যাবাক্য উচ্চারণ করিনি মহারাণা!"

"ফের! ফের এই নির্লজ্জা! তেই শুনছ তোমরা, এই ভক্ত ব্রহ্মিণ বলেছে: চতুর্ভু নারায়ণ বৃদ্ধ হ'য়ে গেছেন, তাঁর কেশ পাক ধরেছে। বলেছে: বিগ্রহ জলপান করেছেন! এখন আবার বলছে, সে নাকি সভা কথা বলেছে। এর কি শান্তি হওয়া উচিত ?"

জ্বনতার মধ্যে কোলাহল ওঠে—
"জ্বলস্ত আগুনে নিক্ষেপ!" "বস্তু কুকুরকে দিয়ে
খাওয়ানো!" "জিহ্বা দ্বিখণ্ডিত করা!"—
"মার, মার, মেরে ফেল!"

একজন প্রাম্য বৃদ্ধ এগিয়ে আদেন। জনতাকে
শাস্ত করবার উদ্দেশ্যে হুই হাত তুলে বলেন,
"আচ্ছা, শান্তিদানের পূর্বে একবার সত্য মিথা।
যাচাই হোক না! মশারির আবরণ থেকে উন্মূক্ত
ক'রে রূপচতুতু জকে দেখা হোক।"

"ঠিক ঠিক!"

"এই দেবা, ঠাকুরকে ঘুম থেকে তোল্।"

দেবা ধীরে ধীরে বিগ্রহের সিংহাসনের দিকে অগ্রসর হন, ধীরে ধীরে বিগ্রহের মশারি সরিয়ে দেন

মন্দিরের ঘূণঘূলি পথে সকালের উজ্জ্বল আলো এসে ভিতরে ঝিকিমিকি করছে, ঝিকিমিকি করছে বিগ্রহের অঙ্গাভরণ, স্বর্ণালন্ধার। আর সেই আলোয় ঝকমক করছে শুত্র কৃঞ্চিত কেশদাম। প্রস্তরময় দেবতার চুলগুলি রূপোর তারের মতো জ্যোতির্ময় হ'য়ে গেছে।

সেই কেশকগাপের নীচে অপূর্ব স্থন্দর আননে অন্তত এক অভয় হাস্তা!

যাত ! যাত ! মায়া ! কী হঃসাহস ! পাপিষ্ঠ দেৰতাকে যাত্করেছে !

মহারাণা ভীত্র গর্জনে বলে ওঠেন, "ভেবেছিলাম

ব্রাহ্মণের রক্ত গ্রহণ করবো না, কিন্ত এরূপ ভয়ন্কর পাপিষ্ঠ লোককে জীবিত রাথাও মহাপাপ। রাতারাতি ও দেবতার মাথায় নকল কেশ পরিয়েছে, ওই নকল কেশগুলি উৎপাটন ক'রে এনে ব্রাহ্মণের গলদেশে জড়িয়ে দিয়ে খাসক্লম্ব ক'রে হত্যা করো!"

জন্তাদও কেঁপে ওঠে। কে পালন করবে এই আদেশ। হোক নকল, তবু কে উৎপাটন করবে দেব-তার কেশ। কেউ না পারে, স্বয়ং মহারাণা আছেন। সভা-পর্বে গর্বিত মহারাণা নিজেই সদর্পে এগিয়ে যান, এবং সবলে বিগ্রহের ললাটের এক গোছা কেশ উৎপাটিত ক'রে নেন। সঙ্গে সঙ্গে রূপচতুভূজের স্থগঠিত ললাটের উপর গড়িয়ে পড়ে ক্ষেক ফোঁটা রক্ত!

মুচ্ছিত হ'য়ে লুটিয়ে পড়েন মহারাণা !

কিংবদন্তী আছে অতাবধি নাকি রাণা বা রাণা-বংশীয়দিগের উক্ত মন্দিরে প্রবেশাধিকার নেই।

## জাগে ওই স্নেহের আহ্বান

শ্রীশশান্ধশেখর চক্রবর্তী, কাব্যশ্রী

আসিছেন জগং-জননী মৃত্তিকার ধরণীর 'পরে,
অমান স্বর্গীয় হাতি ঝরিতেছে দিকে দিগন্তরে!
নেমে আসে অপার্থিব অলোকিক রূপের প্রকাশ,
বনানী সাজিছে ভামা, গাঢ় নীল অসীম আকাশ!
ফুলে ফুলে ভ'রে গেছে মাঠ বাট বন উপবন,
মধ্র স্বর্গভি-খাসে স্বরভিত মৃহ সমীরণ!
জলে স্থলে জাগে সাড়া বিহঙ্গের স্থমধ্র গানে,
স্থরে স্থরে ভ্রনের প্রাণ-ছন্দ বাজে স্বর্খানে!
জড়েতে চেতনা জাগে, হাসি ঝরে দিগুর্-অধরে,
ধরণীর অক্তে অকে তিদিবের স্থধা-ধারা ক্ষরে!

আসিছেন দশভুজা, আসিছেন কল্যাণ-র্নাপণী, আসিছেন বরাভ্যা, সর্বময়ী নিধিল-ব্যাপিনী! আসিছেন আদি-মাতা, সম্ভানেরে বক্ষে তুলে নিতে, অপার সেহের উৎস পিপাসার্ত হৃদয়ে ঢালিতে! আসিছেন মহাশক্তি শক্তিহীনে শক্তি দানিবারে, শুনাতে সাস্থনা-বাণী দীনাতুর সকল-হারারে! ওরে অন্ধ, ওরে মৃঢ়, চেয়ে দেখ্ খূলিয়া নয়ন, মায়ের রূপের ভাতি ছেয়ে গেছে আকাশ-ভুবন! মায়ের আশিস্ করে ধরণীর ধূলি-পক্ষ পরে, তুলে নে' মন্তক পেতে রিক্ত নিঃশ্ব অস্তরে অস্তরে!

খুঁজিয়া ফিরিস্ ভোরা মরুভূমে কোথা ভ্ষ্ণাবারি,
মা'র দশভূজে রাজে ভ্ষ্ণাহারী অমৃতের ঝারি!
ছুটে আয় একবার, ফিরে আয় মায়ের সন্তান,
অনস্ত আকাশে শোন্—জাগে তাঁর স্লেহের আহ্বান!
মরীচিকা-ভ্রাস্ত হ'রে কোথা যাস্, আয় ফিরে আয়,
স্পুঁপে দে' হৃদয়-মন জননীর ছ'টি রাঙা পায়!

# 'টাহো'র তীরে বেদান্ত-কুটীর

#### স্বামী প্রদানন্দ

জুলাই মাদের তৃতীয় স্থাহ। আমেরিকায় এখন গ্রীম্মকাল—প্রথর কর্মজীবন থেকে একট্ ছুটি নিয়ে আমেরিকানদের নিজের নিজের স্থাগেন এবং সঙ্গতি-অন্থায়ী কিছুকাল কোন ঠাণ্ডা জায়গায় বেড়িয়ে আস্বার বহু-প্রত্যাশিত সময়। এদেশে বরে আর এখন কারো মন টেকে না। তিন লক্ষ বিরাশী হাজার বর্গ মাইলের এই বিরাট রাষ্ট্রে ভৌগোলিক বৈচিত্রের অভাব নেই; তাই, উত্তর-দক্ষিণ পূর্ব-পশ্চিম সব দিকেই বেড়াবার জায়গা প্রচুর। লক্ষ লক্ষ নরনারী বরের চিন্তা, কাজের চিন্তা, রাজনীতি বা বিশ্ববিভালয়ের জ্ঞান-চর্চা আপাতত শিকেয় তুলে রেখে পথে বেরিয়ে পড়েছে—ট্রেন, মোটরের, এবোপ্লেনে, বাসে আবার জাহাজেও। যেমনভাবে হোক দৈনন্দিন চাল্ জীবনের একবেঁয়ে চাপ থেকে কিছুদিনের নিস্কৃতি চাই-ই চাই। স্কুল কলেজ এবং সরকারী ও বেসরকারী সব অফিসেই গরমের ছুটির ব্যবস্থা আছে। যারা ব্যবসা-বাণিজ্য করেন তাঁরাও স্বেচ্ছায় কিছুদিন গরম কালে বাহিরে বেড়াবার আনন্দ ভোগ করবার অবসর করে নেন, আর্থিক ক্ষতির প্রশ্ন তোলেন না। আমেরিকার নানা অঞ্চলে 'ক্যাশনাল পার্ক' বা সংরক্ষিত বন রয়েছে। তাঁবু এবং ক্যেক সপ্রাহের ভ্রামান্য সংসারের প্রয়োজনীয় জিনিসপত্র মোটর বা ষ্টেশন-ভ্রাগনে ভর্তি করে বহু শৃখানাল পার্ক'গুলির উদ্দেশ্য চলেছে—বড় বড় রান্তার এই সময়কার এটি থুব সাধারণ দৃশ্য। আরগ্য প্রকৃতির মাঝ্রখানে এদের গ্রীমাবকাশ কাটবে। যান্ত্রিকতার শৃত্যা থেকে কয়েক দিন তো ওরা মুক্তি পাবে।

আমেরিকার যুক্তরাষ্ট্রে বিভিন্ন বেদান্ত-সমিতির ভারতীয় সন্ন্যাসীদেরও গ্রনের ছুটি, কেননা, বেদান্তের ক্লাসে বা বস্তৃতায় ধারা আসবে তাদের অনেকেই এ সময়ে বাইরে চলে থায়। তা ছাড়া সারা বছরই বেদান্ত-সমিতির কাজে সন্ন্যাসীদের কঠোর পরিশ্রম করতে হয়—মাস ছুই তাঁদের একটু বিশ্রাম খুবই প্রয়োজন। নিজ নিজ কর্মকেক্রেই কেউ বিশ্রাম নেন, কেউ বা বাইরে কোথাও থান।

ভান্ফালিস্কো বেনান্ত-সমিতি ১৯০৮ সালে ক্যালিফর্লিয়ার উত্তর-পূর্ব সীমান্তে লেক টাহো (Lake Tahoe) নামক স্থানে পাছাড়ের গায়ে একটি আশ্রম-গৃহ নির্মাণ করেন। ঐ বাড়ীটর সংলগ্ন ছ'ল একর পাইন, দেওবার এবং সিডার গাছের বন ঐ সমিতির দখলে। অত এব এই আশ্রমটির নির্জনতা ব্যাহত হবার কোন আলক্ষা নেই। ভান্ফালিস্কো বেদান্ত সমিতির সম্মাসী ব্রহ্মচারীয়া এবং আমেরিকার অভাত আশ্রম থেকেও কোন কোন সম্মাসী লেক টাহোর এই আশ্রমে গ্রীয়ের ছুটির পুরো বা খানিকটা অংশ কাটিয়ে যান। বাড়ীটি থেকে কয়েক শত কূট নীচেই ২৩ মাইল লম্বা এবং ১২ মাইল চওড়া বিরাট হ্রন—লেক টাহো। স্বচ্ছ নীল তার জল। হলের চারিদিকে আট থেকে দশ হাজার ফুট উচু পর্বতমালার প্রাচীর। শীতকালে সমন্ত পাহাড়ই বরফে চেকে যায়। এখন এই জুলাইতে কোন কোন পাহাড়ের চূড়ায় কিছু বরফ রয়েছে। লেক টাহো সম্মুদ্রপৃষ্ঠ থেকে ৬২২৮ ফুট উচ্চে, আয়ভন ১৯৩ বর্গমাইল, স্বাধিক গভীরতা ১৬৪৫ ফুট।

টাহো হ্রদের এবং চতুম্পার্শ্বন্থ পাহাড় ও অরণ্যানীর শোভা অতি হৃন্দর। এই অঞ্চলটি

'দিয়েরা নেভাডা' (Sierra-Nevada) পর্বত্যালার অন্তর্গত। বর্ত্যান ক্যালিফর্ণিয়া প্রদেশের পূর্ব দীমায় উত্তর দক্ষিণে প্রায় ৪০০ মাইল ধরে এই পর্বত্যালা বিস্তৃত। আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের পূর্য বা মধ্য অঞ্চল বেকে দোল্লাস্থলি প্রশাস্ত মহাদাগরের কূলে ক্যালিফর্ণিয়া রাজ্যে প্রবেশ করতে হলে 'দিয়ের ননেভাডা' পর্বত্রশ্রনী উল্লন্ড্রন না করে উপায় নেই। আল এই উল্লন্ড্রন অতি সহক্র ও শ্বাভাবিক বলে মনে হয়, কেননা, একাধিক প্রশন্ত রাজ্যপথ এবং রেলপথও ঐ পর্বত্রমালার বুকের উপর দিয়ে পূর্ব-পশ্চিমে প্রদারিত হয়েছে এবং মোটরে বা রেলগাড়ীতে বদে দিয়েরা নেভাডার শৈল্যালা অভিক্রেম করবার সময়ে ওর ভয়াবহতা দয়েরে কোন ছশ্চিন্তাই আক্রকাল-কার যাত্রীদের চিত্তে উকি মারে না। কিন্তু একশ' বছর আগে অবস্থা এরপ ছিল না। তথন এই পর্বত্রমালা ছিল একান্তই হরতিক্রম্য। এর পূর্বদিক হাজার হাজার ফুট এত থাড়া এবং অনিয়তভাবে উঠেছে যে আরোহণেচ্ছুরা দূর থেকে দেখেই আতক্ষ প্রস্তুত হয়ে পড়তো এবং উল্লন্ড্রনের সঙ্কল্ল ত্যাগ করতো। ফলে বোড়শ শতান্দ্রীর মাঝামাঝি ইয়োরোপীয়, (বিশেষতঃ মেক্সিকো থেকে স্পেনদেশীয়) আগন্তকগণ কত্রক আমেরিকার পশ্চিম উপকূলস্থ ক্যালিফর্ণিয়া রাজ্য ক্রমশঃ আবিস্কৃত হতে আরম্ভ হবার পর থেকে উনবিংশ শতান্দ্রীর মাঝামাঝি পর্যন্ত ক্যালিফর্ণিয়ার প্রক্রীমায় এই দিয়েরা নেভাডা পর্বত্যালা একটি ঘুর্লভ্যা রহস্ত-প্রাচীরই রয়ে গিয়েছিল।

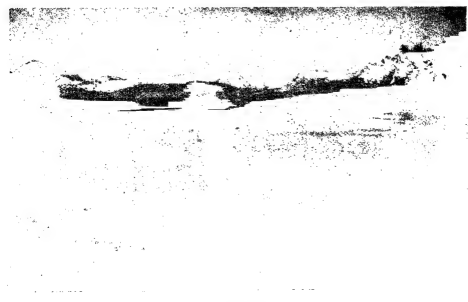
যবনিকা উঠবার স্ত্রপাত হল ১৮৪৮ সালের ২৪শে জান্মু আরির অভিনব একটি আক্মিক ঘটনার পর থেকে। ঐ তারিথে উত্তর ক্যালিফ্রিয়ায় জেন্দ্ মার্শাল নামে জনৈক কাঠের কারথানার মালিক কারথানার কাজে মাটি খুঁড়তে খুঁড়তে হল্দবর্ণ এক রক্ম ধাতব পদার্থের কিছু আঁশ পেয়ে যান। পরে প্রমাণিত হয় যে ঐ আঁশগুলি থাটি সোনা। কয়েক মাসের মধ্যেই এই থবর চতুর্দিকে রাষ্ট্র হয়ে পড়ে এবং ফলে ১৮৪৯ সালে শুরু হয় ক্যালিফ্রিয়া, তথা আমেরিকার ইতিহাসের একটি চিছ্নিত ঘটনা— 'স্বর্ণ-অভিযান' (Gold rush)। দলে দলে ভাগ্যাঘেষী উত্তর ক্যালিফ্রিয়ার ঐ অঞ্চলে সোনার খনি আবিষ্ণারের জন্ম রওনা হন। স্থলপথে ঐ বাহ্নিত ঐশ্বর্জ্মিতে পৌছুতে গোলে ঘর্লজ্যা সিয়েরা নেভাডা না ডিঙালে উপায়ান্তর নেই। অনাহার, অনিডা এবং আরও বছবিধ ছংসহ কট বাধা বিপত্তি বরণ করে সিয়েরার গভীর জন্মণ এবং উত্তুল্প বরফারত রাঢ় পাহাড়গুলির ভিতর ভাগ্যাঘেষীরা প্রবেশ করতে আরম্ভ করেন এবং অবশেষে পর্বত্পাচীরের পশ্চিমে নেমে পূর্বোক্ত স্বর্ণক্ষেত্রে উপস্থিত হন। এই ছংসাহিদিক চেন্টার অবশু অনেকের মৃত্যুও ঘটেছিল। যাহোক ভাগ্যাঘেষীদের অভিযান সার্থক হয়েছিল। ক্যালিফ্রিয়ার ঐ অঞ্চল অচিরে এক বিস্তৃত সোনার খনি এলাকায় পরিণত হয় এবং ১৮৫০ সালে ক্যালিফ্রিয়ার রাজ্য মেন্থিকোর প্রেনীয় আধিপত্য থেকে আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের অধিকারে আসে।

কিন্তু স্বৰ্ণ-অভিযানের আর একটি অবাস্তর ফগও আমেরিকার ভূগোল ও ইতিহাসে কম চমৎকারী নয়। তা হল সিয়েরা নেভাডার শত শত বর্গ মাইল-ব্যাপী বিরাট দেহে ছোট বড় শত শত হ্রদের\* আবিস্কার। যে সোনা দিয়ে মামুষ পুথিবীর ভোগৈশ্বর্য লাভ করতে পারে—পার্থিব মুল্য তার বিপুল সন্দেহ

শিয়েরা-নেভাডার "বোসেয়াইট পার্ক' নামক সংরক্ষিত বনে ৪২৯টি হ্রব রয়েছে। টাহো হ্রদের দুলফিবে ২২০ বর্গয়াইলের মধ্যে ১০০ টিরও বেলী হ্রব আছে। হ্রবগুলির সয়িবেশও বড় বিচিত্র। কোনটি বৃক্ষণল্লবহীন কোন পাহাড়ের শিথরদেশে, কোনটি বা রক্ষ পিরিবজ্বের ভিতর, কোনটি বা পভীর জঙ্গলাকী প্রাণের মধ্যে, কোনটি জাবার কোন পার্বতা
ভটিনীর নিয়ভাগে।

নেই; কিন্তু এই যে পাইন, সিডার, দেওদার, ইউকেলিপটাস এবং আরও নানারকম স্থশোভন বৃক্ষরাজির সবৃক্ষ-শ্রীর মাঝে মাঝে বিশ্বস্থা এক একটি স্বচ্ছ জলরাশি বসিয়ে রেথেছেন—এগুলি মানুষের এক উচ্চতর প্রকৃতির কাছে অপরিমের সম্পদ্। স্বর্ণমূল্যে এর দাম নিরূপণ করা যায় না। যাঁরা সোনা খুঁজতে এসে সিয়েরা নেভাডার হ্রদের সৌন্ধ-রাজ্য আবিষ্কার করেছিলেন, মানুষ তাঁদের কাছে বেশী ঋণী শোষের আবিষ্কারটির জক্যে। ক্যালিফ্রিয়ার সোনার খনি মানুষের উন্মন্ত লোভে আজ নিংশেষ হয়ে গেছে, কিন্তু ক্যালিফ্রিয়ার সৌন্ধ-উংস এই হ্রন্থলি তাদের সিয়গন্ধীর স্বচ্ছস্থমা এখনও সমানভাবে ধারণ করে রয়েছে এবং ভবিষ্যতেও বহু শতান্ধী ধরে থাকবে। মানুষের ভিতর কাম-মোহ-লোভের হারা অসংস্পৃষ্ট যে রসময় পুরুষ রয়েছেন, তিনি যেমন অমর—ভার জন্যে প্রকৃতির এই নৈবেগও তেমনি অফুরস্ত।

'স্বর্ণাভিষানের' শুরু হতে এক বংসরের মধ্যে সিয়েরা নেভাডার অনেকগুলি হান আবিষ্কৃত হ'ল, কিন্তু টাহোকে তথনও পুরোপুরি খুঁজে পাওয়া যায় নি । কোন কোন অভিযাত্রী দূর থেকে এই বিরাট হাদের থানিকটা মংশ নাত দেগতে পেয়েছেন, কিন্তু চারিপাশের থাড়া পাহাড় বেয়ে নীচে নেবে হান্টির প্রভাক্ষ সাক্সিলাভ করতে গারেননি । তাঁদের মধ্যে কেউ কেউ ছরভিক্রমা পর্বত ও ঘন অরণ্যানীর মধ্যে লুকিয়ে-থাকা—কিন্তু 'এখনও-অনাবিস্কৃত' একটি বিরাট হাদের কথা লিপিবদ্ধ করে য়েখেছিলেন । ঐ সব লিখিত বিরণ অনুগান্ত সাহাসিকদের মনে কোত্ইল উদ্রিক্ত করেছিল এবং এই স্পুঞ্জ অতিকায় জলরাশির সম্বন্ধে বহুতর লৌকিক এবং অলোকিক কথা-উপক্রারও স্বন্ধি হয়েছিল । যাহোক, ১৮৬০ সালে টাগোতে পোছুরার রাস্তা এবং এর ভৌগোলিক অবস্থানও নিনিষ্ট হয় । হ্রনটির 'টাহো' নামকরণ হয় আরও ছ বৎসর পরে । এই অঞ্চলের আদিম উপজাতীয় আমেরিকান-ইন্ডিয়ানদের ভাবার ছটি শক্ষ পেকে এই নামের উৎপত্তি । 'টা' মানে উচু বা খুব বড়, আর 'হু' মানে জল ।



होट्डी इन

এর পরই আরম্ভ হ'ল 'সভা' অর্থাৎ অর্থগৃগ্ন মামুধের আর এক নৃতনতর প্রচেষ্টা। টাহোর ভটবর্তী অতিকায়বুক্ষরাঞ্চি-শোভিত দূরবিস্তৃত যে পার্বতা বনে হয়তো হাজার হাজার বৎসর বনের পশু এবং উপজাতীয় অরণ্যচারী মাত্রৰ ছাড়া অপর কারো পদসঞ্চার হয়নি, দেই বনভূমি কেঁপে উঠলো কাঠের বাবসায়ী, মাছের কারবারী এবং ঘাস-উৎপাদকদের কল কারখানার শব্দে। জঙ্গল পরিষ্কার হতে লাগলো, বাডী দর রাস্তা তৈরী শুরু হ'ল, উপত্যকায় চাযের যন্ত্রপাতি চলতে আরম্ভ করলো। ভ্রমণকারীদেরও দেখা যেতে লাগলো এবং তাঁদের জয়ে খাড়া হ'ল সরাই, হোটেল ইত্যাদি। এ সত্ত্বেও এই বিরাট স্থ্রৰ ও তার পারিপাধিকের হুদ্ধতা তথনও পর্যন্ত উল্লেখযোগ্যভাবে স্কুল্ল হয়নি। রেভারেও টমাস স্টার কিন্তু নামে একজন ধর্মধাজক ১৮৭০ সালের গ্রীয়ে টাহোতে বেড়াতে আসেন। তিনি লিখে গেছেন ঃ

"এই বিরাট ত্রদের তটভূমির অধিকাংশই অন্ধিকৃত রয়েছে, তীরের চারিপাশের পাথাতে বিরাট বিরাট বুক্ষকৃঞ্জের আংনক জ্ঞানিতে মানুষের পদচ্ছি এখনও পড়েনি। এই হ্রদের হৃদুরবাধ্য বচ্ছ জলরাশি যেন বিষম্রপ্তা ভগবানের সর্বশক্তিমত। ও ির্মানতার প্রতীক। সুষ্টির জন্মের প্রায়ন্ত থেকে এর জল মর্ত্যমানুষের কোন কাজে উচ্ছিষ্ট হয়নি। এথানবার হিভূত আর্ণ্য সৌলার্থের কথনও ভিলমাত হানি হয়নি।"

কিন্তু টাহোর এই একান্ততা বেশী দিন অব্যাহত থাকেনি। বৎসরের পর বৎসর হ্রদের চারি-পাশে বদতি গড়ে উঠতে লাগলো, ছোট ছোট শৃংর জমতে আরম্ভ করলো, হ্রদের এলাকায় পৌছুবার জন্ম নানা দিক থেকে প্রশান্ত রাজ্বপথ নির্মিত হ'ল, ব্রুদের তটে জায়গায় জায়গায় বীচ্ (beach) বা সম্ভরণ ও ভ্রমণের প্রাল্ত বালু-তট নির্মিত হ'ল, হ্রদের বিশাল বুকে ছোট বড় নানা বাম্পীয় এবং তৈলচালিত পোত জুটতে লাগলো। ১৮৭০ দালে টাহো শহরে মাত্র ৫০টি বাড়ী ছিল, ১৮৮৯ দালে এদের বিভিন্ন এলাকায় টাহো শহরের অমুকরণে ৭৮টি বসতি গোনা যেত। আজ ১৯৫৭ সালে টাহো ব্রুদকে বেড়ে ২৫টি শহর এবং কুড়িটি ডাকবর রয়েছে। বাড়ীবর হাজার হাজার।

টাহো হ্রদের পশ্চিম কূলে একটি জ্বায়গায় হ্রদের এক অংশ জ্বমির দিকে অনেকটা এগিয়ে এনেছে। এই অংশের নাম দেওয়া হয়েছে 'কার্নেলিয়ান উপদাগর' (Carnelian Bay)। এখানকার ভট বেকে যে পাহাড়টি উঠেছে তারই উপর আমাদের 'বেদান্ত-কুটির'। এই জুলাইতে স্থান্ফ্রান্সিস্কো বেদান্ত-সমিতির তুইজন ভারতীয় দল্লাদী ও একজন আমেরিকান ব্রহ্মচারী এবং নিউইয়র্ক বেদান্ত-সমিতির স্বামী পবিত্রানন্দন্ধী এখানে বিশ্রাম করতে এমেছেন। এর স্বাগে জুন মানে এসেছিলেন প্রভিডেন এবং বেক্টিন বেদান্ত-কেন্দ্ররের পরিচালক স্বামী অধিলাননজী। ঐ সময়ে একটি বিশিষ্ট শিক্ষা-প্রতিষ্ঠানের উত্তোগে টাহোতে আমেরিকার প্যাসিফিক উপকূলের দার্শনিক-সম্মেলন আহতে হয়েছিল। আমেরিকার বিভিন্ন জায়গা থেকে দর্শন এবং মনোবিজ্ঞানের অধ্যাপক ও ছাত্রেরা এসেছিলেন। অখিলানন্দজীকে বিশেষ আমন্ত্ৰণৱারা বোদ্টন থেকে ডেকে আনা হয়েছিল, কেননা 'Hindu Psychology' ( হিন্দু মনোবিজ্ঞান ) এবং 'Hindu View of Christ' ( হিন্দুর দৃষ্টিতে এটি )—এই বই ূ তুথানির লেখক হিসাবে এদেশের অনেক দার্শনিক ও মনোবিজ্ঞানীর কাছে তিনি স্থপরিচিত। প্রায় একমাস টাহোর 'বেদান্ত কুটিরে' বাস করে তিনি ঐ সম্মেলনের অধ্বেশনগুলিতে যোগ দিয়েছিলেন। তাঁর বক্তৃতা ও ক্লাসগুলি প্রভৃত সমাণর লাভ করেছিল। ছাত্রছাত্রীরা বলতো, আমরা কলেকে পুঁথিতে আলোচনা তো বছত শুনেছি, ওতে আমাদের প্রাণ ভরে না; we want to hear the

Swami—আমরা এই স্বামীজীর কথা শুনতে চাই। অধিশানন্দজীর সপ্রেম ব্যবহার এবং সদাপ্রফুল স্বভাব তরুণদের মুগ্ধ করেছিল। তাঁর একটি প্রিয় আলোচ্য বিষয় ছিল 'মানসিক স্বাস্থ্য ও ধর্ম' (Mental Health and Religion)।

পূর্বোক্ত সন্ধ্যাসিত্রয় বিকালে বনের মধ্যে গেড়াতে বেরিয়েছেন—পাইন, সিডার ও দেওলারের বন। ওঁদের মনে পড়ছে হিমালয়ের পরিবেশের কথা। প্রায় এক হাজার ফুট নীচে হ্রদের চারিপাশের 'হাই-ওয়েতে' অনবরত অসংখ্য মোটরগাড়ীর যাতায়াত এবং হ্রদের তটে তটে গ্রীয়াবকাশ যাপন করতে আগত হাজার হাজার নরনারীর ভিড়ের কথা—উপরের এই জঙ্গলে অনায়াসেই ভুলে থাকা যায়। ওই-খানেই আমেরিকা—প্রচণ্ড রাজদিক প্রবৃত্তির তীত্রবেগে সদা-সঞ্চরণনীল মহাশক্তিমান্ 'ডলারে'র এক নিষ্ঠ উপাসক আমেরিকা! কিন্তু এক হাজার ফুট উপরে এই লান্ত আরণ্য প্রকৃতি হিমালয়ের বনভূমির সহিত বেন এক ধর্মে বাঁগা। মান্ত্রর তার অহন্ধার ও উন্তোর জ্বন্তে মান্ত্রের সঙ্গে ভেদ গড়ে তোলে, এই ভেদ যে কত ক্রত্রেম তা সে বুরে উঠতে পারে না। কিন্তু প্রকৃতিতে তো কোন ভেদ নেই। দশ হাজার মাইল দ্রের নির্জন বনভূমিতে দশ হাজার মাইলের ব্যবধানে অবস্থিত বৃক্ষ-সতা-পাতার একই শান্তি বিকীর্ণ হয়। সন্ন্যাসীরা তাই সাময়িকভাবে ভূলে গেছেন যে তাঁরা ভারতবর্ষের পাহাড়ে আসেন নি; ঝাউ দেবদাক্রর মাথায় হাওয়া বয়ে সেই মিন্তি অনবচ্ছিন্ন সিরসির শব্দ, গাছপালার নীচে প্রবাহিত পাহাড়ী নদীর সেই একতান কলকল সঙ্গীত, এই জনহীন প্রশান্ত পারিপার্ষিকে হিমালয়ের তপোবনেরই মতো চিত্তে চরাচরাবগাহী পর্ম সমতার অনুধান।

হাজার কৃট নীচে ওদের গ্রীম্মাবকাশের জীবন-ধারা দেখতে সন্ন্যাসীরা একদিন তুপুরে বেরিয়েছেন। হ্রদের চারিপাশ বেড়ে প্রশন্ত রাজপথ—১০০ মাইলেরও উপর লখা। জর্জ গাড়ী চালাচ্ছে—০২ বংসর বয়স্ক মামেরিকান যুবক জর্জ জিলেট। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধে মামেরিকান পদাতিক-বাহিনীর একজন সৈনিক ছিল সে। বেলজিয়ামে শক্রর বুলেট একদিন তার পাঁজর ভেদ করে দেয়—বাঁচবার কোনই আশা ছিল না, তবুও বাঁচে। দেশে ফিরে ক্যালিফ্রিয়া বিশ্ববিভালয়ে ইতিহাসে এম্-এ পাশ করে। মানুষের ত্ঃধ-তুর্দশা অত্যাচার লোভ দস্ত—জর্জ ত্চোথে দেখেছে। জীবনের গভীরতর প্রশ্ন তাকে উন্মনা করে। এমন সময় পেল বেদাস্তের সন্ধান; আকৃষ্ট হয়। জীবন-বহস্তের সমাধান জর্জ বেদাস্তের মধ্যে খুঁজে পেয়েছে এবং ত্যাগের আদর্শ গ্রহণ করেছে। ভারতীয় সন্মাসীরা তার বড় আপনার জন।

একশ' মাইল দীর্ঘ রান্তার ডান পাশে স্থবিশাল টাহো হ্রন—ৰামপাশে পাহাড় এবং উপত্যকা। রান্তা যে ববাবর হ্রদের তট দিয়ে গেছে তা নয়, কোঝাও তটের উপর—যেখানে কোন বন উপবন বসতি পড়েছে, দেখানে রান্তা বানে দরে এদেছে। এক এক জায়গায় বিশেষ বিশেষ নাম নিয়ে লানের জায়গা বা বাল্তট (beach)। এখানে শত শত নরনারী বালকবালিকা রৌদ্র দেবন এবং স্থানের জক্ত ভিড় করেছে। আশ্চর্য, যে সভ্যতার একটি প্রধান স্তম্ভ হ'ল পোষাক দেই সভ্যতার মেয়েপুক্ষরা গ্রীত্মাবকাশে ছুটির জায়গাতে বেশভ্যা সম্বন্ধে একেবারেই বেপরোয়া! যে রক্ষ খুলি, যত কম খুলি পোষাক পরে দলে দলে স্বাই বাল্তটে উপস্থিত। কেউ কেউ ছোট মাছর বা গালিচা নিয়ে এসেছে, বাল্কার উপর বিছিয়ে শুয়ে পড়েছে। এক ঘণ্টা এই রক্ষ পড়ে থাকবে। উপরে অনস্ত আকাশ, সামনে দ্ব-প্রসারিত স্বচ্ছ নীল জলরাশি, নীচে পৃথিবীর মাটি। ওদের চেতনা বোধ করি একটা নতুন অনুভ্তিতে আলোকিত হয়ে উঠেছে। যজের শুঝল নেই, লোকাচারের ক্রুক্টিও

নেই, রাজনীতি সামাজিকতা, এ সবও যে ব্যান—তাই যেন ওরা আজ বলতে চায়। কারাও বা শুধু বালির উপর শুয়ে পড়েছে। অনেকে জালে নেমে সাঁতার কাটছে। সন্তরণের অনেক ক্লাব জায়গায় জায়গায়। স্থানে স্থানে নানা ছাঁদের, নানা আকারের মোটর বোটের ঘাঁটি। ভাড়া নিয়ে একজন বা ছেজন বা বেশী—টাহোর জলের উপর সেই বোট ছুটিয়ে চলেছে। সকাল থেকে আরম্ভ করে বিকাল পর্যন্ত টাহোর বুকে শত শত এই মোটর বোটের অভিযান চলে। তুমূল শন্দ। কোন কোনটির গতিবেগ ঘণ্টায় ১০০ মাইলেরও উপর।

রাস্তার ডানপাশে ব্রন্থে তটে, অথবা বামপাশে কোন উপত্যকায় মাঝে মাঝে 'ট্রেলার ক্যাম্প' বা চলমান ঘরের ছাউনি। একটি স্থর্থ গাড়ীর মতো দেখতে, আলুমিনিয়ম বা অপর কোন হালকা উপাদানে তৈরী, চাকা-বদানো ক্ষুদ্র ঘরের নাম 'ট্রেলার'। এই ঘরের মধ্যে একাধিক কক্ষ আছে; চেয়ার, টেবিল, শ্যা, থাবার সরঞ্জাম, মুথধোবার বেদিন—কোনটিরই অভাব নেই। মোটর কারের পেছনে জুড়ে ট্রেলারটি যেথানে থুনি নিয়ে যাওয়া দায়। গ্রীত্মের ছুটি যারা কাটাতে আসে তাদের অনেকেই হোটেলে বা ভাড়াটে ঘরে না থেকে ট্রেলারে থাকে। এতে থারচ কম পড়ে। এক একটি ট্রেলার ক্যাম্পে ৫০।৬০, এমনকি একশা পর্যন্ত ট্রেলার রয়েছে। ট্রেলার ক্যাম্পে ছাড়া অস্ত জায়গায় বিজ্ঞিস্কভাবে ট্রেলার রাধবার নিয়ম নেই এথানে।

টাহো পরিক্রমার একশ' মাইল রাস্তার তুপাশে বহু হোটেল এবং ভাড়াটে বাড়ী। হোটেলগুলি এ সময়ে সরগরম। হোটেলগুলির পরিক্রয়তা এবং হোটেল-কর্মচারীদের ক্ষমায়িকতা দেখবার মতো। টাহো ছুদের থানিকটা অংশ ক্যালিফর্ণিয়ার ক্ষর্যাবহিত পূর্বদিকের সংলগ্ধ প্রদেশ নেভাডার মধ্যে পড়েছে। ক্যালিফর্ণিয়ায় জুয়া-থেলা বে-ফাইনী, কিন্তু নেভাডায় নয়। তাই পরিক্রমার রাস্তাটি ক্যালিফর্ণিয়ায় সীমা পার হলেই তু'ধারে অনেক জুয়ার আড্ডা দেখা ধায়। গ্রীয়াবকাশ কাটাবার এও একটা বড় আকর্ষণ। জারগায় জায়গায় 'গিফট্ শপ'। যারা ছুটিতে এখানে আসে তারা প্রিয়্বজনদের উপহার দেবার মতো নানারক্ষের দ্রোসন্তার এই দোকানগুলিতে কিনতে পারে, শুধ্ আমেরিকান জিনিস নয়—চীন, জাপানী, মেল্লিকো এবং অকান্ত নানাদেশের কুটারশিল্পের নম্না। ভ্রমণবিলাসীরা খুব উৎসাহের সঙ্গে এই সব জিনিস কিনে নিয়ে যায়—টাহোর স্মৃতি।

রাস্তার বামপাশে মাঝে মাঝে এক একটি রাস্তা পাহাড় এবং উপত্যকার ভিতর দিয়ে ছদের বিপরীত দিকে বেরিয়ে গেছে। কোনটি বা কোন পর্বতশিখরে, কোনটি বা দিয়েরা নেভাডার আর কোন ছদের অভিমুখে। যারা গ্রীষ্মাবকাশ কাটাতে আসে তারা এসব রাস্তা ধরে এক একটি স্থায়গায় এক একদিন বেড়াতে বা চড়ুইভাতি করতে যায়। ঘোড়ায় চড়ে পাহাড়ে চড়াই-উৎরাই করাও গ্রীষ্মাবকাশের একটি আনন্দ। ঘোড়া ভাড়া পাওয়া যায়।

ভারতীয় সন্মাসীরা বেশান্ত-কৃটীরে ফিরে এসেছেন—আমেরিকায় তাঁদের স্বকীয় ভারতবর্বে। ফিরে এসে তাঁরা হাঁপ ছেড়ে বেঁচেছেন। হাজার ফুট নীচেকার জীবন থেকে হাজার ফুট উচুকার জীবনে প্রকৃতিগত পার্থক্য বিপুল বই কি! আমেরিকার ঐশ্বর্য আছে, উত্তম আছে, বহুমুখী কারিগরী-বিজ্ঞান আছে—সেই ধনবল, কার্যকারিতা ও বৈজ্ঞানিক কুশলতার প্রয়োগে এই দেশে টাহো এবং টাহোর মতো এমন শত শত হাজার হাজার স্থান বিরাম এবং প্রমোদের জন্ম গড়ে উঠেছে। কর্মব্যাপৃতির ফাঁকে ফাঁকে শরীর মনের বিশ্রাম ও বিনোদের প্রয়োজন অবশুই অনধীকার্য। কিন্তু সন্ন্যাণীরা ভাবছেন ভারতবর্ষে টাহোর মতো মনোরম প্রাক্তিক পরিবেইনীতে ভারতবাণী কি গড়ে তুলেছে এবং তোলে ? গড়ে তুলেছে মন্দির; পূজা, উপাসনা এবং নিভৃত চিন্তার স্থান; গড়ে তুলেছে আধ্যাত্মিক আদর্শে অনুপ্রাণিত কারুকলা, ভাস্কর্য। ভারতে এখনও সহস্র সহস্র নরনারী পাওয়া যাবে যারা জীবনের অবসর কাটাতে চার অতি-জীবনের অনুসন্ধানে। আমোদ-প্রমোদ অবশুই প্রয়োজন, কিন্তু একমাত্র প্রয়োজন নয়। এই পৃথিবীর রূপ-রস-গন্ধ-ম্পর্শের উত্তেজনার কেবলই ছুটে চলা মনুয়াজীবনের গরিমাকে ক্ষুন্ত করে। এই গরমে টাহোতে হাজার হাজার আমেরিকান পুরুষ মেয়ে ছুটি কাটাতে এসেছে; তাদের কাছে ঐ উদার গন্তীর পর্বত্যালা, ঐ শ্রামল বনরাজি, ঐ নীল স্বচ্ছ প্রশান্ত জলরাশি—শুধু কি এই মর্ত্যলোকের ভাষাই শুনিয়ে যাবে? কেউ কি শুনবে না প্রকৃতির এই মহান দ্তদের নিকট সত্যাশিবস্ক্রণরের চিরন্তন বাণী, কেউ কি দেখবে না ওদের মূর্তির মধ্যে 'অবাঙ্মনসোগোচরম্'এর প্রতিছেছায়া?

# ধ্যানের ঠাকুর

শ্রীসাবিত্রীপ্রসন্ন চট্টোপাধ্যায়

মন্ত্র আমি জানিনাক, জপতপে নাহিক বিখাদ পরের রচিত তোত্ত্রে দেবতার চিত্তবিনোদন অনাদিকালের রীতি, প্রাণায়ামে নিরুক নিঃখাদ হয়ত নিহিত তত্ত্ব আছে তাতে, আত্ম-উদ্বোধন।

কিছুমাত্র লাভ ক্ষতি নাহি তাতে জ্বেনেছি নিশ্চয় শুধু সত্য ধ্যানধোগ, তন্ময়তা নিরালা নির্জনে, একান্ত প্রাণের মাঝে শিহরণে জাগিবে বিষ্ময় রূপ হতে অরপের ব্যবধান রহিবে না মনে।

আমরা ঝড়ের শব্দে ছুটে বাই পথে ও প্রান্তরে বিহাৎ-চিহ্নিত পথে থুঁজে ফিরি শুধু অকারণ, আকাশের বর্ণজ্ঞটা লুটে নিই প্রলুক্ত অস্তরে কোথায় অন্তিত্ব তব ? কোন মুর্গে কর বিচর্ণ ?

আমাদের কল্পনার বিচিত্র বিকাশ মাত্র তুমি অপ্রত্যক্ষ হে দেবতা মাত্র্যেরই মহিমা-সম্বল, আকাশে উন্নত শীর্ষ পদতলে শ্রাম বনভূমি স্ববিসংহাসনে তবু আমাদেরি দীপ্তি অচঞ্চল। তোমারে চিনিনা আমি, তবু আমি জানি একজনে সে আমার মিশে আছে এ প্রাণের শোণিত-প্রবাহে, ধ্যানের ঠাকুর সে যে, ফিরি আমি তারি অন্বেষণে; শ্রাবণের বৃষ্টিধারা সে আমার মর্ম-দাবদাহে।

## কৈলাস ও মান্দ-সরোবর

### স্বামী নির্বৈৱানন্দ

সংযোগটা আক্সিক, কিন্তু আকাজ্জিত। ৬ই জুন, ১৯৫৫। যথাসময়ে বেনারস এক্সপ্রেসে উঠে বসলাম আমরা তিন জন। "জয় কৈলাসপতিকী জয়" ধ্বনির সঙ্গে সঙ্গে আনন্দ ও উদ্দীপনার মধ্যে ট্রেন হাওড়া ষ্টেশন ছাড়ল। পরদিন শিবপুরী কাশী। পুণ্যক্ষেত্রে ত্রিরাত্রি বাস করে গঙ্গানান ৮বাব। বিশ্বনাথ ও অন্ধপূর্ণা দর্শন করে অহৈত-আশ্রমের অধ্যক্ষ স্থামী অপূর্বানন্দন্ধীর কাছ থেকে তাঁর পূর্বসঞ্চিত অভিজ্ঞতা আহরণ করে আমরা লখনো হ'য়ে আলমোড়া পোঁছে দেখি বাস-ষ্ট্যাণ্ডে আমাদের অভ্যর্থনা করার জন্ম অনেকে উপস্থিত। অনুভব করলাম সর্বত্র আমাদের আত্মীয়, সর্বত্রই আমাদের বর। আলমোড়া আশ্রমের অধ্যক্ষ আমাদের জন্ম তিনটি বিশ্বাসী' কুলির ব্যবস্থা করে দিলেন। আলমোড়া থেকে গার্বিয়াং এর দূরত্ব ১৪৫ মাইল। প্রত্যেক কুলিকে ৬০ হিসাবে দিতে হবে। আরও একটি দল আলমোড়ার এসে প্রেছিছে। কিন্তু তাদের কুলির ব্যবস্থা না হওয়ায় আমরাই আগে গার্বিয়াং এর পথে রওনা হলাম—পদত্রজেই, ১১ই জুন। আমাদের তথন এক চিন্তা, কেমন করে নির্বিহে যাত্রা সফল হবে, কৈলাসপতির দর্শন কেমন করে লাভ করব।

কুলিদের নিয়ে প্রথমটায় বেশ একটু অস্ক্রবিধায় পড়তে হয়েছিল! একজন কুলি মাল বেশী বলে আপত্তি করে—আর একজন ৩।৪ মাইল চলার পর সরে পড়ল। তাই সহ্যাত্রী একজনের উপর ভার দিলাম ওদের সঙ্গে আস্বার জ্বন্তঃ।

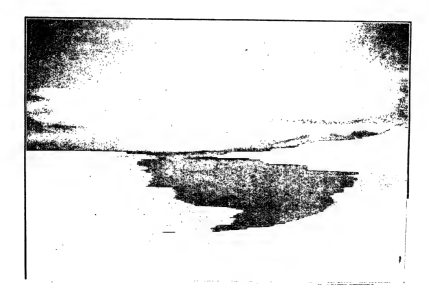
দারুণ রোদের তেজ। আলমোড়া থেকে ৮২ মাইল পথ চলার পর আমরা বেলা ২॥•টার সময় 'বেড়িচিনা'তে এসে পৌছাই। এবার আমাদের চড়াই-উৎরাইএর পালা শুরু। এখানে যজেশার শিবমন্দিরের স্থানটা বড়ই মনোরম, কাছেই নদী। আমরা খুব আনন্দে স্থান ক'রে কাপড় চোপড় কেচে নিলাম। সেরসিং-এর দোকানে ভাত, ডাল, তরকারি খেয়ে ভারি তৃপ্তি হল।

পরের দিন খুব জোরে রওনা হয়ে ৫ মাইল হেঁটে 'ডালচিনা' পেলাম। সেথানে না থেমে আরও আগে 'কানারীচিনা'য় চুপুরের আহার ও বিশ্রামের কথা। এবার নিজেদের রায়ার পালা। দলের কেউ-ই রায়া জানেন না। আমিই এ গুরু দায়িত্ব মাথা পেতে নিলাম। কানারীচিনায় ডাকদ্বর আছে, জলের কিন্তু অভান্ত অভান্ত। কুলিরা বললে মাইল হুই এগিয়ে গিয়ে নদী পাওয়া থাবে। উৎরাই করে ত নেমে গেলাম—আবার চড়াই করতে প্রাণ বেরিয়ে যায়। ছ মাইল অগ্রাসর হলে দোকান পাওয়া যাবে শুনলাম। সহযাত্রী ইতিমধ্যে কুলিদের নিয়ে 'কানারীচিনায়' এসে হাজির। কুলিরা আর এগিয়ে য়েতে চায় না। আমাদের বছ নীচে দেখতে পেয়ে ফিরে য়েতে ইজিত করছে। শংকর ফিরে য়েতে রাজী নয়। কাজেই একটা দোকানে গিয়ে হাজির হলাম। দোকানদার খাবারের ব্যবস্থার জন্ম বাড়ীর ভেতর গেল। কিছু পরেই অত্যন্ত বিষয়মুখে এসে বললে, "মহারাজ, আমার ছেলেটিকে সাপে কামড়েছে—আপনারা দয়া করে কিছু ওয়্ধ দিন। ছেলেটিকে আমার বাঁচিয়ে দিন মহারাজ।" বেচারার এই বিপদ দেখে আমাদের ভারি হঃশ হ'ল। সহযাত্রী একটা ওয়্ধ বলে দিলে, কিন্তু সেথানে পাওয়া গেল না। বেচারার জন্ম দয়াল ঠাকুরের কাছে মৌন প্রার্থনা জানিয়ে ফিরে এলাম। এসে সলে শুকুনো চিঁড়ে ফ্ল, য়া ছিল তাই দিয়ে ক্মেরিত্ত করা গেল।



দুর হইতে কৈলাদ

তিনটি ফ্লাস্কের মধ্যে একটা পড়ে ভেঙে গেল। তাই মন থারাপ। সর্যু-নদীর তীরে সেরাঘাটে এসে উপস্থিত হলাম বিকেলে। এই সেই পবিত্র সর্যু, রামায়ণের আদিতে অস্তে প্রবাহিতা।



মানস-সর্বোবর

আমি কিছু পূর্বেই এথানে পৌছে রান্নাবান্না আরম্ভ করে দিয়েছি। তুপুরে ভাত খাওয়া হয়নি। সকলে বেশ তৃথি করে নদীতে স্থান করে আহার করলাম। সেরাঘাটে একটীমাত্র ধর্মশালা। আমরা যাত্রী অনেকগুলি। রাত্রে বেশ গরম—ঘুম বড় একটা কারো হ'ল না। কেউ কেউ আবার নদীর তীরে গেলেন শুতে, কিন্তু হঠাৎ ঝড় বৃষ্টি আসায় ভিন্নতে ভিন্নতে ফিরে এলেন তাঁরা।

ভোরে রওনা হয়ে আমরা তুপুরে এক জায়গায় খাবার ব্যবস্থা করে 'বনস্পতন্'এ এসে উপস্থিত হলাম। স্থানটী ভারি মনোরম। চারিদিকে সব্জ ধানের ক্ষেত—আর খুব সমতল জায়গা দেখে বাংলা-দেশের কথা মনে পড়ে গেল। দিনের আলো নিভে গেলে একজন সদী পেট্রমারাটি জালিয়ে দিল— আর সেই নির্জন অন্ধকার আলোয় ভরে উঠল।

আজ ভোর থেকেই বৃষ্টি আরম্ভ হয়েছে। আমরা বর্ষাতি-গায়ে রওনা ইলাম। কিছু দূর যাওয়ার পর এক দোকানে গিয়ে গরম হুধ কিনে দোকানদারকে জিগ্যেদ্ করছি, হুধে জল মেশাঙনি ত ? দে ত চটে বললে, "কী, আমি গরীব হতে পারি কিন্তু অধর্ম করে পয়দা নেব ?" দিতীয় মহাযুদ্ধের সময় সপরিবারে এই লোকটা ব্রহ্মদেশ থেকে এসে এখানে ব্সবাস্থ করছে। তার সভতা দেখে ভারি



একটি ভিবৰতী পরিবার

আননদ হ'ল; বললাম কিছু মনে ক'রো না।" এই শুনে দে শান্ত হয়ে প্রাণ খুলে জীবনের সব স্থ তুঃথের কথা বলতে শুরু করে দিল। আমাদেরও শুনতে বেশ লাগ্ল। আসার সময় তার ছেলেমেয়েদের হাতে কিছু বিস্কৃতি দিয়ে পরিতৃপ্ত হলাম।

রোজ পথ-চলার পরেও রান্নার ভার আমাকেই নিতে হয়েছে। 'থলে' রামগঙ্গার পুল বিষে যাছিহ, এমন সময় একটা পাহাড়ী যুবকের সঙ্গে দেখা, রোজ ১। • মজুরি নিয়ে সে পাচকের কাজে নিযুক্ত হয়ে গার্বিয়াং পর্যস্ত রোজী হ'ল।

এদিকে একটি কুলিকে নিয়ে আর এক বিভাট। দে প্রথম থেকেই অস্তুত্ব, আমাদের কিছু নাবলে ফাঁকি দিয়ে এত দূর চলে এদেছে। পথে আরো অস্তুত্ব হয়ে পড়েছে। আর মাল নিয়ে এগোতে পারে না। তথন বেচারার এই বিপন্ন অবস্থা দেখে বললাম, 'তোমাকে আর মাল নিতে হবে না। এমনি আমাদের সঙ্গে চল। থাওয়া পাবে, কিন্তু মজুরি পাবে না। একটু সুস্ত হলে আবার মাল নেবে।' পথে বোড়াসমেত একটি লোক পাওয়াতে মালগুলি তার কাছে দিয়ে চলেছি। আমাদের সদম্ব ব্যবহারের স্থযোগ নিয়ে কুলিটা কিন্তু বেজায় গোলমাল আরম্ভ করল—বলে, আমাকে থাওয়া মজুরি তুইই নিতে হবে, কিন্তু মাল নিতে পারব না। তথন নিরূপায় হয়ে রাগের অভিনয় করে উগ্রমুর্তি ধরে তার প্রাণ্য চুকিয়ে তাকে বিলায় দিলাম। এই দেখে সঙ্গীদের হাসি আর থামতে চায় না।

আবার যাত্রা শুরু হ'ল। একটু চড়াই-উৎরাই করার পরে বোড়াগুলির আসল রূপ ধরা পড়ল। একটী ঘোড়া মত্যন্ত রুগ্ন, দে ত আর এগোতে পারে না ছ-পা যায়, আবার দাঁড়িয়ে পড়ে, অথচ তার পিঠে কোন মালপত্র নেই, আনি তাকে চালিয়ে নিয়ে যাবার ভার নিলাম। কিন্তু যে চলবে না তাকে চালাব কেমন করে? অগত্যা তাকে ঠেলতে ঠেলতে নিয়ে চললাম। অত্যন্ত ক্লান্ত হয়ে হাঁপাতে হাঁপাতে যথন ডিডিগাটে পৌছলাম তথন রাত ন'টা।

শালর ন্তন পাচককে নিয়ে পুর্বেই পৌছেছিল। রারাও তৈরী, থাওয়াটা খুব তৃথি করেই হ'ল। পরের দিন রুগ্ণ ঘোড়াটিকে নালিকের কাছে রেথে অন্ধকার থাকতেই যাত্রা করলান। তথনও তারাগুলি একেবারে স্লান হয়ে যায় নি। নবপ্রভাতের অরুণ আলায় আবার ন্তন আশার সঞ্জীবনী স্পর্শ পেলাম।

হুপুরে 'আদকোট'—পার্বত্য সহর। আলমোড়া থেকে 'আদকোট' ৭ মাইল দুরে। এখানে রান্নাবান্নার পালা তাড়াতাড়ি দেরে রওনা হওয়া চাই; কেন না আজ জোলজীবি পৌছতে হবেই। জোলজীবি স্থানটী ভারি মনোরম। এখানে কালীগঙ্গা ও গৌরীগঙ্গা একত্র মিলিত হয়ে দিগুল বেগে সমতলের দিকে চলেছে। সঙ্গমস্থলে স্নান করার লোভ সংবরণ করা শক্ত! তাই নানা বাধা সত্ত্বেও স্থান সেরে দূরে একটা পাথরের উপর স্থির হয়ে বসে প্রকৃতির অপূর্ব শোভা দেখতে লাগলাম। বিরাটের চিন্তায় মনপ্রাণ আনন্দ ভরে উঠল।

চমক ভাঙতে দেখি সঙ্গীরা কথন উঠে গ্রেছে। অনিচ্ছা সত্ত্বেও আমাকে উঠতে হ'ল। জোলজীবিতে রাত্রি বাদ করে পরের দিন বাবলাকোট হয়ে ধারচুলার দিকে রওনা হলাম।

ধারচুলা আলমোড়া থেকে ৯০ । মাইল। রাত্রে খাবার ব্যবস্থা কিছু ছিল না। চেক পোষ্টের বারান্দায় রাত্রি যাপন করলাম। রাত্রেই আমাদের নাম ধাম সব লিখিয়ে ভোরে গার্বিয়াংএর দিকে রওনা হলাম মনের উল্লাসে।

এবারেই কঠিন পথ আরম্ভ হ'ল। কেবল চড়াই আর উৎরাই, পথও সঙ্কীর্ণ এবং বিপজ্জনক।
পাশাপাশি হঙ্গন লোক এক সঙ্গে থেতে পারে না। ধারচুলা থেকে গার্বিয়াংএর পথে পাল পাল
ছার্গল ভেড়া চলেছে। একবল পার হয়, আর একবল এসে পথ আগলায়। এরই মধ্যে পাশ
কাটিয়ে পথ করে নিতে হবে—নইলে টেউ থামলে সমূদ্রে স্নান করার মত অবস্থা হবে। উপরের
দিকে অনম্ভ পাহাড়—আর নীচে, বহু নীচে গন্তীর-নিনাদিনী কালীগন্ধা, মধ্যে সক্ষ পথ। একট্ট
পা পিছলেছে তো—একেবারে গড়িয়ে গড়িয়ে হাজার ফিট নীচে, পার্বত্য নদীর স্রোতে।

পথের অবস্থা দেখে সঙ্গীরা ভয় পেয়ে গোলেন। দাঁড়িয়ে পড়লেন—ছাগলের দলটা শেষ হোক তারপর যাত্রা শুরু করব। কিন্তু এক একটী দল পার হতে এক ঘণ্টা, কাঞ্জেই বুঝিয়ে স্কুজিয়ে ধরাধ্যি করে স্কলকে নিয়ে অগ্রসর হতে হ'ল।

প্রাণ তো ওষ্ঠাগত। ছ মাইল পথ চলার পর তপোবনে এসে দেখি,—একটী স্থলর আশ্রম; দেখে ভারি আননদ হ'ল। আরো এগিয়ে দেখি আমাদের আশ্রম একটী। স্বামী অনুভাবানন্দলী হিমালয়ের এই মনোরম স্থানে ছিলেন একদিন, কিন্তু আশ্রমটি আলু দূত পড়ে আছে।

প্রায় সাত মাইল হাঁটার পর আমরা 'এলা'য় এসে হাজির হলাম। একটা মাত্র ছোট্ট ধর্মশালা; কিন্তু যাত্রী আমরা অনেকগুলি। কালীনদীতে আন করে থাওয়া দাওয়া সারা হ'ল। রাত্রিটি ওথানে কাটিয়ে আবার আরো তুর্গম পথে যাত্রা শুরু। এই চড়াইটির নাম 'পঙ্গুর'। জানিনা 'পঙ্গু' থেকেই পঞ্র নাম হয়েছে কি না। সঞ্চীরা সত্তি পঞ্জু হয়ে পড়লেন।

"জয় কৈলাসপতিকী জায়" ধ্বনি করে "মূথে হাসি বৃক্তে বল"—এই সক্ষন্ন নিয়ে চলতে থাকি। সকলে অতি ধীরে ও সন্তর্পণে চলি। চড়াই শেষ করতে প্রায় ৫ ঘণ্টা লাগল। উপরে উঠে একটী চায়ের দোকানে সন্ধীদের রেথে রান্ধার ব্যবস্থায় গোলাম।

ভয়ঙ্কর মাছির উৎপাত। অতি কটে থাওয়ার পর্ব শেষ করেই রওনা হতে হ'ল। বিশ্রাম করার উপায় নেই। তিন মাইল 'ছোদার' চড়াই শেষ করে দিরকাতে এসে হাজির হই। জায়গাটি ভারি স্থলর। বহু আপেল ও নাদপতির বাগান রয়েছে। এই দিরকাতেই আমরা হিমালয়ের শীতের প্রথম প্রকোপ অন্তর্ভব করি।

রাত্রে এক পশলা বৃষ্টি হওয়ায় শীত আরো বেড়ে গেল। কনকনে শীতের রাত পার হয়ে সকালে আবার নবীন উৎসাহ নিয়ে রওনা হলাম। ২০০ মাইল ক্রমাগত চড়াই-উৎরাই করে সকলে ক্রাস্ত। এগার হাজার ফিটে উঠে পড়েছি। কি দারুণ ঠাগু। প্রস্তর-বহুল উৎরাই পথে—হোঁচট থেতে থেতে এগিয়ে চলেছি। ক্রমে বেলা >•টায়—গার্বিয়াংএ এসে পৌছলাম। এই গার্বিয়াং ভারতের শেষ সীমায় একটি গ্রাম। কৈলাসের হুর্গম পথে এই হ'ল বহির্জগতের সঙ্গে যোগাযোগ রাখার শেষ পোষ্ট অফিন। গ্রামটির হুপাশে বিরাট পর্বত বেষ্টন করে দাঙ্গিয়ে আছে।

আজ এখানে বিশ্রাম। তিববতের পথ এখান থেকেই শুরু হবে। পরে শীত আরো বেশী। এখান থেকেই কাঁবু, থোড়া, জব্বু, খাবার দ্রব্য প্রভৃতি সব হিসাব করে সংগ্রহ করে নিতে হবে। এর পর আর কোথাও কিছু পাবার আশা নেই।

পঁচিশে জুন আমরা বৃকে নবীন আশা উত্তম নিয়ে—আবার যাত্রা শুরু করি। মনে হ'ল কৈলাদপতির আশীর্বাদে অসীম হঃথকষ্ট ভোগ করেও গার্বিয়াং পর্যন্ত আদরে আদরে প্রান্ত পেরেছি তথন তিনি রূপা করে বাকীটুকুও নিয়ে যাবেন। গার্বিয়াংএ আমাদের গাইড কীচথাম্পার বাড়ীতে সকলের আদর-যত্তে আমরা মুঝ হয়েছি।

আমাদের দলে এবার হ'ল সবম্বন্ধ একুশ জন। বার জনের দল আগের দিনেই রূপিসিংকে গাইড নিয়ে রওনা হয়ে গেছে। এতগুলি ধাত্রী তাদের ঘোড়া, তাঁবু, লোকজন সঙ্গে নিয়ে যথন পথ চলছে তথন দেখে মনে হচ্ছিল—যেন এক বিরাট বাহিনী কোন রাজ্য জয় করতে চলেছে। রাজ্য জয়ই বটে। জানা ছেড়ে অজানার রাজ্যে, শিবের সন্ধানে চলেছি!

कानीननीत्र शून शांत इत्य व्यामता ननीत शांत्र शांत्र मरकीर्व शांत्र मरकीर्व शांत्र সব সময়ে প্রাণটি যেন হাতের মুঠোর মধ্যে রেথে যেতে হচ্ছে। কোন মুহুর্তে যে ঘোড়া আমাদের বিশ্বাস্থাতকতা করে ফেলে দেবে—নিজের প্রাণ বাঁচাবার জন্ত, তার ঠিকানা কিছু নেই। একটি ছোট নদী পার হচ্ছি-হঠাৎ দেখতে পেলাম-সহযাত্রী একজন বোড়া থেকে উলটে পড়ে ডান হাতথানি ভেঙে ফেলেছেন। ধরাধরি করে তাকে নিয়ে কালাপানিতে যথন পৌছলাম তথন দেখি, আগের ১২ জনের দলও ইতিমধ্যে পৌছে গেছেন।

পরের দিন আমাদের বিখ্যাত লিপুলেক অতিক্রম করতে হবে। আমরা দলবল নিয়ে এক বিস্তীর্ণ উপত্যকা 'শিয়াংচুং'এ এদে পৌছেছি। কীচথাপ্পার প্রকাণ্ড প্রকাণ্ড কুকুর চারিদিক পাহারা দিছে। একে একে সব তাঁবুগুলি পড়ল। তথনও বেলা আছে। পাশেই একটি বরফ-গলা ছোট্ট নদীর কলধ্বনি শোনা যাচ্ছে। এদিকে ওদিকে বে দিকেই তাকাই শুধু দেখি বরফ— আর বরফের পাহাড়। আমরা যেন বরফের দেশে এসে পড়েছি।

লিপুলেকপাদ ! দুর থেকে লিপুপাদ দেখে মনে হয় না যে, ঐ স্থানটি অতিক্রম করা এমন কিছু কট্টকর বা ভীতিজনক। ওখানকার আবহাওয়ার পরিবর্তন এত দ্রুত হয় যে আধ ঘণ্টার মধ্যেই তুষার-ঝটিকায় আক্রান্ত হয়ে ঐ গিরিবছেম বিপদ্গান্ত হতে হয়। তবে ভোরের দিকে স্থানটি অতিক্রম করা কিছুটা সহজ্ঞসাধ্য, কেননা বর্ফ পড়া ভোরের দিকেই কিছু কম পাকে, যত বেলা বাড়ে তত্ত বিপজনক হয়ে ওঠে।

ভীষণ ঠাণ্ডা রাত্রি। যেন বরফের ববে বাদ করছি। খাদকন্তও দকলকে বেশ ব্যতিব্যক্ত করে তুলল। আকাশের অবস্থা ক্রমে শোচনীয় হয়ে উঠল। একটা বিরাট নিগুরুতা সমস্ত পর্বত-গাত্রকে আচ্ছন্ন করে রেথেছে। ধীরে ধীরে বরফানি হাওয়া আরম্ভ হ'ল, সঙ্গে সঙ্গে প্রচণ্ড বৃষ্টি, শীতে শরীরের রক্ত যেন জমে গেল। মনে হ'ল এ ত্র্যোগ রাত্রি আর শেষ হবে না। উন্ননের কাছে যাই একটু আগুনের সন্ধানে। আগুনও যেন ঠাগু। হয়ে গেছে—তারও তাপ নেই মোটেই, আবার ফিরে আসি। কমল বিছানাপত্র সব ভিজে-ভিজে, তাই সমল করে গায়ে জড়িয়ে বসি। সঙ্গে কফি ছিল—তাই একটু একটু থেয়ে সকলে শরীর গরম করি। কিন্ত ঘুম আর হ'ল না।

ভোরেই রওনা হতে হবে ঐ লিপুপাদ পার হওয়ার জন্ম। তাড়াতাড়ি তৈরী হয়ে দকলে চলেছি, ধীর স্থির মন্থর গতি। সকলের মনে এক গভীর আতক্ষ! হঠাৎ ঝিরঝির করে হিম-ঝঞ্জা আরম্ভ হ'ল। মল্লিকা ফুলের মত অজতা হিমবিন্দু খীরে ধীরে সমস্ত পথবাট ছেয়ে ফেলল। ক্রমে সর্বাঞ্চ চেকে গেল তুষারে। বুঝি লিপুপাদ আর পার হওয়া যাবে না। অতিকটে কীচ্থাম্পা ও পাচক চংবুর সাহায্যে আমরা এই ভয়ঙ্কর লিপুপাস অতিক্রম করলাম।

কৈলাসপতির ক্লপায় এই লোকগুলির যে সাহাষ্য পেলাম তা সারা জীবনে ভূলতে পারব না।

বেলা তিনটার সময় আমরা 'পালা' নামক স্থানে এসে পৌছাই। এখানে চেক্পোষ্ট-এ সমস্ত চেক্ করে। কাছে কোন গ্রাম নাই। হুটী ধর্মশালা আছে। আমরা চারটি দলই একতা মিলিত হলাম। দলের প্রতিনিধি হিসাবে এক এক জন এগিয়ে গিয়ে চীনা চেক্ পোষ্টের অফিশারের কাছে গিয়ে নিজ দলের নাম ঠিকানা প্রভৃতি লিখিয়ে এলেন। পরে তারা প্রত্যেকটি জিনিষ তর তর করে দেখতে লাগল। শরীরের অক-প্রতাক্ত বাদ গেল না। রাষ্ট্রের সম্মান রক্ষার জন্ত মাথার টুপি ও চশমা থুলতে হয়। ছাতাও বন্ধ করবার কথা—কিন্ত অত্যধিক রোদে দকলে ছাতা বন্ধ করলে না। চলে আদার সময় অফিদার বললে—'আপনাদের এইরকম পরীক্ষা করতে বাধ্য হলাম রাষ্ট্রের আদেশে'।

আমরা এবার তিবতের বিধ্যাত মালভূমির উপর দিয়ে চলেছি। এখন চড়াই উৎরাই আর বিশেষ নেই—শুধু ক্র্পৃণ্ঠের ক্যায় অধিকাংশ স্থানের আক্ততি। প্রথম যখন গিরিশৃদ্ধের উপর থেকে তিববতের মালভূমির দিকে তাকালাম তখন চারিদিকের মনোরম দৃশ্য দেখে কেবলই মনে হচ্ছিল, কি অপূর্ব মহিমা! অরপের এ কি রূপের সজ্জা!

আমরা কিছুদ্র অগ্রদর হয়ে একটা মোড় ঘুরতেই তাকলাকোট দেখতে পেলাম। কিছু পরে আমরা দেখানে এদে গেলাম। এখানে ভারত তিবতের মধ্যে জিনিব পত্রের কেনা-বেচা ও বিনিময় হয়। এখানে আমাদের বোড়া, জব্বু প্রভৃতি নৃতন করে ব্যবস্থা করে নিতে হবে। গার্বিয়াংএর ব্যবস্থা আর এ পথে চলবে না।

ষাই হোক্ কীচথাম্পার চেটায় সমস্ত প্রয়োজনীয় জিনিষের যোগাড় হয়ে গেল। এক দল যাত্রী তীর্থাপুরীর দিকে রওনা হ'ল। সহযাত্রীর হাত-ভাঙার জক্ত আমরা ও পথে যেতে আর সাহস করলাম না। খড়ি মাটির মত ধপধপে সাদা পাহাড়, বৃক্ষলতা বিশেষ নেই! পাহাড়ের নীচে নানাবর্ণের চিত্রিত গুক্ষা। তিবেতের সব গুক্ষারই কারুকার্য প্রায় একই রকম।

কৈলাদপতির জয় দিয়ে তাকলাকোট থেকে বেরিয়ে পড়লাম; তিব্বতের রাজপ্রতিনিধির প্রতাপ এ সব অঞ্চলে থুব বেশী। কীচথাম্পা রাজপ্রতিনিধির নিকট আমাদের পরিচয় দেন! ভাইকে আমাদের দলের সঙ্গে দিয়ে তিনি নিজে তীর্থাপুরীর দলের সঙ্গে গেলেন।

আমরা মাইল দশেক অগ্রসর হওয়ার পর 'রিংগাইবু'তে উপস্থিত হয়ে তাঁবু খাটাবার ব্যবস্থা করলাম। এখানে প্রচণ্ড শীত। সামনেই 'মান্ধাতা' পর্বত। ওখান থেকে একটী বরফের নদী আমাদের তাঁবুর নিকট দিয়েই বয়ে গেছে। কোন রকমে হুপুরের আহারাদি সেরে বিশ্রাম লওয়া গেল। পরদিন ভোরেই কিছু জল্যোগ করে আবার যাত্রা।

সামনে বেশ একটা উচু পাহাড়! ওটিকে ডিঙিয়ে না গেলে মানস-সরোবর পাওয়া যাবে না। ভয়ঙ্কর চড়াই-উৎরাই। পথে এক মালভূমিতে তাঁবু ফেলতে হ'ল। প্রচণ্ড বায়ুর বেগ দেখা দিল। তাঁবু ফেলাই এক সমস্তা! সব উড়িয়ে নিয়ে চলে যেতে চায়। রাল্লা করব কি, উত্থন জ্বলতে চায় না! রাল্লা ত হ'ল, কিন্তু থাবারের উপর যত রাজ্যের ধূলো ও ময়লা উড়ে পড়তে লাগল!

গাইড বলে উঠল,—আর সাত আট মাইল ইটোর পর শ্রীশ্রী৮ কৈলাস দর্শন হবে। এ কথা শুনা মাত্র আননেদ হৃদয় নেচে উঠল। এত হঃথ কট্ট অনাহার অনিদ্রা—এতদিনে সার্থক হবে।

গাইড বলছে,—'আজ কৈলাস ও মানস দর্শন হবে।' বারে বারে শুধু ঐ কথাকটির ঝন্ধার হাদয়ে বেজে উঠছে, আজ কৈলাস দর্শন হবে। কেবলই মনে হচ্ছে সেই চিরহুল্ভ, জন্ম-জন্মান্তরের আশা ও আকাজ্জার ধন—বাঁর জন্ত এ হুর্গম পথ যাত্রা—এই প্রাণান্তকর তপ্তা—সেই রূপাতীত রূপের দর্শন মিলবে। কি এক অব্যক্ত আনন্দে যন্ত্রচালিতের মতো চলছি। কেবলই মনে হচ্ছে, আর কভক্ষণে তাঁকে দেখব—বাঁকে দেখবার জন্ত বেরিয়েছি।

চড়াই পথে উঠছি। विस्तृत हाम हाम्रिक छाकाई-कई, তুমি आत कछन्त्र ! পর্বতের

সামুদেশে এ সেই এক অনির্বচনীয় অপূর্ব দৃষ্য দেখে একেবারে অভিভূত হয়ে গেলাম। ৭৮ মাইল পথ কথন যে শেষ করে ফেলেছি তা আমরা কেউ টের পাই নি! ঠিক সামনেই দেখা গেল—শুভ্র তুষারমণ্ডিত কৈলাসপতির ভাবগন্তীর রূপ, উজ্জ্বল সূর্যালোকে দেখাচ্ছিল আরো অপরূপ!

আকাশ আব্দ নির্মল স্বচ্ছ। এতদিন যা কলনা-রাজ্যে ছিল—আজ তা মূর্ত হয়ে উঠেছে। ভক্তি-গদগদকঠে সকলে সমস্বরে "জয় কৈলাসপতিকী জয়" "জয় গদামাঈকী জয়" ধ্বনিতে আকাশ বাতাস মূখ্রিত করে তুললে। আমিও আপন ভাবে উদাত্ত কঠে 'শিবমহিয়ঃ স্তোত্ত্র' পাঠ করতে শুরু করে দিয়েছি। এইভাবে সকলেই যে যার মনের আকাজ্যা প্রাণভরে মিটিয়ে নিলেন। ধীরে যীরে এগিয়ে চলেছি। চার পাঁচ মাইল অগ্রসর হয়েই দেখতে পেলাম—অপ্রশোভন মানস-সরোবর।

আজ কী পুণ্য দিন! কৈলাস ও মানস-সরোবরের দর্শন পেলাম। ক্রমে এসে পড়লাম মানসের তীরে।

মানস সরোবর ! তিব্বতের মালভূমিতে পনের হাজার ফিট উপরে কি দেখছি ! এ যে মহা সমুদ্র । চারিদিকে শুধু নির্মল অর্গাধ জলরাশি । উপরে স্থনীল আকাশের চন্দ্রাতপ । নীচে ক্ষুদ্র তরঙ্গের উপর সূর্যের উজ্জ্ল কিরণ পড়াতে তারা অপূর্ব শোভা ধারণ করেছে ।

একবার তাকাই কৈলাসের দিকে, আবার দেখি মানস-সরোবরের অপরূপ রূপ। জ্বল অতি শ্বছ—তাই আকাশের নীল আভার সঙ্গে যেন মিশে গেছে। চারিপাশেই পর্বতগাত্র; তাই এই স্থান্ধর সরোবরের ৬০ মাইল পরিধি পরিষ্কার দেখা বাছে। গভীরতা কোন কোন স্থানে ৩০০ ফুট।

জল বরফের মত শীতল। প্রথম দিন স্নান করতে অনেকেই ইতন্তত: করছিলেন—আমি ত "জয় কৈলাসপতিকী জয়" বলে নেমে পড়লাম। জল প্রথমেই শুব গভীর নয়—তবে বেশ টেউ রয়েছে; দেখেই ভয় হচ্ছে; যাক্ সাহস করে নেমে এক ডুব দিলাম। সমস্ত শরীর যেন হিম-শীতল হয়ে গেল। কোন রকমে তীরে উঠে ভিজে কাপড়-জামা বদলে সর্বাঙ্গ কয়ল দিয়ে টেকে একটু রোদের অপেকায় দাঁড়িয়ে আছি। স্থাদেব সেদিন উজ্জল আলোকে চারিদিক উত্তাসিত করে রেখেছেন। সেই রোদে কিছুক্তন থাকার পর শরীরে যেন সাড় এল। শান্ত আনক্ষে মন প্রাণ ভরে গেল। শরীর মনে নব শক্তি, নবীন চেতনা জেগে উঠেছে। প্রাণে অপরিসীম আনক্ষের তরক্ষ খেলে যাছে। আজ আর ক্লান্তি নেই, কই নেই, তঃখ নেই; অস্তরে বাহিরে অপুর্ব শান্তি বিরাক্ত করেছে।

এখানেই আমাদের তাঁবু পড়ল। কিন্তু প্রচণ্ড ঠাণ্ডা হাওয়া আর তেমনি ধ্লো। তাঁবু আটকে রাখাই এক সমস্তা। পরের দিন গুরুপুনিমা। সকলেই স্নানাদি করলেন। তীরে নানা রকমের পাথরের হুড়ি। প্রবাদ আছে মানস-সরোবরে পরশ পাথর' পাওয়া যায়। তাই সকলে এটা ওটা হুড়িয়ে পেরীকা করতে শুকু করেছেন। কিন্তু লোহাতে ছুইয়ে পরীকা করতে শুকু করেছেন। কিন্তু লোহাত সোনায় পরিণত হ'ল না!

কবি কালিদাসের বর্ণনাতে আছে মানস-সরোবরে কত কমল প্রাকৃতিত। কিন্ত অনেক অনুসন্ধানের পর একটা কমলেরও দর্শন পাওয়া গেল না। খবর নিয়ে জ্ঞানলাম ওখানে কোন কালে পল্ন ফোটে না। তবে সহস্র সহস্র রাজহাঁসে রয়েছে। টেউ এর সজে সঙ্গে তারাও মনের আনন্দে নেচে নেচে ঘুরে বেড়াছে। কখনো বা বাচ্চাদের সঙ্গে নিয়ে কোন রাজহংগী শৈবালদলের মধ্যে খাবারের সন্ধানে ইতন্ততঃ ঘুরছে। জ্ঞার রয়েছে অনেক মাছ, দেখতে মহাশোল মাছের মত।

এখান থেকেও কৈলাস প্রায় ২০ মাইল। পথও অতি তুর্গম। আমরা কৈলাসপতির জয় দিয়ে এগিয়ে চললাম, এক দিকে দর্শন করি কৈলাস—আর একপাশে মানস। যত এগোই ততই গভীর আগ্রহে হৃদয় মন ভরে উঠে। কিন্তু পথে প্রচণ্ড হাওয়া আর তার স্থে ধূলো। সর্বদেহ সাদা ধূলোতে পরিপূর্ব হয়ে গেল! এ যেন দর্শন দেবার পূর্বে শিবই ক্রপা করে বিভৃতিভৃষিত করে দিছেন তাঁর দর্শন-ভিথারী সন্তানদের। আঠারো হাজার ফিট উপরে—কৈলাস শিথরের পাদদেশ দিয়ে আমরা চলেছি। পথ অতি তুর্গম ও বিপদসংকুল। কথনো গিরিখাতের ভেতর দিয়ে আবার কথনো প্রস্তরন্থ করে উপর পায়ে ঠোকর থেতে থেতে চলেছি একটা নেশার ঝোঁকে। সামনে আশে পাশে সর্বত্রই বরফ। এই ঠিক ঠিক বরফের রাজ্য। বরফের উপর দিয়ে অতি সন্তর্পণে চলেছি—একটু পা পিছলে গেলে ছিটুকে পড়তে হবে বহু দূরে। শৈলশিরার শেষ প্রান্তে ডেরাগুন্ফের সামনে এসে পড়েছি। ডেরাগুন্ফার লামা হলেন কৈলাসপতির প্রারী। আহা! এ কী দেখছি—অতি নিকটে বাবার বিরাট লিকমূর্তি—গোরীপট্ট-সহ পূর্ণ দর্শন! এক অত্পম রূপমাধুরী নেথে স্তর্কুক্র মত চেয়ে আছি! যেন স্থান কাল পাত্র—সব কিছু চলে গিয়েছে। এক অপূর্ব অত্পত্ত কুধা নিয়ে বৃভূক্ক্র মত চেয়ে আছি! যেন স্থান কাল পাত্র—সব কিছু চলে গিয়েছে। এক অপূর্ব অত্পত্তি, বর্ণনার অতীত!

কৈলাগপতির আরাধনা শেষ করে আমরা ভাবের ঘোরে 'ডেরাফুক' গুদ্ধার ভেতর গেলাম। গুদ্ধাতে সকলেই ভাবা (ব্রহ্মচারী); লামা (বৌদ্ধ সন্ধ্যাসী) একজনও উপস্থিত নেই। আমাদের দেখে অল্লবয়স্ক 'ভাবা'রা ছুটে এসে বলে, 'লামাগুরু, প্রদা দেনা—খানা দেনা'। তাদের অমায়িক ব্যবহারে মুগ্ধ হলাম। ভাবাদের হাতে কিছু বাদাম পেন্তা, কিশ্মিস্ ও খুচ্রা প্রসা দিয়ে কৈলাসের পূজারীর হাতে প্রচুর ধূপকাঠি কপ্রি প্রভৃতি দিলাম। গুদ্ধার ভেতরে ছোট্ট গুহার মধ্যে প্রবেশ করে বহু দেবদেবীর মূতি দেখতে পেলাম। প্রধান মূতি বৃদ্ধদেবের—বেশ সৌমাদর্শন।

আজ আমাদের ত্রমালা অতিক্রম করে ১৮৭৫ • ফিট পর্যস্ত উঠে গৌরীকুণ্ডে পৌছাতে হবে। আমরা বেশ হ<sup>\*</sup>শিরার হয়ে বোড়ায় ষাচ্ছিলাম। রাস্তা এত হুর্গম যে পদে পদে সওয়ার-সমতে বোড়া পড়ে গিয়ে পঞ্চর প্রাপ্তির সম্ভাবনা। হরমালাতে উপস্থিত হওয়ার সঙ্গে বরফের এক পশলা বৃষ্টি ব্রয়য়য় করে নেমে এল। আমাদের গায়ে মাথায় পড়ছে তৃষার বৃষ্টি—এ যেন উমানাথের আশীর্বাদ!

একটু অগ্রদর হয়ে গৌরীকুণ্ডে পৌছলাম; কুণ্ডের পরিধি প্রায় আধমাইল। গাইড্কে সঙ্গে নিয়ে কুণ্ডের নীচে নেমে পবিত্র জল স্পর্শ করে উপরে উঠে এলাম। মাইলথানেক নামার পর অনেকটা সমতল; একপাশে চলেছেন কলকল ধ্বনি-মুখ্রিত গৌরীগঙ্গা।

নদী পার হয়ে আমাদের তাঁবৃতে যেতে হবে। তুষার গলা জ্বল। সহধাত্রী একজন জ্ববচ্ চড়ে নদী পার হতে গিয়ে ভেনে গোলেন। গাইড ্তার জীবন বিপন্ন করে তাকে ধরস্রোত থেকে উদ্ধার করল। তাঁবৃতে পৌছে বরফের জালায় তিনি পুড়ে যাচ্ছিলেন। উপশ্মের জ্বন্ত ব্রতি দেওয়া হ'ল।

রাত্রে কারও ঘুম হল না। পরদিন প্রত্যুবে চাপ চাপ বরফ তাঁবুর উপরে নীচে সর্বত্র পড়ে রয়েছে দেশতে পেলাম। বরফের বাড়াবাড়ি দেখে সহধাত্রীরা ফিরবার জন্ত ব্যাকুল। বুঝিবা সকলকেই বরফে জনে থেতে হবে। অরুণদেবতার করুণামাধা আশিস গায়ে মাধায় পড়ামাত্র আমরা কৈলাস-পরিক্রমা সমাপ্ত করে বাবাকে বিদায়প্রণতি জানিয়ে মানসের দিকে যাত্রা করলাম।

একটি মংস্তপূর্ণ নদীর তীরে তাঁবু ফেলা হল। মাছের খেলা দেখছি তার ফাঁকে কৈলাসপতিকে

প্রাণ ভরে দেখে নিচ্ছি। যত দিন যাবে ততই আমরা তাঁর থেকে দূরে বহুদ্রে চলে যাব। থাকবে শুধু মধুর শ্বৃতি। এক ঘণ্টা চলার পর আমরা আবার মানদের তীরে পড়াও' করলাম, মানে তাঁবু ফেললাম। প্রত্যুষে সকলেই তৃপ্তি করে মানদে স্নানাদি সেরে নিলাম। তাড়াতাড়ি আহারাস্তে প্রত্যাবর্তনের পালা শুকু হ'ল। আমরা প্রাণের আবেগে কৈলাস ও মানদের উদ্দেশ্যে বার বার বিদায় প্রণতি জানালাম। এখন আমাদের উদ্দেশ্য তাক্লাকোট্। বেলা ১০টা। আকাশ মেঘাছের। কিছুক্ষণ পর তৃষার-ঝটিকার তাণ্ডব শুরু হল। প্রাণ যেন যায় যায়। আমরা অতিক্তে রাক্ষ্পতাল ও মানদকে তৃপাশে রেখে পথ চলছি। ছুটি পাহাড়ের মধ্যে একটি ছোট নদীর শ্রামল তীরে তাঁবু ফেলা হল।

সাংচ্ৎ-এ রাত কাটিয়ে বেলা দশটায় তাকসাকোট। তিব্বতের স্থানীয় শাসনকর্তা জংপং সাহেবের কাছ থেকে আমাদের তিব্বত তাগের ছাড়পত্র সংগ্রহ করতে হ'ল। এপানে রাত্রি যাপন করে জবরু, যোড়া ইত্যাদির ভাড়া চুকিয়ে রওনা হলাম গার্বিয়াং। তিব্বত এখন মহাচীনের অন্তর্গত। তাকলাকোট থেকে গার্বিয়াংএর পথে একমাইল এগোলেই মহাচীন ও ভারতে সীমান্তের মথে চীনা 'চেক পোষ্টে' পৌছুলে তল্লাশ শুরু হল। অপর একটি দলের এক যাত্রীর নোট বই খুঁজে দেথে চীনা সাত্রীরা গন্তীর ও সন্দিন্ধ হয়ে উঠল। যাত্রীটি বুন্দাবনী এক সাধুকে টুকরো কাগজে এঁকে রাক্ষসভাল, কৈলাস ও তীর্থাপুরীর রাস্তা দেখিয়েছিলেন, সেই টুক্রোটি নোটবুকের ভেতরে পাওয়া গেছে। একের ভূলের মাশুল—স্বাইকে দিতে হবে। আমাদের দলটিও রাতের মত আটক্ পড়ল। শুনলাম কাল সকালে তাকলাকোট্ থেকে 'চেক্পোষ্টের' ভার প্রাপ্ত সেনানায়ক ফিরে এলে আমাদের বিচার হবে। আমাদের দলটীর পাসপোর্ট আলাদা, এই যুক্তিতে অনেক ওকালতি করা গেল, কিন্তু নিক্ষল! সারা রাত প্রচণ্ড শীত এবং উদ্বেগে কাটিয়ে ভোরবেলা স্বাই মিলে থোলা আদালতে হাজির হলাম। হাকিম রায় দিলেন, আমাদের দলটি নির্দোষ; অতএব অন্তদের সঙ্গে আমাদের আটকে রাথবার জন্ম চীনরাষ্ট্রের পক্ষ থেকে তিনি হুংব প্রকাশ করছেন।

অপর দলকে সাবধান করে তিনি বললেন, "চীন ও ভারত মিত্র রাষ্ট্র। পরম্পরের সীমান্তের অভ্যন্তরে তীর্থ যাত্রা উপলক্ষ্যে হই দেশের ধর্মপিপান্থদেরই গতায়াত আছে। আপনারা আমাদের দেশে তীর্থ করতে এদেছেন, ভবিস্তাতে আরো অনেক আদবেন। আপনাদের চলাফ্রো এবং আচরণে এমন কিছু থাকা উচিত নয়, যার ছারা আমরা পরস্পরের প্রতি স্নিদ্ধ হই। রাষ্ট্রের প্রতিরক্ষার প্রয়োজনে আপনাদের এথানে একরাত্র আটকাতে হ'ল বলে কিছু মনে করবেন না।"

বিচারক নিজের আসন ত্যাগ করে এনে আমাদের সকলের সঙ্গে করমর্দ্ধন করলেন।

ছাড়া পেয়ে আবার নৃতন উৎসাহ নিয়ে গার্বিয়াংএর দিকে যাত্রা করলাম। দলের কয়েক জ্বন, যারা গতকাল আমাদের আগেই সীমাস্ত পেরিয়ে গিন্ধেছিলেন, ছশ্চিন্তায় বিনিদ্র রজনী কাটিয়ে আজ পুনরায় আমাদের সঙ্গে মিলিত হয়ে আনন্দে অভিভূত হলেন।

সম্মুথে লিপুলেক্-পাস আজই অতিক্রম করে কালাপানি পার হতে হবে। তুষারাচ্ছন্ত্র লিপুলেকের মাইল ছই অতিক্রম করার পর তিব্বতগামী এক বিরাট ব্যবসায়ীদলের ভেতর কীচথাম্পার মেয়ে ও জামাইকে দেখে থানিক দাড়িয়ে গল্প সল্ল করা গেল।

ভারতীয় জববু ও বোড়ার পিঠে মালপত্র নিয়ে আমাদের সহযাত্রী শংকর প্রায় আধ মাইল

এগিয়ে পড়েছে। এদিকে এমন ঝেঁপে ঝড়বৃষ্টি এল যে আর এগোতে পারা যাচ্ছে না। অপর দলের তাঁবু পড়েছে, অগতাা সেখানেই আশ্রম নিলাম।

ভোরে উঠে আবার পায়ে চলার পথ। তিববতের উষর পর্বতমালা অতিক্রম করে আজ ভারত ভূমির প্রথম গ্রাম গার্বিয়াংএ পদার্পণ করব। ত্যার-ঢাকা লিপুলেক-পাস্ পেরলে ভারতের সরস মৃত্তিকায় চোথে পড়ে দিগন্তব্যাপী গোলাপ, লিলি, এবং জানা-অজানা বিচিত্রবর্ণের অগণিত ফুলের সমারোহ! উপরে গাঢ় নীল আকাশ। আর নীচে থেদিকে যতদ্ব তাকাও শুধু ফুল, ফুল, আর ফুল — বহুবর্ণ ফুলের গালিচা যেন বিছিয়ে রেথেছে।

গার্বিয়াংএ পে<sup>র্ন</sup>ছে ভারতীয় চেক-পোষ্টে রিপোর্ট করলাম, পুনরায় আশ্রয় নিলাম কীচথাম্পার গৃহে। পরদিন ভোরে আবার যাত্রা শুরু। উদ্দেশ্য—ধারচুলার পথ দিয়ে মায়াবতী অবৈত আশ্রম। বোধির চড়াই পেরিয়ে মালপাচে বৃষ্টির জন্ম আটকে গেলাম।

পরদিন যথন যাত্রা করি তথনও টিপ টিপ করে বৃষ্টি পড়ছে। হু মাইল বেতে না যেতেই দেখি প্রবল বর্ষার চাপে পাহাড়ের গায়ে এথানে ওখানে ধ্বদ নেমেছে। কালীগঙ্গার পাড় ধরে চলেছি, পথ অতি হুর্গম। জনপ্রাণীর গতায়াত নাই। ধাবমান ফেনায়িত জলকল্পোলে কর্ব বিধির হবার উপক্রম। ক্ষণপরেই নদীর উভয় তীরে শুরু হ'ল পাথর খসার শন্ধ—যেন মহায়ুদ্ধে কামান গর্জাচ্ছে! পেছনেও মৃত্যু—সম্মুখেও মৃত্যু! অতএব এগিয়ে চলাই ভাল। অতি সম্বর্গণে এগিয়ে চলেছি। সামনেই হঠাৎ প্রচণ্ড বজ্রপাতের আওয়াজ—উপর থেকে এক বিরাট পাথর খনে পড়ে রান্তার খানিকটা গুঁড়িয়ে নিয়ে নীচে কালীনদীতে অনুশ্র হয়ে গেল। চতুর্দিকে মৃত্যুর তাওয়—নীতে খরস্রোতা কালীনদীর গর্জন, পাশেই বর্ষা-ভেজা স্থ-উচ্চ পিচ্ছিল পর্বত্যাত্র আওয়াত্র কানে-ধ্বনি! আর সব দিকে স্বত্র সহস্র ধারার ফোগার পাগলা ঝোরার আওয়াজে কানে তালা লেগে গিয়েছে।

কুলিরা সব জবাব দিশ, আর একপাও এগোবে না। কি করা যায়—সত্যিই এই ধ্বদ পেরিয়ে ধাওয়ার সাহস যে কারো আছে, তা তাদের মূঝ দেখে মনে হয় না। অগত্যা আমি শ্রীপ্তরুশ্বরণ করে অতি সম্তর্পণে ধ্বসের মাঝামাঝি গিয়ে দাঁড়ালুম। বেশ থানিকক্ষণ দাঁড়িয়ে উৎসাহ দেওয়ার পর যেন কুলিরা বুকে বল পেশ।

এক ফার্লং জুড়ে ধ্বদ নেবৈছে। অতি সন্তর্পণে দবাই মিলে দেটাকে পার হওয়া গেল। কিন্তু তবু কি বিপদের শেষ আছে? পথের স্থানে স্থানে রাতা ভাদিয়ে প্রবল থরপ্রোত কালীনদীতে গিয়ে নেবেছে। এমন প্রোত ধে পা রাখা দায়, তবু তারই ভেতর দিয়ে আমাদের এগিয়ে যেতে হচ্ছে। থরপ্রোতগুলো ছুঁচলো লাঠির ডগা পুঁতে কোন প্রকারে পার হওয়া গেল—ছোটগুলো লাফিয়ে। অবশেষে ধারচুলা পৌছলাম। তিববতের প্রশুরাকীর্ণ বর্ফ-ঢাকা উষর ভূমির পরে এতদিনে সবৃদ্ধ শম্পান্তীর্ণ বনভূমি ও সমতলে বায়ু আন্দোলিত বিস্তৃত ধানের ক্ষেত দেখে চোধ জুড়ালো।

ধারচুলা থেকে পৌছলাম 'পিথরাগড়'। পিথরাগড় পূর্বে নেপালের অধীনে ছিল। ইংরেজের সঙ্গে বহুবার এখানে নেপালের যুদ্ধ হয়েছে। বেশ সমৃদ্ধশালী শহর—খুঠান মিশনারীদের একটি প্রধান আড্ডা। পিথরাগড় থেকে পরদিনই মায়াবতীর রান্তায় বাসে করে এসে পৌছলাম 'লোহাবাট'।

हुर्शस्त्र शांखा (नव र'न । नानां दिक दिन (बदक अदन नकतन अकता अकख रुदा हिनां म-- मूद्र व

লোক হয়েছিল পরম আত্মীয়, বিপদের বন্ধ। আজ এখানে হবে সকলের সঙ্গে ছাড়াছাড়ি। জীবন-নাট্যের অস্তর্গত কুদ্র নাটকের একটি অঙ্ক এখানেই শেষ।

চলতি পথের পরিচয়—কিন্তু, তবু কি নিবিড় সেংবন্ধনে বাঁধা পড়েছি এদের সঙ্গে, কত তুহিনশীতল হিম-রাত্রি, জন-মন্মুয়াহীন বরফের প্রান্তরে এক তাঁবুতে একত্র রাত কাটানো, কত কুন্মান্তীর্ণ
পার্বতা প্রদেশ, কত তুষারকীর্ণ মরুপথ, কত চড়াই-উৎরাই, দিক্চিক্ষহীন কঠিন নীরস পর্বতগাত্রে একত্র
পধ চলা—সব আজ এখানে এসে শেষ হ'ল। পরস্পরের কাছ থেকে বিদায় নিলাম; এবার মায়াবতীর
পথে আমার একমাত্র সঙ্গী শহরে।

# গৌতম বুদ্ধের সাধনা

[ যজ্ঞ-তপস্থা সম্বন্ধে তাঁহার মত ] ডক্টর শ্রীরাধাগোবিন্দ বসাক

"চিরাতুরে জীবলোকে ক্লেশব্যাধি প্রপীড়িতে।
বৈগুরাট জং সম্ৎপন্ন: সর্বব্যাধি প্রমোচক: ॥"
হে বৃদ্ধনেব! ক্লেশরূপ ব্যাধি-দারা প্রপীড়িত হইয়া বহুকাশবাবৎ জীবলোক আতুর অবস্থায় পতিত ছিল, তুমিই সর্বপ্রকার ব্যাধির প্রমোচনকারী বৈগুরাজ বা চিকিৎসক-প্রধান হইয়া সমুৎপন্ন হইয়াছ।

গৌতম বুদ্ধ এক বিরাট ব্যক্তিত্ব লইয়া ভারতে অবতীর্ণ হইরাছিলেন। তাঁহার স্বয়ং-আচরিত ও জগতে উপদিষ্ট ও প্রচারিত ধর্ম ছিল বহুলাংশে নীতিমূলক। ধর্মতক্ষের বিশ্লেষণে তাঁহার যুক্তিমতা ও মানবের মনস্তব্জান বিষয়ে তাঁহার প্রজা-বৈশারতা কেবল ভারতবর্ষে নহে, সমগ্র জগতে স্থবিদিত। সর্ববিশ্বহিতকর তদীয় ধর্মোপদেশের যতই প্রচার ও আলোচনা হইবে, তত্তই পৃথিবীতে স্থা ও শান্তিধারার প্রবাহ লক্ষিত হইবে। জ্ঞাৎ হইতে তুর্নীতির বিশয় এটাইতে হইলে বুদ্ধের উপদিষ্ট স্থনীতিসমূহের গ্রহণ বিধেয়। এমনকি, রাজনীতি-ক্ষেত্রেও বৌদ্ধ ধর্মের শীলাদির প্রভাব বিশ্তারিত হইবার যোগ্য। শ্রীবুদ্দের ব্রহ্মবিহারের কল্পনায় মৈত্রী, করুণা, মুদিতা ও উপেকা-এই চারিটির যে আচরণ-নির্দেশ আছে, তাহা চিরকালই श्रव्रनीय। এই সব কথা ভাবিয়াই এই মহাপুরুষ

বা অবতারের জীবনচরিতের একটি বিষয় লইয়া এই প্রবন্ধ রচিত হইল।

প্রাণ্ট্র যুগের ভারতীয় ধর্মে পৌরোহিত্য ও
কর্মকাণ্ডের অত্যধিক প্রভাব দৃষ্ট হয়। উপনিষদ্গুলি দেই প্রভাবের অনেকটা বিরোধিতা সম্পাদন
করিয়াছে। তৎপরে বুদ্ধদেবও যজ্ঞ তপ্রভাবি ও
কঠোর ক্ষুড্রদাধনের বিরোধিতা করিয়াছিলেন।

এই প্রবন্ধের কথাবস্ত সংগৃহীত হইরাছে তিনখানি প্রাচীন গ্রন্থ হইতে, যথা: পালি ভাষার রচিত 'নিদান-কথা', সংস্কৃত-পালি-প্রাক্কত তিন ভাষার সংমিশ্রণে গঠিত গাধা-নামক ভাষার রচিত 'মহাবস্ত-মবদান', এবং মহাকবি ও মহাদার্শনিক অখ্যোষের 'বৃদ্ধ-চরিত'।

পাঠকমাত্রই জানেন কেমন করিয়া বোধিস্থ গোতম সেহবান্ পিতা রাজা শুদ্ধোদন, স্নেহময়ী মাতৃসদৃশা মাতৃখনা গোতমী, রূপলাবণাবতী ভার্যা যশোধরা ও নবজাত শিশুপুত্র রাহৃপকে এবং আত্মীয়স্বজনসহ সমগ্র রাজ্য পরিত্যাগ করিয়া উনত্রিশ বৎসর বয়সে প্রব্রুগা বা সন্ধ্যাস গ্রহণ করিয়াছিলেন। সংসারে ত্রিভাপের অভিযাতে ধিন্ন হইয়াই জগতের লোকেরা মুক্তিকামী হয়।

ছন্দককে বিদায় দিয়া গোতম সর্বপ্রথম এক

তপোবনে যাইয়া উপস্থিত হইলেন। ইহাই বশিষ্ঠ-গোত্রনামা এক ঋষির আশ্রম। বিপ্রেরা বোধিদত্তের অলৌকিক শরীরলক্ষণ দেখিয়া বিশ্বিত হইলেন। সেথানে একটি তপন্বীকে তিনি তপস্থার তত্ত্ব ও দেই আশ্রমে প্রচলিত ধর্মবিধির আচরণ ও তৎফলবিষয়ক প্রশ্ন করিয়া জানিলেন যে. কোন কোন তপন্থী অগ্রামা, সলিল-প্ররুত অন্ন, বৃক্ষপর্ণ ও ফলমূল ভক্ষণ করিয়া জীবন ধারণ করেন; কেহ উপ্রুম্ভিক হইয়া, কেহ বা বল্মীক मत्या जूजनगर तान कतिया, त्कर कठाकनानयाती হইয়া, কেহ ছই সন্ধাায় অগ্নির উপাদক হইয়া, কেহ বা আবার মংস্থানহ জলে বাস করিয়া কাল অতিবাহিত করেন। এইরূপ নানাভাবে তপস্থা করিয়া কেহ তৎফলে স্বর্গে বাইয়া বা মর্তালোকেই ত্বথ অনুভব করেন। তথন রাজকুমার সন্মাদী গৌতম নিজের কথা বলিতে যাইয়া এই প্রকার তপস্থাদির এইরূপ একটি সমালোচনা করিলেন:

ঁছ:খাত্মকং নৈকবিধং তপশ্চ স্বৰ্গপ্ৰধানং তপদঃ ফলং চ। লোকাশ্চ দৰ্বে পরিণামবস্তঃ স্বল্লে শ্রমঃ থব্যমাশ্রমাণাম্ ॥" (বুদ্ধবিত )

'এই অনেকবিধ তপস্থা তৃ:খময়, তপস্থার ফলের
মধ্যে স্বর্গ ই প্রধান; স্বর্গাদি-লোক-দকল পরিণামসুক্ত ( অর্থাৎ পরিবর্তন ও ক্ষয়শীল ), তাই দেখা
ষাইতেছে যে, আশ্রমবাদীদের এই শ্রম যেন অরবস্ত্রনাভের জক্ত ( গুরুতর তত্ত্বলাভের জক্ত নহে )।'
উাহার মতে স্বর্গফলের জক্ত নিয়মাদির আচরণ
মহত্তর বন্ধনের হেতু হইতে পারে। ইহা তো তৃ:খঘারা অক্তাভিঃথ অব্যেষণমাত্র।

\*ইংগ্রেকে প্রবিশন্তি ধেনং স্বর্গার্থমন্তে শ্রমমাপুর্তি। স্থার্থমাশাক্পণোহক্তার্থ: প্রত্যানর্থে অলু জীবলোক: ॥\*
(বঃ চঃ )

কেহ কেহ এছিক স্থাদি লাভের জক্ত ত্র: ধপূর্ণ বিষয়ে প্রবেশ করে, অপর কেহ কেহ স্বর্গার্থে প্রম অবলম্বন করে। কিন্তু, জীবলোক স্থাধের আশা করিয়া, নিঞ্চকে দীন বোধ করিয়া, অঞ্চতার্থ হইয়া অনর্থে পতিত হয়'। প্রাক্ত ব্যক্তির এমন বিষয়ের জক্ত পরিশ্রম করা উচিত "যত পুনর্নকার্যম্"— যাহাতে আর কোন করণীয় করিতে হইবে না। কচ্ছুসাধনে বা শরীরপীড়া-দ্বারাই ধর্ম হয় না। চিত্তের বশেই মাহুদের শরীর—প্রবৃত্তি ও নির্তির পথে চলে, তাই চিত্তের দমনই তাহার উপযুক্ত কার্য, কারণ, চিত্ত-ব্যতিরেকে শরীর ত কার্চ্চপ্রায়।

এইভাবে অনেক যুক্তিযুক্ত কথা বলিয়া সে দিন বোধিসত্ত সন্ধ্যাসময়ে তপঃপ্রশান্ত সেই তপোবনে প্রবেশ করিলেন। কয়েক রাত্রি দেখানে বাস করার পরে তিনি তপস্থার পরীক্ষা করিয়া দে স্থান ত্যাগ করিলেন। আশ্রমবাসীদিগের মধ্যে একজন বুদ্ধ তপস্বী সম্মান-সহকারে গৌতমকে বলিতে লাগিলেন—"হে বংদ! তুমি আমাদের আশ্রমে থাকাতে ইহা পূর্ণ প্রতিভাত হইতেছে; তুমি চলিয়া গেলে ইছা শুক্ত বোধ হইবে। স্থতরাং তোমার এথানেই থাকা উচিত। সমুথে তুমি যে হিমালয় পৰ্বত দেখিতেছ সেধানে কত ব্ৰহ্মষি, দেব্য ও রাজ্যিরা তপ্তা করিয়া থাকেন এবং সেখানে অনেক পুণাতীর্থ রহিয়াছে"। তপস্বিমুখ্য এইরূপ অমুরোধ করিলেও ভবপ্রণাশের জন্ম রুতপ্রতিজ্ঞ গৌতম তাঁহাকে বলিলেন—তপোবনের মুনিদিগের আমার প্রতি অজনভাবদর্শনে আমি পরম প্রতি লাভ করিয়াছি এবং আপনাদিগকে ছাডিয়া যাইতে আমারও ছঃথ হইবে। কিন্তু,

'বৰ্গায় যুখাক্ষমঃ তুধ্ৰো মনাভিলাষস্থপুনৰ্ভবায়। অমিন্বনে যেন ন মে বিবিৎসা ভিন্ন: প্ৰবৃত্ত্যা হি নিবৃত্তিধৰ্ম: ॥'
( বু: চ: )

'আপনাদের ধর্মাচরণ অর্গলাভের আশায়; আমার অভিলাধ অপুনর্ভবের (অর্থাৎ জন্মান্তরচ্ছেদের) জন্ত । এই কারণে, এই বনে বাস করিবার ইচ্ছা আমার নাই। যে হেতু প্রবৃত্তিপর ধর্ম হইতে নির্ভিপর ধর্ম ভিন্ন রকমের।' পরিবালক গৌতমের অর্থবং, ওজন্বী ও গবিত বচন শুনিয়া তপন্বীরা তাঁহার প্রভি অভাধিক সমাদের প্রকাশ

করিলেন। তাঁহাদিগের মধ্য হইতে একটি জন্মণায়ী দিজ গোতমকে বলিলেন—"হে ধীমন্! তোমার সংকল্প উদার, যে-হেতু তুমি জন্মপরিগ্রহে দোষদর্শী হইয়া স্বর্গ ও অপবর্গের (মোক্ষের) বিচার করিয়া নিজে অপবর্গেই মতি রাথিয়াছ। 'বজৈ ওপোভিনিল্ননৈন্চ তৈতেঃ বর্গং বিবাদন্তি হি রাপবতঃ। রাগেণ সংধং রিপুণেব যুদ্ধা মোক্ষং পরীশ্সন্তি তু সম্বন্তঃ।' (বুং চঃ)

যাঁহারা (বিষয়-স্থাপে) রাগযুক্ত তাঁহারাই সর্বপ্রকার যজ্ঞ, তপস্তা ও নিয়ম আচরণ করিয়া স্বর্গে যাইতে ইচ্ছক; কিন্তু, যাঁহারা সন্তুগুণী লোক তাঁহারা রাগ বা বিষয়াসজ্জিকে শক্র মনে করিগা, ইহার সহিত সংগ্রাম করিয়া মোক্ষপ্রাপ্তির ইচ্ছা করেন।

মহাবস্ত্ব-অবদানে উক্ত হইয়াছে যে, যথন বোধিসন্ত বলিপ্টের সেই ধর্মারণো প্রথম প্রবিষ্ট হইলেন, তথন সেই নির্বাত সাগরের ভায় অব্যগ্র ম্নিকে দর্শন করিয়া ধর্মাত্মা লাক্যরাক্ত্মার তৎসমীপে ভূমিতে উপবেশন করিলেন। কাঞ্চন-স্তম্ভসদৃশ, জন্মশত্ত-সঞ্চিত গুণসঞ্চয়ে লক্ষ শুভ লারীরলক্ষণযুক্ত সন্ধাসী রাজকুমারকে স্বিশেষ লক্ষ্য করিয়া প্রধি বলিয়াভিলেন—

"নিধ্বাস্থাই বাদেন ব্বেণ শক্নাদিন। বিলোক মহঁতে কুৎ নাজ গানি হ হা বস্ত লক্ষণানি চ লক্ষনে। ব্রেলাক মহঁতে কুৎ নাম জালানি চ লক্ষনে। ব্রেলাক মহঁতে কুৎ নাম বিলোক পতি হাবনং ॥" (মহাবস্তা) (এই ব্যক্তি ) তাঁহার স্নিপ্ধ, গন্তীর ও অফুনাদকারী স্মরের শক্ষনারা নিজ তপোবলে সমগ্র গৈলাক্যকে আজ্ঞা করিবার যোগ্য। তাঁহার (শরীরে) আমি যে-সব'লক্ষণ ও বাঞ্জন (ভিহ্ন)-সমূহ লক্ষ্য করিতেছি, তাহাতে (মনে হয় যে) তিনি বিলোকে সর্বজীবের অধিপতি হইবার উপযুক্ত। কি কারণে তাঁহার তপোবনে আগমন, তাহা জিজ্ঞাসাক্রিলে গৌতম বশিষ্ঠকে বলিয়াছিলেন.

"ইক্ষাকুৰংশগ্ৰভব: শুদ্ধোদন-নূপাক্সজ:। বিহান পৃথিবীং রাজাং উল্লোখ্য মোক্ষমান্থিত:॥ লোকস্ত বহুভিত্ন 'বৈদৃ' চৈ বং সমভিক্রতম্। মোক্ষার্থমভিনিজ্ঞান্তো জাতিব্যাধিজরাদিভি: । যত্র সর্বং ন ভবতে যত্র সর্বং নিরুধাতে। যত্রোপশমাতে সর্বং তৎপদং প্রার্থয়ামাহম্॥"

—আমি ইক্ষ্বাকুবংশঞ্চাত ও শুদ্ধোদন রাজার পুত্র, পৃথিবী ছাড়িয়া ও রাজ্য ত্যাগ করিয়া মোক্ষকে আশ্রয় করিয়াছি। কিন্তু, জন্ম ব্যাধি ও জরা প্রশৃতি বহুবিধ হু:খদ্বারা এইভাবে লোককে সংপীড়িত দেখিয়া আমি মোক্ষের অন্তেমণে (গৃহ হুইতে) অভিনিজ্ঞান্ত হুইয়াছি। আমি সেই পদ বা স্থানই প্রার্থনা করি, যাহাতে কোন কিছুই ভব বা সত্তা লাভ করে না, যাহাতে সব কিছুই নিরোধ বা বিলয় প্রাপ্ত হয় এবং সব কিছুই উপশম বা নিবৃত্তি পাইয়া থাকে। বশিষ্ঠ সর্বশেষে বোধিসন্ত্ব গৌতমকে এই কথা বলিয়া আশীর্বাদ করিলেন:

ঈদুশেন হি বৃত্তেন বৃত্ত্যা লক্ষণসম্পদা।

প্রজ্ঞয় চ মহাভাগ ন কিঞ্চিদ্ বং ন প্রাপয়ে॥

—হে মহাভাগ ! তোমার ঈদৃশ আচরণ,
তোমার শরীরলক্ষণের উপযোগী ব্যবহার ও
প্রজ্ঞান্বারা—তুমি না পাইতে পার' এমন কিছু নাই।

দেই আশ্রমের পূর্বোক্ত ভন্মশায়ী ব্রাহ্মণ তপন্থীর নির্দেশে, গৌতম বিদ্ধানোঠে (মহাবস্তার মতে, বৈশালীতে) শ্রেরোবিষরে লক্ষ্যক্ষ্যু নৈষ্টিক মূনি অরাড়কালামের নিকট হইতে তত্ত্বজ্ঞান লাভের আশায় তাঁহার আশ্রমে চলিয়া গেলেন। এই ব্রাহ্মণাধর্মাবলম্বী তত্ত্ববিৎ ব্রহ্মবাদী মূনিকে সাক্ষাৎকরার পথে, (মহাবস্তার মতে, স্থানির সহিত সাক্ষাৎকরার পথে, (মহাবস্তার মতে, স্থানির সহিত সাক্ষাৎকরার পথে, (মহাবস্তার মতে, স্থানির সহিত সাক্ষাৎকরার পথে, (মহাবস্তার মতে, স্থানির সাক্ষাহর লাভের পরে) গৌতম মসধদেশের রাজধানী রাহ্মগৃহের দিকে যাত্রা করিলেন। এই রাহ্মগৃহ নগর তথন পঞ্চাচলাহ্ব অর্থাৎ পাঁচটি গিরিশ্বারা পরিবৃত বলিয়া পরিচিত ছিল। গৌতম সেথানে শ্রেণ্য রাহ্মা বিষিনারের সহিত মিলিত হইয়াছিলেন। বোধিসন্ত তথন রাহ্মগৃহ-প্রদেশের পাশুবপর্বতের এক গুহায় বাস করিতেন এবং থাত্য-সংগ্রহের জন্ম নগর মধ্যে যাইতেন। রাহ্মা ভিক্ষ্বেণী শাক্য-

কুমারকে বাহিরের প্রাসাদ হইতে লক্ষ্য করিয়া রাজদ্ত পাঠাইয়া জানিলেন যে, ভিক্ষুটি শুদ্ধোদন রাজার পুত্র গৌতম, যাঁহার সহজে পূর্বে বিপ্রগণ বলিয়াছিলেন যে, হয় তিনি শ্রেষ্ঠ তত্ত্তান অথবা রাজ্ঞলক্ষ্মী লাভ করিবেন—"জ্ঞানং পরং বা পৃথিবী-শ্রিয়ং বা বিশ্রৈষ্ঠ উক্তোহধিগমিষ্যতীতি"।

রাজা অমাত্য ও পরিজন সঙ্গে করিয়া পাণ্ডব-পর্বতে ষাইয়া দেখিলেন ষে, দেই কাষামধারী কুমার-সন্ধাদী এক বৃক্ষমূলে পর্যন্তবন্ধে একাগ্রচিত্তে সমাধিনিমগ্প হইয়া উপবিষ্ট রহিয়াছেন। রাজা বিধিদার গোতমের সহিত কথোপকথন-সময়ে তাঁহাকে জিজাসা করিয়াছিলেন, কেন তিনি কুলধারা রক্ষা না করিয়া, এই বয়সে ভিক্ষাচরণে মতি দিয়া, রাজ্যপালন ত্যাগ করিয়া আদিয়াছেন এবং তাঁহাকে বলিয়াছিলেন যে শাস্ত্রকারদিগের মতে ধর্মাচরণ কেবল স্থবিরদিগেরই আচরণীয়। রাজা গৌতমকে আরও আরণ করাইয়া দিয়াছিলেন যে— যদি একান্তই ধর্মাচরণ করিতে হয়, তবে তাঁহার যজ্ঞ মম্পাদন করা উচিত; কারণ, অনেক রাজ্যি ও মৃহ্যি যক্ত সম্পাদন-দারাই স্বর্গ লাভ করিয়াছেন। গৌতম উত্তরে রাজাকে বলিয়াছিলেন অবল্যাণের হেতুভূত সর্বপ্রকার কাম্যবস্ত ত্যাগ করিয়া, আত্মীয়-স্বজনকে কাঁদাইয়া, তিনি জরা ও মৃত্যুর ভয় বিশেষভাবে বুঝিয়া মুমুক্ষাবশত: ধর্মাচরণে প্রবৃত্ত হইয়াছেন। রাজা তাঁথাকে নিজ-রাজ্যের অর্ধভাগ দান করিতেও চাহিয়াছিলেন-কিন্তু, গৌতমের নিকট রাজ্য ও দাশু সমান প্রতিভাত হইত, কারণ—

"নিতাং হসত্যেব হি নৈব রাজা, ন চাপি সম্বপ্যত এব দাস:।"
— রাজাও নিতাই হাসেন না, আর দাসও নিতাই
সন্থাপ জোগ করে না। গোতম রাজাকে আরও
বিশ্বাছিলেন যে, রাজ্যবাতিরেকেও তাঁহার
মনস্তান্তি আছে। শান্তির জন্ত তিনি শ্রেষ্ঠ ধ্যান
অবলম্বন করিবার উদ্দেশ্যে গৃহত্যাগী হইয়াছেন;

মাহ্ব-লোকের কথা দূরে থাকুক, তপভাদির আচরণের ফলে তিনি স্বর্গ-লোকেও রাজত্ব করিতে চাহেন না। ধর্ম, অর্থ ও কাম—এই ত্রিবর্গের দেবা তিনি অনর্থ মনে করেন, এবং যাহাতে জন্ম, জরা, রোগ, মৃত্যু, ভয় ও মান্দিক ব্যথা বিভ্যমান নাই এবং যাহার লাভে পুনঃ পুনঃ কোন কর্মই আর করিতে হয় না— সেই বস্তকেই তিনি প্রমার্থ বিলয়া মনে করেন। যজ্ঞসম্পাদনে দোষদশী হইয়া গোতম বিদ্বিদারকে এইরূপ বলিয়াছিলেন:

"নমো মথেছো। ন হি কামরে হথং পরস্ত ছ:থক্রিররা থদিছতে "
— 'যজ্তসমূহকে আমি নমস্কার করি — তন্থারা আমি
কোন হথ আকাজ্জা করি না—কারণ, এই-সবে
অপর প্রাণীর ছ:থ-সন্তাবনা আছে'। তিনি
ভাবিতেন ধে পরহিংসা ইহলোকে বা প্রলোকে
হংশবিধান করিতে পারে না।

মগধরাজ গৌতমকে আশীর্বাদ করিলেন:
'তং থো তথা ভোতু ম্পৃশাহি নির্বৃতিং
বোধিং চ প্রাপ্তো পুনরাগমেদি।
মহাবিধ ধর্মং কথরেদি গৌতম

যদং শ্রুণ ন ব্রজেয় বর্গতিম্।" (মহাবস্ত)

— ( তুমি যেরপ চাহ) তাহা যেন সেইরূপই হয়।
তুমি যেন নির্বাণ স্পর্শ বা লাভ করিতে পার।
বোধি বা সম্যক্সঘোধি প্রাপ্ত হইয়া পুনরায়
( এখানে ) আসিও। হে গোতম! ( তথন ) তুমি
আমাকে ধর্মকথা বলিও—যাহা শুনিয়া আমি স্বর্গে
যাইতে পারি। বোধিসত্ত বিদায়কালে বলিলেন:

বোধিং স্পৃনিক্সামিন মেহত্র সংশয়:। প্রাপ্তো চ বোধিং পুনরাগমিক্সং

"তং থো মহারাজ তথা ভবিশ্বতি

ধরং চ তে দেশরিষ্ণ প্রতিশৃণোমীতি।" (মহাবস্তু)

—হে মহারাজ! সেইরূপই হইবে। আমি যে
বোধি প্রাপ্ত হইব দে-বিষয়ে আমার কোন সংশয়
নাই। বোধি প্রাপ্ত হইয়া আমি পুনরায় (এখানে)
আসিব। আমি প্রতিজ্ঞা করিতেছি যে, তথন
আমি আপনাকে ধর্মের দেশনা বা উপদেশ প্রদান

(ক্রমখঃ)

করিব। পাঠক জানেন—গৌতম 'বৃদ্ধ' হইয়া
মগধরাজকে ধর্মদানরূপ অন্তগ্রহ করিয়াছিলেন।

বিদ্যাকোষ্ঠেই হউক, আর বৈশালীতেই হউক, গৌতম বিমোক্ষবাদী ও আত্মাতে বিখাসী অরাড কালামের আশ্রমে যাইয়া মুনির সহিত প্রমার্থ-বিষয়ক আলাপ করিয়াও সমাক সম্ভষ্ট হইতে পারেন নাই। গৌতমের আশ্রমে আগমনের পরেই মুনি বলিয়া উঠিয়াছিলেন যে, তিনি তাঁহার রাজ্যভোগ ছাড়ার ও গৃহত্যাগের বিষয় অবগত আছেন এবং তাঁহাকে আখাদ দিলেন যে, তিনি জ্ঞানপ্লবে চড়িয়া শীঘ্রই সর্বত্র:থসাগর উত্তীর্ণ হইয়া যাইতে পারিবেন। বোধিসত্ত অরাড্মুনিকে জ্বরা মরণ ব্যাধি প্রভৃতির হাত হইতে মুক্তির উপায় জিজ্ঞাদা করিলেন মুনি তাঁহার নিজ শান্তের সিদ্ধান্ত সহকে গৌতমকে উপদেশ-প্রসঙ্গে বলিলেন যে, অজ্ঞান, কর্ম ও তৃষ্ণা —এই তিনটিই সংসারের হেতু এবং মাত্রুষ অবিভার বশে পড়িয়া পুনঃ পুনঃ জন্মপরিগ্রহ করে। তিনি তাঁহাকে আরও বলিলেন যে, পরমত্রহ্মবাদীদিগের মতে মুমুক্ষুরা প্রথমে গৃহত্যাগ করিবেন এবং ভিক্ষার व्याश्रम नहेरवन, भीनां हत्र कतिरवन, निर्मात् रहेशा বিবিক্তদেৰী হইবেন এবং তার পর প্রথম হইতে চতুর্থ ধ্যান পর্যস্ত অবলম্বন করিয়া ব্রহ্মনির্বাণ---স্থুপ ও শান্তি অমুভব করিবেন। মুনি স্মাকাশরূপী আত্মার উপদ্ধি ও আকিঞ্চন্তের কথাও বলিলেন এবং সর্বশেষে তিনি ক্ষেত্রজ্ঞের অন্তিত্ব স্বীকার করিয়া গৌতমকে ইহাও বলিলেন:

''এভৎ ভৎ পরমং ব্রহ্ম নির্লিঙ্গং প্রবনকরম্।

যন্ মোক ইতি তব্জা: কথান্তি মনীবিণ: ॥" (বু: চ:)

—ইহাই সেই পরম এক্স—যাহা নির্নিঙ্গ, গুব ও
অক্ষর এবং যাহাকে তত্ত্বজ্ঞ পণ্ডিতেরা মোক্ষ-নামে
অভিহিত করেন। মুনি গৌতমকে বলিলেন, যদি
তিনি ইহা বুঝিয়া থাকেন এবং যদি ইহাতে তাঁহার

ক্ষচি হইয়া পাকে, ভবে এই মোক্ষবাদ ভিনি গ্ৰহণ করিতে পারেন। কিন্তু, গৌতম মনে করিলেন বিকার প্রকৃতি হইতে মুক্ত হইলেও ক্ষেত্রজ্ঞ বা আত্মায় প্রস্বধর্ম ও বীজধর্ম রহিয়া যায়। তিনি আর ও মনে করিলেন যে, অরাড-প্রোক্ত অজ্ঞান, কর্ম ও তৃষ্ণার ত্যাগ হইতেই মোক্ষ উৎপন্ন বা উপলব্ধ হইতে পারে না, কারণ, "আত্মনম্ব স্থিতির্যত্র তত্ত্ব সুক্ষমিদং এয়ম"—যে ক্ষেত্রে আত্মার স্থিতি স্বীক্ষত হয়, দেখানে এই তিনটি স্ক্লভাবে থাকিয়া যায়। বান্ধণাদি ধর্মমতের মোন্দে গৌতম দোষদর্শী চইয়া ভাবিলেন—"সত্যাত্মনি পরিত্যাগো নাহংকারস্ত বিন্ততে"—আত্মা থাকিলে অহংকার বা আমি-জ্ঞানের আত্যন্তিক পরিত্যাগ ঘটতে পারে না। ( জীবের ) আত্মা 'জ্ঞ' বা 'ক্ষেত্রজ্ঞ' হইলে, তাঁহার কোন না কোন জ্ঞেয় থাকিয়া যায়। আবার "জ্ঞেয়ে দতি ন মুচাতে"—জ্ঞেয় থাকিলে তাঁহার মুক্তি হয় না। কাজেই তিনি অরাড়মুনিকে বিশ্বাছিলেন-"তত্মাৎ সর্বপরিত্যাগান্ মক্তে ক্রৎসাং কুতার্থভান"-এই প্রকার যুক্তি দারা বলা যায় যে সর্ববিষয়ের সম্পূর্ণ পরিত্যাগ বা বিলয় ঘটিলেই সমগ্র ক্লতার্থতা লাভ সম্ভবপর হইতে পারে। তাই এই মুনি-প্রোক্ত ধর্মকে তিনি অসমগ্র মনে করিলেন, এবং তঃপিত হইয়া অরাড়প্রোক্ত মার্গ বা ধর্ম-পথকে নিৰ্বাণগামী মনে করিলেন না এবং দেই মুনির আশ্রম ত্যাগ করিয়া রাজগৃহে চলিয়া গেলেন। গৌতম দেখানে রামপুত্র উদ্রক-নামক মুনির আশ্রমে যাইয়া "আত্মগ্রহাচ্চ তস্তাপি জগুহে ন দ দর্শনম"—দেই মুনিও আত্মা স্বীকার করেন বশিয়া তিনি তাঁহার দর্শনও মানিয়া নিলেন না এবং দেই আশ্রম ছাড়িয়া গ্যার অভিমুখে যাত্রা করিলেন।

## চিত্র-পরিচয়

শ্রীশীহর্নার রঙীন ছবিধানি একটি প্রাচীন চিত্র হইতে গৃহীত, উহা আমরা ২০, শ্রামপুকুর লেন (শ্রীশীরামকৃষ্ণদেবের পরম ভক্ত কাশীপদ ঘোষ মহাশয়ের পৈতৃক বসতবাটী)-নিবাসী শ্রীশিশিরকুমার ঘোষ মহাশয়ের সৌজতে প্রাপ্ত হইয়াছি। আমরা তাঁহাকে আমাদের আন্তরিক ধ্রুবাদ জানাইতেছি।

কালীপদ বোষ মহাশ্যের উপরি-উক্ত গৃহে পদার্পণ করিয়া শ্রীরামক্বঞ্চ অক্সান্থ দেবদেবীর চিত্রের সহিত এই চিত্রটিও দর্শন করিয়াছিলেন, এ সহয়ে 'উদ্বোধন'—১৩২৯ পৌষ-সংখ্যায় বর্ণিত আছে: "যে ঘরে তাঁহাকে উপবেশন করান হয় দেই ঘরে দেবদেবীর কয়েকখানি স্বৃহৎ তৈলচিত্র বর্তমান ছিল, ঠাকুর দেগুলি দেখিয়া বিশেষ আনন্দিত হন ও ভাবে তন্ময় হইয়া তাঁহাদের স্তব্গান করিতে থাকেন। দেখিতে দেখিতে মূর্তিগুলি যেন জীবন্ত প্রতীয়মান হয়।……"

# স্বামী আত্যানন্দজীর দেহত্যাগ

আমরা গভীর তু:শ্বের সহিত জানাইতেছি—গত ৩০শে অগ্র রাত্রি ২ ঘটিকার সময় চণ্ডীগড় (পূর্ব পাঞ্জাব) শ্রীরামক্লফ আশ্রমে ৬১ বংসর বয়সে স্বামী আতানন্দজী দেহত্যাগ করিয়াছেন। সহসা তাঁহার স্বান্যন্তে তীব্র বেদনা অনুভূত হয় এবং পনের মিনিট মধ্যে উহাই তাঁহার জীবনাবসানের কারণ হয়।

তিনি শ্রীন্সায়ের মন্ত্রশিষ্য ছিলেন, এবং ১৯২০ খু: ঢাকা শ্রীরামক্রফ মঠে যোগদান করিয়া ১৯২৬ খু: সন্ন্যাস গ্রহণ করেন। তিনি কিছুকাল রেজুন রামক্রফমিশন সেবাপ্রামেরও কর্মী ছিলেন। স্বামী আভানন্দ দিঙ্গাপুর রামক্রফ মিশন কেন্দ্রের প্রথম অধ্যক্ষ ছিলেন (১৯২৮—১৯০০ খু:)। ১৯০৪ খু: দক্ষিণ আফ্রিকায় প্রচারকরণে প্রেরিত হইয়া প্রায় এক বৎসর বিভিন্ন শহরে ও প্রতিষ্ঠানে সাফল্যের সহিত বেদান্ত প্রচার করেন। স্বব্রুল স্বামী আভানন্দ ভারতবর্ষেও নানাস্থানে শ্রীরামক্রফ-বিবেকানন্দের বাণী প্রচার করিয়াছিলেন। ১৯০৯ খু: লাহোরে রামক্রফ মিশনের কেন্দ্র স্থাপিত হইলে স্বামী আভানন্দ তাহার অধ্যক্ষ নিযুক্ত হন এবং ১৯৪৭ খু: দালার সময় বাধ্য হইয়া তাঁহাকে ঐ কেন্দ্র বন্ধ করিয়া চলিয়া আসিতে হয়। সতঃপর পূর্বপাঞ্জাবের নির্মীয়মাণ রাজধানী চণ্ডীগড়ে ঐ কেন্দ্র স্থানান্তরিত করিবার নির্দেশ পাইয়া তিনি প্রাপ্ত জ্বামি উপর গৃহাদি নির্মাণের কাজে আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। কিছুদিন যাবৎ তাঁহার স্বাস্থ্য ভাল যাইতেছিল না, কিন্তু ঐ বিষয়ে তাঁহার ওদাসীক্র দেখা যাইত। তাঁহার দেহত্যাগে সংঘ একজন অভিজ্ঞ কর্মী হারাইল। সকলের প্রিয় স্বামী আভানন্দ আনন্দমন্ত পুরুষ ছিলেন। তাঁহার মুক্ত আত্মা পরমা শান্তি লাভ করিয়াছে।

ওঁ শস্তি! শস্তি!! শান্তি!!!

## শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

### কার্য-বিবরণী

কনখলঃ হরিদ্বারের নিকটে শান্ত পরিবেশে ১৯০১ খুঠান্দে প্রতিষ্ঠিত রামক্বন্ধ মিশনের এই সেবা প্রতিষ্ঠানটি স্থানির কাল ধরিয়া আর্তদেবায় নিরত। মিশনের সন্ন্যাসী ও ব্রহ্মচারিগণ নিজেরাই রোগীদের সেবা পরিচর্যা করিয়া থাকেন। তুই জন অভিজ্ঞ এবং পাশ-করা ভাকোর ত্যাগ ও সেবার ভাবে আশ্রমে থাকিয়া রোগীদের চিকিৎসা করেন।

সম্প্রতি প্রকাশিত ১৯৫৬ খৃঃ কার্যবিবরণীতে ইহার উল্লেখযোগ্য দেবাকার্য: আন্তর্বিভাগে ও বহিবিভাগে রোগীর সংখ্যা ১,৫৬৯ ও ৮৯,৭৫৪ জন; ক্লিনিক্যাল ল্যাবরেটরির পরীক্ষা-সংখ্যা প্রায় ৩০০০। এবারের নৃতন সংযোজন এক্-রে ব্লক দেবাশ্রমের বহুদিনের একটি অভাব পূরণ করিয়াছে।

শ্রীরামরুষ্ণ ও বিবেকানন জন্মোৎসব স্থাপপন্ন এবং অর্ধকুন্ত-সেবাকার্যও স্থপরিচালিত হইয়া-ছিল। জনসাধারণ এবং সরকারের সক্রিয় সহ-যোগিতায় প্রতিষ্ঠানটি পূর্ণাঙ্গতার দিকে আগাইয়া চলিয়াতে।

### ভিত্তিস্থাপন

বৃক্ষাবনঃ বহু বৎসর যাবৎ যন্নার বহুার বহু বৃদ্ধাবন রামক্ষণ মিশন সেবাশ্রমের কাজকর্ম ব্যাহত হইতেছিল। সম্প্রতি আব্রাম হইতে ১৯ মাইল দ্রে অয়পুর মান্দিরের সম্মুখে যে বিস্তৃত জমি পাওয়া গিয়াছে সেখানে গত ২১শে অগষ্ট বৈকালে যুক্ত প্রদেশের রাজ্যপাল মাননীয় শ্রী ভি. ভি. গিরি নুতন সেবাভবনের আধারশিলা' স্থাপন করিয়াছেন।

তৎপূর্বে তিনি বর্তমান দেবাশ্রম দেখিয়া সম্ভষ্ট হন, এবং ভিত্তিস্থাপনের পর তাঁহাকে প্রদত্ত অভিনন্দনের উত্তরে তিনি মিশনের বহুমুখী সেবার বিষয় উল্লেখ করেন। দিল্লী রামক্লফ মিশনের স্বামী রঙ্গনাথানন্দলী নবপ্রচেষ্টায় বৃন্দাবন দেবাশ্রম যে সকল অস্ক্রিধার সন্মুখীন, তাহা বুঝাইয়া সাহায্যার্থ সকলকে অগ্রসর হইতে আহ্বান জানান।

#### বিভার্থি-সংবাদ

বেলঘরিয়া ঃ রামক্ষ মিশন বিভার্থী-আশ্রমের প্রাক্তন ও বর্তমান বিভার্থীদের অষ্ট্রম মিলনোৎসব ১৫ই-১৮ই অগষ্ট বিশেষ আনন্দ-সমারোহে অনুষ্ঠিত হইয়াছে। পতাকা-উত্তোলন, পূজা, হোম প্রভৃতি প্রাথমিক অমুগ্রানের পর উৎসবের প্রকাশ্র অধিবেশনে স্বামী সম্ভোষানন্দঞী বিভার্থী-আশ্রমের আদর্শ বুঝাইয়া দেন। ছাত্রদের ৰাায়ামকোশল প্ৰদৰ্শনা, বিচিত্ৰাত্মন্তান, অভিনয়, নৈশবিভাশয়ের পুরস্কার-বিতরণ প্রভৃতিও উৎসবের অঙ্গ ছিল। সম্মেলনের মূল সভাপতি স্বামী বীতাশোকানন্দজী বলেন, স্বাধীন ভারতের নাগরিক ছাত্রনিগকে ভাগাদের দায়িত্ব হইতে হইবে। সর্বপ্রকার বাধা করিয়া জীবনের পথে অগ্রসর হওয়াই স্বামী বিবেকানন্দের আদর্শ-এই জয় করিবার সংকল্প গ্রহণ করিয়া শক্তি অর্জন করার উপযুক্ত সময় ছাত্ৰছীবন।

বেলুড় বিভামন্দির গত ১০ই অগষ্ট বিভামন্দিরে বাৎসরিক 'ভাত্বরণ' উৎসব অন্ত্রপ্তিভ হইয়াছে। নব প্রবিষ্ট বিভার্থিগণ সকলে বিভার্থি-ব্রত-হোমে অংশগ্রহণ করে, এবং পুরাতনের সহিত্ত আন্তর্ভানিকভাবে তাহাদের পরিচিত করাইয়া দেওয়া হয়। সন্ধ্যায় অন্ত্রপ্তিত প্রীতি-সম্মাননে ন্তন ছাত্রগণ বিভামন্দিরের ঐতিহ্ সম্বন্ধে অবহিত হয়।

রাজপুরঃ গত ৮ই সেপ্টেম্বর রামক্বফ মিশন
আশ্রম ছাত্রাবাসে নৃতন ছাত্রদের 'স্বাগত' আমন্ত্রণ
নাইয়া একটি উৎসব অন্তুত্তিত হয়। তত্রপলক্ষ্যে
পূজা ধোম ও প্রীতিসম্মেলনের ব্যবস্থা হয়, যাহাতে
নবাগতেরা রামক্বফ মিশন ছাত্রাবাসের প্রকৃত রূপটি
ধরিতে পারে। স্বামী নিবাণানক্ষীর উপস্থিতিতে
উৎসব সাফ্লামন্ডিত হয়।

## विविध मःवाम

>6366-1964

এ বৎদর ১৫ই অগষ্ট ভারতের স্বাধীনতা-দশম বার্ষিক উৎসবের সহিত ১৮৫৭ অমুষ্ঠিত খুষ্টাব্দের অভ্যুথানেরও শতবাৰ্ষিকী এতহপলক্ষ্যে দেশব্যাপী নানা উৎসবের হইয়াছে। আয়োজনে স্বাধীনতা-সংগ্রামের বীরদের প্রতি শ্বতি-অর্থা নিবেদিত হয়। কলিকাতার মৃ। জিয়ামে অক্সান্ত চিত্তের সহিত ১৮৫৭ খৃ: পটভূমিকায় অঙ্কিত কয়েকখানি চিত্র প্রদর্শিত হয়। ভিক্টোরিয়া মেমোরিয়েলে – বৃটিশ দৃষ্টিভঙ্গিতে ঐ আন্দোলন কিরাপ দেখাইয়াছিল, তাহার সংরক্ষিত চিত্রগুলি এবং ঐ সময়ের আহুবলিক দ্রব্যাদি দর্শনীয়। বেশভেডিয়রে জাতীয় গ্রন্থাগারে প্রদর্শিত-এই বিদ্যোহকে কেন্দ্র করিয়া রচিত বিবিধ গ্রন্থ, এই সংগ্রামের প্রামাণ্যপত্র এবং দেশী ৪ বিলাভী শিল্পীর অঙ্কিত বহু পুরাতন চিত্র ও ফটো উল্লেখদেশ্য !

রনজি-টেডিয়মে প্রদেশ-কংগ্রেস-আয়োজিত প্রদর্শনীতে উনবিংশ শতান্ধীর বাংলার একটি রূপ উদ্ঘাটিত হয়। বিশিষ্ট বক্তাগণ বিভিন্ন দিনে বাংলার ক্রষ্টি, সাহিত্য এবং স্বাধীনতা-সংগ্রামে বাংলার অবদান সম্বন্ধে বলেন। পনেরই আগষ্টের পূর্বে ও পরে মোট ২৪ দিন ধরিয়া এই উৎসব অম্বন্ধিত হইয়া জনসাধারণের মধ্যে বিশেষ উৎসাহের সঞ্চার করিয়াছিল। একই সময়ে অমুষ্টিত শ্রীঅরবিন্দ-উৎসবও বিশেষ তাৎপর্ষপূর্ণ।

## পুরাতত্ত্বের নৃতন তথ্য

ভারতীয় পুরাতত্ত্ব-বিভাগের বার্ধিক বিবরণে গত বৎসরের থনন-কার্যে নানাস্থানে এমন সব তথ্য ও নিদর্শন পাওয়া গিয়াছে যাহাম্বারা ভারতের বহু-প্রাচীনতা প্রমাণিত হয়। রাজস্থানে চম্বনদীর অববাহিকায় ব্যাপক ধনন-কার্যের ফলে মালব-অঞ্চলে, তাগুীর তীরে এবং গোদাবরীর উৎসে প্রস্তারের কুঠার প্রভৃতি পুরাতন প্রস্তরযুগের দ্রব্যাদি আবিষ্কৃত হইয়াছে।

পশ্চিমবঙ্গে বীরভানপুরের মৃত্তিকাজাত পদার্থ লইয়া তথাাত্মসন্ধানের ফলে দামোদর-অববাহিকার বহুপ্রাচীনতা প্রথম প্রমাণিত হইতেছে।

হরপ্লা-ক্রষ্টির গুজরাটী রূপের পরিচয় পাওয়া যায় লোপালের নগরপরিকল্পনায়; দেখানে প্রাপ্ত শীলমোহর হরপ্লার অন্তর্জপ । প্রভাস-পাটন (নোমনাথ)-এ হরপ্লা-সভ্যতার রূপান্তরের এবং তাহার পরবর্তী ক্যেক্টি ক্লষ্টির নিদর্শন পাওয়া যায়। নর্মদার মোহনাতেও হরপ্লার শেষ্থুগের লাল-ক্লানাদ্য সৃত্তিকাক্ষাত পদার্থ পাওয়া যায়।

ন্তন খনন-কার্য-দারা প্রমাণিত হইতেছে যে উজ্জ্বিনী-নগরী খৃইপূর্ব প্রথম সহস্রাম্বের প্রথম-দিকেই আরম্ভ হইয়াছিল, এবং চতুর্দশ শতান্দ্রী পর্যন্ত বিভিন্ন সভ্যতার বিচিত্র স্তরের সাক্ষ্য এখানে পাওয়া গিয়াছে। কৌশান্বীর খনন-কার্যে কালো পালিশ-করা মৃত্তিকা-যুগের পূর্ববর্তী একটি হর্ণের ধবংসাবশেষ পাওয়া গিয়াছে, এখানে বৌদ্ধুগেরও বহু নিদর্শন ক্রমাগত পাওয়া যাইতেছে।

মধ্যভারতে ধানোরায় প্রস্তরাবৃত কবরের গঠ পাওয়া গিয়াছে। দক্ষিণভারতেও এইরপ দোতদা সমাধি-বিবর বিশেষ দ্রষ্টব্য। নাগার্জুন-কোণ্ডায় বৌদ্ধ ধ্বংসাবশেষ ছাড়াও প্রস্তর-কুঠার, তাম্রথণ্ড, মৃতের ভস্মাধার এবং বৃদ্ধপূর্ব ধর্মের বহু নিদর্শন পাওয়া গিয়াছে। মধ্যপ্রদেশে ও উত্তরপ্রদেশে নানাবর্ণে চিত্রিত পার্বত্য শুহাশ্রয়—বিচিত্র বিশায়কর আবিদ্যারগুলির মধ্যে অন্ততম।

ভাজ-সংখ্যার ভ্রম-সংশোধন . ৰিবিধ সংবাদে ১ম পঙ্ক্তিতে '১৮ই শ্রাবণ' হলে '১৬ই শ্রাবণ' পড়িবেন। ৪০৮ পৃ: ২ম কলমে ২০ পঙ্কিতে 'চৌরন্ধী খাদা' হলে 'চৌরানী খাদা' পড়িবেন।



## कानी कतानी

ওঁ মেঘাঙ্গীং বিগতাম্বরাং শ্বশিবারুঢ়ং ত্রিনেত্রাং পরাং কণীলম্বিনুমুগুযুগ্মভয়দাং মুগুস্রজাং ভীষণাং। বামাধার্ম্বে করাম্বুজে নরশিরঃ খড়গঞ্চ সব্যেতরে দানাভীতি বিমুক্তকেশনিচয়াং বন্দে সদা কালিকাম্॥

প্রসার-মেবের মতো বাঁহার গাত্রবর্গ, সকল আবরণ বাঁহার অঙ্গ হইতে থাসিয়া পড়িয়াছে, অচৈত্রক্তপে প্রতীয়নান—সাক্ষিচৈছত্র-শ্বরূপ কলাণ-ধ্যানময় পুরুষের উপর যিনি প্রতিষ্ঠিত, বর্তমান অতীত অনাগত, তথা সূলস্ক্ষকারণ-প্রত্যক্ষকারী নেত্রত্রয়-সমন্থিতা পরমা প্রকৃতির ধ্যান করি! কর্নে তাঁহার লোহল্যমান নৃমুগুগঠিত কর্ণকুগুল। গলদেশে প্রলম্বিত নামরূপাত্মক জগৎ-প্রকাশক অকারাদি বর্ণমালার প্রতীকশ্বরূপ মুগুমালা; দেখিতে তিনি ভীষণা, বামদিকের অধ্বক্ষরে ধৃত কর্তিত মুগু জীবের অধ্বারেরই প্রতীক, উধ্বক্ষের বৃত্ত জ্ঞানের খড়গ! করণাম্যী দক্ষিণাকালীর দক্ষিণ কর্বয়ে ব্রাভয় প্রদর্শিত!

স্ষ্টিন্তিলয়-লীলা-শীলা বিশ্বপ্রকৃতি আতাশক্তি সর্বগ্রাসী কালেরও ভক্ষয়িত্রী কালিকা মহামায়া মায়ার সকল পাশ বিমৃক্ত করিয়া জন্ম-জীবন-মৃত্যুর—স্কল-পালন-ধ্বংসের নগ্ন রুড় অনাবৃত্ত সমগ্র সতারূপে সাধকের বৈরাগ্যময় শাশান-হৃদয়ে আবিভূতি৷ হন! সেই কালিকাকে আমরা বন্দনা করি, স্থেছে:থে, সম্পদে বিপদে, ভয়ে আনন্দে সর্বদা তাঁহার বন্দনা করি!

## কথা প্রসঙ্গে

উদ্বোধনের পাঠক পাঠিকা, লেথক লেখিকা, বিজ্ঞাপনদাতা এবং হিতাকাজ্জী বন্ধবর্গকে আমরা ৺বিজয়ার আন্তরিক শুভেচ্ছা নিবেদন করিতেছি।

#### বিজ্ঞান ও নীতিজ্ঞান

একথা অবিসংবাদিত সভা যে বিংশ শতাকীর বিজ্ঞান মানব-কল্পনাকেও পরাভূত করিয়া আগাইয়া চলিয়াছে; বায়ুর গতি, শব্দের গতি পিছনে ফেলিয়া মাতুষ আজ আলোকের গতির সহিত প্রতিছন্ত্রি করিতেছে! কিন্তু চাকাচিকাময় গতিশীল এই যান্ত্রিক সম্ভাতার সকল স্থপ্রবিধার অন্তরালে যথন দৃষ্টি পড়ে অনড় অচল পর্বতপ্রমাণ তঃখরাশির ও ক্রমবর্ধমান অভাব ও অসন্তোষের উপর, তথন যেন প্রশ্ন জাগে এই বৈজ্ঞানিক সভাতায় কোথায় যেন একটা ফাঁকি রভিয়াছে; মানব-মনের যুক্তি বুদ্ধি ও হৃদয় সুভূতির মধ্যে একটা বিরাট ফাঁক রহিয়াছে। মনে হয় বিজ্ঞানের পথে আমরা যত অগ্রসর হইতেছি নীতিজ্ঞানের দিক দিয়া যেন ততই পিছাইয়া পড়িতেছি! কোন কোন কেত্ৰে নীতি-জ্ঞানের প্রয়োজনীয়তাই অন্তত্ত করিতেছি না, অথব। স্থবিধামত নীতি সৃষ্টি করিতেছি। তাই প্রশ্ন জাগে জড-বিজ্ঞানের জগতে যেমন বিশ্বজনীন নিয়ম আছে—মনের জগতে, সমাজ-নয়ন্ত্রণে সেইরূপ সাৰ্বজনিক সাৰ্বকালিক কোন নীতি আছে কিনা ?

মানবের জ্ঞানভাণ্ডার বৃদ্ধির জন্ত, প্রকৃতির লুকানো রহস্ত উদ্বাটন করার জন্ত সমবেতভাবে বিজ্ঞান্তর্চা চরমরূপ গ্রহণ করিয়াছে আন্তর্জাতিক ভূতান্ত্বিক গবেষণা-বৎসরে (International Geo-physical Year)। জলে হলে অন্তর্মীক্ষে এখনও যে সত্য অজ্ঞানা রহিয়াছে, তাহাকে জানিতে হইবে, প্রকৃতির গোপন মণিকোঠায় এখনও কি শক্তি সঞ্চিত রহিয়াছে তাহাকে কাজে লাগাইতে হইবে। এই প্রচেষ্টায় পৃথিবীর প্রায় সকল দেশের বৈজ্ঞানিক নির্দিষ্ট কর্মস্থচী লইয়া আত্মনিয়োগ করিয়াছেন। প্রচেষ্টা মহতী, সন্দেহ নাই, কিন্তু উদ্দেশ্য ? সে সম্বন্ধে যথেষ্ট সন্দেহের অবকাশ দেখা দিয়াছে!

কোন এক দেশ—আন্তর্মগানেশীয় কেপণান্তের পরীক্ষা করিলেন, আর এক দেশ কুত্রিম উপগ্রহ স্পৃষ্টি করিয়া যেন তাহাকে পরাস্ত করিল। সমবেত ভাবে গবেষণা দ্বারা জ্ঞানের উন্নতি ও মানব-সাধারণের কল্যাণ্ট যদি লক্ষ্য ছিল, তবে কোথা হইতে 'জাতীয়' গৌরবের প্রতিযোগিতার ভাব জাগিল: মস্কো হইতে উংক্ষিপ্ত ঘুণায়মান গোলককে 'সোভিয়েট মুন' বা রাশিয়ার চক্র মনে করি কেন ? সমগ্র মানবজাতিই কি মাধ্যাকর্ষণ-বিজয়ী এই বৈজ্ঞানিক কীর্তির গৌরব অন্নভব করিবে না ? মারুষের গত তিন শতাকীর সাধনা আজ সফল হইগ্রাছে, কিন্তু এই আবিষ্ণারের উপর সামরিক গুরুত্ব মারোপ করিয়া তক্ষ্য যদি সম্ভাব্য বিপদের প্রতিরোধ-প্রস্তুতি শুরু হয়, অথবা ঐ কুত্রিম উপগ্রহকে যদি ভবিষ্যতের গুর্মার পাস্তবাহক মনে করিয়া তদপেকা শক্তিশালী যন্ত্র আবিষ্কার করিবার প্রচেষ্টায় ধনজন নিযুক্ত করা হয়—কোন কোন দেশে যাহা হইতেছে বলি:া সংবাদপত্তে প্রকাশ —ভবে বড়ই পরিতাপের বিষয়, তবে আমাদের প্রস্তাবিত আশ্সাই সত্য বলিয়া প্রমাণিত: মামুষ বিজ্ঞানের পথে যত অগ্রাসর হইতেছে নীতিজ্ঞানের পথে সে তত্ই পিছাইয়া পড়িতেছে। সমবেত বৈজ্ঞানিক প্রচেষ্টায় আজ পারস্পরিক বিশাস বিনষ্ট; রাজনীতির কুটকৌশল বৈজ্ঞানিকের বিশ্বভাতৃত্ব বিচ্ছিন্ন করিতেছে!

বৈজ্ঞানিক স্বীয় প্রতিভাবলে প্রমাণুশক্তি আবিষ্ণার করিয়া আণবিক বোমা সৃষ্টি করিয়াছেন — রাজনীতিকের নির্দেশে, সামরিক প্রয়োজনে —ইচ্ছায় বা অনিজ্ঞায় তাঁহাকেই তাহা নিক্ষেপের ব্যবস্থা করিতে হট্য়াছে নিরপরাধ লক্ষ কক্ষ নারী ও শিশুর উপর। এইথানেই বর্তনান মানবের পরাজ্ঞয়— মানবভার চরম অধ্যেগতি। বৈজ্ঞানিক আবিষ্ণারের উজ্জ্ব গোরৰ গ্রানি কলায়ত। বিজ্ঞান আজ আনন্দের আশীর্বাদ না হট্যা অভিশাপের আত্তর-क्राप्त (तथा निग्राह्म । देवळानिकरकहे व्याख्न ध পাপের প্রায়শ্চিত্র করিতে হুইবে। বিজ্ঞানের সহিত নীতিজ্ঞান সংযুক্ত করিয়া তাহাকে ঘোষণা করিতে হটবে, মানব-কল্যাণ ব্যতীত অন্ত কোন উদ্দেশ্যে বিজ্ঞানের শক্তি নিয়োজিত করিব না; প্রতিশ্রুতি দিতে হটবে—কোনও কিছুর বিনিময়ে কাহারও নিকট স্বীয় প্রতিভাবিক্রয় করিব না। তবেই মানুৰ বাঁচিবে এবং সভাতার প্রবর্তী সোপানে উন্নাত হইবে: নতুবা ধ্বংস অনিবাৰ্য এবং সভাতোর সেই পশ্চারপদরণের দায়িত বাজনীতিকের স্থিত বৈজ্ঞানিককেও ভাগ করিয়া দইতে ২ইবে।

বর্তমানের যুদ্ধ তীর-ধন্নকের যুদ্ধ নয়, নর্শা-বল্লমের যুদ্ধও নয়, কামান-বল্লের মতো ট্যাল্ল-বলাবকেও এখন ম্যাজ্যামে রাখিবার প্রস্তাব উঠিয়াছে; এবং ইংাই প্রভীয়মান হয় যে জলে হলে অন্তরীক্ষে বৈজ্ঞানিক গবেষণার নামে আগামী যুদ্ধেরই প্রস্তুতি চলিতেছে আন্তর্গেশীয় ক্ষেপণাস্থ্র (Inter-Continental Ballistic Missiles) এবং ক্লাত্রম উপগ্রহ-জাতীয় আবিজারের মাধামে। কে জানে, এই আন্তর্জাতিক গবেষণা-বৎসর শেষ হইবার পূর্বে আরও কত ভয়াবহু আবিজারে হইবে! অবশ্র একথা ঠিক, এই সকল আবিজারের অধিকাংশই বিশুদ্ধ-জানের পর্যায়ে; এতন্দারা আমরা উধ্ব কিশের তাপ, চাপ ও বৈহাত ধর্ম সম্বন্ধে অনেক জ্ঞান লাভ করিব। কিন্তু অগ্নির ধর্ম জানা এক, তাহাকে কাজে

লাগানো আর এক, শক্তিকে কাজে লাগানো নির্ভর করে মামুখের বৃদ্ধির উপর--বিবেকের উপর। বিবেকবুদ্ধি ধদি শুদ্ধ হয় তবেই শক্তি নিয়োজিত হইবে কল্যাণকর্মে, নতুবা শক্তি অকল্যাণ বা ধ্ব দেরও কারণ হইতে পারে। সুবৃদ্ধিনিয়ন্ত্রিত रुडेल अधि तक्षनामि कल्यान-कार्य माराया करत, তুর্দ্ধি-নিয়ে।জিত হইলে গৃহ ওগৃগান্তান্তরত্ব সব কিছু ভন্মীভূত করিবারও কারণ হইতে পারে। আজিকার পৃথিবীর ও মানব-সমজের অবস্থা মনে হয় নিমান্ধিত প্রতীকেই ফুটিয়া উঠিয়াছে ! রন্ধনরতা জননীর দৃষ্টি এড়াইয়া হরন্ত শিশু কিছুটা অগ্নি কুও হইতে বাহির করিয়া লইয়া খেলা করিতেছে, জানে না—এ খেলার পরিণাম কতথানি ভয়াবছ হইতে পারে। জননীর সতর্কবাণী, শাসনবাণী উপেক্ষা করিলে সে যে শুধু নিজেরই ধবংস টানিয়া আনিবে ভাগা নহে-সকলের ধ্বংসের কারণ হইবে। প্রকৃতির শক্তি যাগারা সংগ্রহ কারতেছে. মহা প্রকৃতির শাসনবাণীও তাহাদের গুনিতে হইবে। বিজ্ঞানের সহিত আজ নীতিজ্ঞান সংযুক্ত না হইলে সম্মুথে সমূহ বিপদ।

জাপান হইতে প্রত্যাবর্তনকালে হংকং-এ
ভারতীয় সমাজের অভিনন্দনের উত্তরে ভারতের
প্রধান মন্ত্রী পণ্ডিত শ্রীক্তহরলাল নেহক বিজ্ঞানের
সাম্প্রতিক আবিষ্ণারে বিমুদ্ধ বিশ্ববাদীকে লক্ষ্য
করিয়াই বলিয়াছেন:

যান্ত্রিক অগ্রগতি যুদ্ধের সম্ভাবনাকে 'সেকেলে' করিয়া ফেলিয়'ছে। যুক্ক এখন অতীতের একটা হাস্তকর ব্যাপার। (দিগ্দেশের) ত্রি-মাত্রিক চিস্তাধারা আর বর্ত্তগানের সমস্তার সহিত্ত থাপ থায় না। আমাদের ইহার বাহিরে যাইতে হইবে। চতুর্থ মাত্রা (মানসিক) নৈতিক মাত্রা! বৈজ্ঞানিক অগ্রগতি বা ক্রত্রিম চত্র—সমস্তার নৈতিক সমাধান প্রচেষ্টাকে পরিবর্তিত করিতে পারে না। যান্ত্রিক উন্নতি মন্দকে ভাল বা ভালকে মন্দ করিতে পারে

না। বড় বড় যন্ত্র স্থাকে ভালবাসায় পরিণত করিতে পারে না। · · · · · · ·

ঞ্জুবিজ্ঞানের উন্নতির পর নৈতিক মানের উন্নতির আশায় তিনি বলিয়াছেন, 'পৃথিবী ধীরে ধীরে সভ্য হইবে; আজও মানুষ যথার্থ সভ্য হয় নাই; বিজ্ঞানের যন্ত্রপাতির ব্যবহারে মানুষ থুব অগ্রসর, কিন্তু সে এখনও সভ্য হয় নাই। তথনই মানুষ সভ্য হইবে যথন এই ষন্ত্রবিজ্ঞান ধ্বংসকার্যে ব্যবহৃত না হইয়া মানুষের কল্যাণকার্যে নিয়োজিত হইবে।'

সর্বত্র পৃথিবীর সাধারণ মান্থ্য যথন শান্তি প্রয়াসী তথন আণবিক বোমার ও ক্ষেপণান্ত্রের পরীক্ষা কেন এবং কাহার কল্যাণে ? ইহাও সর্বজনস্বীক্ষত যে আণবিক যুদ্ধের শেষে জ্বয়ী বা বিজয়ী বলিয়া কেহ থাকিবে না, তবু বিজ্ঞানগর্বিত রাজনীতিচালিত মান্ত্রের আজ শক্তি নাই, সাহস নাই সামরিক উদ্দেশ্যে প্রতিদ্বল্তিগাপরায়ণ আণবিক পরীক্ষা বন্ধ করার। ইহার কারণ পারস্পরিক ভয় ও অবিশাস। এগুলি কোন বৈজ্ঞানিক পদার্থ নয়; নিতান্তই মানসিক ব্যাপার। অতএব আগামী যুদ্ধের জন্ম প্রস্তুতি অর্থাৎ যুদ্ধ ব্যাহত করার প্রচেই। শুরু হওয়া উচিত এই মানসিক স্থাবের।

বিজ্ঞানের প্রতিটি আবিদ্যারের সহিত নৃত্নতর স্থস্থবিধার স্থাই হয়, তৎসহ নৃত্নতর সমস্তাও দেখা দেয়; এইগুলি সমাধানের শক্তিও মামুধকে অর্জন করিতে হইবে আরও শক্তিশালী মনের দারা।

বিজ্ঞান আগাইয়া চলিয়াছে বিহাদ্গভিতে, কিন্তু মানুষের মন পিছাইয়া পড়িতেছে, তাহার সহিত তাল রাধিতে পারিতেছে না। তাই আঞ্চ এই বিপ্রয়। এখন একান্ত প্রয়োজন—মানবমনের

উন্নতির আয়োজন,—যাহাতে সে এই বিজ্ঞানলন জ্ঞান ও শক্তির যথাযোগ্য ব্যবহার করিয়া সভ্যতার রথ কল্যাণের পথে আগাইয়া লইয়া যাইতে পারে। রথ রথী অশ্ব সার্থি একযোগে অগ্রসর হইলেই তাহাকে অগ্রগতি বলা যায়, নতুবা পরম্পর-বিচ্ছিন্ন হইয়া বলাহীন অশ্ব ক্রতে ধাবমান হইল, উচ্চাসনচ্যুত সার্থি পড়িয়া গেল, রথ থগুবিথগু হইয়া ভাঙিয়া গেল, আর রথের আরোহিগণ ক্ষতবিক্ষত হইয়া খানায় পড়িয়া রহিল, এ অবহা অবশ্রই হুর্গতি।

এই ভয়াবহ ভবিষ্যং এড়াইতে হইলে একান্ত প্রয়োজন শক্তিমান সার্থির শান্ত সংযত রুথচালনা-কৌশল ৷ গোষান-চালক অপেক্ষা মোটবচালককে অবশ্রুই অনেক নিয়ম কোশল আয়ত্ত করিতে হয়, আবার মোটরচালক অপেক্ষা বৈমানিককে অনেক ধীর হির ও কোশলী হটতে হয়। আদিম যুগের রাষ্ট্র বা সমাজ অপেক্ষা এ যুগের রাষ্ট্র বা সমাজ থুবই ব্যাপক এবং বছল পরিমাণে জটিল; দেই জন্মই আমাদের বক্তব্য—তাহার স্মৃষ্ঠ চালনার জন্ম উল্লভতর নীভির প্রয়োজন ; পুরাতন নিয়ম নীভিকে বর্জন বা উপেক্ষা করিয়া ত নয়ই, বরং দেইগুলি পরিপূর্ণভাবে আয়ত্ত করিয়া, সময়োপযোগী পরিবর্ধ ন করিয়া রাষ্ট্র-চালকগণ মানব-সমাঞ্চকে কল্যাণের পথে আগাইয়া লইয়া চলুন। এক্রিঞ্চ, মুশা, বৃদ্ধ ও খুটের সুনীতিপূর্ণ শিক্ষাদীকা বর্জন করিয়া নহে, উপেক্ষা করিয়া নহে, পরস্ত দেগুলিকে সম্পূর্ণরূপে আয়ত্ত করিয়া এবং নবযুগের উপযোগী নৃতনতর শিক্ষা গ্রহণ করিয়া—সর্বমতস্থিকতা, ত্যাগ ও সংযম অবলম্বন করিয়া মানবজাতি এক উদার অভাদয়ের পথে অগ্রসর হউক।

## মহিমান্বিতা শ্রীশ্রীদীপান্বিতা

## ডক্টর শ্রীযতীক্রবিমল চৌধুরী

ভারতবর্ষের জাতীয় উৎস্বরূপে এই 'মহিমান্বিতা দীপান্বিতা' স্মরণাতীত কাল থেকে অনুষ্ঠিত হয়ে আসছে; উৎসবে বহিরঙ্গ লেকিক আমোদপ্রমোদের প্রাধান্ত থাকলেও কোন দেবতার অধিষ্ঠান ব্যতীত তা যেমন সফল হতে পারে না. এই দীপাবলী উৎসবেও দেই ভারতীয় রীতির কোনরূপ বৈপরীতা ঘটেনি। তথাপি বলা যেতে পারে, অক্যান্স উৎসব অপেকা দীপাবলীর বৈশিল্প লক্ষ্য করবার মত। কারণ এ উৎসবটি ভারতের বিভিন্ন প্রান্তে বিভিন্ন দেবতার অধিষ্ঠাতৃত্বে সম্পন্ন হয়ে থাকে। এমন কি আপাত-প্রতীয়মান বিরুদ্ধ ভাবের দেবতা একই উৎসবের আরাধা হয়েছেন স্থানপাতাদি ভেদে। যেমন কোথাও জগজ্জননী তুর্গার অক্তম রূপ কালিকা হয়েছেন এ উৎসবের দেবতা, আবার লক্ষীনারায়ণ। তথাপি এ উৎসবে কোথাও দীপোৎদর্গের প্রাধান্ত অক্ষম্ন রয়েছে ব'লে দর্বত্রই 'দীপান্বিতা' আখ্যার সার্থকতা অব্যাহত আছে।

যদিও সমগ্র ভারতের একই হিন্দু ছাতির মধ্যে স্থান ও পাত্রাদি ভেদে অন্তর্গের একই পর্বে অধিষ্ঠাত্রী দেবতার এ বিভিন্নতা বিশ্বরাবহ, তথাপি অভিনিবেশ সহকারে চিন্তা ক'রে দেবলে এসব আচরণের মূল খুঁজে পাওয়া কঠিন মনে হয় না। প্রধানত: বলা যেতে পারে, সর্বজ্ঞন-স্বীকৃত নিদিষ্ট কোন তথ্য বিভিন্ন পুরাণ ও ইতিহাসের মতভেদ রহিত হয়ে উপস্থাপিত হয়নি; যেমন শারদীয় হুর্গোৎসবের মূল তথাটি আমহা কালিকাপুরাণ, মহাভাগবত ব্রহ্মবৈর্তপুরাণ প্রভৃতি থেকে একই-রূপে পেয়ে থাকি যে প্রীরামচন্দ্রের জন্মই ব্রহ্মার এ পুজাম্মষ্ঠান। এমনকি, তিথিগুলির বিশেষত্বের সংবাদ ও প্রমাণরূপে পাওয়া যায় যে, মহাইমী দেবীর স্থাবির্তাবের ও মহানবমী অস্তরনিধনের ছু'টি

দিন, দশনী বিজয়োৎসবের তিথি। দীপান্বিতার ইতিহাসে এরপ কোন অবতারের লীলাকাহিনীকে উপজীব্যরূপে উপস্থাপিত করা কঠিন; কারণ বিভিন্ন পুরাণের বিভিন্ন সংবাদ এ উৎসবের বিভিন্ন দেবতার অধিষ্ঠাতুত্বে প্রেরণা দান করেছে।

আরো একটি কথা—ভারতীয় সভ্যতায় বেদেরই প্রভাব। বেদবাস্থা কোন তত্ত্ব এখানে স্বীকৃত হতে পারে না। পুরাণাদিকে বেদসূল শান্ত্র ব'লে অন্ধীকার ক'রে অন্ধান্ত স্থাতিপুরাণাদিকেও সম্মান দেওয়া ৽য়, তাদের অন্ধাসন উপদেশাদি অন্ধারণ ক'রে লোকযাত্রাপথে ভারতীয়দের পদক্ষেপ। তাই দেখা যায় এই ভারতের মাটিতে বেদ-পুরাণ, স্বৃতিত্র—সকলের অনুশাসনই সংমিশ্রিত হয়ে যেন কর্তব্য নির্ধারিত হয়। সর্বত্র না হলেও এই এই সংমিশ্রণ অধিকতর ক্ষেত্রে প্রযুক্ত হয়ে থাকে। বর্তমান আলোচ্য বিষয়ে আমরা তার বিশেষ প্রমাণ পাই। এরূপ সমধিক সংমিশ্রণ অন্থ কোনও মান্ধলিক তিথিকত্যে ঘটেছে কিনা সন্দেহ।

প্রাসিদ্ধি আছে, "গৌড়ে তন্ত্রাঃ প্রেকীর্তিতাঃ";
কথাটার সত্যুক্তি কিছুই নেই। তন্ত্রের শক্তিই বঙ্গদেশের প্রাণ— কালিকা বঙ্গদেশে চ' আতা-স্থোত্রের
এ বাণীও তারই সাক্ষ্য বহন করছে। কিন্তু গৌড়
একটি বিচিত্র দেশ—সমগ্র ভারতের যেন প্রতিচ্ছবি
বা 'মডেল'। সমগ্র ভারতের বিচিত্রতা একা গৌড়
প্রকাশ করেছে। এখানে তন্ত্রের শক্তি, ভাগবতের
ক্ষণ্ঠ—মূলতঃ সব এক 'হয়ে গেছে। তাই দেখা
যায়—এই গৌড়ে দীপাবলী উৎস্বেও বেদ, পুরাণ,
তন্ত্র—এ তিনেরই সমন্বর ঘটেছে। ঋথেদের রাত্রিস্কুক্ত এবং দেবীস্ক্তের সঙ্গে জননীর পুজার্চনা
কথনো সম্পর্কহীন ব'লে আমরা ভাবতে পারি না।
জননীর আবির্ভাবে ক্ষণ্ঠ এবং গৌর ছটি বর্ণেরই

ইতিহাস রয়েছে। বেমন শারদীয় তুর্গোৎসবে "তামগ্রিবর্ণাং তপদা জনস্তীম্"—এই গোরোজ্বলা জননীকে আমরা আহ্বান করি, তেমনি দীপাবলার উৎসবে মায়ের আদিরূপে ক্লঞ্বর্ণোজ্জলাকেও আমরা পুঞা নিবেদন করে থাকি।

দীপাঘিতা ক'র্ত্তিটা অমাবস্থা। এই কার্ত্তিক মাসটি গৃহীত হ'ল কেন! তা'তে আমরা পুরাণকে মাস্ত করেছি। ব্রহ্মপুরাণ বলেছেন:

"ন কার্ত্তিক-সমো মাধো ন ক্লতেন সমং যুগম্।
ন বেদসদৃশং শাস্ত্রং ন তার্থং গাস্থা সমন্॥
কার্ত্তিক মাদ শ্রেষ্ঠ হ'লেও উপাস্তাদেবতা যে কালিকা,
পুরাণ কি তা বলেছেন ?—এর উত্তরে দেখা যায়,
তম্ব্র আশ্রয় করা হয়েছে। কালীকুণ-স্ভাব-তন্ত্রে
বলা হয়েছে:

"দীপোৎদর্গশ্চতুর্দগুল সংমিশ্রা যা কুছুং স্থিতা।
তন্ত্রাং যা তামদী বাব্রিঃ সোচাতে কালরাব্রিকা।
তন্ত্রাং পূজা প্রকর্তবা কালী তারা প্রিয়ন্ধরী॥"
স্মৃতিসার-সংগ্রহ এবং ব্যোদকেশ-তন্ত্রেও কালীর
অর্চনাই বিহিত হয়েছে। আবার ব্রহ্মপুরাণের
দীপমালা-প্রদানের আদেশটিও গ্রহণ করা হয়েছে।
ব্রহ্মপুরাণ বলেছেন:

"দীপমালাশ্চ কতব্যা শক্ত্যা দেবগৃহেষ্ চ। রঝ্যাপণাশ্মণানের্নদীপর্বত্যান্তর্॥" বাংলাদেশ দীপমালা প্রদান ক'রে দীপাঘিতা নামের সার্থকতা দ্বারা বেদ পুরাণ তন্ত্যাদি প্রমাণ-বলে কালিকা পূজার দিলাস্ত গ্রহণ করেছেন—এ কথা বলা যায়। আসাম-প্রদেশেও কামাথাা-মায়ের প্রদাদে শক্তি-প্রায়ত দ্বারা কালিকাপূজাই প্রচলিত হয়েছে। পশ্চিম ভারতের গুজরাট, বোধাই, সোরাষ্ট্র প্রভৃতি প্রদেশেও শক্তিপ্তারই প্রচলন রয়েছে। সেধানে কালভৈরবী ও কালীপূজা অহান্তিত হয়ে থাকে। মিথিলায় কিয়দংশে কালীপূজা এবং অপরাংশে লক্ষীপূজা। উত্তর ও মধ্যভারতে লক্ষী ও গণেশপূজা বিহিত। কিন্তু দাক্ষিণাত্যে মহীশুর,

মহারাষ্ট্র, অন্ধ প্রভৃতি রাজ্যে শ্রীক্ষণ্টের পূজা ও সঙ্গে হোলিকা ঐ দীপান্থিতা দিনে বিহিত। দাক্ষিণাতোর হায়দরাবাদ অঞ্চলে ও শ্রীক্কথের পূজা ও বলিরাজের পূজা প্রচলিত।

বাংলা দেশের ভাষ অভান্ত দেশের আচরণেও তল্পের ভাষ বেদমূল পুরাণাদির প্রভাবই এই বিভিন্ন-ভার হেতুমনে হয় । ব্রহাপুরাণ সংবাদ দিচ্ছেন—

"অমাবস্তাং যদা দেবাঃ কার্ত্তিক মাসিকেশবাং। অভয়ং প্রাণ্য স্বপ্তাশ্চ ক্ষীবোদার্গব সামুষ্। লক্ষীদৈতাভয় মুক্তা স্থথং স্থপ্তাহমুকোদরে॥ প্রদোষসময়ে লক্ষাং পুজয়িত্বা যথাক্রমম্। দীপরক্ষান্তথা কার্যা ভক্তনা দেবগুল্ছেদি।।"

এ থেকে নিঃদংশয়ে নারায়ণ ও লক্ষীর পূজা ঐ অমাবস্থাতে বিহিত রয়েছে বলা যেতে পারে। দেবতারা অভয় পেয়ে নিশ্চিন্ত হয়ে নিদ্রিত হয়েছিলেন—অস্করের ভয়ে অনিদ্রায় জাগরণে য়েমহাকট অস্কভব ক'রে চলেছিলেন ঐ দিনে তাথেকে অব্যাহতি মিলেছিল। তাই ঐ দিনটি অরণীয় ও পূজামুষ্ঠানের দিন এবং তঃখনিশার অবসানের প্রতীকরূপে দীপরুক্ষও প্রজ্ঞানত হয়।

এই সমূদ্য বেদ, তন্ত্র, পুরাণাদির প্রমাণসংকলিত শাস্ত্রবাক্য ব্যতীত ও প্রচলিত পূঞা ও আচরণের মূলে তদ্দেশীয় নানাবিধ কিংবদন্তীও প্রভাব বিস্তার করেছে; বেমন এতে বলিরাজা অন্তরের পূজা। এ বেন শারদীয়া পূজায় মহিষান্তরের পূজার স্থায়। এর মূলে দেখানকার কিংবদন্তী অনুসারে বলিরাজার অবদান স্বীকৃত হয়েছে বলা যায়।

প্রচলিত কাহিনী হ'ল, ভগবান বিষ্ণু যথন বামনরপ ধারণ ক'রে বলিকে ছলনা ক'রে তিন পায়ে ত্রিভুবন অধিকার ক'রে নিয়েছিলেন, তথন বলিরাজ ভগবানকে বলেছিলেন, পাতালে বাদ তাঁর অনিবার্থ, কিন্তু তিন দিন আরো মেন তিনি পৃথিবীতে রাজত্ব করতে পারেন। ভগবান তাঁকে বে সময় দিয়েছিলেন—তা ঐ তিনটি দিন চতুদনী

থেকে প্রাতৃদ্বিতীয়া। তাই দীপাঘিতার তিনদিনব্যাপী উৎসবে শ্রীক্বফা ও বলিরাজের পূজা।
দীপদানের নির্দেশও—ভগবানের যা আদেশ ছিল
বলিরাজের প্রতি— এ তারই অম্বরণ।

দীপদানের প্রদক্ষে বলা বেতে পারে, দীপদানবিধিটি কার্ত্তিক মাদে প্রশান্তত্তম — একথা বহু শান্তে
ব্যক্ত হয়েছে। কার্ত্তিক মাদের শ্রেষ্ঠতা সম্বন্ধে
আমরা ব্রহ্মপুরাণের উক্তি উল্লেখ করেছি। একস্ত ভারতের সর্বত্ত এই কার্ত্তিক মাদেই আকাশপ্রদাপ
আলানোর রীতি প্রতিপালিত হয়। ধর্মনিষ্ঠ
ভক্তিপ্রাণ ভারতবাসী এই আকাশদীপ প্রজ্ঞালন
অভিশয় পবিত্র কর্ম বলেই মনে করেন। এটি যেন
হোমকর্ম। গোমের আছতিই দীপদান। এই হোমকর্মে পুর্বাহৃতির দিন এই অমাবস্তা তিথি।
অনাত্মজ্ঞ মানবের কর্মেতেই অধিকার। এই
কর্মযক্তের পরিসমাপ্তির নিনিষ্ঠ দিনটি তাই এত
পবিত্র ও প্রতিপালনীয়। ব্রহ্মাণ্ডপুরাণে এ কর্মের
আবস্থাকতাও কলপ্রশংদার অবসরে ক্লেরভাবেই
ব্যক্ত করেছেন:

"তুলাং তি ইতিলেন সায়ংসন্ধ্যা সমাগ্ৰমে।
আকাশনীপং যো দগু আসমেকং নিরস্তরম্ ॥
লক্ষ্মা সহ শ্রীপত্য়ে স শ্রীমান্ ভূবি জায়তে॥"
এই ফল বর্ণনা করে মন্ত্রটিও প্রকাশ ক'রে বলেছেন:
"দামোদরার নন্তসি তুলায়াং লোলয়া সহ।
প্রদীপং তে প্রযুক্তামি ন্যোহনস্কায় বেধ্নে॥"

### আরো বলেছেন:

"বিষ্ণুবেশানি যোদভাৎ কার্ত্তিকে মাসি দীপকন্। অগ্নিটোনসংস্থা কলং প্রাপ্রোতি নারদ॥" শাস্ত্রপ্রমাণ এ বিষয়ে অনেক। অসংখ্য শাস্ত্র এ কথা বলেছেন—কার্ত্তিকমাসে দীপদানের মত পুণ্য আর নেই। অমাবস্থায় শতসহস্র আলো জালিয়ে এর পূর্ণাহৃতি দেওয়া হয়। ভগবান্ বিষ্ণু ৪ তার প্রিয়া লক্ষ্মী হচ্ছেন এর ফলদাতা; এবং এই কারণে গণেশের পূজাটিও অনিবার্যরূপে এসে পড়েছে। পূজাতে গণেশের পূজা সর্বাহ্যে।

কর্মের দিক থেকে যজ্ঞরপতা এতে আরোপিত ক'রে দীপনানের সার্থকভার কথা আমরা বলেছি। জ্ঞানের দিক থেকেও এর মূল্য অপরিমেয়। বেদোপনিষদের শিক্ষায় আমরা পাই উপাদনায় ভাবনা বা দৃষ্টিবিচারই উত্তরণের কোশল। যেমন শিলাতে বিষ্ণুত্ব-বৃদ্ধি। যে মাত্র শিলা—তার কি প্রাণদতা আছে? তা তো সকলেরই পরিজ্ঞাত: তথাপি তার মহিমা সকলেরই বিদিত বিষয়। তেমনি ভগবান দৰ্বত্ৰ বিশ্বাক্ষমান থাকলেও হানয়-দেশে অনুধানের ফল ম্বাতীত। তেমনি এই দীপটি অন্ধকার-বিনাশী। এটিকে লৌকিক দীপমাত্র ভাবনা না ক'রে জ্ঞানদীপের প্রতীকরপে ভাবনাই শ্রেষ্ঠ তত্ত্ব, জ্ঞানদীপ এরই মত সমুদয় মোহান্ধকার দুর ক'রে দেবে। এমনি ক'রে চতুরিকে ধখন গহস্ৰ শিথায় জ্ঞানদীপ জ্বলে উঠবে তথন সাধকের মনের সমুদয় অজ্ঞানান্ধকার নিমূলি হয়ে যাবে, জ্ঞানপ্রতিষ্ঠা তথনই সিদ্ধ হবে। তাই সকল দীপজ্যোতি অপেকা এ জ্ঞান-স্থোতি শ্রেষ্ঠ। এই দীপদানের মন্ত্রটি ব্রহ্মপুরাণ ব্যক্ত করেছেন: "অগ্নিজ্ঞোতীরবির্জোতিশচক্রজোতিস্থবৈর চ।

উত্তমঃ সর্বজ্যোতিষাং দীপোহয়ং প্রতিগৃহ্তাম্॥"
অর্থাৎ অগ্নিও জ্যোতিঃ, রবিও জ্যোতিঃ, চক্রপ্ত
জ্যোতিঃ, এরা সবই জ্যোতি নিশ্চয়, কিন্ত
সর্বজ্যোতির শ্রেষ্ঠ জ্যোতি হচ্ছে আমার প্রদত্ত এই
'দীপ'—তা তুমি গ্রহণ কর।

দীপাঘিতা' নামের প্রাধান্ত অন্থনারে দীপদানের মাহাত্মা কীতিত হলেও তত্বপলকে পূজার্রনাটিও কথনো গোঁণ নয়। তার প্রমাণ পাওয়া যান্ছে বিভিন্ন দেশে উৎসবের অধিষ্ঠাত্দেবতারূপে প্রতি দেশের ভক্তদের প্রিয় দেবতাকে গ্রহণ করার মধ্য দিয়ে। এতে স্ব স্থাপ্রিয় আরাধ্যকে উপচার নিবেদনের যে পরিচয় দেখতে পাই, তাতে সাধকের মনোগত ভাবের বিভিন্নতার প্রমাণ মিলে। কারণ দেবতারা বিভিন্ন হলেও মূল কর্ম দীপযজ্ঞের কোন বিচ্যুতি নেই। আরাধাদেবতার যে কোন নির্দিষ্ট রূপ বা প্রক্লুতি নেই, একথা ভারতীয় সভাতার মূল শিক্ষা, কিন্তু সাধকের চিত্তগত ভাব-শক্তি-সামর্থ্যান্ত্রপারে সাধনার বস্তু নির্ধারণ ক'রে নিতে হয়। এজন্ম যে মূর্তি যে ভাব তার চিত্তে স্বকীয় স্বভাবানুসারে প্রসন্নতা, আনন্দ উৎপাদন করে—দেই তার ইষ্ট্রমূতি আরাধ্য দেবতা, দে যা-ই হোকৃ তা ভগবানের রূপ। একই প্রমেশ্বরের বিভিন্নরপ। তাই ভারতবাসী জানে কালীপূজা বা কৃষ্ণপূজা—যা-ই বিহিত হোক তা তার প্রিয়েরই পূজা। কালী আর কালাচানের পার্থকা এদেশে নেই | ভার কারণ ভারতবর্ষ উপনিয়দের 'একমেবাদ্বিভীয়ন্'-এর শিক্ষায় শিক্ষিত। তাই এই **ट** जनवाहाला जात्नत कान इन्ह ताहै। शहामि কার্যনির্বাহের জন্তই ভগবানের মৃতিধারণ নানা-ভাবে। প্রথমে তাই তিনি প্রকৃতি আর পুরুষ। "যোগেনাত্মা স্ষ্টিবিধে দ্বিধারূপো বভূব সং" স্কুতরাং একই ব্রন্ধের বিভিন্ন রূপ, "অথ ভক্তান্তরোধাদ বা ভক্তারগ্রহবিগ্রহা" অর্থাৎ ভক্তের প্রয়োজনে এই যেখানে ভত্ত, সেখানে মহামায়া মহা-মায়াথীতে পার্থক্য কোথায়, স্থতরাং এ তত্ত্বে

অজ্ঞান দৃষ্টিতেই হয়েছে একেরই বহুরূপতা স্থীপুরুষভেদ। বস্তুতঃ স্থীপুংভেদ বলে কিছু নেই;
মানুষের জন্ম তাঁকে ভক্তদের মনোভাব অমুসরণ
ক'রে হতে হয়েছে, কোথায়ও স্থী—কোথায়ও
পুরুষ। তাই শাস্থ বলেছেন:

"অত এব হি যোগীন্তঃ স্ত্রীপুংভেদং ন মন্ততে।" এ থেকে দীগ্রিভায় আমরা আরো একটি বৈশিষ্ট্য খুঁজে পাই, তা হ'ল পুর্বোক্ত কর্ময়জ্ঞ আর উপাসনা। দীপদানে মহাযজের কথা আমরা পূর্বে উল্লেখ করেছি, তার সঙ্গে পুজার্চনারূপ উপাসনা মিশ্রিত হয়ে এ উৎসবটিকে কর্ম ও উপাসনার একটি মিলনক্ষেত্রে পরিণত করেছে। এর মূল্য অপরিমেয়। কারণ শাস্ত্র বলেছেন দেহাভিমান থেকে মৃক্ত হয়ে জ্ঞানবিদ্ না হওয়া পর্যন্ত কর্ম অবশ্য করণীয়। **কিন্ত** কর্ম যদি উপাদনা-বঞ্জিত হয়—বন্ধনের হেতু হতে পারে। উপাসনাসহ অমুষ্ঠিত সুর্যধারে সভ্যলোকে প্রতিষ্ঠা পেতে পারে। তা হ'ল অমূতের দার, কারণ—আর হু:থকর জন্মের আবর্তে পতিত হতে হবে না। বিশেষতঃ অনাত্মজ্ঞ মানবের এ হ'ল শ্রেষ্ঠ ফল এবং শ্রেষ্ঠ অবলম্বন। দীপাদ্বিতা মহাতিথি এ অমূল্য স্থযোগ দান করেছেন মর্ভাবাগীদের, তাই এই মহিমান্বিতা দীপান্বিতার অধিষ্ঠাতৃদেবতার চরণে প্রার্থনা—"হুভয়ং নঃ করোতু—"।

## প্রতীক্ষা

### কবিশেখর শ্রীকালিদাস রায়

মন্দির হারে তব দণ্ডায়মান,
থোলো হার খোলো হার
ভাকি মোরা বার বার
ভক্তেরে কর দেব দর্শন দান॥
কাঠের কঠোর হারে মন্দির-পাধাণে
মাথা কুটে মরি মোরা অন্থির পরাণে;
আসিয়াছি বহুদ্র
আঁথি বড় তৃষাতুর
খোলো হার করি অই রূপ-সুধা পান।

উবে যায় মৃগমদ, নিভে যায় দেউটি
কোথা হায় পুরোহিত শুনিবে না কেউ কি !
চন্দন হ'লো ধূলি পুড়ে যায় ধূপগুলি
পুপা তুলদী ডালি ঝলসিয়া প্রাণ ॥
কেমেই বাড়িছে ভিড় ভাই ভাবনা,
দাঁড়োবার ঠাঁইটুকু ভিতরে কি পাব না ?
কেহ যদি নাই আনে দয়া তবে করো দাসে
নিজেই হুয়ার তুমি খোলো ভগবান!

# রামকৃষ্ণ-সজ্বের সংক্ষিপ্ত ইতিহাস

( পূর্বাত্মবৃত্তি )

### স্বামী তেজসানন্দ

#### সজ্যের আদর্শ

স্বামী বিবেকানন্দ ভারতের আদর্শ শব্দে বলিয়াছেন, "ত্যাগই ভারতের সনাতন পতাকা। ঐ পতাকা সমগ্ৰ জগতে উড়াইয়া, যে সকল জাতি মরিতে বসিয়াছে, ভারত তাহাদিগকে সাবধান করিয়া দিতেছে—সর্বপ্রকার অত্যাচার, সর্বপ্রকার অসাধুতার প্রতিবাদ করিতেছে; তাহাদিগকে যেন বলিতেছে,—সাবধান! ভ্যাগের পথ, শান্তির পথ অবলম্বন কর, নতুবা মরিবে। ....প্রাচীনকালে এই ত্যাগ সমগ্র ভারতকে জয় করিয়াছিল, এখনও এই ত্যাগই আবার ভারতকে अग्र করিবে। এই ত্যাগ এখনও ভারতীয় সকল আদর্শের মধ্যে শ্রেষ্ঠ ও গরিষ্ঠ।" ভারতের বেদাস্ত শিক্ষা দেয় ব্রহ্ম হইতে কীটপরমাণু সর্বভূতে প্রমপ্রেমম্বরূপ এক ঈশ্বর বিভাষান। বৈচিত্রাবহুল বিশ্বচরাচর সেই পরমাত্মা-রূপী ঈশ্বরেরই বিবিধ প্রকাশ। জীবকে জীববুদ্ধিতে যে সেবা করা হয় তাহা দয়া, প্রেম নহে; আর আত্মবুদ্ধিতে জীবের যে সেবা করা হয় তাহাই প্রেম। এই আত্মাই সচ্চিদানন্দস্কপ। তাই স্বামীজী পুন: পুন: বলিয়াছেন, "প্রত্যেক নরনারীকে, সকলকেই ঈশ্বরবৃদ্ধিতে দেখিতে থাক। তুমি কাহাকেও সাহায্য করিতে পার না, তুমি কেবল সেবা করিতে পার। প্রভুর সম্ভানদিগকে, যদি সৌভাগ্য হয়, তবে স্বয়ং প্রভূকে সেবা কর।… তুমি ধন্ত যে, তুমি দেবা করিবার অধিকার পাইয়াছ, অপরে পায় নাই। . . . . উহা তোমার পুলাম্বরপ। আমি কতকগুলি দরিদ্রব্যক্তিকে দেখিতেছি, আমার নিজ মুক্তির জন্ত আমি তাহাদের নিকট বাইয়া তাহাদের পূজা করিব; ঈশ্বর সেধানে

রহিয়াছেন। কতকগুলি ব্যক্তি যে তু:খ ভূগিতেছে, সে তোমার আমার মুক্তির জন্ত-যাহাতে আমরা রোগী, পাগল, কৃষ্ঠী, পাপী প্রভৃতি-রূপধারী প্রভৃর পূজা করিতে পারি ৷ .....তোমার আমার জীবনের ইহাই সর্বশ্রেষ্ঠ সৌভাগ্য যে, আমরা প্রভুকে এই সকল বিভিন্নরূপে সেবা করিতে পারি। কাহারও কল্যাণ করিতে পার এ ধারণা ছাড়িয়া দাও। · · · · · তোমাদিগকে শুদ্ধচিত্ত হইতে হইবে এবং যে কেহ তোমার নিকট আসিয়া উপস্থিত হয়, যথাসাধ্য তাহার দেব। করিতে হইবে। এইরূপ ভাবে পরের সেবা শুভ কর্ম। এই সংকর্ম-বলে চিত্তশুদ্ধ হয় এবং সকলের অভ্যস্তরে যে শিব রহিয়াছেন, তিনি প্রকাশিত হন।" এই ত্যাগ ও দেবাধর্মই ভারতীয় ধর্ম ও সংস্কৃতির প্রাণ। জাতি-ধর্ম-নির্বিশেষে স্ব স্ব কর্মক্ষেত্রে অবস্থান করিয়াও সকলে এই মহান সেবাব্রত উদ্যাপন করিয়া ধন্ত ও ক্লতার্থ হইতে পারে। श्रीतामकृष्य ও স্বামীकी নিজেদের कीবনে এই সেবার্থ জীবস্ত করিয়া তুলিয়া যুগ-প্রয়োজনে বনের বেদাস্ত বরে আনিয়াছেন। देवखव- ख বেদাস্ত-ধর্মের চরম পরিণতি এই সেবাধর্মে হিংদা-দেষের অবকাশ নাই—উচ্চাব্চ ভাবের প্রসারতা নাই; আছে শুধু সমদর্শনাত্মক অনাবিল প্রীতি-ধারার সাবলীশ গতি ও ছন্দ। রামক্রফ-সজ্ব এই সমুশ্নত ত্যাগ ও সেবাধর্মেরই মুঠ প্রতীক। বিভিন্ন ধর্মের স্থায় যোগ-ভক্তি-জ্ঞান-কর্ম এই চতুর্বিধ দাধনপদ্ধতিও শ্রীরামক্বফ-দ্বীবনে অতি স্থন্দরভাবে সমন্বিত হইয়াছে। স্বামীজী তৎপরিকল্পিত দিল-(monogram-এ) রামক্কফ মঠ ও মোহরে মিশনের এই আদর্শকে অন্ধিত করিয়া ভাহার

ব্যাখ্যাপ্রসঙ্গে বলিয়াছেন, "চিত্রস্থ তর্মায়িত স্লিলরাশি-কর্মের, ক্সলগুলি-ভব্জির উদীয়মান স্থটি জ্ঞানের প্রকাশক। চিত্ৰগত সর্পবেষ্টনটি—যোগ এবং আগ্রত কুণ্ডলিনী শক্তির পরিচায়ক। আর চিত্র-মধ্যস্ত হংস-প্রতিক্রতিটির অর্থ-পরমাত্মা। অতএব কর্ম, ভক্তি ও জ্ঞান এই তিনটি, যোগের সহিত সম্মিলিত হইলেই পরমাত্মা লাভ হয়—ইহাই চিত্রের অর্থ।" প্রাচ্য ও প্রতীচ্য স্থাপত্যশিরের সমবায়ে নির্মিত বেল্ড-মঠন্থ স্ববৃহৎ শ্রীরামক্কফ-মন্দির পুরোভাগে সল্বের আদর্শের এই অর্থপূর্ণ প্রতীকটি বহন করিয়া রামক্ষণেবের সর্বধর্ম ও সর্বধোপের সমন্বয়ের প্রতিট সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতেছে। সর্বধর্মের তথা সর্বতীর্থের সমাবেশে বেলুড়মঠ পরম পবিত্র সর্বজনীন তীর্থকেত্রে পরিণত হইয়াছে। এমন কোন শান্ত-সন্মত ধর্মীয় ও সাংস্কৃতিক অহুষ্ঠান নাই যাহা এখানে সমাদৃত না হয়; বিশের এমন কোন অবতারকর মহাপুরুষ বা ধর্মাচার্য নাই থাঁহারা এখানে পুরু ও শ্রদ্ধা প্রাপ্ত না হন। রামক্রফ-সভ্যের এই উদার আদর্শে আরম্ভ হইয়া দেশদেশান্তর হইতে আগভ অগণিত নরনারী দিনের পর দিন ধর্মভাবে অমুপ্রাণিত হইয়া উঠিতেছেন।

ইতিহাস সাক্ষ্য দেয় যুগে যুগে বেথানেই কোন সন্ত্যাসিসভা গড়িয়া উঠিয়াছে, দেখানেই জ্ঞানের প্রদীপ প্রজালিত হইয়াছে। প্রাচীন বৌদ্ধ বিহার-সমূহ এক সময়ে জ্ঞান-চর্চার অন্বিভীয় আবাসভূমি ছিল। ইওরোপথগুরে অন্ধকার-যুগে ক্যাথলিক সন্ত্যাসিগণই গ্রীক সাহিত্য ও প্রাচীন প্রভীচ্য সভ্যতা রক্ষা করিয়া জ্ঞানের বাতি জ্ঞালিয়া রাখিয়াছিলেন। বর্তমান যুগেও রামক্রক্ষসক্ষের সন্ত্যাসিগণ ভারতীয় সাংস্কৃতিক ঐতিহ্যের ভিত্তিত্বরপ বেদবেদান্তাদি সংস্কৃতশান্ত্রাব্দখনে ভারতের মর্মবাণী কালোপবাণী করিয়া দেশদেশান্তরে বহন করিতেছেন। আমাদের দৃঢ় বিশ্বাস, স্বাধীন ভারতের এই নবজাগরণের দিনে অকীয় সংস্কৃতির মূল উৎসের সঙ্গে ভারতবাসীর
খনিষ্ঠ পরিচয় খটিলে, সাম-গান-মুথরিত প্রাচীন
ভারতের সর্বজনীন আধ্যাত্মিক আদর্শ প্রতি কুটীরে
আবার নৃতন করিয়া ঝঞ্চার তুলিবে, নৃতনকে
পুরাতনের পুণ্যম্পর্শে সার্থক করিয়া ভারতকে
অধিকতর গৌরবে পুন:প্রতিষ্ঠিত করিবে।

### নব্যভারত-গঠনে বিবেকানন্দ

মুক্তিমত্রের উদার্গতা স্বামী বিবেকানন্দের বলিষ্ঠ চিন্তাধারা স্থপ্তিময় ভারতবাসীর শিরায় শিরায় প্রবাহিত হইয়া নবীন আশা ও উদ্দীপনার স্বাষ্ট করিল। ভাহার ফলে দেখিতে পাই ভারতীয় জীবনের প্রতিক্ষেত্রে নবজাগরণের সাড়া এবং ভারত-ভাগাগঠনে কুদ্র বৃহৎ বছবিধ জাতীয় প্রতিষ্ঠানের উম্ভব। জাঁহারই প্রেরণায় ভারতের পরাধীনতার ৰুগে সহজ্ৰ নি:স্বাৰ্থ যুবক স্বদেশমন্ত্ৰে দীক্ষিত হইয়া বিপুল উৎসাহে ভারতের মুক্তিসংগ্রামে ঝাঁপাইয়া পড়ে। তথু ইহাই নহে, তাঁহারই সম্বনীপ্রতিভা-প্রভাবে নুপ্তপ্রায় ভারতীয় সাহিত্য, শিল্প, স্থাপত্য, ললিতক্লা, স্থীত প্রভৃতিও পুনকুজীবিত হইয়া বিদ্যাদাধারে সঞ্চিত তড়িৎশক্তি বিভিন্ন মাধ্যমে প্রকাশিত হইয়া বেমন সহসা চারিদিক व्यालांकिछ करत्र, विरवकानत्मत्र कर्मभग्न खीवन छ শক্তিময়ী বাণী যুগদঞ্চিত তামদিকতা বিদুরিত করিয়া তেমনই কাতির স্থপ্তচেতনা কাগ্রত করিয়া তুলিল। সমাজনীতিক, রাষ্ট্রনীতিক, আর্থনীতিক প্রভৃতি সকল কেত্রে আৰু তাঁহারই বিপ্লবী চিস্তার চিক্ সম্পাষ্ট লক্ষিত হয়। ভারতের এই ব্রুমুখী व्यागत्रालंत मृत्न विदिकांनत्मत्र व्यम्ना व्यवमानत्क স্বাধীনতা-সংগ্রামের অপরাপর পুরোহিতগণও মুক্তকঠে স্বীকার করিয়া গিয়াছেন। স্বামীনীর অতথানের পর শ্রীঅরবিন্দ লিথিরাছিলেন, "ভারতের বিরাট প্রাণপুরুষ বলিয়া যদি কাছাকেও স্বীকার করা বায়, ভবে তিনি একমাত্র বিবেকানশ—

নরকেশরী বিবেকানন। আবার দেখিতেছি ভাঁহার প্রভাব ভারতাত্মাকে আলোডিত **ক**রিয়াছে। আমরা বলিব বিবেকানন্দ এখনও বাঁচিয়া আছেন डांशांत्र (मणवानीत व्याचात्र, (मणवननीत नवानरमत्र আতাায়।" বাদাণী বীর নেতালী স্থভাৰচন্দ্র তাঁহার 'Indian Pilgrim' (ভারত-পথিক) গ্রন্থে শিথিয়াছেন, "খামী বিবেকানশ তাঁহার প্রতিষ্ণৃতি ও উপদেশ উভয়ের পরিপূর্ণ বিকশিত ব্যক্তিত্ব লইয়া আমার নিকট উপস্থিত হইয়াছিলেন। বে সমস্তাসমূহ আমার মনকে অনিশ্চিতভাবে আলোড়ন করিতেছিল এবং বেগুলি সম্বন্ধে পরে व्यामि व्यविष्ठ रहे, উराद्यत मुख्यायकनक मुमाधान তাঁহার মধ্যে আমি স্পষ্ট দেখিতে পাইরাছিলাম।" বর্তমান ভারতের বনপ্রিয় প্রধান মন্ত্রী শ্রীকওংরদান নেহলও বিবেকাননের প্রতি প্রদা জ্ঞাপন করিয়া কিছুদিন পূর্বে বলিয়াছেন, "সাধারণ অর্থে রাজ-নীতিজ্ঞ বলিতে যাহা বুঝায়, তিনি (সামী বিবেকানন্দ ) তাহা ছিলেন না বটে, তথাপি আমি মনে করি তিনি ভারতের বর্তমান ভাতীর चात्मागतत्र चम्रज्य महान क्षेत्रक हिल्लन। পরবর্তীকালে যে বহুসংখ্যক ব্যক্তি এই আন্দোলনে कमरवनी मक्तिय जान शहन करतन, छाहाता चामी विदिकानम इटेरा अम्राथात्रवा नाज कतिवाहितन। তিনি প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে আধুনিক ভারতকে অত্যন্ত প্রভাবাহিত করিয়াছেন।"

আৰু আৰ্থনীতিক সামাকে ভিত্তি করিয়া বে সমাজতন্ত্রবাদ ভারতে আত্মপ্রকাশ করিতেছে এবং বে আদর্শে গণভান্ত্রিক রাষ্ট্রগঠনে দেশনায়কগণ তৎপর হইরাছেন, ভাহারও উজ্জল চিত্র স্থামীন্দ্রীর মানসগটে বহুপূর্বেই কুটিরা উঠিয়াছিল। ভবে স্থামীন্দ্রী নিজেকে 'সমাজভন্তবাদী' বলিয়া লোবণা করিলেও তাহার পরিকরনা বর্তমান কড়বাদীর নিরীশ্বর সাম্যবাদ হইতে মূলতঃ পৃথক। তিনি দঢ়কঠে বলিয়াছেন,—একমাত্র বেলান্তই সমাজভন্তন

वारमञ्ज बुक्तिशूर्व मार्नेनिक छिछि रुहेवांत छैलबुक । তিনি বলিয়াছেন, "মানবস্মাব্দের উন্নতিকামী ব্যক্তিপণ, অন্ততঃ তাঁহাদের পরিচালকগণ, বুঝিতে চেষ্টা করিতেছেন যে, ভাঁহাদের ধনসামাাত্মক ও সমানাধিকারমূলক মতবাদসমূহের একটি আধ্যাত্মিক ভিত্তি থাকা সঙ্গত এবং একমাত্র বেদাস্তই এই ভিত্তি হইবার বোপা।" এই প্রসম্পে তিনি আরও বলিয়াছেন, "কি সামাজিক, কি রাজনীতিক, কি আধ্যাত্মিক-সকল কেত্ৰেই-ৰথাৰ্থ মকল স্থাপনের একটি মাত্র স্থতা বিশ্বমান—যে স্থ ইইডেছে এইটুকু জানা বে, 'আমি ও আমার ভাই এক'। সর্বলেশে সর্বকালে সর্বলাতির পক্ষে এই মহাসভা সমভাবে প্রবোজা।" তিনি বেদান্তের আত্মিক একত্বসূত্র সাম্যকে মানবজীবনের সকল কেত্রে প্রয়োপ করিতে বলিয়াছেন। তিনি বলিয়াছেন, "এখন কর্মজীবনে উহা প্রয়োগ করিবার সময় আদিয়াছে। এখন আর উহাকে 'রহস্ত' রাখিলে চলিবে না। এখন আর উহা হিমালয়ের গুহায় वन-जज्जा नाधु-मन्नाभीत निक्षे वाकित नाः লোকের প্রাত্যহিক জীবনে উহা কার্বে পরিণত করিতে হইবে। রাজার প্রাসাদে, সাধু-সন্মাসীর ওহার, দরিজের কুটারে, সর্বত্ত-এমনকি রাস্তার ভিধারী হারাও উহা কার্যে পরিণত হইতে পারে।"

তিনি এমন একটি আদর্শ রাই্রগঠনের করনা করিরাছিলেন বাহাতে প্রাহ্মণ-মূপের জ্ঞান, ক্ষপ্রিয়ের সজ্ঞান, বৈশ্রের সম্প্রায়ণ-শক্তি এবং শৃল্পের সাম্য-আদর্শ সম্পূর্ণ বজার থাকিবে অথচ ইহাদের দোবরাশি থাকিবে না। তিনি বলিতেন প্রাহ্মণ, ক্ষপ্রেয় ও বৈশ্র বৃগের প্রাধান্তের অবদান ঘটিয়াছে; এবার শৃল্পবৃগের আবির্ভাব হইবে; উহা কেহই প্রতিরোধ করিছে পারিবে না। তাই তিনি রাহ্মণাদি উচ্চবর্ণকে সংখাধন করিয়া মর্মস্পর্ণী ভাষার বলিয়াছেন, ভাষারা শৃত্তে বিশীন হও, জার নুক্তন ভারত বেক্ষক! বেক্ষক লাকণ ধরে

চাষার কুটার ভেদ করে, জেলে; মালা, মুচি, মেথারের ঝুপড়ির মধ্য হ'তে। বেরুক মুদির লোকান থেকে, ভুনাওয়ালার উন্থনের পাশ থেকে, বেরুক কারখানা থেকে, হাট থেকে, বাজার থেকে। বেরুক ঝোড়, জঙ্গল, পাহাড় পর্বত থেকে।" আজ ভারতের গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রগঠনে ইহারই প্রতিফলন দেখিতে পাই না কি? তিনি আরও বলিয়াছেন, "আমি মানস চক্ষে দেখিতেছি ভবিষ্যৎ পূর্ণাঙ্গ ভারত বৈদান্তিক মন্তিগ্ধ ও ইসলামীয় দেহ লইয়া এই বিবাদ-বিশুজ্ঞলা ভেদপূর্বক মহামহিমান্তি ও অপরাজেয় শক্তিতে জাগিয়া উঠিতেছেন।" অর্থাৎ বৈদান্তিক যেরপ জাতিধর্ম-নিবিশেষে সকল নরনারীকে একই ব্রহ্ম বা আত্ম-স্বরূপ বলিয়া জ্ঞান করেন, ইদলামধর্মিগণ সমাজের দিক দিয়া তাহাদের ধর্মাবলম্বিগণকে সেইরূপ ভ্রাত-ভাবে দেখিয়া থাকেন এবং তাহাদের সঙ্গে তদমুরূপ ব্যবহার করেন। বলাবাহুল্য, বেদাস্তের এই আত্মিক ঐক্য ও অভেদব্যুলক সামা-মৈত্ৰী ও সমদর্শন এবং ইস্লামের সামাজিক সাম্য, ভাতৃত্ব ও সমদর্শিতা মিলিত হইয়া এক পূর্ণাক ভারত গড়িয়া তুলিবে। সমন্বয়াচার্য শ্রীরামক্তকের ইস্লাম-ধর্ম সাধনার পূর্ণ সার্থকতাও ইহারই মধ্যে স্বস্পষ্ট স্থচিত হইতেছে। ভারতে যে ধর্মনিরপেক্ষ ঐহিক (secular) গণতান্ত্রিক রাষ্ট্র গঠিত হইয়াছে रयथात्न मकन धर्महे च च देविन्हा दका कविया **অবস্থান করিবার স্থাবাগ পাইয়াছে, ভাহা রামকৃষ্ণ-**বিবেকানদের সূর্বধর্ম-সমন্ব্রেরই রাষ্ট্রিক রূপায়ণ বলিলে অত্যুক্তি হইরে না।

সমাজের প্রকৃত সংস্কার ও উন্নতির পৃষ্ নির্দেশ করিয়া বিবেকানন্দ যাহা বলিয়াছেন তাহা সকল সমাজসংস্কারকগণেরই বিশেষ প্রবিধানবোগা। তিনি বলিয়াছেন, "প্রাচা ও পাশ্চাজ্যের আদর্শ ভিন্ন ভিন্ন। ভারত ধর্মসুখী বা অ্তমুখী, পাশ্চাজ্য বহিমুখী। পাশ্চাজ্যবদ্য ধর্মের এতটক উন্নতি করিতে হইলে সমাজের উন্নতির ভিতর দিয়া করিতে চায়; আর প্রাচা এতটুকু সামান্তিক শক্তিলাভ করিতে হইলে তাহা ধর্মের মধ্য দিয়া লাভ করিতে চায়। ....আধুনিক সংস্কারকগণ প্রথমেই ভারতের ধর্মকে নষ্ট না করিয়া সংস্থারের কোন উপায় দেখিতে পান না। তাঁহারা উহার চেষ্টা করিয়াছেন, কিন্তু ভাহাতে বিফলমনোরথ इहेग्राट्डन। हेहांत्र कांत्रण कि? कांत्रण, डाँहारमत মধ্যে অতি অল্লসংখ্যক ব্যক্তিই তাঁহাদের নিজেদের ধর্ম উত্তমরূপে অধায়ন ও আলোচনা করিয়াছেন-আর তাঁহাদের একজনও 'সকল ধর্মের প্রস্থৃতিকে' ব্যব্যব্য জন্ত যে সাধনা প্রয়োজন সেই সাধনার মধ্য দিয়া যান নাই। আমি বলি, হিন্দু সমাজের উন্নতির अन धर्माक नहे कतिवात প্রয়োজन नारे এবং हिन्दूत ধর্ম প্রাচীন রীতিনীতি ও আচারপদ্ধতি প্রভৃতি সমর্থন করিয়া রহিয়াছে বলিয়া যে সমাজের এই অবস্থা তাহা নহে; কিন্তু ধর্মকে সামাজিক ব্যাপারে যে ভাবে লাগানো উচিত, তাহা হয় নাই বলিয়াই সমাজের এই অবস্থা। তথ্যিচরিত্র, সত্যকার জীবন, যাহা শক্তির কেন্দ্র এবং দেবমানবত্বের भिन्नमञ्जी-- जाहाहे अब ८ एथाहेटव । ইহাদিগকে क्टिन कित्रपार विভिन्न **উ**लामानमूह मञ्चवक स्ट्रेद এবং পরে প্রচণ্ড তরকের মত সমাক্ষের উপর পত্তিত হইয়া সৰ কিছু ভাসাইয়া লইয়া ধাইবে,— সমস্ত অপবিত্রতা দুর হইবে। .....এই অবস্থা ধীরে ধীরে আনিতে হইবে—লোককে অধিক ধর্মনিষ্ঠ হইতে শিক্ষা দিয়া ও সমাজকে স্বাধীনতা দিয়া। প্রাচীন ধর্ম হইতে এই পুরোহিতের অভ্যাচার ও অনাচার ছাঁটিয়া ফেশ—দেখিবে এই ধর্মই জগতের त्मर्क धर्म I ····· (मृहे नमाक्षरे नर्वत्मर्क, (वशात-সর্বোচ্চ সত্য কার্যে পরিণত করা যাইতে পারে; हेहाहे आमात मछ।" वना बाहना विद्यकानम-প্রবৃতিত রামক্লফ-সূক্ষ্ স্থামীজীর এই উদার আদর্শ ভারতের জাতীয় জীবনের সর্বক্ষেত্রে কার্যকরী

করিয়া তুলিবার জ্ঞ্জ নানা বাধা-বিদ্ন সত্ত্বেও তাঁহারই পতাকা দৃঢ়হত্তে বহন করিয়া চলিয়াছে।

#### সজ্বের প্রসার

ভারতীয় নর-নারীর মধ্যে জাতীয় সংস্কৃতির ভিত্তিতে চরিত্রগঠনমূলক বিভিন্ন শিক্ষার প্রবর্তন এবং প্রাচীন যুগের নালন্দা, তক্ষশিলা, ওদন্তপুরী ও বিক্রমশিলার আদর্শে বৰ্তমানকালোপযোগী করিয়া একটি দর্বাঙ্গস্তব্দর বিশ্ববিত্যালয় গড়িয়া তোলাও স্বামীজী এই সঙ্গের ব্যাপক কর্মস্থচীর অঙ্গীভূত করিয়াছিলেন। তাঁহার অস্তর্ধানের কিঞ্চিদ্ধিক অধু শতাব্দীর মধ্যেই রামক্লফ্ড-সভ্তের আফুকুল্যে জনসাধারণের সহাত্মভৃতি ও সাহায্যে দেশের নানা স্থানে বিভিন্ন শুরের আধুনিক বিত্যালয়, মহাবিস্থালয়, শিল্পমন্দির, সংস্কৃত শিক্ষায়তন, ছাত্রাবাস, গ্রন্থাগার, সংস্কৃতি-ভবন, পুস্তক ও পত্রিকা প্রকাশন, সাহায্যকেন্দ্র, দাতব্য চিকিৎসালয় সেবাভবন প্রভৃতি বহুবিধ প্রতিষ্ঠান গড়িয়া উঠিয়াছে এবং সভ্তের সন্ন্যাসিগণের তত্তাবধানে উহা স্বৰ্গুভাবে পরিচালিত হইতেছে।

এন্থলে উল্লেখ অপ্রাসন্ধিক হইবে না যে, স্বামী বিবেকানন্দের পরিকল্পিত নারীশিক্ষার আদর্শকে ভারতে প্রথম রূপায়িত করিয়া তুলিলেন এক বিদেশী মহিলা,—স্বামীজীর মানসহহিতা 'ভগিনী নিবেদিভা' (Miss Margaret Noble)। তিনি আয়র্ল্যাণ্ডের এক বিশিষ্ট সম্রান্ত পরিবারে জন্মগ্রহণ করিলেও এবং ইংলণ্ডের পৌর পরিবেশে উচ্চশিক্ষা প্রাপ্ত হইলেও স্বামী বিবেকানন্দের পৃতসংস্পর্শ ও শিক্ষাপ্রভাবে ভারতমাতার সেবায় আত্মোৎসর্গ করিয়া স্বামীজী-প্রদন্ত 'নিবেদিতা' নাম সার্থক করিয়া গিয়াছেন। বিপুল বাধা-বিদ্ন অভিক্রম করিয়া তিনি উত্তর কলিকাভার বাগবাজারে এক জনাকীর্ণ পল্লীতে ১৯০২ সালে একটি বালিকা-বিস্থালয় প্রতিষ্ঠা করেন যাহা কালে 'রামক্ষক মিশন

বালিকাবিত্যালয়' নামে স্থপরিচিত নিবেদিতা ভগিনী ক্রিষ্টীন (খামীজীর হইয়াছে। ক্রমে জনৈকা মার্কিন শিয়া—( Miss Greenstidel ) এবং শ্রীমতী স্থীরা দেবীও এই বিগ্রায়তনের শ্রীবৃদ্ধিসাধনে নিবেদিতাকে নানা প্রকারে সাহায্য করেন এবং উক্ত বিভালয়ে 'দারদা-মন্দির' স্থাপনা করিয়া ত্রতধারিণী নারীগণেরও থাকিবার ও শিক্ষার স্মব্যবস্থা করেন। ইহার পর হইতে ধীরে ধীরে ভারতের বিভিন্ন স্থানেও রামক্রফ্র-সজ্যের আহুকুলো ও আদর্শে নারীশিকামূলক বিবিধ প্রতিষ্ঠান গড়িয়া উঠিয়াছে। প্রক্রত শিক্ষার মাধ্যমে নারীকাতির ভবিষ্যৎ কাগরণকে লক্ষ্য করিয়া স্বামীলী দুঢ়কণ্ঠে বলিয়াছেন, "শক্তি বিনা অগতের উদ্ধার হইবে না····মা-ঠাকুরাণী ভারতে পুনরায় সেই মহাশক্তি জাগাইতে আসিয়াছেন, তাঁহাকে অবলম্বন করিয়া আবার সব গার্গী, মৈত্রেয়ী জগতে জন্মিবে।" তিনি আবার বলিয়াছেন, "স্ত্রী-জাতির অভ্যাদয় না হইলে ভারতের কল্যাণের সম্ভাবনা নাই। এক পক্ষে পক্ষীর উত্থান সম্ভব নতে। সেই জন্মই রামক্ষণাবভারে স্ত্রীগুরু-গ্রহণ. দেই জন্মই নারীভাবে সাধন, সেই জন্মই মাতৃভাব প্রচার, সেই জন্মই আমার স্থী-মঠ স্থাপনের প্রথম উত্যোগ।" স্বামীকীর শেষোক্ত পরিকরনাটি ১৯৫৪ माल मञ्चलने श्रीमार्गाप्तवीय क्या-मञ्जाधिकी উপলক্ষে বাস্তবে পরিণত হইয়াছে। রামক্সফসভেবর আমুকুল্যে উক্ত সালের ২রা ডিসেম্বর দক্ষিণেশ্বর কালীমন্দিরের অনতিদুরে ভাগীরথী-তীরে "শ্রীসারদা মঠ নামে একটি স্বতন্ত্র নারী-সভ্য প্রতিষ্ঠিত रहेशारक् । श्रीतामकृष्य-मात्रपारम्यीत युधासीयत्नत ত্যাগোজ্জল আদর্শে অমুপ্রাণিত হইয়া বিভিন্ন প্রদেশ হইতে অনেক উচ্চশিকিতা নারী ইভোমধ্যে উক্ত 'मात्रमा-मर्फ' बांगमान कतियाहिन। এই সকল ব্রতধারিণীগণের স্থোগ্য ভত্তাবধানে বর্তমানে পূর্বোলিপিত নিবেদিতা বালিকা-বিজ্ঞালয়টি সুষ্ঠুভাবে পরিচালিত হইতেছে। বস্তুত: জাঁহাদের ব্যাপক কর্মস্টী দেশবাসীকে আশাদ্বিত ও উৎসাহিত করিয়া তুলিয়াছে।

বর্তমানে ভারতে ও ভারতেতর দেশে রামকৃষ্ণসভ্যের ১১৫টি কর্মকেন্দ্র বিজ্ঞমান। তন্মধ্যে ভারতে
৮৪টি এবং বিদেশে ২০১টি। এই সকল মঠ ও
মিশন কেন্দ্রের মাধ্যমে একদিকে বেমন মমুখ্যসমাজের উরতিবিধায়ক বিবিধ কার্ম সম্পাদিত
হইতেছে অপর দিকে প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের মধ্যে
সংবাগ-সেতু স্থাপন করিয়া সজ্যের সন্ধ্যাসিবৃন্দ ভারতীয় সাংস্কৃতিক আদর্শ প্রচার-পূর্বক মানবের
চিন্তার্লগতেও এক বিপুল পরিবর্তন আনিয়া বিশ্বশান্তির পথ স্থগম করিয়া দিতেছেন। আমেরিকার
দক্ষিণ কালিকোর্ণিয়া বিশ্ববিদ্যালয়ের বিজ্ঞ অধ্যাপক
Mr. Floyd H. Ross কয়েক বৎসর পূর্বে
ভারত-অমণকালে অমৃতবালার প্রিকায় 'Vedanta and the West'-শীর্ষক এক স্মৃচিন্তিত
প্রবন্ধে ইহারই প্রতিশ্বনি করিয়া লিখিয়াছিলেন.

"One of the most vital contemporary religious and educational movements in India today is the Ramakrishna Movement. Under the leadership of men trained in the spirit of Ramakrishna and Vivekananda, the Ramakrishna Centres are living examples of how the timeless truths of the past have value when they are continuously re-lived and re-interpreted in the present.......These Ramakrishna Centres in the West are playing their own part quietly in helping to prepare the way for the united pilgrimage of mankind towards self-understanding and peace."

অর্থাৎ বর্তমান ভারতে শিক্ষা ও ধর্মসংস্কীর

\* পাকিডানে—>>, রেলুনে—২, সিঞ্চাপুর, সিংহল, মরিনস, ছিলি, ফ্রান্স ও ইংলণ্ডে এক একটি, এবং বার্কিন মুজ্যাট্রে—>> ও বন্ধিন আবেরিকার—>! বে সকল সক্তের উদ্ভব হইরাছে, তন্মধ্যে রামক্রঞ্চসক্তবই সর্বাপেক্ষা বেলী উল্লেখবোগা। রামক্রঞবিবেকানন্দের আদর্শে অন্তপ্রাণিত সন্মাসিগণের
নেতৃত্বে পরিচালিত কেন্দ্রসমূহ প্রমাণ করিতেছে
বাহা চিরন্তন সভ্য তাহা তথনই কার্যকরী ও
কল্যাণপ্রস্থ হয় বখন উহা মন্মুদ্যজীবনে সদানিয়ত
উদ্বাপিত হইয়া মানব-সমাক্ষে যুগোপযোগী করিয়া
পরিবেশিত হয়। প্রতীচাখণ্ডে অবস্থিত রামক্রঞ্জসক্তেবে কেন্দ্রসমূহ মানব-জ্ঞাতির মধ্যে পারম্পরিক
সঙ্জাব ও শাক্তি স্থাপনের পথ স্থগম করিয়া এক
মহান দায়িত্ব সম্পাদন করিতেছে।

বেদাস্ত ও বিজ্ঞানের ভবিশ্বং ভূমিকা

আৰু প্ৰতীচা বিজ্ঞান এক ভন্নাবহ রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে। বাহা মানবের অশেষ কল্যাণাম্পদ তাহাই আৰু বিখ-ধ্বংদের কারণ হইয়া দাঁড়াইয়াছে। বিখ-শান্তির অজুহাতে কভিপয় হিংসোন্মন্ত শক্তি-শালী জাতি আপবিক-অন্ত্ৰহন্তে পরম্পারের সন্মুখীন হইয়াছে। প্ৰশ্ন কাগিয়াছে—ইহাই কি প্ৰকৃত শান্তির পন্থা ? বৈদিক যুগ হইতে বৰ্তমানকাল পৰ্যন্ত সৰ্ব-দেশের ও সর্বযুগের ত্রিকালদর্শী মহামানবগণ মুক্তকঠে বিশ্ববাদীকে শুনাইয়াছেন, হিংসার খারা কথনও হিংসার নিবৃত্তি হয় না। প্রেমাবতার ভগবান বৃদ্ধ ৰগংকে সনাতন শান্তির বাণী শুনাইয়া বলিয়াছেন. "ন বেরেণ বেরাণি সমস্তীধ কুদাচন। অবেরেণ চি मम्बीध धर धर्म मनस्य ।"-- देवडीकांव कांद्रा देवडी-ভাব বিপুরিত হয় না। অবৈরীভাব দারাই উহা (মৈত্রী) সাধিত হয়—ইহাই সনাতন ভক্তকৃত্তিক ভগবান বীশুর প্রধান শিশ্ব পিটার প্রভুর (বীশুর) রক্ষার্থে অসি উত্তোলন করিলে ভিনি ভাহাকে শাবধান করিয়া বলিলেন, "প্রতি-হিংসার উদ্দেশ্তে বে অসি উত্তোপন করে তাহাকে সেই অসির আছাতেই প্রাণ হারাইতে হয়।" विशां अधिशानिक A. J. Toynbee देशबरे

প্রতিধ্বনি করিয়া তাঁহার স্থ্রসদদ 'Study of History'-গ্রন্থে লিখিয়াছেন:

"The sword which has once drunk blood cannot be permanently restrained from drinking blood again any more than a tiger which has once tasted human flesh can be prevented from becoming a man-eater doomed to death. ..... Even if the tiger could foresee his doom, he would probably be unable to subdue his devouring appetite; so, it is with a society which has once sought salvation through the the sword."

বে অসি একবার কোষমুক্ত হইয়া শোশিতের আস্বাদ পাইয়াছে, তাহাকে আর কোববদ্ধ করা সম্ভব নহে : ষেমন, যে ব্যাঘ্র মমুখ্যরক্তের আত্মাদ পাইয়াছে সে ওধু মহুয়াই ভক্ষণ করিবে; (শিকারীর হন্তে ) তাহার মৃত্যু স্থনিশ্চিত স্থানিয়াও সে তাহার তর্জন্ম মমুন্য-বক্তপিপাসা নিবারণ করিতে সমর্থ হয় না। মানব-সমাজের অবস্থাও ঠিক তজ্ঞপ। হিংসা ও অন্তের সাহায়ে মুক্তি ও শাব্তির সন্ধান যাহারা করে, তাহাদের পরিণাম এই মহয়ারক্তলোলুপ হিংস্র বাাছেরট মত। ট্রা সর্বজন-বিদিত বে. বিশ্বধ্বংসে বে হস্ত উন্থত হয়, মানবের অন্তরের প্রস্থপ্ত দেবত জাগ্রত হটলে সেই হস্তই আবার বিশ্বমঞ্জ नियाबिक हम । श्रीवन यांशाचिक मक्ति हित्रमिनहें পাশবিক শক্তির উপর আধিপত্য বিস্তার করিয়া থাকে। আধাত্যিক শব্দিতে আন্তাবান শান্তিপ্রিয় কতিপয় দেশের রাষ্ট্রনায়কের কঠেও প্রাচীন পঞ্চশীল, অহিংসা ও সামামৈত্রীর বাণী আৰু উদগীত হইতেছে, যাহা ভীতিবিহ্বল মানবচিত্তে আশার প্রব্দীপ পুন:প্রজালিত করিয়াছে। স্বামী বিবেকানন্দ পাশ্চান্তাদেশ ভ্রমণান্তে তাঁহার অভিজ্ঞতা ব্যক্ত করিয়া সকলকে বলিয়াছেন, "বাঁহারা চকু থুলিয়া আছেন, থাঁহারা পাশ্চান্তা অগতের বিভিন্ন লাভির মনের গতি বুঝেন, বাঁহারা চিস্তাশীল এবং বিভিন্ন জাতি সথদ্ধে সবিশেষ আলোচনা করেন, তাঁহারা দেখিবেন ভারতীয় চিস্তার এই ধীর অবিরাম প্রবাহের ঘারা জগতের এই ভাব, গতি, চালচলন এবং সাহিত্যের কি গুরুত্তর পরিবর্তন সাধিত হইয়াছে। তবে ভারতীয় প্রচারের একটি বিশেষত্ব আছে, স্প্রান্থ কানও বন্দুক বা তরবারির সাহায়ে কোন ভাব প্রচার করি নাই। স্প্রান্থ কোকলোচনের অন্তরালে অবস্থিত—অশ্রুত অথচ মহাফলপ্রস্থ উষাকালীন ধীর শিশির-সম্পাতের স্থায় এই শাস্ত সহিত্ব 'সর্বং দহ' ধর্মপ্রাণ জাতি চিস্তাজগতে আপন প্রভাব বিভার করিতেছে।"

আনন্দের বিষয়, সুদীর্ঘ সাধনার ফলে প্রতীচ্য অভবিজ্ঞান স্থূপ বহির্ম্মগতের একত্ব সম্পাদন করিয়া ভারতীয় বেদাস্তের সঙ্গে আব্দ হাত মিলাইতেছে। বিজ্ঞানের এই সিদ্ধান্ত ও অবদান সম্বন্ধে স্বামীজীঙ वित्रारहन,---वाधुनिक अड्वामी देवळानिरकता প্রমাণ করিয়াছেন-ত্মি, আমি, চন্দ্র, সুর্য, প্রহ, নক্ষত্র এক অনম্ভ অভ্যমষ্টি-সাগবের ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র ভরুত্ব। বেদার আরও অগ্রসর হইয়া বছণতাত্মী পূর্বে খোষণা করিয়াছে এই জড়সমষ্টির পশ্চাতে বিশ্বব্যাপী এক অৰিতীয় চেতনসভা বিভ্যান বাহাকে আমরা পরমাত্মা বা ব্রহ্ম বলিয়া অভিহিত করিয়া থাকি। বস্তত: বড় চেতনেরই নামান্তর মাত্র। নাম-রূপ সংযুক্ত হইয়া একই জল যেমন ফেন-বৃদ্ধ দ-তরঙ্গাকারে প্রতিভাত হয়, তেমনি সেই এক অনাদি চিনায় সন্তা (সচ্চিদানৰ) নামরপের মাধ্যমে বৈচিত্র্যব্ছল বিশ্বকগৎরূপে প্রকাশিত হইয়াছে। স্বরূপতঃ ক্রড ও চৈতত্ত্বে কোন প্রভেদ নাই। বেদান্ত ও বিজ্ঞান বিভিন্ন দিক হইতে তত্তামুসন্ধানে প্রবৃত্ত হইয়া আৰু এমন এক মিলন-কেন্দ্রে উপস্থিত হইয়াছে যেখানে সমগ্র বিশ্ব এক অবও সচিচ্ছানন্দ সভারই বিবিধ বিকাশরণে স্বীকৃত হইতেছে। স্বামী বিবেকানক उाराव अपूर्वाताती पृष्टिमहास स्विमाहित्मन-প্রাচ্যের বেদান্ত ও প্রতীচ্যের বিজ্ঞানের সমবায়ে অদুর ভবিষ্যতে এমন একটি মহতী সংস্কৃতির উদ্ভব हहेरव यांहा विविध धर्म ७ कृष्टित देविनिष्ठा त्रका कतिया একত্বের ভিত্তিতে অনস্ত বিস্তারের পথ উন্মক্ত রাঝিবে; যাহা পারস্পরিক হিংসা ও ধ্বংসাত্মক স্বার্থসংঘাত স্থাষ্ট না করিয়া মানবন্ধাতিকে বিশ্ব-ভ্রাতৃত্বের স্থবর্ণসূত্রে গ্রথিত করিয়া ক্রমোর্নতির পথে অগ্রসর হইতে সর্বতোভাবে সাহায্য করিবে। এই অভেদজান বা একত্বামুভৃতিই অনন্তপ্রেম, বিশ্বভাতৃত্ব ও নৈতিকধর্মের মূল উৎস। শান্তিপ্রিয় মানব বেদাস্তের এই উদার গন্তীর অভয়বাণী প্রবণ করিবার অস্ত উদ্গ্রীব হইয়া উঠিয়াছে। বেদাস্ত ও বিজ্ঞানের বিবাদ আব্দ তিরোহিত হইয়াছে। কুৰুক্ষেত্ৰ-রুণান্তনে প্রীভগবানের কঠে একদিন যেমন সামামৈতীর বাণী উদ্ধোষিত হইয়াছিল, আৰু এই সঙ্কটময় পরিস্থিতিতে বিশ্ববাসীকে বেদাস্ত-বিজ্ঞান-সমন্বয় প্রস্তুত একত্বের তথা শাস্তির বাণী সেইভাবে শুনাইতে হইবে। ভারতবাদীকে সেই স্থমহান দায়িত স্মরণ করাইয়া স্বামী বিবেকানন্দ উদাতস্থরে বলিয়াছেন, "অতি প্রাচীনকাল হইতেই এথানে বিভিন্ন ধর্মের সংস্থারকগণ আবিভূতি হইয়া সমগ্র জগৎকে বারংবার সনাতন ধর্মের পবিত্র আধ্যাত্মি-কতার বন্ধায় ভাসাইয়াছেন। এখান হইতে উত্তর দক্ষিণ পূর্ব পশ্চিম সর্বত্র দার্শনিক জ্ঞানের প্রবল তর্জ ছুটিয়া সমগ্র জগতের ইহলোকসর্বস্ব সভ্যতাকে

আধ্যাত্মিক জীবন প্রদান করিবে। অপর-দেশীয় লক্ষ লক্ষ নরনারীর হৃদমন্থ্যকারী জড়বাদর্য়প অনল নির্বাণ করিতে বে অমৃত-সলিলের প্রয়োক্ষন, তাহা এখানেই বর্তমান। বন্ধগণ! বিশ্বাস কর্ণন, ভারতই জগৎকে আধ্যাত্মিক তরকে ভাসাইবে। তিনি আবার বলিতেছেন, "জাগো ভারত, জাগো; তোমার আধ্যাত্মিকতা হারা অগৎকে জয় কর। তোমার নব জাগরণও জাতীয় জীবনের দায়িত্ব তথনই চরিতার্থতা লাভ করিবে, যধন তুমি তোমার যুগ-যুগ-সঞ্চিত্ত আধ্যাত্মিক শক্তি হারা বিশ্বজ্য করিতে পারিবে।"

যুগাবতার ভগবান শ্রীরামকৃষ্ণকে কেন্দ্র করিয়া যে সন্ধ্যাসি-সভ্য ব্যতি ক্ষুদ্রাকারে বাংলার বৃক্তে একদিন আত্মপ্রকাশ করিয়াছিল, সভ্যজননী সারদাদেবীর অফুরস্ত স্নেহ-পীযুবধারায় অভিসিঞ্চিত হইয়া যাহা ব্যতি হইয়াছে, স্বামী বিবেকানন্দ ও তদীয় গুরুত্রাতৃর্ন্দের অক্লান্ত উভ্তম ও সাধনায় যাহা কালে একটি মহাশক্তিশালী আন্দোলনে পরিণত হইয়াছে, তাহাই আজ দেশদেশান্তরে বিপুল বিস্তৃতি লাভ করিয়াছে এবং সমগ্র মানবজ্ঞাতির প্রহিক ও আধ্যাত্মিক কল্যাণ-সাধনোদ্দেশ্যে এবং ভারতের শান্ত শান্তির বাণী অনাড্ম্বরভাবে হারে বহন করিয়া চলিয়াছে।

## কোথায়?

## **बी** मध्यून क छो शाधा य

'দাবাথি-স্ফুলিন্দ ধবংসের সংখাত, ব্যস্তর **253** অনস্ত সংশয়, জীবস্ত, উচ্ছাসে উদগ্ৰ অনৃতের উদ্ভব ; উল্লাসে **অ**নিত্য সংসারে গৌরবে বিলক্ষ্য তুরজ ; উৎপাত. স্বাহ্বাত্য-উন্ধার অস্থ বন্ধন, **मूम्**यू পড়স্ত । স্থবর্ণ সায়াহ্য গর্জন ভৈরব উৎসব ৷ বজের

> কোথায় হে প্রষ্ঠা অনাদি অনকঃ! সক্তত সঙ্কটে করে৷ প্রাণবন্তঃ

# প্রতিমাপূজার প্রয়োজন

#### শ্রীমতী স্নেহলতা দাশগুপ্তা

প্রতিমাপুলাকে কেহ কেহ পুতুলপুলা বলিয়াছেন।
কথাটা যে নিছক মিথ্যা, তাহা নহে। পুতুলথেলার
মধ্যে মনীষীরা জীবনের আশা, আকাজ্জা, আদর্শ
প্রভৃতির ছায়া দেখিতে পান, পুতুলথেলাকে তাঁহারা
জীবনের প্রস্তুতি বলিয়াই বিবেচনা করেন। কাল্পেই
ইহার পশ্চাতে কাল্প করে যে আদর্শ তাহা
অভিজ্ঞতা হইতে সঞ্জাত নহে। যাহা সহলাত অথবা
যাহা জীবনের প্রেরণাম্বরূপ দেই আদর্শ এবং যে
আদর্শ প্রথমে থাকে মাত্র 'লাঞ্ছিত্ত'\*রূপে, তাহা
জীবনের অভিজ্ঞতার সহিত গীরে ধীরে রূপ লয়।
কাল্পেই পুতুলথেলা উপেক্ষার বস্তু নহে। পুতুলথেলা
সাংসারিক আশা আকাজ্জা প্রথ হুঃথ লইয়া গঠিত।
কিন্তু যাহা কিছু জীবনের মহান্ আদর্শ, যাহা কিছু
অলোকিক, যাহা কিছু হিতকর এবং দৈব—প্রতিমা
তাহারই প্রতীক। তাই ইহার নাম প্রতিমা।

পুতৃল বেমন জীবনের উৎস হইতে আদিয়াছে প্রতিমাপ্ত দেইরূপ। যতদ্ব ব্ঝা যায় প্রতিমার আকর্ষণ মনোবৃদ্ধির আগোচর সংস্কার হইতে সঞ্জাত। সাধকের শুভমূহুর্তে ইহা সহসা আবিভূতি হয়। তাই শান্ত বলেন, "সাধকানাং হিতার্থায় ব্রহ্মণো রূপকরনা"—সাধকের হিতের জন্তই ব্রহ্মের রূপ করিত হইয়াছে। কিন্তু এ করনা কার? আমরা পূর্বেই বলিয়াছি ইহাতে মাহ্যমের মনোবৃদ্ধির হাত নাই। ৺শশধর তর্কচ্ড়ামণি মহাশয়কে শ্রীশ্রীয়ামক্ষণদেব এই প্রশ্নই করিয়াছিলেন। তাহার উত্তরে তর্কচ্ড়ামণি মহাশয় বলিয়াছিলেন, ব্রহ্মই নিজের রূপ করনা করিয়াছেন। এই উত্তরে পরমহংসদেব সন্তেই হইয়াছিলেন।

\* চিত্রকর চিত্রাঙ্কনের পূর্বে পত্রে বা বল্লে লাইন বা দাগ
কাটেন। তাহা অনভিজ্ঞ বাজিন বা অপর বাজিন বুঝিতে
না পারিলেও চিত্রকরের কাছে উহা ভাবী চিত্রের আভাব,
পরে ভাহা তুলিকার ও বর্ণের সাহাবো রূপ পরিগ্রহ করে।

তবে রূপকল্পনার মধ্যে বৈশিষ্ট্য আছে। আমরা দেখিতে পাই সাধারণ মানুষ কেবল গুণুমাত্তের কল্পনা করিতে পারে না। এই গুণকে বুঝিতে হইলে একটা আধার না হইলে তাহার বুদ্ধি প্রতিহত হয়। ব্যক্তিগত বুদ্ধি, অভিজ্ঞতা, আনর্শ প্রভৃতি যাহা বিষ্ঠ-তাহারও একটা রূপ আছে। কা**ঞ্**ই ক্ষচিরও বৈচিত্র্য আছে। দেইজন্ম একই গুণুপদার্থ সম্বন্ধে সকলের এক ধারণা নাই, অথবা শুধু বীরত্বের আধার বা এরপ যে কোনও গুণের আধার সম্বন্ধে বহুলোকের মত লইতে গেলে তারতমা মেথা যায়। একই বাজিকে বা আদর্শকে সকলে একই চক্ষুতে দেখে না; দেইজকু আমরা দেখিতে পাই অপেকাক্ত নিম্নতরের সাধকের নিকট নির্দিষ্ট ধোরত্বরূপ প্রতিমা এবং তদকুষায়ী মন্ত্র ও ধ্যান থাকে। বলা বাহুলা এখান হইতেই সাম্প্রদায়িকতার উংপত্তি। তথাপি আমরা বলিব এই একাগ্র বৃদ্ধিই সিদ্ধির সোপান। ইহা ব্যতীত সাধন অসম্ভব। এই ভূমি হইতে ঘাঁহারা আর একটু উধ্বে অবস্থিত তাঁহাদের ইইমৃতি একটি থাকিলেও তাঁহারা নিজ ইষ্টকে বহুমৃতির মধ্যে দেখিতে পান এবং গোঁডামি বর্জন করিয়া সর্বজনীনতার দিকে অগ্রসর হন। ইহার উধেব বাঁহারা অবস্থিত তাঁহারা আর প্রতিমার প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করেন না-কেবলমাত্র গুণবস্তুকে বা শক্তিকে বা अनुसाधात्रक व्यवधात्र कतिया कीवत्नत्र नत्का পৌছিয়া যান। এইরূপ ব্যক্তির সংখ্যাও বেমন বিরশ তেমনি ইঁহারা জগদ্বরেণ্য ও হন—তাহাতে সন্দেহ নাই। ইহাদের যে আত্মগত বাসনা থাকে ना--जाहा वलाहे बाहना। देशताहे लाकमः अह-কার্যের উপযুক্ত। কিন্তু সাধারণ জীবের কি গতি হইবে ?

এতক্ষণ আমরা যে আলোচনা করিলাম তাহা
কেবলমাত্র দীক্ষিত ব্যক্তি সহস্কে প্রযোজ্য। কিন্ত
লগতে দীক্ষিত ব্যক্তি কয়জন ? বহুলোক আছেন
বাহাদের দেবভক্তি আছে, কিন্তু উপাসনার স্থযোগ
নাই—সাময়িক কর্মের মধ্যে তাঁহারা উৎসাহ
দেখাইতে পারেন। আবার আরও লোক আছেন
বাহাদের উৎসাহ নাই, কিন্তু জানেন দেবভক্তি
প্রয়োজন। অপর এক শ্রেণী আছেন বাঁহারা
দেবোপাসনার প্রয়োজনীয়তা সহন্ধে হয় উদাসীন,
না হয় সন্দিহান।

গীতায় খ্রীভগবান অজুনিকে বলিয়াছেন:

"অথ চিত্তং সমাধাকুং ন শক্রোষি ময়ি স্থিরম্। অভ্যাসযোগেন ততো মামিচ্ছাপ্তঃং ধনঞ্জয়॥ অভ্যাসেহপ্যসমর্থোহিদি মৎকর্মপরমো ভব। মদর্থমিশি কর্মাণি কুর্বন দিন্ধিমবাপ্যাদি॥"

অর্থাৎ যদি আমাতে ( এ ভগবানে ) স্থিরভাবে চিত্ত সমাহিত করিতে না পার, তাহা হইলে অভ্যাস যোগের দারা আমাকে পাইবার ক্ষন্ত ইচ্ছা কর। আর যদি অভ্যানেও অসমর্থ হও তাহা হইলে আমার সেবারূপ কর্ম কর। আমার দেবারূপ কর্ম করিতে করিতে তুমি সিদ্ধি লাভ করিবে, মর্থাৎ আমাকে পাইবে।

আমাদের মনে হয় সাধন-মার্গের ইহাই চরম উপদেশ। বাঁহারা নিত্যসিদ্ধ যেমন স্থামী বিবেকানন্দ, তাঁহাদের চিত্ত প্রথমই হইতেই ধ্যেম-স্বরূপে স্থির-ভাবে সমাহিত হয়। তল্পিমন্ত ব্যক্তিবর্গ দীক্ষালাভ করিয়া স্ব স্ব গুরুপদেশ-মহসারে অভ্যাস্যোগেরত হন। অবশিষ্ট ব্যক্তিদের পক্ষে কর্মযোগই বিধেয়। এই কর্মযোগের বা বহিরক্স-সাধনের মধ্যে প্রতিমাপূজার স্থান সর্বোচ্চ। অবশ্র ইহা বলাই বাহুলা যে জীবন্মুক্ত পুরুষের পক্ষে যে কর্মযোগ তাহা শর্মই থাবিদ্ধে আমারা সে কর্মযোগের কথা বলিতেছি না। সাধনার প্রথম ভিত্তি যে কর্মযোগ তাহারই কথা বলিতেছি—তাহা হইতেছে প্রতিমাপূজা।

প্রতিমাপৃস্থার বিষয়ে কতকগুলি প্রশিধানযোগ্য
বিষয় আছে। ঠিক ঠিক প্রতিমাপৃদ্ধা কে করিতে
পারে ? ভৃতশুদ্ধি প্রভৃতির মন্ত্র হইতে আমরা
দেখিতে পাই সমাধিসিদ্ধ মহাপুরুষ বাতীত প্রকৃত
প্রতিমা-পূজাও অসম্ভব। 'দেবো ভৃত্মা দেবং ষক্ষেৎ'
এই বাক্যাট সর্বদা প্রণিধান করা প্রয়োজন।
ধ্যানের বিধিতে আমরা দেখিতে পাই প্রথমে
পূজক আত্মপ্রাণ হইতে দেবতাকে প্রতিমায়
আনমন করিয়া ধ্যান করিবেন। পূজা আরম্ভ
করিবার পূর্বে ভৃতশুদ্ধির সময়ে আত্মশোধন করিয়া
দেবসাযুজ্য লাভ করিবার বিধি আছে।

প্রত্যেক প্রতিমার—বিশেষত: সৌর, গাণপত্য, বৈষ্ণব, শাক্ত এবং শৈব উপাদনার অস্থ নির্দিষ্ট যে প্রতিমা তাঁহার একটি না একটি বাহন বা আধার নির্দিষ্ট আছে। প্রাণিধান করিলে দেখা যাইবে তাহা হয় জীবস্বরূপ আর না হয় ব্রহ্মস্বরূপের প্রতীক—হংস, দিংহ প্রভৃতি জীব-স্বরূপের এবং শ্বাদি সন্তবত: ব্রহ্মস্বরূপের

প্রতিমাপুলায় যে উপচারদান-বিধি আছে তাহা দম্পূর্ণ মহয়যু-জনোপযোগা অর্থাৎ মাহুয়ের সঙ্গে ধেমন একদিকে অভেদভাবের আরোপ করে তেমনি অপর দিকে আমাদের যাহা কিছু কাম্য ত্রথপ্রর ও শ্রেষ্ঠ উপাদান ( অবশ্য সামর্থ্যোপ্যোগী ) তাহাই প্রতিমাতে আরোপিত দেবতাকে উপহার দেওয়ার মধ্যে ত্যাগ, ভক্তি, ভালবাদা প্রভৃতি শিক্ষা দেয়। সাধারণ মাতৃষ যাহারা দেবভার প্রীতির জন্ম প্রতিমাপুজার ব্যবস্থা করে, তাঁহার দেবারূপ কর্ম করে এবং এই প্রতিমাপুঞ্জার ফল যাহাতে বহুজনে লাভ করে তাহার ব্যবস্থা করিয়া ক্রমশঃ জীবনের—তথা সমাজের আদর্শের দিকে পৌছিতে থাকে। ক্রেমে সাধনা সার্থক হয়। কাজেই প্রতিমাপুজার বৈশিষ্ট্য হইতেছে সম্মিলিত ওভবুদ্ধির সাহায্যে সমাধ-শীবনের উৎকর্ধ-লাভ।

## শক্তির উৎস

#### রেজাউল করিম

শক্তি-মদে জগৎ আজ উন্মন্ত। যে যে-জাবে পারিতেছে কেবলই শক্তিবৃদ্ধি করিয়া চলিয়াছে। এই শক্তিবৃদ্ধির বিরাম নাই। "শক্তি চাই, শক্তি চাই" ইহাই প্রত্যেক জাতির প্রধান শ্লোগান। রাষ্ট্রনায়কগণ শক্তিবৃদ্ধির জন্ম চেষ্টা করিতেছেন। প্রত্যেক দেশে নৃতন নৃতন মারণাস্থ নির্মিত হইতেছে। ছই ছইটা বিশ্বসমরে শক্তিপ্রয়োগের পরিণতি দেখিয়াও কেইট কোন শিক্ষালাভ করিতেছে না।

শক্তির মূল উৎস কি, শক্তির প্রয়োজনীয়তাই বা কি—এ সম্বন্ধে কাহারও কোন সঠিক ধারণা নাই। শক্তি চাই, এ কথা সত্য। কিন্তু কোন্ শক্তি চাই, কোন্ দেবকার্যে শক্তি নিয়োজিত হইবে, শক্তির দারা পৃথিবীর কি উপকার হইতে পারে, এ সম্বন্ধে একটা স্পন্ত ধারণা থাকা দরকার। জগদাসীর জানা উচিত যে মার্যুষ্ঠেক হত্যা করিবার জন্ম, প্রদেশ অধিকার বা লুঠন করিবার জন্ম যে শক্তি, তাহা হইতেছে নিছক পশুশক্তি।

পৃথিবীতে ধ্বংদের মাধ্যমেও স্টেলীলাই চলিতেছে অহরহ। গ্রীম্মের ধ্বতাপে পৃথিবী যথন উত্তপ্ত হইয়া উঠে, যথন চারিদিকে জীর্ণ পাতা ঝরিয়া পড়ে তথনও দেখা যায় সেই উত্তপ্ত মাটি ভেদ করিয়া গজাইয়া উঠিতেছে নৃতন গাছের চারা—চতুদিকে দেখি সবুজের কি অপূর্ব সমাহার!
—প্রকৃতি ফুলে ফলে সুশোভিত। প্রত্যেক ঝতুতেই দেখি স্টেকঠার অপূর্ব স্টেলীলা।

শক্তিমদে মন্ত জাতির জানা উচিত বে, সমস্ত শক্তির উৎস হইতেছেন স্বয়ং ভগবান্। শক্তির গোপন রহস্ত নিহিত আছে—ঈশবের সজে নিকট সম্পর্ক রাশার মধ্যে। যে ঈশব নীরবে সমস্ত পৃথিবী নিয়ন্ত্রিত করিতেছেন, সমস্ত কার্য করিয়া বাইতেছেন—সেই ঈশবের সঙ্গে বতটুকু সম্পর্ক

রাথিবার যোগ্যতা অর্জন করিব ততটুকুই আমরা সীমার উধ্বের্ব উঠিতে পারিব, ততটুকুই প্রক্লত শক্তি লাভ করিতে পারিব।

কেন তবে শক্তি-সঞ্চয়ের জক্ত মানুষ পাগলের মত চতুর্দিক তোলপাড় করিতেছে? যেখানে মূল শক্তি নাই, আত্মাকে সবল করিয়া তুলিতে পারে তেমন শক্তি যেখানে নাই, কেন মানুষ সেইখানেই শক্তির সন্ধান করিতেছে? দেহের শক্তি অপেকা আত্মার শক্তি বড়। এই আত্মার শক্তির সন্ধান না করিয়া কেন মানুষ কেবল দেহের শক্তি—তথা পশুশক্তি বৃদ্ধির জন্ত, মারণান্ত্র নির্মাণের জন্ত এত সাধনা করিতেছে? জগতের মহামানবগণ এই আত্মার শ্রেষ্ঠত্ব প্রচার করিয়াছেন। আত্মাকে বাদ দিয়া কেহ কি শক্তিশালী হইতে পারে?

পৃথিবীতে বহু হিংস্ৰ জীব আছে, মানুষের সাধ্য কি যে তাহাদের পরাভৃত করে ! কিন্তু আত্মিক ও মানসিক শক্তির প্রভাবে মহামানবর্গণ ইহাদের উপরও কর্তৃত্ব করিতে পারেন। যদি প্রত্যেক মান্ত্র আত্মার বলে বলীয়ান হইত তবে এ যুগেও তাহা সম্ভব হইত। একটা কণা বলা হয় যে, মহাপুরুষগণ অলৌকিক শক্তি বলে অলৌকিক কাঞ করিয়াছেন। আর দেই জন্মই তাঁহারা পশুকেও বশীভূত করিয়াছেন। কিন্তু একটু লক্ষ্য করিলে प्तथा गाहरव (य, गाहाता Miracle वा अलोकिक কার্য করেন তাঁহারা অতিমানুষ হইলেও মানুষ। তাঁহারা সাধনা-বলে অস্তরের পাশবিক বৃত্তিকে বশীভূত করিয়াছেন বলিয়া সং ও মহৎ হইতে পারিয়াছেন। তাঁহাদের কাঞ্চকে আমরা ৰলি Miracle বা অলোকিক। কিন্তু এই সব "মিরাক্ল" মহৎ জীবনের অভিব্যক্তি বাতীত আর কিছুই নহে। বে মাত্রব সভাজ্ঞান লাভ করিয়াছেন

তিনিই শক্তির উৎস লাভ করিয়াছেন। আমরা সাধারণ লোক যে উচ্চতর জ্ঞান ও সিদ্ধি অর্জন করিতে পারি নাই, মহামানবগণ সাধনা-বলে সেই জ্ঞান ও সিদ্ধি লাভ করিয়াছেন। সেই জ্ঞান, সেই সত্য ও সেই শক্তির আধারের সঙ্গে একীভূত হইয়া ষাওয়ারই অপর নাম "মিরাক্ল্"। যে কেহ দেই ভাবে সাধনা করিবে সেই শক্তির সন্ধান পাইবে। মহামানবগণ অন্তরে লাভ করিয়াছিলেন সাধনালক শক্তি, দেই শক্তির তুলনায় আণ্বিক বোমা কিছুই নহে। আত্মার সেই শক্তি সাধনার দ্বারা লাভ করা যায়। আজ সেই আত্মশক্তির সন্ধান করিতে হইবে তবেই জগতের মাহুধের বৈজ্ঞানিক মন "মিরাক্ল্" বিশাস করিতে প্রস্তুত নহে। তাহারা বলে যে উহা প্রকৃতির নিয়মের বহিভূতি কাজ। তাংা কি করিয়া সম্ভব হইতে পারে? সভাই মহাপুরুষদের নামের সহিত বহু অদ্ভুত ও অবাস্তব ঘটনা ঞ্জিত থাকে। ইহার অনে কণ্ডালি স্ত্য নহৈ, এবং অবস্থায় মামুষের পক্ষে সম্ভব নহে। মিরাক্ল এই অর্থে Supernatural বা অভি-প্রাক্তিক যে ইহা অনেক সময় (Natural) অবস্থার উধেব, সাধারণ মাত্র্য তাহার সাধারণ জ্ঞানহারা যাহা উপলব্ধি করিতে পারে না. মহাপুরুষগণ সাধনার দারা এরূপ জ্ঞান লাভ করেন, যাহা আপাতদৃষ্টিতে অসম্ভব বলিয়া মনে হইতে পারে। স্বান্ডাবিক অবস্থার কিছুটা উধ্বে থাকেন বলিয়া মহাপুরুষের কাজকে মিরাক্ল বলা হয়। বিনি নিজের সতার জ্ঞান লাভ করিয়াছেন এবং সর্বব্যাপী শক্তি ও জ্ঞানের সহিত একীভূত হট্যা গিয়াছেন তিনি সাধারণ মারুষের জ্ঞানের উপরে উঠিতে পারেন এবং বাস্তবক্ষেত্রে সেই জ্ঞানের স্থাবহার করিতে পারেন। ইহারই নাম भित्राक्ल। लका कतिवात विषय (य, यांहाता এहे ধরণের কার্য করেন তাঁহারা কথনও বাজিগত

স্থার্থের জন্ম কিছু করেন না। সাধারণ মামুষ এইসব মহাপুরুষদের অলোকিক কার্যাবলী লক্ষ্য করিয়া শুন্তিত হইয়া ভাবে, কেমন করিয়া ইহা সম্ভব হইল ? কার্যাকারণের সম্পর্ক ব্ঝিতে পারে না বলিয়া ইহাকে অলোকিক বলে।

শ্রীরামক্বঞ্চ পরমহংস সম্বন্ধে বহু মিরাক্ল প্রচলিত আছে। একটির কথা উল্লেখ করি। একদিন তিনি হঠাৎ চীৎকার করিয়া উঠিলেন এবং বলিলেন কে যেন তাঁহার পৃষ্ঠে চপেটাবাত করিল। দেখা নেল সত্যই তাঁহার পৃষ্ঠে পাঁচ আঙুলের দাগ আছে। অনুসন্ধান করিয়া জানা গেল দূরে একজন মাঝি অপর এক মাঝির পৃষ্ঠে সভাই চপেটাঘাত করিয়া-ছিল। ঠাকুর সকলের সঙ্গে এক হইয়া গিয়াছিলেন, তাই সেই চপেটাঘাত তাঁহার অবে আদিয়া লাগিল। যিনি সাধনশক্তি-বলে সকলের সঙ্গে এক হইয়া যান, তাঁহার পক্ষে ইহা অসম্ভব নহে। আর ইহা এমন কোন অবান্তব ব্যাপার নহে, যাহা বিজ্ঞান-বিরোধী। মহাপুরুষগণের বোধশক্তি প্রথর। তাঁহারা অপরের ব্যথা-বেদনাকে নিজের করিয়া শইতে পারেন। সেইজন্ত সাধারণ মাত্রুষের জ্ঞানের সীমা ভেদ করিয়া তাঁহারা উধের উঠিতে পারেন। একজনের পক্ষে যাহা সম্ভব, অপরের পক্ষেও তাহা সম্ভব। তবে চাই উপযুক্ত সাধনা। উপযুক্ত সাধনার বলে মাতুষ অসম্ভব শক্তির অধিকারী হইতে পারে। দেই শক্তির তুলনায় আণবিক শক্তি অকিঞ্চিৎকর।

মানুষের জীবন ও চরিত্রগঠনে Environments বা পারিপার্ধিক অবস্থার কথা প্রায় বলা
হইয়া থাকে। মহাপুরুষগণ তাঁহাদের অন্তনিহিত
শক্তির প্রভাবে যে কোন পারিপার্ধিক অবস্থার
মধ্যেই মাথা উচু করিয়া দাঁড়াইতে পারেন।
তাঁহারাই সাধনা-বলে পারিপার্ধিক অবস্থার শতাবলী
স্পৃষ্টি করেন। তাঁহারা পুরাতন পারিপার্ধিক অবস্থার
মধ্যে নৃতন অবস্থা স্পৃষ্টি করেন এবং জগতে নব

বুগের প্রবর্তন করেন। বুদ্ধদেব, যীশুখুই, হন্দরত-মহম্মদ—ইহারা যে পারিপাশ্বিক অবস্থার মধ্যে লালিত হইমাছেন তাহা সাধারণতঃ মহাপুরুষ স্পষ্ট করিতে পারে না। কিন্তু সাধনা-বলে তাঁহারা এত অসম্ভব শক্তির অধিকারী হইমাছিলেন যে, তাঁহারা পুরাতন অবস্থার আমূল পরিবর্তন সাধন করিয়া নব যুগের প্রবর্তন করিলেন। পশুশক্তির প্রভাবে কেহ প্ররূপ অবস্থা স্পষ্ট করিতে পারিয়াছে কি ?

পারিপার্ষিক অবস্থার প্রভাব সম্বন্ধে যাহা বলিলাম, বংশগত বৈশিষ্ট্যের প্রভাব সম্বন্ধেও দেই কথা বলা চলে। হয়ত মানুষের ব্যক্তিত্ব-গঠনে বংশগত বৈশিষ্ট্য কিছুটা কাৰ্যকরী হয়, সবটা নহে। তাহা হইলে প্রশ্ন উঠিতে বংশগত প্রভাব ও বৈশিষ্ট্য কি অতিক্রম করা যায়? উত্তরে বলিব, নিশ্চয় পারা যায়। মাতুষ যে মুহুর্তে তাহার আসল সন্তা (true self) বুঝিতে পারিবে, তাহার আত্মার অগীম শক্তির অভিত উপলব্ধি করিতে পারিবে সেই মুহুর্তে তাহার বংশগত বৈশিষ্ট্য ও প্রভাব কমিতে থাকিবে। তাহার আত্মার শক্তি সম্বন্ধে তাহার বোধ ও চেতনা যে পরিমাণ বৃদ্ধি পাইতে থাকিবে গেই পরিমাণ বংশগত প্রভাবও কমিতে থাকিবে। একটা কথা मत्न द्रार्था पद्रकांद्र (य यमि वः भग्र देव भिष्ठाहे আসল বস্তু হয়, তবে বহু মামুষের ভাল হইবার উপায় থাকিবে না। মামুষের স্বভাব-চরিত্রের উপর যে সব ক্ষতিকর বংশগত প্রভাব বিশ্বমান থাকে সেই ভালি দূর করিবার সাধনা তো মস্ত বড় সাধনা। এই সকল ক্ষতিকর প্রভাব সহত্রে যথন চেতনা জাগিবে, তথন হইতেই দেগুলি দুর হইতে থাকিবে। এমন কোন পাপ নাই যাহা মামুষ সাধনার দ্বারা অতিক্রম করিতে না পারে। ञ्चलताः এकवा वना ठिक हरेटव ना द्य, आमारमत কুপ্রবৃত্তি ও মন্দ স্বভাবগুলি বংশগত। জন্মগত **टकान देविन्छ। जामात ममख की**वनटक नष्टे कतिया

দিয়াছে এবং আমাকে অক্সায়ভাবে দণ্ড দেওয়া হইয়াছে—একথা বলার মত কাপুরুষতা আর কিছই নাই।

ঈশবের নিরাপদ আশ্রয়ের উপর নির্ভর করিলে गव क्रिक ब्हेग्रा याहेरत। कृति बार्डेनिः क्रिकहे বলিয়াছেন, "উপরে ঈশ্বর আছেন, স্বতরাং পৃথিবীতে সব ঠিক আছে।" এই একাস্ত ঈশ্বর-নির্ভরশীলতা মনে যে শক্তি স্বষ্টি করে তাহাই প্রকৃত শক্তি। পৃথিবীতে এমন কোন শক্তি নাই যাহা মানুষের আত্মার শক্তির সমুখীন হইতে পারে, মাতুষ ঈশ্বর-রূপ অনস্ত উৎসের অংশ। সেই মানুষের তেন্তের (Spirit) নিকট কিছুই দাঁড়াইতে পারে মানুষকে জিজ্ঞাসা করি, তুমি কি পৃথিবীতে শক্তি অর্জন করিতে চাও? তাহা হইলে কুত্রিম শক্তির উপর নির্ভর করিও না। আপনাকে চেন। আপনার আত্মার উপর বিশ্বাস কর। নিঞ্জেকে ক্ষুদ্র ও নগণ্য ভাবিও না। ক্ষুদ্র আদর্শকে অহুসরণ করিও না। তোমার মধ্যে যে উচ্চতম আত্মা আছে তাহাতে বিশ্বাদী হও। প্রথা, দেশাচার অথবা মাত্রবের তৈরী স্বেচ্ছাচারমূলক বিধি-ব্যবস্থার দাস হইও না। দেখিবে তোমার আত্মা ভিতর হইতে শক্তি পাইবে—আর সেই শক্তি সমস্ত বিরুদ্ধ অবস্থার মধ্যেও ভোমাকে রক্ষা করিবে। আতার শক্তি পাইতে হইলে নিজেব বাজিত্বের বিকাশ করিতে হইবে। ব্যক্তিত হইতেছে শক্তির প্রধান কর্মকঠা। এই ব্যক্তিত্বকে ক্ষুদ্র কাজে নিযুক্ত করিলে চলিবে না। যাহারা निष्मापत वाकिएवत महान शांत्र नाहे. जाहाताहे প্রথা ও দেশাচারকে বড় মনে করে, এবং সেই গুলিকেই সার সভা মনে করে। প্রথা ও দেশাচারের নিকট আতাসমর্পণ করার অর্থ আতাহতা। নিজের কাছে সভা হইতে হইবে,—তাহা হইলে মামুষ काशत्र भिक्र मिथा श्रेत ना। निष्मत्र कार्छ সত্য হওয়াটাই শক্তির স্থদৃঢ় ভিত্তি।

আমরা যথন স্থমহানু ঈশবের নিকট আত্ম-সমর্পণ করি, তথন আমাদের জীবন একটা মহৎ আদর্শের দ্বারা পরিচালিত হয়। তথন আমরা ভয়, বা জনমতের দারা পরিচালিত হই না। "তোমার ইচ্ছা হউক পূর্ণ আমার জীবন মাঝে"— এই বোধ জাগিলে ঈশ্বর আমাদিগকে রক্ষা করেন। **ঈশ্বর বাতীত অ**পর কোন ব্যক্তির মর্জিমত চলিবার জন্ম মান্তবের জন্ম হয় নাই। তুমি আর তোমার ঈশ্বর এই হুয়ের মধ্যে যদি অক্ত কোন প্রভাব আসিয়া পড়ে তবে, তুমি অবিলম্বে পথ-ত্রষ্ট হইয়া পড়িবে। ঈশ্বরে অকুণ্ঠ বিশ্বাদ হইতে যে শক্তি জাগ্রত হয় সেই শক্তির সাধনা করিতে হইবে। এই যে ভিতরের শক্তি তাহাই হইতেছে ঈশ্বরের শক্তি। সেই শক্তিকে জাগ্রত করিতে হইবে। যে মাত্রষ এই শক্তিকে জাগাইতে পারিয়াছে সেই মানুষ সংগারের সকল অবস্থার মধ্যে উন্নত হইয়া মাথা তুলিয়া দাঁড়াইতে পারে। সেই মাহ্র্যই প্রকৃত শক্তির অধিকারী।

কথার আনন্দময় ও শক্তিময়। কথারের এই অনন্তশক্তির কিয়দংশ প্রত্যেক মানুষের আত্মার মধ্যে বিজমান। আত্মার মধ্যে যে অনস্ত শক্তির অংশ আছে সেইটাই হইতেছে মানুষের শক্তির উৎস। সেই শক্তিকে বহির্জগতে বিবিধ কর্মের দারা প্রকাশ করাই হইল মানব-জীবনের উদ্দেশ্য। চিত্রকর, গায়ক, কবি, লেথক—সকলের জন্মই ইহা দরকার। ভিতরের এই শক্তির উঘোধন হইলে জীবন সার্থক হয়। সে শক্তির অপ্রয়োগ বা অপপ্রয়োগ হইলে জীবন বার্থ হইয়া যায়।

স্নতরাং জীবনব্যাপী সাধনা করিতে হইবে সেই শক্তিকে জাগ্রত করিবার অন্ত।

লেখক বা কবিকে স্মরণ করিতে হইবে যে, হাদয় হইতে ভাব না জাগিলে কোন লেখাই সার্থক হয় না। লেখক, যদি তুমি সার্থক লেখা দিখিতে চাও ভবে হাদরের দিকে তাকাও! নিজের কাছে সত্য হও, নিভীক হও! নিজের আত্মার নির্দেশ মানিয়া চল! তুমি নিজে ধাহা, তাহা হইতে বেশী কিছু হইতে পারিবে না। তোমার ভাণ্ডারে যাহা আছে, তাহা হইতে বেশী কিছু দিতেও পারিবে না। যদি বেশী কিছু দিতে চাও, তবে তোমাকে আরও বড হইতে হইবে--আরও কিছ অর্জন করিতে হইবে। সার্থক কবি নিজেই একটি আধ্যাত্মিক কবিতা—তাহা এক পাঠক হইতে অপর পাঠকের অন্তরে প্রবেশ করে। লেথকের শক্তি আসে অন্তরের প্রেরণা হইতে। লেখক সেই শক্তি পাঠকের মধ্যে সঞ্চারিত করেন। লেখক পাঠকের মধ্যে স্থষ্ট করেন প্রাণপূর্ণ শক্তি; হৃদয়কে প্রসারিত করেন, মধুর করেন, জীবনকে স্থন্দর ও সার্থক করেন, উচ্চতর শক্তিও মহত্তর আনন্দ দেন। পুথিবীতে এমন বহু রচনা আছে ধাহা একটা মৃতপ্রায় জাতিকে নৃতনভাবে জাগাইয়া দিয়াছে। क्वांत्म 'ना मार्गाहे' मनीख, व्यामात्मत तमा 'वत्स-মাতরম' দদীত দেই প্রকার সার্থক রচনা, ধাহা মাহবের প্রাণে তেম শক্তি ও আনন্দ উজ্জীবিত করিয়াছে। এই বে ভিতরের শক্তি, এই শক্তিকে লাগ্রত করিলে তবেই মাহুষের, তথা জাতির মুক্তি। আমাদের এই শক্তির সাধনাই করিতে হইবে।

প্রকৃতির দার দেশে আঘাত করিতে জানিলে প্রকৃতি তাহার রহস্ত উদ্যাটিত করিয়া দেন, এবং সেই আঘাতের শক্তি ও তেজ, একাগ্রতা হইতেই আসে। মনুয়মনের শক্তির কোন সীমা নাই, উহা যতই একাগ্র হয়, ততই উহার শক্তি এক লক্ষ্যের উপর আসে এবং ইহাই রহস্ত।

## জাগ্ৰত জাপান ·

#### ডক্টর শ্রীসচিচদানন্দ ধর

প্রাচ্য জগতের বিশ্বয় জাপান। নব-জাগ্রত এশিয়ার জাতি-সমূহ জাপানের আদর্শকে সমুথে রাখিয়া নিজেদের শিল্প ও অর্থনৈতিক উন্নতির পরিকল্পনা করে বলিলে অত্যক্তি হয় না। এশিয়ার অক্সাক্ত জাতি যথন পাশ্চাজ্ঞা-সাত্রাজাবাদীদের দ্বারা শাসিত ও শোষিত—জাপান তথন নিজের শক্তির উপর নির্ভর করিয়া যে কোন পাশ্চান্তা শক্তিশালী জাতির স্থায় নিজেকে প্রকাশ করিবার জকু উভত। বিগত মহাযুদ্ধের সমাপ্তি পৃথ**ন্ত** জাপানের এই জাগরণ ও প্রসারকে বাদেরই রূপাস্তর বলা যায়। সাত্ৰাজাবাদকে-বুহন্তর শক্তিশালী জাতি কত্কি গুর্বল জাতির পীড়ন ও শাসনকে -- স্কল দেশের, সকল কালের ব্যক্তিমাত্রেই **স্থু**বদ্ধিসম্পন্ন ঘুণা করিয়া আশিয়াছেন ৷ সেই হিসাবে সাত্রাজ্ঞাবাদী জাপানের শক্তিপ্ৰকাশকে আমরা শ্রনা করিতে পারি নাই. এবং এথনও উৎপীড়ক যে কোন জাতির প্রতি ভারতবর্ষ স্পষ্ট ভাষায় তাহার ঘুণা প্রকাশ করে ও অক্টায়ের প্রতিবাদ জানায়। জাপানের এই দানবীয় সাম্রাজ্য-লালসাকে বাদ দিয়া যদি তাহার জাতি ও ব্যক্তিজীবনের প্রতি আমরা দৃষ্টিপাত করি তাহা হইলে দেখি—এই জাতি হইতে আমাদের অনেক শিক্ষণীয় আছে।

### ভূমি-প্রকৃতি ও জন-সংখ্যা

লোকসংখ্যার অন্থপাতে জ্বাপানের আয়তন অতি ক্ষুদ্র। দ্বীপময় ও পর্বতবহুল জ্বাপানের পক্ষে প্রায় নয় কোটি অধিবাদীর ভরণপোষণ করা একরপ অসম্ভব। প্রকৃতির দানের কার্পণ্য জ্বাপানী জাতিকে অধিকতর কর্মঠ ও অভিযান-প্রিয় করিয়াছে। দেশের সমগ্র ভূমির প্রায় শতকরা ১৫ ভাগ কৃষিকার্ধের উপযোগী। বাকি সৰ পর্বতময় অথবা শুধুমাত্র পশুচারণ্যোগ্য-বিশেষতঃ হোকাইডোর অনেকাংশ। জাপানী চাষ-প্রথা আমাদের দেশের তুলনায় থুবই উন্নত। এশিয়ার অনেক দেশই "জাপানী প্রথায়" চাষের প্রবর্তন ও জাপানী ক্লষি-বিশেষজ্ঞকে আহ্বান করিয়া নিজেদের দেশের চাষের উন্নতি করিবার প্রচেষ্টা করিতেছে। কিন্ত জাপানী চাষীর আপ্রাণ চেষ্টার পরও জাপান খাতশস্তে স্বয়ংসম্পূর্ণ নয়। দেশের কোথাও এতটুকু জমিও পতিত নাই। ধানের ক্ষেতের আলের উপর পর্যন্ত কোন না কোন স্বজির বা ফুলের চাষ। রেলের রাস্ভার পাশে যেখানে কয়েক ইঞ্চিমাত্র ভূমি ফাঁকে আছে দেখানেও অন্তত ২৷৬টা পেঁয়ান্দের গাছ পোঁতা আছে দেখিতে পাওয়া যায় ! পাহাড়ের কয়েক হাজার ফুট উপর পর্যন্ত সবজি বা ফলের চাষ। বছরের কোনও সময় জমিকে পতিত দেখা যায় না, তবু থাতে জাপান স্বয়ং সম্পূর্ণ নয়।

থাত্যসমস্থার সমাধানের জন্ম জাপানীরা শুধু
মাত্র ভূমির উপর নির্ভর করিতে না পারিয়া
সম্জের দিকে ধাবিত হইয়াছে। মৎস্থ-চাষ ও
সাম্জিক মৎস্থ-শিকারে জাপানীরা পৃথিবীর মধ্যে
বিশিষ্ট স্থান অধিকার, করিয়াছে। নিজেদের
দেশের সমৃত্য-উপকুলকে বাদ দিয়াও, আন্তর্জাতিক
জলপ্রদেশের এমন স্থান নাই বেথানে জাপানী মৎস্থ
শিকারীরা মাছ ধরিতে না বায়। উত্তর মেক
হইতে দক্ষিণ মেক, প্রশাস্ত হইতে আটলান্টিক—
সর্বত্রই ইহাদের গতি। টোকিও শহরে বিসয়া
বজ্যোপসাগরের মাছ থাওরা বায়—জাপানী জেলেদের
কল্যাণে। জাপানের মৎস্যচাব ও মংস্থ-সংরক্ষণ
প্রণাণী শিক্ষার জন্ম দেশবিদেশ হইতে শিক্ষার্থারা

এধানে আসে। কুধার্ত জাপানীরা থাগজবোর বিচার-সম্পর্কে থুবই উদার—তিমি হইতে আরম্ভ করিয়া শামুক, কাঁকড়া, বিস্তুক, অক্টোপাশ গুণ্লি প্রভৃতি যে কোন জল-জন্তই ইহাদের উপাদেয়। স্থলচর প্রাণীর মধ্যেও থুব কমই বাদ যায়। মাংস অপেক্ষাকৃত ভুমূল্য—তবে সর্বত্তই পাওয়া যায়। জনসংখ্যার সঙ্গে খাতের অনুপাত ঠিক রাখার জনসংখ্যার সঙ্গে খাতের অনুপাত ঠিক রাখার জন্ত জাপানী বিজ্ঞানীরা শহ্য মংহ্য ও মাংস উৎপাদনের মাত্রাকে বাড়াইবার জন্ত গবেষণা-রত। বিদেশের বিনিময় বাণিজ্ঞার উপর নির্ভর না করিয়া খাতে স্বয়ংসম্পূর্ণ হওয়ার চেটা ঘূজ্যেতর জাপানের প্রধানতম লক্ষ্য বলা যাইতে পারে।

#### কর্মক্ষমতা ও শ্রমের মর্যাদাবোধ

ভাপানীদের কর্মক্মতা যে কোন জাতি অপেকা বেশী। জাপানী শ্রমিক বা যন্ত্রশিল্পী একখণ্টায় যে পরিমাণ দ্রবা উৎপাদন করিতে পারে পৃথিবীর অক্ত কোন জাতি তেমন পারে না। ভারতীয় একজন শিক্ষার্থী বৈহ্যতিক বালব্ সংক্রান্ত ব্যাপারে এথানে শিক্ষালাভ করিতে আসেন। তাঁহার ব্যক্তিগত অভিজ্ঞতা হইতে তিনি বলিয়াছেন যে একই উপায় অবলম্বন করিয়া ষেধানে ভারতীয় শ্রমিক একদিনে > শতটি দ্রব্যের নির্মাণ শেষ করিতে পারে দেই উপায়েই একজন জাপানী শ্রমিক ৫ শতের উপর দ্রব্য নির্মাণ করিতে পারে। উৎপাদনের এই ক্রততা শ্রমিকের স্বভাবলন। ৰাহাজ-নিৰ্মাণ-শিল্পে ৰাপান বৰ্তমানে পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ স্থান অধিকার করিয়া আছে। প্রতিবৎসর জাপান সমানসংখ্যক শ্রমিক ও অর্থ নিয়োগ করিয়া পৃথিবীর যে কোন জাতি অপেক্ষা অধিক-সংখ্যক জাহাক্ষ নির্মাণ করিতে পারে। রেশ ও বেল-সংক্রাম্ভ যন্ত্রপাতিতেও জাপানের পুথিবীখাত। বস্ত্রশিলেও শ্রমিক-প্রতি পাদনের পরিমাণ পৃথিবীর যে কোন জাতি অপেকা বেশী। আবহাওয়ার অমুকুলতা এবং উন্নত ধরণের ধরণাভিতে জ্বাপান অন্তদেশের সমকক্ষ হইয়াও ধথন অন্তান্ত দেশ অপেক্ষা মাথাপিছু বেশী উৎপাদন করিতে পারে তথন এই উৎপাদনের ক্বভিত্ব শ্রমিকের ব্যক্তিগত গুণ ছাড়া আর কি ?

জাপানী শ্রমিকের আর একটি গুণ ইহারা কাজে ফাঁকি দেয় না। ষতক্ষণ কাজ করে ততক্ষণ যন্ত্রবং। আমার বাক্তিগত অভিজ্ঞতা হইতে ইহা অনেকবার পরীক্ষা করিয়া দেখিয়াছি। এখানে মজুর থাটাইবার সময় আবে কাহাকেও তদারক বা থবরদারি করিতে হয় না। আমার বাদার পাশে একটা নতুন বাড়ী বেশ কিছুদিন যাবৎ তৈয়ারী হইতেছিল। শ্রমিকেরা ঘড়ি-বাঁধা একই সময়ে আসিয়া যে যাহার কাজে লাগিয়া যাইত। ১২টা হইতে ১টা পর্যন্ত ছুটি। ঠিক ১২টায় স্বাই কাজ বন্ধ করিয়া নিজেদের সঙ্গে-আনা খাবার পাইতে বৃদিয়া গেল। ঠিক একটায় উঠিয়া আবার যে যাহার নির্দিষ্ট কাব্দে লাগিয়া যাইত। খোঁজ করিয়া জানিলাম ইহারা দিন-মজুর (চুক্তির মজুর নয় ) এবং ইহাদের কাজের তদারকের জন্ম কোন ব্যক্তির উপস্থিতির প্রয়োজন নাই। সততা ও কর্মনিষ্ঠা জাপানীদের জাতীয়তাবোধ হইতে উৎপন্ন। জাতি হিসাবে বাঁচিতে হইলে ইহাদের দৃঢ়কর্মা ও সৎ হইতে হইবে—এইরূপ একটা चलावलाक विचान हेशालत चाह्न। हेशांकहे জ্ঞাতীয় চরিত্র বলা যায়। কাজের সময় আপন-পর বোধ নাই। কাঞ্চ কাজই, এবং ঘাহার উপর যাহা ক্সন্ত আছে সে তাহা করিবেই। একটি জিনিদ লক্ষ্য করিলাম-ইহারা জাতীয় প্রতিযোগিতা সম্বন্ধে সচেতন। একজন সেলাই-কলের মজুরের দক্ষে আমার পরিচয় আছে। তাহার সঙ্গে আলাপে আনিলাম, যাহাতে আপানী **रम**नाहेकन पृथिवीत मत्था त्मता हम्र अवः उरभावन मृणा नवरहरत्र कम रत्र—स्मरे मध्यक প্রত্যেকটি মজুর সচেতন। আমার মনে হয় সব শ্রমিকের মধ্যেই এই জাতীয়তাবোধ ক্রিয়া করে।

জাপানীদের শ্রমের মর্যাদাবোধ আমাদিগকে বিশ্মিত করে, এখানে স্বাই স্ব কাঞ্জ করে। সমগ্র জাপানের বড় বড় ৫। ৭টি রেল বা স্থীমার স্টেশনে বাভীত মুটে নাই। এই মুটেরা বিশেষতঃ বিদেশীদের বা অক্ত কারণে অপারপ যাত্রীর মাল वहन करता (मध्त वा बाज्मात विलया विरमध কোন শ্রেণী বা জাতি নাই। অফিসে দপ্তরী বা "চতুৰ্থ শ্ৰেণীর" কর্মচারী বলিয়া বিশেষ কোন স্তরের কর্মী নাই। একজন গ্রাজুয়েট কেরানী প্রয়োজনবোধে ঝাড়,দারের কাজ করে, ফাইল কাগজপত্র বহন করে, লেখার কাজও করে। রেল টেশনের একটি দৃশ্য বড়ই স্থলার। "দেটশন মাটার" বা "টেশন ক্লাৰ্ক" এই জাতীয় লাল-ছাপমারা ব্যাঞ্চ পরিয়া ও একটি লাল ঝাণ্ডা কোমরে গুঁঞিয়া একজন লোককে পাটকর্ম ঝাড়, দিতে প্রায়ই (मथा यात्र। त्यहे नांकी क्टिंगत खादन कतिन অমনি ঐ ঝাড়ুদার লোকটি, লাল ঝাণ্ডা দেখাইয়া গাড়ী থামাইল, গার্ডের সঙ্গে একটু কাল সারিয়া লইল, আবার ঝাণ্ডা তুলিয়া তাহাকে বিদায় দিয়া ঝাড় লইয়া পরিষ্কারের কাজে লাগিয়া গেল। ঐ ঝাড়্দার ভদ্রশোকটি একজন গ্রাজুয়ট এবং পদ-মধাদায় কেরানী বা তদ্ধব। বিনি গাড়ীর গার্ড (অবশ্যুই একজন গ্রাজুয়েট !) তাঁহার অক্তম কর্ম হইল গাড়ী শেষ স্টেশনে গিয়া থামিলে গাড়ীর প্রত্যেকটি কোঠা ঝাড়ু দিয়া পরিষ্কার করা। খুব বাস্ততার সময় হোটেলের মালিক আসিয়া নিজে টেবিল পরিষ্কার করিয়া অভ্যাগতদের অভার্থনা करतन । त्महे दशर्देशक कर्मजातीत मरथा > • वा তদুংধ্ব — হতরাং মালিকের গৌরব উপলব্ধব্য। টোকিও শহরে রাস্তা ঝাড়ু দিবার কোন লোক দেখি নাই, অথচ রাস্তায় একটুও কাগজের টুকরা বা ফলের বোলা বা কাগ্ৰের ঠোঙা দেখা বায় না। প্রভাক বাড়ীর গৃহিণী বা পরিচারিকারা নিজের বাড়ী

বর ঝাড়িয়া সর্বশেষে নিজেদের বাড়ীর সামনেটাও

ঝাড়ু দিয়া পরিকার করিয়া রাথে। এই দৃশ্র
আমাদের খুবই আনন্দ ও উৎসাহ দেয়। টোকিও

শহরে যে গৃহিণী ৪।৫ খানা বাড়ীর মালিক তিনিও
এইরূপ সাধারণ রান্তা প্রকাশ্রে ঝাড়ু দিতে লজ্জা
বা সংকোচবোধ করেন না। এখানে ভিথারী
দেখি নাই। ভিক্ষুক-জাতীয় ব্যক্তিকে সাহায়্য

করা অথবা কাহারও নিকট ঐরূপ সাহায্য প্রার্থনা

করা—উভয়কেই ইহারা অগৌরবের বস্তু মনে

করে; স্কভরাং শ্রমণীলভাকে ইহারা শ্রদ্ধার চক্ষে

দেখে, ইহাতে আশ্র্য হইবার কিছু নাই।

#### শিক্ষা ও বেকার সমস্তা

প্রাথমিক শিক্ষা বাধাতামূলক হওয়ায় এবং বিশ্ববিত্যালয়ের উচ্চতম ডিগ্রির পঠন-পাঠন পর্যন্ত জাপানী ভাষার মাধ্যমে হওয়ায় জাপানে শিক্ষিতের সংখ্যা শতকরা ৯৮। বিগত ৫• বৎসরের মধ্যে জাপানের শিক্ষাপদ্ধতির অনেক পরিবর্তন হইয়াছে এবং এখনও শিক্ষাসমস্তা লইয়া নানা গবেষণা ও পরিকল্পনা চলিতেছে। মাতৃভাষার মাধ্যমে শিক্ষালাভের স্থযোগ হওয়ায় এবং শিক্ষার ব্যয় সহজ্যাধ্য হওয়ায় কাহাকেও অশিক্ষার গ্লানি বহন कतिएक रग्न ना। पिनमज्तुत्क यथन छ्पूरतत अक খণ্টা কান্দের বিশ্রামের সময় পথের ধারে ঘাসের উপর শুইয়। পত্রিকা পড়িতে দেখি, তথন থুবই আনন্দ হয়। পত্রিকা ইহারা সকলেই পড়ে। রেলে বা বাসে খুব ভিড়ের মধ্যে ও সকাল-সন্ধ্যায় ষাত্রীদের পত্রিকা-পাঠে নিবিষ্ট থাকিতে দেখা যায়। ছাত্রছাত্রীদের পোষাক একই রকম। হাই স্থুগ পর্যন্ত পোষাকের সাম্য অবশ্য-পালনীয়। প্রত্যেক স্কুল এবং কলেন্দের আলানা ব্যাক্ত আছে। ঐ ব্যাক ছারাই ছাত্রছাতীর পরিচয় পাওয়া বায়। বিশ্ববিভালয়ে পোষাকের সাদৃভের প্রতি তেমন জোর দেওয়া হয় না। ছাত্রছাত্রীদের মধ্যে খুবই
শৃত্বাবোধ লক্ষিত হয়। গান গাওয়াও চিত্রাঙ্কন
প্রাথমিক শিক্ষার আবস্থিক অঙ্গ। স্ততরাং প্রত্যেক
কাপানীই গান গাহিতে ও ছবি আঁকিতে পারে।

হাই স্থল পর্যন্ত পড়। শেষ করিয়া কেরানীর বা কারথানার কাজে প্রবেশ করা যায়। বিশ্ব-বিত্যালয়ে প্রবেশের সময় প্রত্যেক ছাত্রকে নির্বাচনী পরীক্ষা দিতে হয়। এই নির্বাচনী পরীক্ষা খুবই কঠিন। শতকরা ৫০ জনেরও কম ছাত্র বিখ-বিখালয়ে ভতি হইতে পারে। প্রত্যেক বিশ্ববিখালয়ে ছাত্রসংখ্যা নিদিষ্ট। স্থতরাং প্রবেশিকা পরীক্ষায় কুতিত্ব দেধাইতে না পারিলে ভতি হওয়া সম্ভব নয়। এখানে বিশ্ববিভালয়ে বা হাই স্কুলে व्यञ्जीर्व इरेवात्र मञ्जावना नारे । याशात्रा এकवात्र প্রবেশ করিতে পারে তাহারা উত্তীর্ণ হইবেই ধরিয়া লওয়া যায়। পঠন-পাঠনের ও পরীকা-গ্রহণের ব্যবস্থা এমনি যে, বিশেষ কোন কারণ না থাকিলে কোন ছাত্রের অমৃতীর্ণ হইবার আশঙ্কা থাকে না। আমাদের দেশে পরীক্ষায় শতকরা ৫• জন উত্তীৰ্ণ হইলেও আমরা "ফল সম্ভোষজনক" মনে করি। জাপানে যুব-শক্তির অপচয় নাই। প্রত্যেক শ্রেণীর সঙ্গে বয়স প্রায় নিদিষ্ট থাকে। স্থতরাং একই বয়সে একসঙ্গে সকলে গ্রান্ধ্যেট 'পারঙ্গম' হইয়া কর্মক্ষেত্রে প্রবেশ করে। বিশ্ববিত্যালয়ের বা হাইস্কুলের পাঠ শেষ করিবার পূৰ্ব হইতেই কোন কোন ছাত্ৰছাত্ৰী কাৰে যোগ দেয়। আংশিক কাজ করিয়া নিজেদের পড়ার ব্যয় বহন করার মত ব্যবস্থা কোন কোন ক্ষেত্রে আছে। পত্রিকা বিলি করার কাঞ্চ ছাত্রদের; ১১৷১২ বছরের ছাত্র হইতে বিশ্ববিভালয়ের ছাত্র পর্যন্ত সকাল বিকাল পাড়ায় পত্রিকা বিলি করিয়া निया किছ উপार्कन करता विशानरयन नीर्थ चारकारण हेहाराव रकह रकह रकान रकाल्यानिव জিনিদের প্রচার করিয়া বা কোন ইন্ফ্রারেন্স্ কোম্পানির দালালি করিয়াও কিছু উপার্জন করে।
কোন কোন ছাত্রছাত্রী বিকালে বা অন্ত ছুটির দিনে
দোকানে বিক্রেভার কাজ করে। প্রভ্যেক বিশ্ববিভালয়ে (আমাদের দেশের কলেজ) ছাত্রছাত্রীপরিচালিত ক্যান্টিন ও ছাত্রদের প্রয়োজনীয় দ্রব্যের
দোকান আছে। ইহার পরিচালনা ও ছাত্রছাত্রীরাই করিয়া থাকে।

বেকারসমস্তা জাপানেও আছে। তবে ইহা তেমন গুরুতর আকারে নয়। প্রত্যেক বৎসরই বিশ্ববিত্যালয়ের চরম পরীক্ষার পূর্বে সম্ভাব্য স্নাতকদের পরিদংখ্যা ও সম্ভাব্য নিয়োগক্ষেত্রের পরিদংখ্যা গ্রহণ করিয়া সরকার প্রায় প্রত্যেকের জন্মই একটা ব্যবস্থা করেন। অনেক বিশ্ববিভালয় निक्स्पत उछीर्व छाळाएत अन् निर्द्यारगत वावश করিয়া দেন। কর্মক্ষেত্রে নিয়োগের সময়ও প্রার্থীদের পরীক্ষা দিতে হয়। জাপানে এক জাতীয় কাজ হইতে অক্ত জাতীয় কাজে যাওয়া কষ্টকর। আমাদের দেশে যেমন মাষ্টারি হইতে কেরানীগিরি বা অন্ত কোন কালে ইচ্ছামতো যাওয়া যায় এখানে তেমন নয়। জাপানে নারীও পুরুষের সমকক্ষ, তাহারা যে কোন কাজে যোগদান করে। তবে বাসের কণ্ডাক্টর, দোকানের বিক্রেডা, রেষ্ট্রেণ্টের পরিচারিকা-প্রভৃতি কাব্দে পুরুষ অপেক্ষা নারীর সংখ্যাই বেশী। শিক্ষাক্ষেত্রে এবং কেরানীর কাঞ্চেও নারীর সংখ্যা নগণা নয়। রেশমজাতীয় কারখানায়--যেখানে স্বয়ংক্রিয় মেশিন কাজ করে,—ভগুমাত্র একটু পর্যবেক্ষণের দরকার, দেখানে শুধুমাত্র নারী কর্মীই নিয়োগ করা হয়। গ্রামাঞ্চলে ক্ষবিকার্যে নারী ও পুরুষ কর্মী সমানভাবেই কাঞ্চ করে। ক্রষি-শ্রমিকরা প্রায়ই নিজের জমিতে কাল করে। ভূমিহীন कृषिमक्दतत्र मः था। थूत्रे व्यत्न । अभिरकत्र कीवन-যাত্রার মান খুব উন্নত বলা যায় না।

সৌন্দর্যপ্রিয়তা ও শিল্পবোধ
ভাপানের প্রাকৃতিক সৌন্দর্য বর্ণনাতীত। সমুদ্র

ও অমুচ্চ পর্বতশ্রেণী বিভিন্ন ঝতুতে বিভিন্ন আকার ধারণ করে। ঋতুভেদে গাছপালা নানা বর্ণ ও ফুল ধারণ করে। প্রাক্ততিক সৌন্দর্য আপানী আতিকে স্বাভাবিক শিল্পবোধ দিয়াছে। জাপানী "পুষ্পদজ্জা" একটি বিশেষ প্রদিদ্ধ শিল্প। ফুল প্রতিদিনের গৃহস্থালির অপরিহার্য অস। অতি সংক্ষিপ্ত সজ্জার মাধ্যমে জাপানীরা একটি শিল্পময় পরিবেশ স্বৃষ্টি করিতে পারে। বাডীম্বর সর্বদা তক্তকে ঝকঝকে। প্রত্যেকটি জিনিস অতি স্থন্দরভাবে সাজানো। প্রত্যেকের বাড়ীর পাশে একটু বাগান—অন্ততঃ স্থানাভাবে টবে ২০১টি গাছ দেখা যায়। অতি সাধারণ জিনিসকেও সাজাইবার ভঙ্গীতে ইহারা শিল্পময় করিয়া তুলে। কচুগাছ, পেঁয়াজের ফুল, শুকনা গাছের ডাল, সরিষার ফুল প্রভৃতি যে কোন জিনিদ হইতে ইহারা সজ্জার উপকরণ পায়।

জাপানের উন্থানশিল্প পৃথিবী-প্রসিদ্ধ। প্রশুর ও গাছপালা দিয়া অতি স্থানরভাবে বাগান ও পার্কগুলিকে সাজানো হয়। যে কোন বৃহৎ গাছকে বামন করিয়া রাথার কোশশ জাপানীদের বৈশিষ্ট্য। ছোট ছোট টবে এই জাতীয় "বামনবৃক্ষ" বিক্রয় হয়। পার্কেও থোলা রাস্তার পার্ধে নানা জাতীয় তুল ফুটে। জাপানী শিশুরা ফুল ছিঁড়িতে জানে না। সমগ্র জাপানের সমুদ্রের উপকূল ও পর্বতসমূহে স্থানর স্থানর "জাতীয় উন্থানের সংখ্যা প্রায় আড়াই হাজার। বিদেশী প্রমণকারীদের নিকট এই জাতীয় পার্ক থ্বই উপভোগ্য। পার্কের সৌশ্বর্ধ-রক্ষায় সকলেই তৎপর।

মন্দির ও সমাধিস্থানগুলি সৌন্দর্য, নীরবতা ও পবিত্রতার দীলাভূমি। জাপানী মন্দিরগুলি দারু-শিল্পের শ্রেষ্ঠ নিদর্শন। কাঠের উপর এত স্থানর কার্ক্কার্য খুবই প্রাশংসনীয়। মন্দিরগুলির চারিধারে সাধারণতঃ প্রাশ্ব উন্থান থাকে। সমাধিস্থানগুলিও

স্বাক্ষিত; ঐ সকল স্থানে গেলে মনে প্রশান্তি আসে। প্রাক্ষতিক সোলগ্বপূর্ণ সরোবর বা পর্বতের পার্শ্বে মন্দির অবশুই থাকিবে। এই সোন্দর্থময় শাস্ত পরিবেশ আধ্যাত্মিক ও দার্শনিক চিন্তার থ্বই উপযোগী। জাপানের দর্শনীয় স্থানমাত্রেই এই ভাতীয় মন্দির ও উপ্তানে পরিপূর্ণ। কিয়টো, নাবা, নিকো, কামাকুরা, সেন্দাই প্রভৃতি সব স্থানই জাপানের জাতীয় চিন্তা ও সোন্দর্যপ্রিয়তার পরিচয় দেয়।

#### আতিথা ও সততা

জাপানী জাতির সৌজন্ত ও অতিথিপরায়ণতা (य कान विक्नीक मुद्ध करत्र। व्यापान मत्रकारतत्र ও কয়েকটি বেসরকারী ভ্রমণ-নিয়ন্ত্রণ-প্রতিষ্ঠানের সৌজন্তে এখন জাপানের যে কোন সাধারণ স্থানেও স্থলর ও উচ্চশ্রেণীর হোটেল বা বিশ্রামাগার আছে। হোটেলে প্রদা দিয়া থাকিতে হয়-সব দেশেই। কিন্ত জাপানের হোটেলে ষেরপ হাততাপূর্ণ পারি-বারিক পরিবেশ, দেবা বত্ত ও মনোযোগ পাওয়া যায়—অক্সত্র অর্থের বিনিময়েও তাহা হর্লভ। হোটেলের মালিক হইতে পরিচারক পর্যন্ত সকলেই সাগ্রহে অতিথিদের সেবার প্রতি মন দেয়। ভারতে কামাথার পাণ্ডা আর জাপানে হোটেলের কর্মচারীর ব্যবহার টাকা-প্রসার দেনাপাওনাকে বিশ্বত করাইয়া একটা আনন্দের পরিবেশ সৃষ্টি করে-बाहा भीर्यकान मान थारक। वारम, द्वारम, राज्य কণ্ডাক্টর প্রভৃতিও বে কোন যাত্রীর স্থপ স্বাচ্ছন্যা ও স্থবিধার জন্ম সর্বদা প্রস্তুত। রাত্রির গাড়ীতে রেলের গার্ডের নিকট নিজের গস্তব্য ষ্টেশন ব্দানাইয়া নিশ্চিন্তে ঘুমানো যায়। রাত্তির যে কোন সময় গার্ড আদিয়া যাত্রীকে জাগাইয়া তাহার নামার সাহায্য করিবে। এমনকি যাত্রীর মালপত্ত नित्य भारिकार्य नामारेया किया माथात कार्ट श्रुमिया "অশেষ ধক্ষবাদ" বলিয়া ভ্ইসেল বাজাইয়া গাড়ী ছাড়িয়া চলিয়া যাইবে। বাজারে জবমূল্য প্রায়ই
নির্দিষ্ট। সর্বত্র সমান দাম। বিদেশীর পক্ষেপ্ত
ঠিকিবার কোন কারণ নাই। বিদেশী দেথিয়া
গাড়ীওয়ালা বা দোকানদার কথনও বেশী প্রসা
আদায় করিবে না। হোটেলে কোন জিনিস ভূলিয়া
ফেলিয়া আসিলেও হারাইবার ভয় নাই। উহা
হয়তো হোটেলের কর্তৃপক্ষ নিজের প্রসায় ডাকে
মালিকের বাড়ী পৌছাইয়া দিবে অথবা অতি
বিনয়ের সহিত উহা ফিরাইয়া লইয়া যাইতে অহুরোধ
করিবে। উপযুক্ত টিকিট না কিনিয়া স্টেশনে
নগদ প্রসা দিয়া বাহির হইয়া আসা যায়।

গৃহস্থ বাড়ীতে নিমন্ত্রণের অতিথি হিসাবে গেলে গৃহিণী দরজার সামনে আসিয়া নতজাত্ব হইয়া অতিথিকে অভার্থনা জানান। ধরের বাহিরে রাধা অতিথির জুতাগুলিকে গুছাইয়া ও পরিদার করিয়া সাজাইয়া রাখা হয়। অতিধির প্রতি শ্রেমাপূর্ণ ব্যবহার ভারতীয় "অতিথি-নারায়ণ" বোধকেই শ্বরণ করাইয়া দেয়। লোকিকতার উধের্ব ধে শ্রন্ধা ও আন্তরিকতা আছে তাহা সহজেই উপলব্ধি করা যায়।

#### জিজাসা ও আবিকার

জাপানীদের কর্মক্ষমতা ও দক্ষতা জীবনের সকল ক্ষেত্রেই প্রসারিত। জাধুনিক বন্ধশিল্প ও বিজ্ঞানের আবিষ্ণারে জাপানীরা পৃথিবীর যে কোন অগ্রসর জাতির সমকক্ষ। মেল্ল-অভিধানে, পর্বত-অভিধানে, অলিম্পিকে জাপানীরা অগ্রগামীদের অন্ততম। বিজ্ঞানের নব নব আবিষ্ঠারে ইহার। স্থপটু। পৃথিবীর অক্তত্র যে কোন নূতন আবিদ্ধার হয় জাপানী কৌশলীরা অল দিনের মধ্যেই তাহা নিজম্ব করিয়া লয়। দর্শন ও ধর্ম সংক্রান্ত চিন্তা ও গবেষণায়ও জাপানীয়া পশ্চাৎপদ নয়। জাপানী পণ্ডিতগণ ভারতীয় ও চৈনিক দর্শন ও নানা শাঙ্গে বিশেষ ব্যুৎপন্ন জাপানী পণ্ডিতগণ ভারতীয় দর্শন ও শাস্তাদির এমন শাখা লইয়া চিন্তারত আমরাও যাহার থোঁজে রাখি না। জাপানী পণ্ডিতদের পারদশিতা ও তাঁহাদের প্রকাশিত গ্রন্থের পূর্ণতা দেখিয়া আমরা বিশ্বিত হই। দর্শনে, বিজ্ঞানে, শিলে, ও অভিযানে এইরূপ স্থূন ও স্ক্ল, জড় ও অধ্যাতা উন্নতির সমন্বয় জাপানী জাতিকে বিশিষ্টতা দিয়াছে। আধুনিক পাশ্চান্তা জাতির বিজ্ঞানের উন্নতিকে সমভাবে গ্রহণ ও পরিপুষ্ট করিয়াও জাপানী জাতি নিজম "জাপানী বৈশিষ্ট্য" পরিত্যাগ না করিয়া কিভাবে উন্নতির পথে অগ্রসর হইতেছে ইহাই এশিয়ার অক জাতির পক্ষে শিক্ষণীয়। স্বামীনী দীর্ঘকাল পূর্বে এই জাতির জাগরণ ও বৈশিষ্ট্য লক্ষ্য করিয়া ইহাদের অনেক প্রশংসা করিয়াছিলেন। জাপানী কর্মকোশল ভারতীয় অধাাতা চিন্তাধারার সঙ্গে মিলিত হইলে ভারত একটি আদর্শ আধুনিক জাতিতে পরিণত হইবে সন্দেহ নাই। ভারত-সম্পর্কে জাপানের জিজ্ঞাসা ও শ্রদ্ধা অপরিসীম। ভারতবর্ষ এই স্থযোগ গ্রহণ कतिल छेल्य खालित शक्कर कमानिकत श्रेटर ।

" জাপানীদের সম্বন্ধে আমার মনে কত কথার উদয় হচ্ছে, তা একটা সংক্ষিপ্ত চিঠির মধ্যে প্রকাশ ক'বে বলতে পারি না। তবে এইটুকু বলতে পারি যে, আমাদের দেশের যুবকেরা দলে দলে প্রতি বংসর চীন ও জাপানে যাক্। জাপানে যাওয়া আবার বিশেষ দরকার; জাপানীদের কাছে ভারত এখন সর্বপ্রকার উচ্চ ও মহৎ পদার্থের স্বপ্পরাজ্য স্বরূপ। ""

[ यात्री विद्यकामत्त्वत्र शकावनी इंटेंट ]

# শ্রীরামক্বফের বরাভয় মূর্তি

### শ্রীমুরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী

শীরামকৃষ্ণদেবের অনস্ত ভাবময় মহাজীবন অভিনিবেশনহ পর্যালোচনা করলে দেখা যায় বিশেষ বিশেষ ক্ষণে ও স্থানে তাঁর মধ্যে বিশিষ্ট ভাব সমূহ প্রকটিত। স্থামপুকুর-বাটাতে অবস্থান-কালে ১৮৮৫ খ্রীষ্টাব্দে শ্রমাপুজা-দিবদে তাঁর মধ্যে আতাশক্তি শীশীকালীর অতুল মাধুর্যমণ্ডিত 'বরাভয়'-র্নপের মহাপ্রকাশ ঘটে। অপূর্ব আধ্যাত্মিক রহস্তে পরিপূর্ণ এই অভিনব ঘটনাটি শীশীরামকৃষ্ণ-লীলাপ্রসঙ্গ (দিবাভাব ও নরেক্রনাথ), শীশীরামকৃষ্ণ-কথামৃত (তৃতীয় ভাগ) ও শীশীরামকৃষ্ণ পুঁথি—এই তিনটি প্রামাণিক গ্রন্থেই সবিস্তার বর্ণিত রয়েছে।

চিকিৎসার্থ উত্তর কলিকাতার শ্রামপুকুর পল্লীতে ৫৫এ, ভামপুকুর খ্রীটের বাটীতে শ্রীরামক্রফদেব অবস্থান করছেন, ৬কানীপুঞা সমাগতপ্রায় দেখে ভক্তবর দেবেক্রনাথ মজুমনার মহাশয়ের ইচ্ছা হ'ল ঐ বাটীতে শ্রীশ্রীব্দগন্মাতার পূঞ্চা করবেন। নিজ গৃহে প্রতিমায় কালীপূজা করার বাসনা পূর্বেও তাঁর হয়েছিল। কিন্তু এবাবৎ তাঁর ঐ আকাজ্জা পূর্ণ হয়নি। তাই তিনি ভাবলেন, শ্রীশ্রীঠাকুরের উপস্থিতিতে ভক্তগণের সঙ্গে মিলিত হয়ে ভামপুকুর-বাটীতে ঐ পূজা করতে পারলে পরম আনন্দ হয়। কিন্তু উহাতে ভক্তগণ অমত করেন, কারণ ঐ বাটীতে পূজামুষ্ঠানাদি হ'লে গোলমালে 🗬 শ্রীঠাকুরের অন্ত্রতা আরও বৃদ্ধি পাবে। সকলের সিদ্ধান্তে দেবেক্সনাথ নিরাশহাদয়ে তাঁর শুভ বাসনা পরিত্যাগ করতে বাধ্য হলেন। কিন্তু-

কানীপূজা কাছে কাছে আসিয়াছে প্রায়।
ভাকাইয়া মাষ্টারের কহিলেন রায়॥
অমাবস্থা-বোগে কালী-পূজা প্রয়োজন।
মৃক্তি-যুক্ত লয় মনে কর আয়োজন॥
মাষ্টার মহেন্দ্রনাথ পরম উল্লাসে।
সেই কথা বলিলেন কালীপদ ঘোষে॥'—পুঁথি

শ্রীশ্রীরামক্লফদেবের নিকট দেবেক্স তাঁর ঐ অভিপ্রায় প্রকাশ না করলেও অন্তর্গামী প্রভুর তা জানতে বাকী রইল না! তিনি অহৈতৃকী কুপাদিল্প, ভক্তবাঞ্ছা-কল্পডক । কত ভক্তের কত আশা-আকাজ্ফাই না তিনি অভাবনীয় উপায়ে পূর্ণ আশাতীত-রূপে ভক্তের মনোরথ পূর্ব করার উদ্দেশ্রেই মনে হয় তিনি ৮কাশীপূজা সমাগত-প্রায় দেখে এীযুক্ত মাষ্টার প্রমুপ কতিপর ভক্তকে শ্রীশ্রীজগন্মাতার পূজার্চনার উপকরণাদি সংক্ষেপে সংগ্রহ করতে বললেন। মাষ্টার মহাশয় পরম উল্লাসভরে ঐ সংবাদ ভক্তবর প্রীযুক্ত কালীপদ খোষ (দানা কালী) মহাশয়কে অতি সন্নিকটেই শ্রামপুকুর দ্রীটে ব্দানালেন। কালীপদ খোষের বাটী। স্থুতরাং তিনি পূজার উপকরণসমূহ সংগ্রহের ভার গ্রহণ कर्राजन ।

'তত্বাবধায়ক কাণী এখানে বাদায়। প্রয়োজন যাহা হয় আনিয়া যোগায়॥ প্রভূদেব আথ্যা তাঁরে দিশা 'ন্যানেজার,' নরেক্র দিলেন পরে 'দানা' নাম তাঁর॥

আনলেতে কালীপদ আটখানা হ'য়ে।
প্লার লোগাড় করে দিনপানে চেয়ে॥'—পুঁথি
প্লা বোড়শোপচারে, দশোপচারে না পঞ্চউপচারে হবে,—প্রতিমায়, পটে না ঘটে হবে—
অন্নভোগ হবে কি হবে না—এ সমন্ত বিষয়ে ভক্তগণ
শ্রীশ্রীগাকুরের নিকট হ'তে কোনো নির্দেশ পান নি।
স্থতরাং ঐ সকল বিষয় নিয়ে তাঁদের মধ্যে নানা
অন্ননা কল্পনা শুকু হ'ল। অবশেষে হির হ'ল,
শ্রীশ্রীগাকুর যথন বলেছেন, 'সংক্ষেপে'—তাহলে
আপাততঃ পঞ্চোপচারের প্লার মন্ত গদ্ধ পুষ্প

ধূপ দীপ এবং ফলমূলমিষ্টাক্সাদির আম্মোজন করা হোক, পরে তিনি বেরূপ নির্দেশ দিবেন বা আজ্ঞা করবেন সেইরূপ করা হবে।

ক্রমশঃ শ্রীশ্রীকালী-পূজাদিবস উপস্থিত হ'ল— ७१ न(७४४, ১৮৮৫ औद्वीय। मकांग (थ(कर् শ্রীশীরামক্রফদেব শ্রীশীজগন্মাতার ভাবে ভাবস্থ, কথনও হঠাৎ চমকিত হচ্ছেন, আবার কথনও বা বাহুজ্ঞানশূরু, একেবারে সমাধিস্থ। তিনি মাটার মহাশয়কে বলেছিলেন, ঠনঠনের ভাসিদ্ধেরী কালী মাতাকে পুষ্প ভাব চিনি সন্দেশ দিয়ে সকালে পুঞা দিতে। মাষ্টার মহাশয় অভিশয় শুদ্ধাচারে ৮মায়ের পূজা দিয়ে সকাল প্রায় নয়টার সময় খ্রীশ্রীঠাকুরের ব্দক্ত প্রসাদ ও নির্মাল্য এনেছেন। মান্তার মহাশয় এসে দেখলেন শ্রীরামক্বঞ্চদেব দ্বিতলে দক্ষিণের মরে সহাস্তবদনে ভাবস্থ হয়ে দাঁড়িয়ে আছেন। তাঁর পরিধানে শুদ্ধ বস্ত্র, ननाটে চন্দনের ফোঁটা এবং শ্রীপদে চটি জুতা। পাহকা খুলে অতিশয় ভক্তিভরে তিনি ঐ প্রসাদ কিঞ্চিৎ নিজ মূপে এবং কিঞ্চিৎ মস্তকে ধারণ করলেন। এরামক্ষ্ণদেবের নির্দেশ মতো মাষ্টার মহাশয় রামপ্রসাদ ও কমলাকান্তের গানের হুটি বইও কিনে এনেছেন। এই বই হুটির কয়েকটি গান শ্রীশীঠাকুর ডাক্তার মহেক্সাল সরকার মহাশয়কে শুনাবেন।

আৰু শ্রীশ্রীকালীপূজা; তাই বৃঝি শ্রীরামক্ষণদেব শুজাপাদ কথামৃতকার শ্রীশ্রীঠাকুরের ঐ ভন্ময়ভার বর্ণনা-প্রসঙ্গে লিখেছেন—"ঠাকুর হঠাৎ চমকিত হইতেছেন। অমনি পাত্রকা খুলিয়া স্থিরভাবে দাড়াইলেন; একেবারে সমাধিস্থ। আৰু জগন্মাভার পূজা, তাই কি ভিনি মৃত্যুহিং চমকিত ও সমাধিস্থ! অনেকক্ষণ পরে দীর্ঘ নিশ্বাস ফেলিয়া বেন অভি করে ভাব সম্বরণ করিলেন।"

ভথন বেলা প্রায় দশটা। শ্রীপ্রীঠাকুর বিভলে নিজ কক্ষে বিছালার উপর বালিশে ঠেলান দিয়ে বংশুভাছেন। প্রীপৃক্ত নিরঞ্জন, কালীপদ, রামচন্দ্র, মাষ্টার-মহাশয় প্রমুখ ভাগ্যবান ভক্তগণ ঐ বরে উপস্থিত রয়েছেন। প্রসঙ্গক্রমে শ্রীপ্রীঠাকুর মাষ্টার-মহাশয়কে বললেন—"আন্ধ কালীপূজা, কিছু পূজার আয়োজন করা ভাল। ওদের একবার ব'লে এস। পাঁকাটী এনেছে কি না, ক্লিজ্ঞাসা কর দেখি।" মাষ্টার-মহাশয় বৈঠকখানায় গিয়ে ঠাকুরের আদেশ ভক্তগণকে জানালেন। শ্রীথৃক্ত কালীপদ ঘোষ ও অন্তান্ত ভক্তগণ পূজার উত্যোগ করতে লাগলেন।

"কাহারো আদতে এটি আসিল না মনে। ঘট কিংবা পট কি প্রতিমা আনয়নে॥ অথচ সকলে জানে প্রভু গুণমণি। কালীপুজা করিবেন আপনিই তিনি ॥"--পুঁথি পূজার আয়োজন কিরূপ হবে দে বিষয়ে শ্রীশ্রীঠাকুরকে জিজ্ঞাসা করার কোনো কথাই ভক্তগণের মনে এল না। বেলা প্রায় হুইটার সময় ডাক্তার মহেক্রলাল সরকার মহাশয় শ্রীরামক্ষ্ণদেবকে দেখতে এদেছেন। প্রীযুক্ত রাখাল, নিরঞ্জন, লাটু, গিরিশ, কালীপদ, নীলমণি, মাষ্টার, মণীল্র এবং আরও অনেকে উপস্থিত রয়েছেন। ডাক্তারের সঙ্গে অহুথ ও ঔষধ-পথ্যাদি বিষয়ে একটু কথাবাঠা হ'লে পর শ্রীরামক্রম্ব সহাস্তবদনে ডাক্তারকে বলছেন—'তোমার জন্ত এই বই এসেছে।' মান্তার মহাশয় ঐ বই ছটি ডাক্তারের হাতে দিলেন। ডাব্রুর গান শুনতে চাইশেন। আদেশে মাষ্টার এবং আর একজন ভক্ত কয়েকটি রামপ্রসাদী গান গেয়ে শুনালেন। ডাক্তার কিয়ৎকণ পরে বিদায় নিলেন।

ক্রমে স্থান্ত হয়ে সন্ধা হ'ল। সমন্ত বাটী দীপালোক-মালায় উজ্জন হয়ে উঠন। এখন রাত্রি প্রায় সাতটা। শুশ্রীঠাকুর স্থিরভাবে শ্যায় উপবিষ্ট রয়েছেন, শ্রীদুক্ত কালীপদ প্রমুখ ভক্তগণ তাঁর শ্যাপার্থে পূর্বহিকে কিছুটা স্থান গলাক্ষলে মার্জনা করলেন এবং সেই স্থানে প্**কার জন্ম সংগৃ**হীত উপকরণগুলি এনে সাজিয়ে দিতে লাগলেন।

কুৰ্কা ফুৰুকা ল্চি স্থজির পায়েন।
নৃতন থেজুর গুড়ে গোল্লা সন্দেশ।
সাদা সন্দেশাদি আর মিটার বহুল।
বিঅপত্র গলাকল ধূপ দীপ ফুল ॥
ধাবতীয় দ্রব্যাদি যোগাড় করি ঘরে।
শুভক্ষণে দিলা আনি প্রভুর গোচরে॥
অপর দ্রব্যাদি কালী আনিলা আপনি।
স্থজির পায়েস আনে তাঁহার গৃহিণী॥'—পুঁথি
রক্তজবা প্রভৃতি নানাবিধ পুল্প, মাল্য, বিঅপত্র,
দ্র্বা, চন্দন, ধূপ, দীপ, গঙ্গাজল, ভোগের নৈবেগু,
ডাব, তাম্ল প্রভৃতি এনে শ্রীশ্রীসাকুরের সম্মুথে
রাখা হ'ল। ধূনা আনা হয়নি দেখে শ্রীশ্রীসাকুর
ধ্না আনতে আজ্ঞা করলেন। ধূপ, দীপ, ধূনা,
মোমবাতি প্রভৃতি প্রজালিত হওয়ায় গৃহ সৌরভে
আমোদিত ও আলোক-মালায় সমুজ্জল হয়ে উঠেছে।

'হুইটি মোমের বাতি দিলা ছুই পাশে। আসনে শ্রীপ্রভূদেব বসিলেন শেবে॥'—পুঁথি

ন্থিরভাবে জাসনে উপবিত্ত হ'ছে শ্রীরামক্ষণ শ্রীশ্রীজগন্মাতার ধ্যানে নিমর্ম। তাঁর বাহুজ্ঞান রয়েছে অথচ বহুক্ষণ নিঃম্পন্সভাবে বসে রয়েছেন। শ্রীযুক্ত রাখাল, নিরঞ্জন, শরৎ, শশী, রাম, গিরিশ, কালীপদ, মাষ্টার (শ্রীম কথামৃত-কার), দেবেন্দ্র, ছোট নরেন, চুনীলাল, অক্ষর (পুঁথিকার), বিহারী প্রমুথ প্রায় ত্রিশঙ্কনেরও অধিক ভক্ত ঐ গৃহে উপন্থিত। কিন্তু গৃহমধ্য এরূপ নিশুক্ক ও নীরব বে একেবারে জন শৃষ্ণ বলে বোধ হচ্ছে। ভক্তগণও জগন্মাভার চিন্তা করছেন।

'মহা রক্ষ ঠাকুরের শুন মন দিয়ে। আসনে বসিয়ে প্রভু স্থিরভাব হ'য়ে॥ ভাবে মহা নন বাহ্ চে'ঠা# আছে গায়। এইরূপে বহুক্ষণ গত হ'য়ে বার॥

\* (5**5**7i

তখন গিরিশে কন রাম পেয়ে টের। প্রভুর এ পূজা নয়, পূজা আমাদের॥ আমাদের পূজা প্রভু লইবার তরে। অপেক্ষায় উপবিষ্ট আসন-উপরে ॥'--পুঁথি বাহ্ প্রাদি না ক'রে ঐভাবে শ্রীরামক্বফদেব বহুক্ষণ বদে আছেন দেখে কেহ কেহ ভাবলেন, তিনি হয়তো বা আজ আত্মপূজা করছেন। দক্ষিণেখ্যে কথনও কথনও তিনি আপনাকে জগনাতার অভিন্ন বিগ্রহ-জ্ঞানে শাস্ত্রোক্ত আত্ম-পূজা করতেন। যাহোক, ভক্তবর রামচন্দ্র তথন গিরিশবাবুকে বললেন—'ঠাকুর আজ রূপা ক'রে আমাদের পূজা গ্রহণ করবেন তাই বোধহয় অপেক্ষায় উপবিষ্ট রয়েছেন।' গিরিশ শ্রীশ্রীগাকুরের ভৈরবভক্ত। তাঁর "পাঁচ সিকে পাঁচ আনা বিশ্বাস", অর্থাৎ হোল আনার উপরে আরো চার পাঁচ আনা বেশী বিশ্বাস। রামবাব্র মুখে ঐ কথা শোনা মাত্র গিরিশচন্দ্র পরম উল্লাদে ও মহা বিশ্বাদে অধীর रुष डेठलन ।

'বল কি' বলিয়া জীগিরিশ মহাবলী।
'জ্বয় মা' বলিয়া দিলা পায়ে পূজাঞ্জলি॥
কালীর আবেশে মগ্য তথনি গোঁদাই।
বরাভয় করহয় অজে বাহ্য নাই॥
ক্রমে পরে যাবতীয় মহাভাগাবান্।
পূজাঞ্জলি জীচরণে করিল প্রাদান॥
কেহ হাদে, কেহ নাচে উন্মন্ত হইয়া।
বীর দক্ষে লক্ষে কেহ ছাদ কাঁপাইয়া॥
আনন্দম্যীর ভাবে প্রভূদেব রায়।
মহা আনন্দের স্রোত হরে বরে যায়॥—পুঁশি

গিরিশচন্দ্র তৎক্ষণাৎ পুষ্পাপাত্র থেকে মাল্য নিয়ে 'জয় মা' 'জয় মা' ব'লে শ্রীশ্রীঠাকুরের শ্রীচরণে প্রাদান করলেন। সন্দে সঙ্গে ঠাকুরের সমস্ত দেহ এক বিচিত্র আধ্যান্মিক ভাবের আবেগে শিউরে উঠল এবং বাফ্জান-হারা হ'রে তিনি গভীর স্বাধিতে নিমগ্ন হলেন। শ্রীক্ষকে জগদধার মহাবির্ভাবের আবেশে তাঁর শ্রীহন্তবয় বরাভয় মুদ্রা ধারণ করল এবং দিবা হাস্তফ্ল মুথ্নী অপূর্ব জ্যোতিতে সমৃদ্রাসিত হ'ল। শ্রীশ্রীরামক্ষণ-কথামৃত-কারের ভাষায়—'দেখিতে দেখিতে ঠাকুর শ্রীরামক্ষণ সমাধিস্থ হইয়াছেন। কি আশ্চর্য ভক্তেরা অন্ত্র রপাস্তর দেখিতেছেন। ঠাকুরের জ্যোতির্ময় বদনমগুল! তৃই হল্ডে বরাভয়! ঠাকুর নিম্পন্দ, বাস্থ্য! উত্তরাস্থ হইয়া বদিয়া আছেন। সাক্ষাৎ জগন্মাতা কি ঠাকুরের ভিতর আবিস্কৃতা হইলেন। সকলে অবাক হইয়া এই অন্ত্রত বরাভয়গায়িনী জগন্মাতার মুতি দর্শন করিতেছেন।'

উপস্থিত ভক্তবৃদ্দ তাঁর মধ্যে বরাভয়কর। সর্বার্থ-সাধিকা সাক্ষাৎ জগনাতা শ্রীশ্রীকালিকাকে প্রত্যক্ষ ক'রে সকলে 'জয় মা' 'জয় মা' বলে পরম ভক্তি-ভরে তাঁর শ্রীচরণে পুস্পাঞ্জলি দিতে লাগলেন। শ্রীযুক্ত নিরঞ্জন 'ব্রহ্মময়ী, ব্রহ্মময়ী' বলে ভূমিষ্ঠ হ'য়ে তাঁর শ্রীগাদপল্মে মন্তক রেধে পুন:পুন: প্রণাম করছেন। সকলে সমন্থরে 'জয় মা' 'জয় মা' ধ্বনি দিছেন। কেহ কেহ ভক্তিভরে ক্বতাঞ্জলি হ'য়ে ৮'লগদধার তাব-তাতি আরম্ভ করলেন।

একজন দেবী-বিষয়ক সঙ্গীত গাইতে শুরু করেছেন। তথন সকলে সমস্বরে তাঁর সঙ্গে গাইতে লাগলেন। গিরিশ, বিহারী, মান্টার প্রভৃতি একে একে দেবীর মহিমা কীর্তন ক'রে গান গাইছেন। ঠাকুর ধীরে ধীরে প্রকৃতিস্থ হ'লে তিনি পর পর—ছটি গান গাইতে আদেশ করলেন। গান ছটি: কথন কি রঙ্গে থাক মা শ্রামা স্থধাতর দিনী' এবং শিব সঙ্গে সদা রঙ্গে আনন্দে মগনা।'

'কিছুক্ষণ পরে হ'ল ভাব অবদান।
দশ বার আনা প্রায় অবেদ বাহাজান॥
কোন ভক্ত দেখি তাঁর উন্মীলিত নেত্র।
শ্রীমুখে ধরিল তুলে পারেদের পাত্র॥'—পুঁথি
এখন ক্রমশঃ ঐ ভাবের উপশম হ'তে লাগল।
ধীরে ধীরে তাঁর প্রেমপূর্ণ উজ্জল নেত্র্বয় উন্মীলিত

হ'ল। তথন ভক্তগণ তাঁকে নানাবিধ ফল সন্দেশ পায়েদ মিষ্টার পানীয় তাম্বল প্রভৃতি নিবেদন করলেন। শ্রীশ্রীঠাকুর ঐ নৈবেল গ্রহণপূর্বক ভক্তগণকে প্রদাদ ক'রে দিলেন এবং তিনি তাঁদের ভক্তি-জ্ঞান-বিশ্বাসবৃদ্ধির জন্ম শুভাশীর্বাদ করলেন। ভক্তগণ এখন পরম ভক্তিভরে সকলে তাঁর শ্রীচরণে প্রণত হলেন। তাঁরা বরাভয়মৃতি ঠাকুরের ঐ প্রভার নির্মান্য আশীর্বাদ মন্তকে ধারণ করলেন কেহ বা আঁচলে অথবা ক্ষমালে সমত্ত্বে প্রনির্মান্য ওমনে শ্রীশ্রীজগনাভার আবির্ভাব হওয়ার ফলে তাঁর গলার ব্যথা সেরে গ্রেছে। স্ক্তরাং তাঁদের আনন্দের মাত্রা এতে আরও বৃদ্ধি পেল।

'আনন্দের স্রোতেতে আনন্দ বাড়াবাড়ি।
সকলে প্রসাদ লয়ে করে কাড়াকাড়ি॥
শ্রীপদে অঞ্জ'ল দেয়া কুস্থনের হার।
কেহ উঠাইয়া গলে পরে আপনার॥
কেহ বা সঞ্চয় হেতু বাধিল বসনে।
কেহ বা গরব ভরে পরে হুই কানে॥
কেহ বা ঢলিয়া পড়ে অপরের গায়।
স্থান্য আনন্দ এত ধরে না তাহায়॥'—পুঁথি

পৃজ্যপাদ স্থানী সারদানল মহারাজ ঐ দিবসের ঘটনাবলী-বর্ণনার উপসংহারে লিখেছেন—"এইরূপে ভক্তপণ সেই বৎসর অভিনব প্রণালীতে শ্রীশ্রীজ্পদন্ধার পূজা করিয়া যে অভ্তপূর্ব উল্লাস অমুক্তব করিয়াছিলেন তাহা চিরকালের নিমিন্ত তাহাদিগের প্রাণে জাগরক হইয়া রহিয়াছে এবং তঃখ্রুদ্দিন উপস্থিত হইয়া যথনই তাহারা অবসন্ধ হইয়া পড়িতেছে তখনই ঠাকুরের সেই দিব্য হাস্তফুল্ল আনন ও বরাভয় যুক্ত করছয় তাহাদিগের সম্মুখে উদিত হইয়া তাহাদিগের জীবন স্বদা 'দেব-রক্ষিত'— এই কথা তাহাদিগকে স্মরণ করাইয়া দিতেছে।" পূঁথির কথা দিয়াই এ পূণ্য প্রসন্ধ শেব করি:
'কেবা কালী, কেবা প্রভ্. না পারি বঝিতে।

'কেবা কানী, কেবা প্রভু, না পারি ব্রিতে। কানীতে কেবল তিনি, মা কালী তাঁহাতে॥'

## ইতিহাসের সরণী,—কালান্তর ও বর্তমান ভারত

অধ্যাপিকা সান্তনা দাশগুপ্ত, এম্-এ

সমাজের যে পরিবর্তন হয়, এত বড় সতাটাকে আমরা প্রায়ই অস্থীকার করিয়া বদি। অস্থীকার করি আবার 'স্তা, শিব ও স্থালরের' নামে। আমালের ধারণা 'সতা, শিব ও স্থালরে একমাত্র অতীতেই ধরা দিয়াছে। অথচ, সত্য কথা এই যে যুগে যুগে বিপুল পরিবর্তন সমাজ জীবনের রূপান্তর সাধন করে—'সত্য, শিব ও স্থালর' নৃতনতর বিষয়-বস্তার মধ্য দিয়া নব মাধুর্থের সম্বল লইয়া প্রাকাশিত হয়।

বস্তুত: গতির মধ্যেই আছে জীবন। জীবনের রহস্তকে করায়ত্ত করিতে হইলে ক্রমাগত পথ চলিতে হয়—বহু আয়াসে তাগার অন্তুসন্ধান করিতে হয়। আজ তাগা একরপে অপ্পট্টভাবে ধরা দেয়, কাল তাগা পরিস্টুট হয় অভাবনীয় স্থলরভাবে। সেইজন্স, জীবনের অর্থ অন্তুসন্ধানে পথে পথে মান্তবের অভিযান অনস্তকালের। সেই পথচলার মাধ্যম সমাজ। সমাজ-জীবন তাই মান্তবের চলার সহিত সঙ্গতি রাখিতে—সেই প্রয়োজনের উপযোগী হইতে—ক্রমাগত পরিবর্তিত হয়। এ পরিবর্তনের কোথাও খোমিয়া পড়িবার উপায় নাই, থামিয়া পড়িবেই জীবনের জয় হইতে সেবিফ্ট হইবে।

কিন্ত, আমরা ইহা দেখি না; কারণ দেখিতে চাহি না। একষুগে যাহা 'ভাল' বলিয়া মান্ত্র আবিষ্কার করিয়াছে, আমরা তাহা চিরদিনের 'জ্ঞাল' বলিয়া জানিয়া বদিয়া আছি। স্রোভন্ত তীর স্রোতোবেগ রুদ্ধ হইলেই যে পঙ্কিলতা তাহাকে অব্যবহার করিয়া তোলে, তাহা আমাদের প্রায়ই মনে থাকে না। সমাজ জীবনেও তাহার গতিবেগ প্রভিহত হইলে, উত্তরোত্তর নব নব ভাবধারা প্রবাহিত না হইলে রুদ্ধ স্রোতে নানা পাক্ষণতার সৃষ্টি হয়। 'ভাল'র বে শেষ নাই, ক্রমাগতই যে

তাহাকে নৃতন ও নৃতনতর রূপে অফুডব করা চলে এবং এইরপ না করিলে যে চলে না, নানা শক্তির আকর্ষণ-বিকর্ষণে এক্যুগের 'ভাল' যে অপর্যুগের 'মনদ' হইয়া দাঁড়ায়—ইহা আমরা সহজে বুঝিতে চাহি না। আমাদের জ্ঞানের প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে আমাদের জীবনের ধারণা পরিবতিত হয় : পবিবর্তিত হয় জীবনের মূল্যবোধ এবং তৎসহ পরিবর্তিত हम आर्थिक मःगर्ठन, बाहु-गर्ठन, পরিবার, গোষ্ঠা, প্রথা, প্রতিষ্ঠান, সাহিত্য, দর্শন, শিল্পকলা ও ধর্ম। আমরা তো শুধু হাত দিয়া সৃষ্টি করি না, করি মন দিয়া, বৃদ্ধি দিয়া, অহুভূতি দিয়া। হৃদয়ের নব নব অনুভৃতি আমাদের জীবনযাতা-সম্পর্কে প্রতি মুহূর্তে নব নব পথের অনুসন্ধান দেয়। সেই সকল পথে না চলিয়া আমাদের উপায় নাই-পামিয়া থাকা মানে ধ্বংস হওয়া। কারণ, পরিবর্তনের ধারাই এইরূপ। একবার কোনও এক দিক দিয়া সে ভাঙন আরম্ভ হইলে তাহা ছ'র্নবার ব**ন্থার জ**লের মত ছটিয়া চলে সকল বাধাবিদ্ন প্রবল বেগে অতিক্রম করিয়া। তাহাকে প্রতিরোধ করা সম্ভব নয়, প্রতিরোধের ফণও ভাল হয় না।

অত এব, পরিবর্তন সমাজের ধর্ম বলিয়া মানিয়া
লওয়াই ভাল। অফুশোচনা করিয়া লাভ নাই,
এক যুগের নীতিশাস্ত্র সে যুগে যত স্থকসপ্রদই হইয়া
থাকুক না কেন, আর এক যুগে তাহা নানা
দোষযুক্ত হয়। কোন এক সময়ে সমাজে একাধিক
পতি গ্রহণ করিলে নারী নিন্দিত হইতেন না, কিন্তু,
বর্তমানযুগে কে তাহা সমর্থন করিবে? জাতিভেশপ্রথা ধদি বা অতীতের ভারতবর্ষে জাতীয় জীবনকে
স্থান্ত ভিত্ততে স্থাপিত করিয়া থাকে, আজে তাহা
আমাদের উন্ধতির পথে বিষম অস্তরায় হইয়া
দাড়াইয়াছে—সন্দেহ নাই।

কিন্তু, এই সমাজ-পরিবর্তন আক্সিকভাবে বটে না—একবুণের অভিজ্ঞতা আর এক যুগে একেবারে পরিত্যাজ্য হইয়া যায় না। যুগের পর যুগ, ধাপের পর ধাপ জুড়িয়া নির্দিষ্ট রীতি ও ক্রম অফুসারে সমাজের বিবর্তন অগ্রসর হয়। এক যুগের জীবন পূর্ববর্তী যুগের জীবনকে অবলম্বন করিয়া তাহাকে নৃতন ব্যাখ্যা দিয়া, নৃতন মূল্য তাহার সহিত সংযোজিত করিয়া নবরূপ ধারণ করে। এ সমকে স্ববিখ্যাত সমাজ-শাস্ত্রবিৎ লে:যীর নিম্নোক্ত স্থতিপ্তিত অভিমত বিশেষ অন্থাবনযোগ্য:

"That Social phenomena have evolved i.e. are derived from other social phenomena by a process of manifestation is a generally accepted proposition......Our political institutions are the modified decuments of British antecedents. Islamic matrimonial law evolved out of the Mahomedan custom, partly preserved and partly modified by the Prephet" (Lowie—Social Organisation—P. 33). সামাবাদী বিপ্লাব-নেতা লেনিনের একটি উক্তিও এ সম্পার্ক প্রস্তুত আলোকপাত করিবে। লেনিন বলিভেছেন, "Soviet culture is not the invention of experts, but a logical development of the culture of the past.

পূর্ববর্তী সমাজ-জীবনে প্রাপ্ত সভাকে স্বীকৃতি
দিতে অধীকার করেন নাই গতিধর্মে একান্ত আস্থান
বান এই মানুষটি। এবং পূর্বভন ধনভান্ত্রিক, সামস্তভান্ত্রিক সমাজ হইভেও যে মূলাবান সম্পন সংগ্রহ
করা উচিত—ভাগাও উল্লেখ করিতে তিনি কুণ্ঠা
বোধ করেন নাই। এমনকি ঘাহারা এই সম্পনকে
অগ্রাহ্য করিতে চাহিয়াছে, তাহাদের তিনি কঠোর
ভাষায় নিন্দাও করিয়াছেন। তাঁহার এ বিষয়ে
স্বান্ত মত V. Novikov এবং G. Silkin ব্যক্ত
করিয়া বলিভেছেন:

"Lenin relentlessly frayed the so-called

Proletkultists, who spurned the finest cultural creations of the past on the grounds that they were produced in a slave-owning, landlord or bourgeois society. He called them utopians, detached from real life, and said that their queer 'ideas' were capable of doing irreparable damage to the Soviet state and people" (Soviet Literature-Vol 1, 1951).

অগ্রগতি অসম্ভব, যদি না সমগ্র অতীত অভিন্ততাকে আয়ন্তাধীন করা যায়। অতীত অভিন্ততাকে অগ্রাহ্য করিয়া কে বর্তমানকে গড়িয়া তুলিতে পারে ? কোন ও সমাজ-সংগঠন কারীই মানব-জীবনের এই সহক সভাকে অগ্রীকার করিতে পারেন না। বহু সাধনায় যে সম্পাধ লাভ করা গিয়াছে ভাগু অগ্রীকার করা বাতুলতা মাত্র।

সমাজ-জীবনে অবিছিন্নভাবে সকল পরিবর্তন চলিতেছে, কিন্তু বিভিন্ন শক্তির স্বকীয় পরিণতির মাধ্যমে মাঝে মাঝে তাহা একটি ভারদামা অবস্থায় (Equilibrium a) উপস্থিত হয়। সামাজিক পবিবর্জনের এই রীভি বিশেষ লক্ষণীয়। কিন্তু, এই সাম্যাবস্থা স্বতোভাবে আপেক্ষিক। সমাজ-জীবনে কোনও একটি অংশে পরিবর্তন শুরু হইলে পুরাতন সামাবিতা টিকিয়া থাকিতে পারে না। তথন নূতন অবস্থার সাম্য বা ইকুইলিবিয়ামের দিকে সমাজ অগ্রানর হয়। ममाज-भीवरन সাম্যাবস্থার পরিবর্তনশীল (shifting)। এই সাম্যাবস্থার शामित व्यवशास्त्रात मीर्घकानीन वा बन्नकानीन। সাম্যাবস্থার স্থিতিকালে মামুষের জীবনের অভিজ্ঞতা मामाजिक निष्ठवन-প्रवानी (Social controls) এবং আদর্শ-সমষ্টি (Social norms)

"A Society without a knowledge of the past which has made it, would be lacking in depth and dignity" University Commission's Report 1949,—P. 56.

গড়িয়া ওঠে। এবং এই স্থিতি যত দীর্ঘকালীন হয়, তত এই আদর্শ-সমষ্টি দৃঢ়বদ্ধ হইয়া উঠে দৃঢ়বদ্ধ প্রথা ও প্রতিষ্ঠানের মধ্যে।

এথানে একটি কথা স্মরণ রাখিতে হইবে যে, সমাজ জীবনে কিছুটা পরিবর্তন ঘটে আর্থিক রাষ্ট্রিক প্রভৃতি শক্তির সংঘাতে আর কিছুটা ঘটে সচেতন প্রয়াদের দারা। মারুষ মননশীল জীব: দে তাহার অভীতকে বিশ্লেষণ করিতে পারে, ভবিষাতের কল্পনা করিতে পারে এবং দেইজন্য বর্তমানকেও নিয়ন্ত্রণ করিবার প্রয়াস করিতে পারে। এইজ্র**ু** আমরা বিভিন্ন দেশের সমাজ-বিবর্তন ধারার মধ্যে পার্থকা দেখি। সকল দেশে সমাজ বিবর্তন একট প্রথা প্রতিষ্ঠানের মধ্য দিয়া অগ্রগর হয় নাই। ষ্থা ভারতবর্ষের বর্ণাশ্রম-ধর্মের অনুসূত্রপ প্রথা পृथिवीत अनद दकाशांत्र अमाज- जीवत्न दार्था यात्र নাই। আবার সামস্তভের অবসানের সঙ্গে সঙ্গে —অনিয়ন্ত্রিত ধনতন্ত্রের পূর্ণ পরিণতির পূর্বেই সমাজ-তামিক নিয়ন্ত্রণ-প্রচেষ্টা দেখা যাইতেছে। সচেতন প্রয়াদের বিভিন্নতায় সমাজ-বিবর্তনের কপ বিভিন্ন দেশে বিভিন্ন প্রকারের হইয়াছে।

আজ ভারতীয় সমাজ-জীবনে নানা পরিবর্তন অতি ক্রত ঘটিতেছে। অনেকেই সেদিকে চকু বুলিয়া 'স্বন্তি' অমুভব করিবার প্রয়াস পাইতেভি; কেহ 'দেশ গেল,' 'ধর্ম গেল,' 'সব গেল' ভাবিয়া প্রাণপণ প্রতিরোধের প্রয়াস পাইতেছে। কিন্তু, পরিবর্তনের স্রোভোবের ভারতে ক্ষ হইতেছে না. পরিবর্তনের হইবেও না। আবার একদল শ্রেতোবেগে গা ভাসাইয়া দিয়াছে; তাহার গতি-প্রকৃতি পরিচালনায় যে সচেতন প্রয়াসের কোনও মূল্য আছে, তাহাও স্বীকার করিতে চাহিতেছে না। কিন্তু, ভাহাতে যে কল্যাণকর অনেক কিছুই হারাইয়া যাইতে পারে, এমনকি জাতীয়-ভাঙন (national disintegration) আনত হইতে পারে, তাহা আমরা ভাবিয়া দেখিতেছি না। অন্ধের মত পথ চলার ক্বতিত্ব কি? পথ হইতে বিপথে উত্তীর্ণ হইয়া ধ্বংসে: নুধ হওয়ার সম্ভাবনাই তাহাতে প্রকট হইয়া উঠে না কি?

পুরাতন ভারতবর্ষের সমাল-জীবনের ভিত্তি ছিল (১) বর্ণাশ্রম বিভাগ (২) যৌথ-পরিবার প্রথা (৩) श्रयुः मण्पूर्व धाम। हेः त्वज-भागमत्नत मरम, যথন হইতে শিল্প-প্রধান ধনতন্ত্রের প্রসার এদেশে আরম্ভ হয়, এ সকল বাবস্থার মূলে কুঠারাখাত পড়িয়াছে। কুষিকর্ম আঙ্গ commercialised অর্থাৎ বাণিজ্য-প্রধান হইয়াছে, তাহার ফলে গ্রামের স্বয়ং-সম্পূর্ণতা বিনষ্ট হইয়াছে। বর্ণবৈষমোর মধ্যে অর্থ নৈতিক জীবনের যে মেরুদ্ওটি স্থাপিত তাহাও ভাঙিয়া পড়িযাছে। স্থপ**ওত** সমাজতত্ত্ববিদ্ শ্রীনিমলকুমার বস্ত্র মহাশয় তাঁহার 'হিন্দু সমাজের গড়ন' নামক পুত্তিকাতে ইহার একটি মনোজ্ঞ বিশ্লেষণ দিয়াছেন।<sup>২</sup> এথন আর জাতিভেদ কুলগত কর্মের ছারা নিয়ন্ত্রিত হয় না। ইহা এখন একটি অথহীন জন্মগত প্রথায় পরিণত হইয়াছে। আহার-বিহারেও আজ্ঞ আর উচ্চকোট সমাজে ইগু নিয়ন্ত্ৰণীল নহে। শুধু তাহাই নহে, আর্থিক জীবনে শ্রমিক-প্রবাহে বাধার (immobility) স্থান্ত করিয়া ইহা বিষম অনিষ্ট সাধন করিতেছে। একই কারণে আজ যৌথ-পরিবার প্রথাও ভাঙিয়া পডিয়াছে। যৌথ-পরিবার প্রথা ক্ষি-সমাজের অবিচ্ছেত অল। শিল্প-প্রধান সমালে ইহা অচল। পূর্বে অমির আয়ের উপর নির্ভর করিয়া থাকিতে হইত বলিয়া সকলে একতা থাকিত, এবং একতীভূত জমিতে বৃহদায়তনে (largescale) চাষ চলিত। কিন্তু, বৰ্তমানে একই পরিবারের কেহ বোম্বাইয়ে কাপড়ের কলে, কেহ দিল্লীতে সরকারী দপ্তরে, কেহ আবার কলিকাভায় পাটের কলে চাকরি করে। এ অবস্থায় যৌথ-

২ জীনির্যাকুমার বহু প্রণীত হিন্দু-সমাজের গড়ন--দশম, একাদশ ও শাদশ অধ্যায়। পরিবার-প্রথা সংরক্ষণ সম্ভবও নয়, তাহা সংরক্ষণে সার্থকতাও কিছু নাই। ইহা ছাড়া, প্রত্যেকের কুলগত বৃদ্ধি নাই হওয়ায় ভীবিকারও স্থায়িত্ব নাই। এইজন্ম একে অপরের দায়িত্ব লইতে একেবারে অক্ষম। গৃহলক্ষী কন্থা-বধ্দেরই ভার লইতে পরিবারন্থ পুরুষেরা আজ অক্ষম হইয়াছে, জীবিকা অয়েষণে মেয়েদেরও গৃহের বাহিরে আদিয়া দাড়াইতে হইয়াছে। ইহাতে শুধু যৌথ পরিবার-প্রথাই নয়, পরিবার-প্রথারই মুলে আঘাত পড়িতেছে।

আঞ্চ বেথি-পরিবার-প্রথার ন্তলে একক পরিবার-প্রথা গড়িয়া উঠিয়াছে। সমাজে বর্ণের ভিত্তিতে জাতিভেদের দৃঢ়মূল উচ্ছেদের অর্থের ভিত্তিতে শ্রেণী গড়িয়া উঠিতেছে। শ্রেণী-সংগ্রামও প্রকট হইয়া উঠিতেছে। গ্রাম ও শহরের मस्या, चरनम ७ विरम्हान मस्या वावधान द्वाम পাইতেছে। এই বিপুল পরিবর্তন আর্থিক জীবনের পরিবর্তনের মাধ্যমে আদিয়ছে। এবং এই পরিবর্তনের ফলে পূর্বের মৃশ্য-বোধ, প্রথা, প্রতিষ্ঠান, সকলই পরিবর্তিত হইতেছে। সমাজ-নিয়ন্ত্রণ ভাবজগতে, জীবনাদর্শে, সাংস্কৃতিক জীবনেও তাহা প্রতিফলিত হইয়া উঠিয়াছে। ফলে, সমগ্র দেশের মধ্যে এক বিপুল সাংস্কৃতিক আন্দোলন শুরু হয়। পরিবর্তিত পরিস্থিতির সহিত পূর্বতন সাংস্কৃতিক কর্মের বিরোধ ও সংবর্ধ প্রকট হইয়া উঠে। এই সভ্যাতে সচেতন হট্যা ওঠে জাতির চিত্ত। উনবিংশ শতাফীর সংস্কৃতি আন্দোলনের পরিবর্তিত পরিস্থিতিতে নব যুগের সাংস্কৃতিক ্রপ-ম**গুলে একটি দচেতন প্রয়াস স্প**ট্ই পরি-লক্ষিত হয়।

ইংরেঞ্জ-আগমনের আদিকালে স্পুদশ-অটাদশ
শতাব্দীতে ইংরেজ বনিক-সমাজের সংম্পর্শে বাংলােনেশে এক অপূর্ব বস্তুর উত্তব হইয়াছিল। সাম্প্রতিক
কালের থ্যাতিমানু গবেষক শ্রীবিনয় ঘোষ ভাছাকে

কলকাতা 'কালচার' আখ্যা দিয়াছেন। ও সে অপূর্ব বস্তু না ভারতীয় না ইওবোপীয়। কিন্তু, তাহাতে ভারতীয় সমাঞ্জের ও ইওরোপীয় সমাঞ্জের যা কিছু অপকৃষ্ট তাহার অপূর্ব সংমিশ্রণ ঘটয়াছিল। এক কথায় তাহা ছিল অশিক্ষিত বর্বর শাসক-সম্প্রদায়ের ও আতাবিশ্বাস লুপ্ত শাসিতদের নির্লজ্জ নীতিহীন জীবন ধারার এক বিচিত্র সংযুক্ত প্রবাহ। তাহার মধ্যে গর্ব করিবার মত, আজিকার দিনে মুল্যবান বলিয়া দাবি করিবার মত বস্তু যৎ দামাস্টই নীতিখীন সংস্কৃতির প্রত্যান্তরেই আছে। এই সম্ভবত: উনিশ শৃতকে এক নৃতন জাতীয়তার অভ্যুত্থান দেখা গেল। রামমোহনের আবির্ভাব ঘটিল। উন্নত জীবনের সে অমৃত-ফল ইওরোপখণ্ড লাভ করিয়াছিল, তিনি তাহা তুই হাত প্রসারিত করিয়া এ দেশের জন্ম বরণ করিয়া নিলেন। বিচার ও বিশ্লেষণপূর্বক ভারতীয় ধর্ম ও দর্শনের মূল্য নির্ধারণ করিয়া সেগুলিকে পুন:প্রতিষ্ঠিত করিতে প্রয়াস পাইলেন। এই প্রচেষ্টার ফলে এক প্রবল প্রবাহে তুর্নীতির পদরা ও অপ্রুপ্টতার অনেক চিহ্ন ভাসিয়া গেল। 'কলকাতা কালচারের' এক নব রূপায়ণ আরম্ভ হুইল। কিছুদিনের মধ্যেই সমাজ-সংস্থারের ক্ষেত্রে, শিক্ষা-প্রসারের ক্ষেত্রে এক যুগান্তরের পরিকল্পনা জ্ঞানদৃষ্টিতে লাভ করিয়া পণ্ডিত ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর আসিয়া দাঁড়াইলেন এবং তাঁহার সাধনায় নব্যুগের রূপ-মণ্ডলের কাজ বহু দূর অগ্রসর হইল। ঠিক এই শুভ মুহুর্তে কোন অদৃশ্য ভাগ্যবিধাতার নির্দেশে আবিভৃতি হইলেন ভারতাত্মা শ্রীরামক্ষণ ও নৃতন যুগের পথিকং স্বামী বিবেকানন। অতীত ভারতবর্ষের সমগ্র সাধনা ও ঐতিহ খনীভূত হইয়া মুঠ হইল শ্রীরামক্বফের মধ্যে। অজ্যেবাদী, সংশয়ী, বিজ্ঞান-বিখাদী নরেক্রনাথ ছিলেন এই নূতন যুগের ভ শ্রীবিনয় খে:ব রচিত 'কলকাতা কালচার' পুস্তকের ख्थाभून जालाहना अहेग ।

প্রতিনিধি। নরেন্দ্রনাথ শ্রীরামক্ষণকে গ্রহণ করিলেন। পরে নৃতন যুগের সকল জিজ্ঞাসার ও প্রয়োজনের কষ্টি পাথরে তিনি পুরাতন সমাজের ও জীবনাদর্শের ও মূল্য-সমষ্টির বিচার করিয়া যুগোপযোগী আদর্শ, মূল্য ও ভাবধারার রূপ মণ্ডন করিলেন। তিনি যাহা সাধন করিলেন তাহাতে নৃতন কালের সকল শক্তির সংহতি ঘটিল এক অপূর্ব নৃতন চিন্তা প্রতিতে; কিন্তু, তাহা সমগ্র অভীতকেও আত্মসাৎ করিয়া রূপ গ্রহণ করিয়াছে। নবীনের এই পূর্ণাবয়ব প্রাপ্তির ফলে আমরা আমাদের সংস্কৃতি-সঙ্কট উত্তীর্ণ হইলাম, নব সমাজ নৃতন মূল্যমান লাভ করিল।

কিন্তু, তাহার স্থান্থ-প্রদারী, দিগ্দিগন্তব্যাপী প্রভাব আন্তিপ্ত সমাজ-দেহের সর্বত্র সমান ভাবে ব্যাপ্ত হয় নাই। আজিও অনেক অর্থহীন পুরাতন প্রথা আমাদের সমাজ-অঙ্গকে পঙ্গু করিয়া রাধিয়াছে। আবার কোন কোন দিকে অপ্রভিহত-গতি অতি ক্রত ভাঙন সর্বনাশকর হইয়া দাঁড়াইতেছে। আমাদের যে সেজকা বিশেষ সচেতনভার প্রয়োজন আছে, তাহাই বারবার স্মরণ করা প্রয়োজন।

এ কথা পূর্বেই উল্লেখ করা হইয়াছে যে আঞ্চও অর্থহীন, সার্থকতাহীন জাতিভেদ-প্রথা জামাদের জাতীয় জীবনে সম্প্রদারণশীলতায় বাধাম্বরূপ অবস্থান করিতেছে। আজিও জনসাধারণ—বিশেষ করিয়া পল্লী-অঞ্চলে অতি-মাধায় জাতিসচেতন; এবং বৃত্তিগত সম্প্রদারণশীলতাও এই-জন্ম বাধাপ্রাপ্ত হইতেছে। ব্রাহ্মণ-সন্তান ষজনযাজন-বৃত্তি দারা জীবন-ধারণ না করিতে পারিলে কোনও প্রকার ভিক্ষাবৃত্তি অবলম্বন করিতে কুঠাবোধ করে না, কিন্ধ তব্ও নিম্ভর বৃত্তি গ্রহণে সে সম্কুচিত। শহরাঞ্চলও এই মনোবৃত্তির প্রভাব হইতে সম্পূর্ণ মৃক্ত নছে। অতি হংস্থ মধ্যবিত্ত ব্যক্তি শহরাঞ্চলেও কায়িক পরিশ্রমে বিমুধ। সেধানেও

'আমি ভদ্রলোক, উচ্চবর্ণের সন্থান, এইরূপ ছোট কাজ কি করিয়া করি'—এইরূপ উক্তি প্রায়ই শোনা যায়। নাগরিক জীবনের সংস্পর্শে আদিয়া তাহার আর হয়তো ব্রাহ্মণোচিত বুজিতে স্পৃগা নাই। সেদিক হইতে তাহার মূল্য-নোধ পরিবর্তিত হইয়াছে; তাহার পরিবর্তে সে সামান্ত বেতনে বিদ্ধিনীর যে কোনও বুতি গ্রহণ উৎস্থক, কিন্তু কায়িক পরিশ্রম তাহার পক্ষে পরম লজ্জার বস্তা বলিয়া গণা। অর্থাৎ জাতি- ও বর্ণ-ভেদ সম্বন্ধে মুল্যবোধের যে পরিবর্তন আমাদের ঘটা উচিত ছিল, ভাগ সম্পূর্ণ ঘটে নাই। পরিবর্তনের ধারা এখানে কেমন করিয়া যেন পিছাইয়া গিয়াছে. অগ্রগতির ধারার সহিত তাল রাধিয়া সমাজ এ ক্ষেত্রে অগ্রদর হইতে পারে নাই। ইংরেজীতে ইহাকে 'social lags' বা 'দামাজিক পিছিয়ে-পড়া' বলিয়া আখ্যা দেওয়া ঘাইতে পারে।

অবশু, ইহার কারণ আমাদের শহর ও গ্রামের মধ্যে পরিবর্তনের পার্থক্য। শহরাঞ্চলে পরিবর্তন অতিশয় দ্রুত গতিতে ঘটতেছে, গ্রাম্যন্ধীবনে শিল্পায়ন-ক্রিয়া না পৌছানোয়, তাহার পরিবর্তন ধীরে ধীরে ঘটিতেছে। গ্রামের অর্থনৈতিক জীবন ভাঙিয়া পড়িয়াছে। বহুলোক শহরাঞ্চলে কর্ম-সংস্থানে আসিয়া পড়িয়াছে। কিন্তু, গ্রাম হইতে যাহারা আদিতে পারে নাই, তাহাদের আর্থিক कीवत्नत पृष्ट ভिত্তि पूर्वन श्रहेशां ए मत्मश्र नाहे, किन्न তথাপি পুনর্গঠনের অভাবে সামাজিক জীবনে তাহারা এক অতি দূর অতীতের বিশ্বত জীবনের ক্লক কারাগারে আবদ্ধ হইয়া আছে। নৃতন ভাষধারা, নৃতন শিক্ষাদীক্ষা সেথানে প্রবেশ লাভ করে নাই; তাহারা সেই দুর অতীতের, আজিকার জীবনের অনুপ্যোগী সামাজিক নিয়ন্ত্রণনীতি (Social control) এবং আদর্শ ও মূল্য-সমষ্টি (Social norms) আঁকড়াইয়া পড়িয়া আছে। অক্তদিকে শহরাঞ্চলে পরিবর্তনের গতি অতি ক্রত.

প্রতি দশ বৎসরে বোধহয় যুগান্তর পটিতেছে। ফলে
শহর ও গ্রামের বিচ্ছিন্ততা ও অনৈকা ভয়াবহ
আকার ধারণ করিতেছে। ইহা জাতীয় জীবনের
পক্ষে শুভ লক্ষণ নহে। গ্রামবাসীর কাছে শহরবাসীরা অভ্ত জীব, ও ভাবাদর্শ আচার-মাচরণের
পার্যক্যের দর্শ তাহারা নিদার্দণ ঘুণা এবং
অবিশ্বাদের পাত্র। যে উন্নতির পরিকল্পনা আমরা
অতি আগ্রহের, সহিত একের পর এক করিয়া
চলিতেছি, তাহার সহিত তাহাদের আত্মিক যোগ
ও সহযোগিতা এইজন্ম বাধা প্রাপ্ত হততেছে।

গ্রামবাদীরা পুরাতন কুলগত বুত্তিই শুধু হারায় নাই, তাহাদের কুলগত শিক্ষাও হারাইয়া গিয়াছে। গ্রামজীবনের এই একনিকে খুব ভাঙন লাগিয়াছে। নুত্র কালের শিক্ষাও তাহাদের দ্বারে পৌছায় নাই। সাংস্কৃতিক ক্ষেত্রে ইগার ফল বিষময় হইয়াছে। প্রামের বহু শিল্পী-সম্প্রবায় শিল্প-কুশলতা ভূলিয়া গিয়াছে; বহু শিল্প লোপ পাইয়াছে। এই পশ্চিম বঙ্গেই স্থানক 'পটুয়া'-শ্রেণী লুপ্তপ্রায়। গ্রামের সাংস্কৃতিক জীবনের অঙ্গ ও লোকশিক্ষার অঙ্গ এবং লোকশিক্ষার মাধ্যম যাত্রাগান, কথকতাও ক্রমশঃ অবনতি ও বিনষ্টির পথে চলিয়াছে। বহু লোক-উৎসব লুপ্ত হইয়াছে, বহু লোক-শিল্প ধ্বংস হইতেছে, বহু মূল্যবান ভাবধারা লুপ্তপ্রায়। গ্রাম-জীবনের এই ভাঙন রোধ না করিলে ভাহা আতীয় ভাঙনে পরিণত হইতে খুব বেশী সময় লাগিবে না। আমাদের শিলায়ন এত ক্রতগতিতে সংসাধিত হইতেছে না বে. আমরা গ্রামকে व्यामात्मत्र ममाज-जीवन इटेट একেবারে मुहिशा ফেলিতে পারি। তাহা ছাড়া শিল্পসার পূর্ণ পরিণতি লাভ করিলেও আমাদের আর্থিক জীবনে কুষিকর্মের ও কাজেকাজেই গ্রাম-জীবনের স্থান থাকিবেই। সেক্ষেত্রে গ্রাম-জীবনের এই সর্বাঙ্গীণ অবনতি ভীতির কারণ সন্দেহ নাই।

ইহার প্রতিকার করিতে হটলে গ্রামের

অর্থনৈতিক জীবন, শিক্ষা-দীক্ষা ও সাংস্কৃতিক কর্মকে পুনর্গঠন করিতে হইবে। পুর্বকালের স্থায় বুত্তি ও শিল্পগুলির দৃঢ় ভিত্তি চাই। আর চাই শিক্ষাপ্রদার, নৃতন কালের নৃতন আদর্শগত শিকা। তবেই শহর ও গ্রামের এই বিষম অনৈকা দুবীভূত হইবে ও গ্রাম-জীবনের ভাঙন প্রতিহত হইবে। শিল্প ও বৃত্তির পুন: প্রতিষ্ঠার উপায় সমাজ-উল্লয়ন-পরিকল্পনার মধ্যে কিছুটা পরিলক্ষিত হয়। শহরকে কেন্দ্র করিয়া গ্রামের শিল্প শীবন যদি গভিয়া উঠে, গ্রামগুলির আর্থিক তুর্গুতির অবদান অসম্ভব হইবে না। কিন্ত শিক্ষাক্ষেত্রে সমস্তা অতি গুরুতর। কারণ গণশিকার ভিত্তি জাতীয়তার উপর হওয়া বাঞ্জনীয়। জ্বাতীয় শিক্ষা বাতীত অপর কোনও শিক্ষা জনগণের গ্রহণীয় নয়<sup>8</sup> ৷ বিদেশী ভাষা যতদিন শিক্ষা-পদ্ধতির মেরুদগুম্বরূপ থাকিবে, তত্তিন আমাদের শিক্ষা জাতীয় শিক্ষায় পরিণত হইতে পারে না; এবং বিদেশী শিক্ষার মাধ্যমে যতদিন শিক্ষা চলিবে, ততদিন শহর ও গ্রামের আত্মিক অনৈক্য কোনও মতেই যে ঘুচিবে না, ইহা সহজেই অনুমেয়। ইংরেজী ভাষার শিক্ষা মৃষ্টিমেয় উচ্চশিক্ষিত সম্প্রধায় গ্রহণ করুক আপত্তি নাই, এবং আন্তর্জাতিক ক্ষেত্রে আদান-প্রদানের জন্ম ভাহার একাম্ব প্রয়োজনও আছে। কিন্তু ভাহা কথনও শিক্ষার মেরুরও হওয়া উচিত নহে। তাহার পরিণাম শিক্ষার অসদ্ভাব। এ অতি আশ্চর্য.

s "Teach the masses in the vernaculars, Give them ideas! They will get informations but something more will be necessary. Give them culture. Until you can give them that, there can be no permanence in the raised condition of the masses". Swami Vivekananda, 'Education' P 62. পূর্বে শিকা মৃষ্টিমের সংস্কৃত ভাবাভিজ্ঞ বাজির মধ্যে আবদ্ধ ছিল। আজ তাহা সংস্কৃতের পরিবর্ধে ইংরেজী-ভাবাভিজ্ঞ জনকতক লোকের মধ্যে সীমাবদ্ধ আছে। এ উত্তর অবস্থার কল একই!

ষে একটি সমগ্র জাতির শিক্ষা একটি বিদেশী ভাষার উপর নির্ভর করিয়া আছে। পূথিবীর অপর কোনও দেশে এইরূপ ব্যবস্থা সম্ভবতঃ নাই। শহর ও গ্রামের শিক্ষার মান এক করিতে হইলে শিক্ষাকে মাতৃভাষার ভিত্তির উপর গড়িতে হইবে ও সর্বতোভাবে জাতীয় শিক্ষার পরিণত করিতে হইবে। যতদিন তাহা না হয়, ততদিন শহর গ্রামের আত্মিক ঐক্য সংসাধিত হইবে না।

আমাদের ভারতীয় জীবনের অপর এক দিকেও कम मक्षि (पथा (पग्न नाहे। এ कथा পূর্বেই উল্লেখ করিয়াছি যে আমাদের নাগরিক জীবন যান্ত্রিক সভাতার নিয়মামুঘায়ী অতি ক্রত পরি-বর্তনশীল হইয়া উঠিয় ছে। শুধু হুই হুইটা মহাযুদ্ধ বর্তমান শতাকীতে যে বিরাট পরিবর্তন সাধিত করিয়াছে তাহা শত শত বংগরেও হইত কি না কে জানে। এই অতি ক্রত পরিবতনের পরিণামও অতীব ভয়াবহ। ইহার ফলে দামাজিক দামাবিস্থা বা স্থিতি একেবারে বিনষ্ট হইয়া যায়। কোনও সাম্যাবস্থা বা ইকুইলিবিয়ামই (স সম্ভব হয় না, সমাজ-জীবনে "a state of perpetual disequilibrium" বিরাজ করে। তথন অতি প্রবলভাবে ওলটপালট ঘটে, যাহার পরিণাম বিশৃত্থলা ও এক নিদারুণ নৈরাজ্যিক অবস্থা। এ অবস্থায় দামাজিক নিয়ন্ত্রণ, দামাজিক আদর্শ কিছুই গড়িয়া উঠিতে পারে না; এবং আজিকার মুগায়ন, আজিকার আদর্শ কালই মহা ভাষ্তিতে পরিণত হওয়ায়, ভাঙনের ছাপই মাহুষের চিত্তে দৃঢ় হইয়া ওঠে। মাহুষ কোনও আদর্শেই আর কোন আহা রাখিতে পারে না, কোনও কিছুতেই আর তাহার শ্রহা অর্পিত হয় না, অতীতের ঐতিহ্য তাহার কাছে উপহাদের বস্ত হইয়া সামাজিক আদান প্রদান ও বন্ধ হওয়া অবশ্রস্তাবী। শুধু যে তাহার মূল্য-মানে স্বার্থ ব্যতীত অপর কিছুই নাই—তাহা নহে, সমাজে

পরিবারে কাহারও সহিত সম্প্রীতিও তাহার নাই। তা ছাড়া এই ফ্রন্ত পরিবর্তনের তালে সকলে সমভাবে চলিতে পারে না। প্রত্যেকের বিশাস, কর্ম, চিন্তা, ভাবধারা স্বৰুদ্র। সকলেই আপন অভিজ্ঞতার কোটরে আবদ্ধ, অন্ত কাহারও সহিত তাহার অভিজ্ঞতার জগতে পরিচয়ও নাই। সেইজ্ঞ সে বহুদ্ধনের মধ্যে থাকিয়াও একাকী, বহির্জগতে কোপাও তাহার আশ্রয় নাই। তথন তাহার একাকিত্ব ও নির্জনতা তাহাকে উন্মাদ করিয়া তোলে। এই একাকিত্বের অবসাদ তাহার সমগ্র জীবনে এমন ভয়াবহ ভার হইয়া ওঠে যে, তাহাকে এতটুকু বাঁচিবার সাধ বজার রাখিবার জক্ত ও এভটুকু আনন্দ সংগ্রহের জন্ম বহু বিকৃত উপায় অবলম্বন করিতে হয়। যেখানে এইরূপ শুধু বাঁচিবার অন্য প্রতি মুহুর্তে উত্তেজনা সংগ্রহ করিয়া ফিরিতে হয়, দেখানে নানারূপ স্নায়বিক রোগও অতি স্বাভাবিক। এইরূপ অশান্তি-পরিপূর্ণ হতভাগ্য মানব-জীবনের অবসান-ভয় আতাঃত্যায়, না হয় উন্মাদ-আলয়ে। এ অবস্থায় সামাজিক ভাঙন ধ্বংদে না পৌছাইয়া থামে না ৷\*

আমাদের ও নাগরিক জীবনে সামাজিক ভাঙনের উপরোক্ত লক্ষণগুলি কিছু কিছু দেখা দিয়াছে। আমাদের প্রাচীন সমাজে সামাজিক দায় দায়ত্ব নিয়্ত্রত ছিল। দেই সকলের অতি অরই আজ অবশিষ্ট। ন্তন করিয়া তাহার স্থলে তেমন বিশেষ কিছুই গড়িয়া ওঠে নাই। সামাজিক নিয়য়ণ যা ছিল ছইটি মহাযুদ্ধ ও দেশবিভাগের আঘাতের ফলে তাহাও ধ্বংসপ্রায়। শিয়ালদহ ষ্টেশনের প্রাটফর্মে ও কুটপাথ যাহাদের আশ্রয়, বাহারা আজে এখানে কাল সেখানে ঘুরিয়া যাযাবর জীবন যাপন করিতেছে, তাহাদের জীবন সামাজিক

 "নির্জন পৃথিবী ও নিরাকার বৃদ্ধিজীবী' (শনিবারের চিট্টি—বৈশাধ, ১৩৩৪) শীর্ষক প্রবন্ধে এ সম্পর্কে শ্রীনির ঘোষ
 অব্তি ভ্রাবহল ও মূলাবান আবোচনা করিরাছেন।

নিয়ন্ত্রণ কতটা টিকিতে পারে ? বাস্তহারা মাহুষের মনোজগৎ সামাজিক আদর্শ-সংরক্ষণের উপযুক্ত ক্ষেত্র নয়। আজ আমাদের সামাজিক জীবনে স্বার্থসিদ্ধি, আরাম ও মুহুর্তের উত্তেজনায় বাঁচা-এ ছাঙা অক্ত আনুশ্ই বা কোণায়? সাংস্কৃতিক জীবনে ইহার অবশুম্ভাবী পরিণতি সর্বাদীণ অপুরুষ্টভার মধ্যে স্তম্প্র। সাহিত্য আজ প্রধানতঃ সিনেমার উপজীবা হইয়া দাঁড়াইয়াছে, শিলের মধ্যেও সিনেমা-শিল্পই প্রধান। সিনেমার কোন ও মূল্য সমাজজীবনে নাই, এ কথা বলা ভূল; কিন্তু অধিকাংশ ক্ষেত্রে সেই শিল্পও যে অতিশয় অপক্ষণ্টতা-দোষযুক্ত হইয়া দাঁড়াইয়াছে। সাহিত্য ও শিল্প জগতে আজ সাধনা লুপ্ত, মৌলিকতাও তাই পলাতক। সঙ্গনী প্রতিভা দিন দিন লুপ্ত হইতেছে। সর্বত্র জুনীতি, সর্বান্ধীণ নিকুইতা ও সর্বত্র ধর্মহীন, **ভারাহীন, বিশাস্থীন, সাধনা**হীন একদল মাত্রধের অবাধ বিচরণ আজ সমাজজীবনের সর্বতা প্রাকট হইয়া দাঁড়াইয়াছে। ইহা যে শুভ লক্ষণ নহে তারা বোধ করি ব্যাখ্যা করিয়া প্রমাণ করিবার প্রয়োজন নাই। পরিণামে দেশ যদি উন্মাদাগারে চাইয়া না যায় তো সে অতি আশ্চর্যের কথা।

এ ভয়াবহ পরিণাম হইতে রক্ষা চাই, মাকুষ
মাত্রেরই এই প্রার্থনা। কাজটি হুংসাধ্য। কিন্তু
আমাদের সহস্র সংস্র বংসরের ঐতিহ্য তো আছে;
রামমোংন, বিভাসাগর, রামক্রঞ্চ-বিবেকানন্দের
চিন্তা-সম্পদ তো আছে। অবশ্র এর মানে এই
নয় যে অতীত্তের অভিমুখে কিরিয়া ঘাইতে হইবে।
কিন্তর চল' বলিলেই কিরিয়া চলা যায় না, এবং
কিরিয়া গিয়াই বা কি লাভ হইবে । পুরাতন জীবনে
সবই যে ভাল ছিল তাহা নহে। অতএব সে প্রশ্ন
অবান্তর। কিন্তু যে সক্ষট দেখা দিয় ছে ভাহার
হাত হইতে পরিত্রাণের জন্ম সচেতন প্রয়াস অবশ্রই
করিতে হইবে। যে অভিজ্ঞতা-সম্পদ অভীতে
লাভ করিয়াছি, ভাহার সহায়ে অগ্রগামী জীবনকে

ভূষিত করিয়া সংহত করিবার প্রয়াসের নামই তো সচেতন প্রয়াস। বিচারপূর্বক অগ্রসর হইকে মূলাায়ন-দণ্ড আমাদের হাত হইতে চ্যুত হইবে না। সচেতন প্রয়াসের অর্থ পরিবর্তনের গতিরোধ নয়, ভাহার অর্থ নব জীবনের রূপ-মণ্ডনে ইতিহাস-জ্ঞান ও ঐতিহ্য সম্পাদসহ সহায়তা করা।

আজ প্রতিটি অসহায় মামুষকে সচেতন করিয়া তলিতে হইবে। তাহা শিক্ষা-বাবস্থার মাধামেই সাধা। শিক্ষা-ব্যবস্থার ভিত্তি হইবে সমাজের উপযোগী গ্লীতি, নীতি ও আদর্শ। জীবন-গঠন তাহার প্রধান উদ্দেশ্য। আমাদের বর্তমান শিক্ষাব্যবস্থা সম্পূর্ণ উদ্দেশ্যহীন যান্ত্রিক ব্যাপারে পরিণত। তাহাকে আমানের উদ্দেশ্য সাধনের উপযোগী করিয়া তুলিতে হইবে। তাহার ভিত্তি 'মানবিকতা' ও 'দামালিকতা'র উপর হওয়া উচিত। শিক্ষার দ্বারা মাত্রবের মূল্যবোধে সামাজিক আদান-প্রদানের প্রধান স্থান প্র ভষ্ঠা করিতে হইবে। যে সামাজিকতা-বোধ হারাইয়া ফেলিয়া মানুষ মনুষ্য হুটান স্বার্থপর্বস্ব, আরাম-গর্বস্ব, আশ্রয়-হীন সঞ্জিহীন অমননশীল একটি জীবে পরিণত হইতেছে, সেই সমাজবোধই শিক্ষা-ব্যবস্থার ভিত্তি হওয়া প্রয়োজন। এর জন্ম প্রয়োজন হইলে অতীতের ঐ'তহ্ম স্মরণ করিতে হইবে। অতীতের জীবনে সামাজিক দায় দায়িত্ব অফুশালন করিয়া তাহা হইতে যাহা কিছু গ্রহণযোগ্য, তাহা গ্রহণ করিতে হইবে । ইহা বাতীত যে সকল শাশ্বত সুলোর মধ্যে মাহুষের সত্য পরিচয়, শিক্ষা বাবস্থা হইতে তাহারা যেন স্থানচাত না হয়—তাহাও দেখিতে হইবে। এ সম্পর্কে রাধাক্ষণন কমিশন (University Education Commission) একটি অতি হুলর মন্তব্য করিয়াছেন—"When there is a great empty space in the souls of man, supersitions fill the void. Belief in absolute values seems to be a condition of life". এ বিষয়ে শিক্ষাক্ষেত্রে বাঁহারা পুনর্গঠন-পরিকল্পনা-কার্যে ব্রতী, যাহারা শিক্ষাদানে রত তাঁহাদের সচেতনতা সর্বাগ্রে প্রয়োজন। তাঁহারা কি এ বিষয়ে অবহিত ?

# দূর ও নিকট

'অনিরুদ্ধ'

দূর ও নিকট মান্থবেরি মনে—প্রীতির বিধানে চলে,
শতেক যোজন ক্ষণে আসে কাছে গাঢ় অমুরাগ-বলে।
মান্থবের মন যদি চায় তবে ত্রিভূবনে রাথে ধরি,
উদাসীন হলে অতি পরিচিত নিমেষেই যায় সরি।

কালের গর্ভে বিল্পু ধারা মাহ্মধের মনে রহে,
মান্ত্রের ডাকে মৃত্যুশ্মন হতে তারা কথা কহে।
যাহারা এখনো আদেনি ধরায়—আগামীকালের ছায়া—
মান্ত্রের মনে তারাও নাচিয়া রচিছে নিবিড় মায়া।

কোন্ সে অভীতে গাওয়া এক গান কখনো অলস সাঁঝে
পৃথিৱীর শত কলরব ছাপি সে কেন সহসা বাজে ?
কোন্ পথপাশে কাহারে একদা লেগেছিল বড় ভালো
যুগ যুগ পরে কত ভিড় ঠেলি সে কেন আনে রে আলো ?

যদি ভালবাসো, প্রিয়ঙ্গন তব দূরে কভু নাহি যাবে, দেশ ও কালের বাধা লজ্মিয়া তোমারি হৃদয়ে পাবে। যদি অবংগলা, তামদ দম্ভ প্রীতির বাঁধন কাটে— নিকটের জনে হারাবে চকিতে এই সংসার-হাটে।

নিকটই সত্য, দূর শুধু ভ্রম সবারে নিকটে ডাকো যত পার তাই, অবিচারে টাই সবাকার তরে রাঝো। প্রেমেরই স্থত্তে অথিল স্থাষ্ট গ্রাথেন জ্ঞগং-স্বামী বিশ্ববীণায় মিলনেরই গীতি ধ্বনিছে দিবস্বামী।

হারানো সহজ, পাওয়াই ভাগা, রাথা— স্থকঠিনতর;
স্বার্থগন্ধ যদি রে মিলায় তবেই রাথিতে পারো।
তবেই সকল স্থদ্র সদাই থাকিবে নিকট হয়ে,
ঘুচিবে অন্ধ মোহের কালিমা জিনিবে মৃত্যুভয়ে।

দেখিবে অসীম কালের নৃত্য প্রতি মৃহর্তমাঝে দেখিবে নিখিল রূপের আকার একটি প্রকাশে রাজে। নাহি কিছু কালো, সকলি স্বচ্ছ শুভ্র জ্যোতির্ময়! বিগতদ্ব শুদ্ধমানদে আপন-সতা রয়।

## বৈদান্তিক যোগীর মহাপ্রয়াণ

[সাধু নিবৃত্তিনাথের সংক্ষিপ্ত জীবনী] অধ্যাপক শ্রীঅক্ষয়কুমার বন্দ্যোপাধ্যায়

শ্রীশ্রীধোগিরাজ গন্ধীরনাথন্ধীর অন্ততম ত্যাগী শিষ্য সাধু নিবুজিনাথজী গত ১৬ই আবণ, ১লা অগষ্ট, বুহম্পতিবার সায়ংকালে গোরকপুরে গোরক্ষনাথ-মন্দিরে দেহত্যাগ করেন। **ভা**হার বয়:ক্রম ৬৬ বংসর হইয়াছিল। দেহে বার্ধক্যের কোন লক্ষণ ছিল না। নিজেকে তিনি ২৫ বৎসরের যুবক বলিয়া অহভেব করিতেন, এবং সেইভাবে চলাফেরা করিতেন। প্রতিদিন ৪ মাইল সবেগে হাঁটো তাঁহার নিয়মিত অভ্যাস ছিল। বাকী সময় তিনি বেদান্তশান্তের অফুশীলনে এবং ব্রহ্মজ্ঞান, ব্রহ্মী ধাান ও ব্রহ্মানন্দ-রস্পানে অতিবাহিত করিতেন উপযুক্ত জিজান্ত পাইলে বেদান্ত-বিজ্ঞানের উপদেশ দিতেন। অধিকার-অনুসারে সাধনার প্রবাস অনেককে শিক্ষা দিয়াছেন।

নেহত্যাগের ছই দিন পূর্বে বৃকে একটু অম্বন্তি বোধ করেন। এক ভক্ত ডাক্তার দেখিয়া বলিলেন, হাদ্যস্তের ক্রিয়া স্বাভাবিক-ভাবে হইতেছে না, কিছুদিন পূর্ব বিশ্রাম আবশুক। তিনি শুনিয়া বেন উল্লিত হইলেন; সানন্দে আশ্রমের সব সাধুদের নিকট ঘোষণা করিয়া দিলেন, তাঁহার 'পূর্ব বিশ্রামের' সময় উপস্থিত, গুরুজীর আহ্বান আসিয়াছে। দেহাসক্তি, ভোগাসক্তি ও কর্মাসক্তি হইতে তিনি অনেক কাল পূর্বেই মুক্তিলাত করিয়াছিলেন; মৃত্যুভয় তাঁহাকে স্পর্শ করিতে পারিত না।

তিনি প্রসম্মচিত্তে আসনে বসিয়া গেলেন। অবিরাম ব্রহ্মাত্মবোধের নিবিড় অফুশীলন চলিতে লাগিল। মাঝে মাঝে উপনিষদ, গীতা, যোগবাশিষ্ঠ, বিবেকচ্ড়ামণি প্রভৃতির মহাবাক্যসমূহ উচ্চারণ করেন, অধিকাংশ সময় আপনার ব্রহ্মস্বরূপচিন্তনে ভ্বিয়া থাকেন। সামনে কাহারা বসিয়া আছে,

কী কথাবার্তা বলিভেছে, সেদিকে কোন ধ্রেয়ালই
নাই। অর্ধনিমীলিভনেত্রে আপনার ভিতরে আপনি
ভূবিতে লাগিলেন। প্রসন্ধবদনে আনক্ষের আভাস।
দেহে প্রাণক্রিয়া নিরুদ্ধ হওয়ার পূর্বে মনকে
সম্পূর্ণরূপে দেহ হইতে বিমৃক্ত করিবার জ্বস্তই যেন
বীর প্রযন্ত্র চলিতে লাগিল। এই ভাবে হুই দিন
কাটিল। হৃংপিণ্ড যেন ধীরে ধীরে হুর্বল হইতে
লাগিল, মহাত্মার চিন্তও যেন তৎসঙ্গে হৈততে
বিলীন হইতে লাগিল। প্রীশ্রীনাথজীর সান্ধ্য আরতি
হুই ঘণ্টা ব্যাপিয়া চলে। আরতি যে মূহুর্তে শেষ
হইল, সেই মূহুর্তে এই যোগী পুরুষের প্রাণক্রিয়াও
নিরুদ্ধ হইল। আসনে উপবিষ্ট অবস্থাতেই ছিলেন।
মৃত্যুর মন্ত্রকে পদক্ষেপ করিয়াই যেন মৃত্যুক্রমী বীর
বৈদান্তিক যোগী ব্রহ্মস্বরূপে পূর্ণ বিশ্রাম লাভ
করিলেন।

পরদিন বেলা ১০টায় ভূগর্ভে সমাহিত করিবার
সময় পর্যন্ত দেহ আসনে উপবিষ্ট অবস্থায়ই রাথা
হইয়াছিল, কেবলমাত চিবুকের নীচে একটি
যোগদণ্ড ছারা মস্তকটিকে সমুন্নত রাখিতে হইয়াছিল;
দেহে মৃত্যুর কোন লক্ষণ প্রকটিত হয় নাই।
মহাযোগী যেন গভীর ধ্যানে নিমগ্র হইয়া নিশ্চলভাবে
বিদিয়া আছেন! এইরপই দর্শকর্কের অক্তর
হইতেছিল। বহু দর্শক সমবেত হইয়াছিল। সকলেই
যোগীর অপ্র মহাপ্রয়াণ দেখিয়া নির্বাক বিক্সয়ে
প্রণাম করিতে লাগিল। গুরুর সমাধি-মন্দিরের
সংলগ্ন স্থানে শিয়োর দেহ সাম্প্রকারিক রীতি-অক্সমারে
উপবিষ্ট ভাবেই সমাহিত করা হইল।

\* \* \*

সাধু নিবৃত্তিনাথজীর পৈতৃক বাসভূমি ছিল পূর্বকে ঢাকা জিলায় বিক্রমপুরে; তাঁহার পিতা ভ্রমান্তরণ গুহ ময়মনসিংহের প্রসিদ্ধ উকীল ছিলেন, বহু অর্থ সঞ্চয় করিয়াছিলেন। ধনিপুত্র জিতেন্দ্রনাথ ( তাঁহার পূর্বাশ্রমের নাম ) যৌবনারজ্ঞে স্থলে পড়িবার সময়ই তীত্র বৈরাগ্যের প্রেরণায় গৃহত্যাগী হন। তথান বাংলায় বিপ্লবের পথও তাঁহাকে আকর্ষণ করিতে পারিল না। ধনদোলত, ভোগবিলাদ, লেখাপড়া, মানসম্রম, কিছুই তাঁহার আকর্ষণের বস্তু ছিল না। সব ছাড়িয়া ঈশ্বরলাভই তাঁহার একমাত্র আক্রাক্ষণীয় হইল। ১৫।১৬ বংসর বয়সেই তিনি সংসারে অতিষ্ঠ হইয়া উঠিলেন।

কোন উপায়ে গোপনে কিছু পাথেয় সংগ্রহ করিয়া এবং কয়েকটি সমভাবাপন্ন বালককে সঞ্চী করিয়া তিনি সদগুরুর অন্বেবণে গৃহ হইতে পলায়ন করিলেন। নানা তীর্থস্থান ও সাধুদের তপস্থার স্থান ঘুরিয়া গোরক্ষপুর পৌছিলেন। গোরক্ষনাথ-মন্দিরে যোগিরাজ গন্তীরনাথজীর অলোকদামান্ত দিব্য মৃতি দেখিয়াই তিনি তাঁহার চরণে আত্মসমর্পণ করিলেন। বালকের উন্নত অধিকার দেখিয়া যোগিরাজ তাঁগাকে দীক্ষাপ্রদান করিলেন, এবং কয়েক বংসর পিতামাতার সেবা করিয়া এবং পড়াশুনার সহিত সাধনভজন করিয়া নিজেকে সম্লাদের যোগ্য করিয়া তুলিবার জন্ত উপদেশ দিলেন। গুরুর আদেশে বালক গৃহে ফিরিলেন। পিতামাতার সেবা, ধর্মগ্রন্থপাঠ, ইন্দ্রিয়-মনের সংযম এবং গুরুদত্ত মন্ত্রের জ্পধান, ইহাই তাঁহার কার্যস্চী হইল। পিতৃগৃহসংলগ্ন বাগানে এক ক্ষুদ্র কুটীর নির্মাণ করিয়া তাহাতেই বাস করিতেন। বিনা প্রয়োজনে পরিবারস্থ কাহারও সহিত কোন সংযোগ রাখিতেন না। শহরের সর্ব প্রকার আন্দোলন হইতে ভিনি দূরে থাকিতেন; গৃহে থাকিয়াও গৃহত্যাগী নৈষ্ঠিক ব্রন্মচারী।

বালকপুত্রের তপস্থাময় স্থসংযত জীবন দেথিয়া বৃদ্ধ পিতামাতার চিন্তেও আধ্যাত্মিক পিপাসা জাগ্রত হইল। পুত্র পিতামাতাকে গুরুসিয়ধানে উপস্থিত করিলেন। তাঁহাদেরও গুরুক্বপালাভ হইল। পুত্রের মনে—ইহাই সর্বপ্রধান পিতৃমাতৃদেবা বলিয়া অন্তভ্ত হইল। গুরুদেব পিতাকে জিজ্ঞাসা করিলেন, জিতেনকে বিবাহ করাইবে ? অন্তর্থামীর প্রেরণায় স্বেহময় পিতা উত্তর করিলেন,—না, উহাকে আপুনার চরণে সমর্পণ করিলাম। সন্নাস-গ্রহণে পিতার সাক্ষাৎ অনুমতিলাভ হইল। মাতাও তাহাতে সায় দিলেন। পিতামাতাকে গৃহে পৌছাইয়া দিয়া, তাঁহাদের আদেশ লইয়া পুত্র সন্নাস-গ্রহণের উদ্দেশ্যে আবার গুরুর নিকট উপনীত হইলেন। দীক্ষালাভের ক্ষেক বংসর পরে সন্নাস লাভ হইলে তাঁহার নাম হইল নিবৃত্তিনাপ। তদবধি তিনি সর্বতোভাবে নিবৃত্তিমার্গের সাধক হইলেন।

যোগিরাজের অক্সতম বাঙ্গালী শিষ্য শাস্তিনাথন্দীর সন্মাসলাভ কয়েক বৎসর পূর্বেই হইয়াছিল। নিবৃত্তিনাথজীর সন্মাসজীবনের শিক্ষার ভার শান্তিনাথজীর উপর শ্রীগুরু-কতৃ ক অপিত হইল। ইহার অল্পকাল পরেই ১৯১৭ খৃ: মার্চ মানে শ্রীগুরুর অন্তর্ধান হয়। নিবুত্তিনাথজী জ্বোষ্ঠ গুরুলাতা শান্তিনাথজীর শিক্ষাধীনে পাকিয়া বেদান্ত-শান্তে গভীর ব্যুৎপত্তি লাভ করেন। বেদান্তদর্শনের স্কল মুখা গ্রন্থ তিনি গভীর মননের সহিত অধায়ন করিয়াছিলেন। 'অবৈতসিদ্ধি:' প্রভৃতি অনেক প্রকরণ-গ্রন্থের যুক্তিসমূহ তাঁহার প্রায় কণ্ঠন্থ ছিল। সম্মাসজীবনে তাঁহার মেধা-শক্তির অপূর্ব বিকাশ ভারতীয় দর্শনগমূহে তো বটেই, **इ**हेग्राडिल । পাশ্চান্তা দর্শনেও তিনি যথেষ্ট জ্ঞান অর্জন করিয়া ছিলেন। কিন্তু এই জ্ঞান-সাধনা ছিল তাঁহার সাধনার বহিরক। তাঁহার সময় ও শক্তি মুখ্যতঃ নিয়োজিত হইয়াছিল অন্তরক জ্ঞান-সাধনায়-নিবিড় ধারণা ধ্যান ও সমাধির অফুশীলনে। বছ বৎসর হৃষীকেশে ও হিমালয়ের অম্বাক্ত অমুকৃল স্থানে লোকসঙ্গ পরিহারপূর্বক তিনি বৈদান্তিক ধ্যান- থোগ-অভ্যাদে আছানিয়োগ করিয়াছিলেন। আবু পাহাড়ে, নর্মলাতটে, সমুদ্রতীরে, নানা স্থানে তিনি সাধনা করিয়াছিলেন। একনিষ্ঠ সাধন দারা তিনি তত্বাহুভূতির উচ্চন্তরে অধিরোহণ করিয়াছিলেন।

এতদ্বাতীত, ভারতবর্ষের প্রায় দকল প্রসিদ্ধ তীর্থস্থানে তিনি পরিব্রাঙ্গকভাবে পর্যটন করিয়া ছিলেন। সন্ধ্যাসগ্রহণের পূর্বেই গুরুর অমুমতি লইয়া তিনি শান্তিনাথজীর সহিত কৈলাস ও মানস-সরোবর গমন করিয়াছিলেন এবং অমরনাথ প্রভৃতি অনেক ছর্গম তীর্যপ্ত পরিভ্রমণ করিয়াছেন। এই তেজস্বী সাধক যেমন অদম্য পুরুষকারের সহিত জ্ঞান অর্জন করিয়াছেন, তীর্য ভ্রমণ করিয়াছেন, সমাধি অভ্যাস করিয়াছেন, তেমনি তেজের সহিতই মৃত্যুকে জয় করিয়া ব্রহ্মলীন হইলেন।

## আমার সুন্দর

শ্রীশান্তশীল দাশ

আমার স্থন্দর আসে থাত্রি যবে নিস্তন্ধ নিঝুম,
কোথাও নেইকো সাড়া—নিজামগ্র শান্ত চারিধার।
আমি জেগে থাকি শুধু, আমার চোথেতে নেই ঘুম;
তু'টি চোথ ভরে দেখি স্থবিশাল আকাশ অপার।

কী প্রসন্ধ হার ওঠে হাগভীর নৈঃশব্দের মাঝে; প্রাত্যহিক জীবনের কোলাহল হতে বহু দূরে নিয়ে যায় সেই হার,— একটানা অবিশ্রান্ত বাজে; সর্ব-প্রানি-মুক্ত মন অনাহত সে প্রসন্ধ হারে।

দে-নির্জনে চেয়ে দেখি, আমার স্থলর সমাসীন—
সে-বিরাট দৃশুপটে—একাকী আপন গরিমায়;
চেয়ে থাকি সবিস্থায়ে নিরুচ্চার কণ্ঠ বাণীহীন;
অপলক আঁথি তু'টি, শিহরণ জাগে সারা গায়।

আমার স্থন্দর হাসে—করণার ঝরে প্রস্রবণ; অন্তর্ম অঞ্চর ভারে ভারাক্রান্ত আমার নয়ন।

# দেবীপূজার ধারাবাহিকতা

### শ্রীরমণীকুমার দতগুপ্ত

ভারতীয় পণ্ডিতগণের মতে দেবীপুঞা বৈদিক যুগ হইতে চলিয়া আদিয়াছে এবং ঋ:গ্রনের দেবী-স্ক্তে (ঝাগুৰ, ১০ম মণ্ডল, ১০ম অনুবাক, ১২৫ স্ক্ত) দেবীপূজার বীজ নিহিত রহিয়াছে। এই স্থকে ঋষিকরা বাক পংব্রদ্মায়ী আগ্রাশক্তিকে উপলব্ধি করিয়া বলিতেছেন—'অহং রাষ্ট্রী সংগমনী বস্থনাং চিকিতৃধী …।' অর্থাৎ, আমিই সমগ্র জগতের ঈশ্বরী, উপাসকগণের ধনপ্রদাত্রী দেবী ও পরবন্ধণক্তি। ঋথেদের রাত্রিস্থকে (ঋথেন, ১০ম मुखन, ১०म अञ्चलक, ১২৭ সূক্ত ) (मर्वी खँकांत्रमश्री, আরতী ( সর্বত্র বিভ্যানা ), ব্রহ্মমায়াত্মিকা রাত্রী বলিয়া অভিহিতা হইয়াছেন। তিনি অমর্ত্যা. নিতাা, অজ্ঞাননাশিনী, মোক্ষদাত্রী, প্রমাত্মার করা। রাভি (দদাতি) অভীইং ইতি রাত্রি:, অর্থাৎ দেবী দাধকের মনোবাঞ্ছা পূর্ণ করেন বলিয়া বৈদিক সাহিত্যে উমা. তাঁহার নাম রাতি। অধিকা, কাত্যায়নী, ক্লাকুমারী ও হুর্গার উল্লেখ দেখিয়া ভারতীয় পণ্ডিতগণ বৈদিক যুগ হইতে দেবীপুঞ্জার ধারাবাহিকতা প্রমাণ করেন। বাজ-সনেমী সংহিতা (৩)৫) ও তৈত্তিরীয় সংহিতায় (১৮৮৬) জন্তের ভগ্নারূপে অম্বিকার, তৈত্তিরীয় আরণাকে (১০١১৮) উমার, এবং উমাপতি ও অম্বিকাপতিরূপে রুদ্রের উল্লেখ আছে। সামবেদীয় কেনোপনিষদে (৩।২৫) শ্বয়ং ব্রহ্ম উমা-হৈমবতীর রূপ ধারণ করিয়া বায়ু, অগ্নি ও ইন্দ্র প্রভৃতি দেবগণের অহম্বার নাশ করিয়াছিলেন এবং এই শিক্ষা দিয়াছিলেন যে অগ্নি ও উহার দাহিকাশক্তি, সূর্য ও তাহার রশ্মি, ত্রগ্ধ ও উহার ধবলত, মণি ও উহার জ্যোতি যেমনি অভেদ, ব্রহ্ম ও তাঁহার শক্তি ক্লফাযজুর্বেদের তৈভিন্তীয় তেমনি অভেদ। আর্ণাকের অন্তর্গত নারায়ণ-উপনিষ্দে 'ฐฑ์ไ'

শব্দের উল্লেখ দেখিতে পাভয়া যায়—'তামগ্রিবর্ণাং তপদা জলতীং বৈরোচনীং কর্মফলেয় জুষ্টাম। তুর্গাং দেবীং শর্পমহং প্রপতে স্থতর্রাস তরসে নমঃ।' অর্থাৎ, আমি সেই পরমাত্রা কতৃ ক দৃষ্ট, অগ্নিবর্ণা, নিজের তাপে শক্রদগ্মকারিণী, কর্মফলদাত্রী 'হুর্গা' দেবীর শরণাগত হই। যে স্মতারিণি, সংসারতাণ-কারিণি দেবি, তোমাকে প্রণাম করি। তৈছিরীয় আরণ্যকের যাজ্ঞিকা উপনিষদের তুর্গা-গায়ত্রীটিতে আছে—'কাত্যায়নায় বিল্নহে, কন্তাকুমারীং ধীমহি তল্পে তর্গিঃ প্রচোদয়াও।' বেদের ভাষাকার সায়ন বলেন, ছর্গিও ছর্গা একই দেবী। ছর্গা শব্দের অর্থ-- তঃখেন ( অষ্টাঙ্গযোগ-সর্বকর্মোপাসনারপেণ ক্লেন) গমতে (প্রাপ্যতে) যা সা তুর্গা তুর্গমা অর্থাৎ যম, নিয়ম, আসন, প্রাণায়াম, দেবী ইতি। প্রত্যাহার, ধ্যান, ধারণা, সমাধি, শুদ্ধকর্ম ও উপাসনা প্রভৃতি তপস্থা দারা যাঁহাকে লাভ করা যায় তিনি তুর্গা বা তুর্গম। দেবী।

বাল্মীকি-ক্বত রামায়ণে দেবীপৃঞ্চার কথা নাই। কিন্তু কবি ক্বতিবাদের বাংলা রামায়ণে আছে, রাম ও রাবণ উভয়েই দেবীর ভক্ত। রাবণ-বধের অস্তু রাম শরৎকালে দেবীর আরাধনা করিয়াছিলেন।

হুর্গার উপাদনার প্রথম স্পষ্ট উল্লেখ দেখিতে পাওয়া ধায় ব্যাদক্বত মহাভারতের হুইটি হুর্গা- স্তোত্রে। এই স্তোত্র হুইটির একটি আছে বিরাটপর্বের স্তোত্রে। এই স্তোত্র হুইটির একটি আছে বিরাটপর্বের স্তোত্রে আছে—বিরাট নগরে প্রবেশ করিয়া ঘুথিষ্টির দেবী হুর্গাকে প্রভাক্ষ করিবার ইচ্ছায় স্টাহার স্তব করিয়াছিলেন। স্তুভিতে তুই হইয়া দেবী ধর্মরাজ যুথিষ্টিরকে দর্শন দিয়া সাহায়্য হারা বুদ্দে শক্রবিনাশের এবং জয়লাভের আখাদ দিয়াছিলেন। এই স্তোত্রে বর্ণিত আছে—দেবী নক্ষের

গৃহে যশোদার গর্ভে কংসবধের জন্ম জন্মিয়াছিলেন। জন্মের পর তুরাত্মা কংস তাঁহাকে প্রস্তরের উপরে নিক্ষেপ করিলে দেবী আকাশে অন্তর্হিতা হন। তিনি নারায়ণের প্রিয়া, কুষ্ণের ভগ্নী এবং খড়গ, (थिठक, भाग, श्रू ७ ठळ्धाविनी वनात्वी। उांशव বর্ণ ক্লফ, হাত চারিটি ও মুখ চারিটি। তিনি णिता. महाद्वती, अदत्रश्री, काली, महाकाली. ইত্যাদি নামে সম্বোধিতা হইয়াছেন। তারয়দে হুর্গে তৎ আং হুর্গা স্মৃত। জনৈ:।'—হে হুর্গে, তুমি তুর্গ বা সঙ্কট হইতে ত্রাণ কর বলিয়া লোক-সকল তোমাকে তুর্গা বলে। ভীম্মপর্বে লিখিত স্তোত্তে আছে —অজুন শ্রীক্বফের নির্দেশে শত্রু সয়ের ইজহায় দেবী তুর্গার স্তব করিয়াছিলেন। হৰ্গ। প্রীতা হইয়া বলিলেন, 'পাণ্ডুপুল্ল, তুমি শীঘ্রই শক্ত জয় করিবে, কারণ নারায়ণ তোমার সহায় এবং তুমি নরঋষির অবতার।' এই বলিয়া দেবী অন্তহিতা হইলেন। দেবী নন্দগোপের গ্রে জনিয়াছিলেন। তাঁহার বর্ণকৃষ্ণ-পিক্ল। তিনি थ्फ़ा-(य्रोक-भूनशांत्रिनी द्रभारती। एषाय प्रती হুর্না, কাত্যায়নী, ভগবতী, উমা, মহানিদ্রা, বেদ-মাতা, শাক্তরী, अनुমাতা, কালী, মহাকালী, ভদ্রকালী, চণ্ডী প্রভৃতি নামে সম্বোধিতা হইয়াছেন। মহাভারতের অন্তর শিবের পত্নীকে শঙ্করী, অম্বিকা, পার্বতী, গোরী, উমা, মহেশ্বরী বলা হইয়াছে।

শ্রীমন্তাগবতে দেবী যোগমায়। ও বিষ্ণুমায়ারূপে উল্লিখিত। ব্রজাক্ষনাগণ নন্দগোপপুত্র ক্ষণ্ডকে পতিরূপে লাভ করিবার জন্ত দেবী কাত্যায়নীকে আরাখনা করিয়াছিলেন। কাত্যায়নীই মহামায়া হুর্গা। হরিবংশে দেবীকে হুর্গা বলা হয় নাই—তিনি যোগকক্যা। ইহাতে দেবীর স্তোত্রের নাম আর্থান্তব। দেবীকে আর্থা, কাত্যায়নী, কৌষিকী, নারায়ণী, পার্বতী, ব্রহ্মবাদিনী, ব্রহ্মবারিণী ৰলা হইয়াছে; কালী, করালী, চণ্ডী, হুর্গার নাম নাই। মহিৰাহ্মর বা অপর কোন অক্সরব্ধের কথাও হরিবংশের

ন্তবে নাই, দক্ষী ও অলক্ষীরূপে দানববধের কথা আছে।

বৌদ্ধতন্ত্রগুলিতে শক্তিবাদের কথা আছে।
কোন কোন পণ্ডিত বলেন—হিন্দুদের কালী, তারা,
ষোড়শী, ভুবনেশ্বরী প্রভৃতি দশমহাবিত্যার বর্ণনা
বৌদ্ধতন্ত্র হইতে গৃহীত। কালী, তারা, সরস্বতী,
ভদ্রকালী, কামেশ্বরী প্রভৃতি দেবীর অইরপের
মন্ত্রসকলও বৌদ্ধতন্ত্র হইতে গৃহীত। জৈনদের
মন্দিরে সরস্বতী ও অন্তান্ত দেবীর মৃ্তিসকল দেখা
যায়—তাঁহার। সরস্বতীকে জ্ঞানের অধিষ্ঠাত্রী দেবী
ও শাসনদেবীরূপে পূজা করেন।

শাক্ততন্ত্রে দেবীপূজার পূর্ণবিকাশ দৃষ্ট হয়।
ভন্তপাস্থবিদ্ ভার জন উদ্ভাকের মতে সমগ্র শাক্ততন্ত্র
বীজাকারে দেবীস্থক্তের মধ্যে পাভন্না যায়। শুধু
তাহাই নহে, বৃহদ্দেবতা হইতে বচন তুলিয়া তিনি
দেখাইয়াছেন, বৈদিক দেবী অদিতি, বাক্ ও
সরস্থতী এবং পরবর্তী কালের হুর্গা অভিন্না।

পুরাণগুলিতে দেবীপূজার থ্ব সমৃদ্ধি দেখা যায়। কোন কোন পুরাণে দেবী ভারতী, গিরিজা, অফিকা, তুর্মা, চঞী, নাহেশ্বরী, উমা, লক্ষী প্রভৃতি নামে বর্ণিতা। মার্কণ্ডেয় পুরাণান্তর্গত চণ্ডীতে তুর্গার রণদেবীরূপের চূড়ান্ত বিকাশ দেখা যায়। মহামায়া নিত্যা সনাতনী ও জন্মমৃত্যুরহিতা হইলেও দেবগণের কার্যসিদ্ধির অর্থাৎ দেবপীড়ক অস্করগণের বধের জন্ম আবিভূতা হইয়া 'উৎপন্ধা' বলিয়া কথিতা হন। চণ্ডীতে বর্ণিত আছে—শুভ-নিশুস্ত-বধের পর দেবতারা নারায়নীর তব করিয়াছিলেন এবং দেবী প্রসন্ধা হইয়া ব্রলিয়াছিলেন,

'ততৈবে চ বধিয়ামি ত্র্গমাধ্যং মহাস্করং।
 ত্র্গাদেবীতি বিথ্যাতং তল্মে নাম ভবিয়তি॥'
 অর্থাৎ, আমি আবার ত্র্গম নামক প্রকাণ্ড
 অস্করকে বধ করিব, তথন আমার 'ত্র্গাদেবী'
 এই নাম বিথাত হইবে। 'ত্র্গে স্মৃতা হরসি
ভীতিমশেষজ্ঞােঃ।' 'ত্র্গাসি ত্র্গভব্দাগর-

নৌরসঙ্গা।'— হুর্প বা সঙ্কট হইতে যিনি সকলকে রক্ষা করেন তিনি হুর্গা। চণ্ডীতে আছে, হুর্গা তিন রূপে প্রকাশিতা হইয়াছিলেন—মহাকালী, মহালক্ষী ও মহাসরস্বতীরূপে। মহামায়ার মহাশক্তিতে জগং মুঝ; আবার তিনি উপাসকের আরাধনা হারা প্রসন্ধা হইলে জীবকে মায়ার বন্ধন হইতে মুক্ত করেন—'দৈয়া প্রসন্ধা বরদা নূণাং ভবতি মুক্তমে।' 'সা বিভা পরমা মুক্তে হে তুভূতা সনাতনী। সংসারবন্ধহেতুশ্চ দৈব সর্বেশরেশ্বরী।' তিনি আরাধনা হারা প্রীতা হইলে জীবকে ধর্ম অর্থ কাম মোক্ষ দান করেন।—'আরাধিতা সৈব নূণাং ভোগস্বর্গাপবর্গনা।' 'সাহ্যাচিতা চ বিজ্ঞানং তুটা ঋদিং প্রয়ন্তিত।'

দেবীভাগবতেও আছে—মহামায়া অরূপা হইয়াও ভক্তগণকে রূপা করিবার জন্ম রূপ ধারণ করেন— 'সেয়ং শক্তির্মহামায়া সচ্চিদানন্দনায়িনী। রূপং বিভতি অরূপাচ ভক্তানুগ্রহহেত্বে।' দেবী ও ব্রহ্ম এক, অভিন্ন—

'সনৈকজং ন ভেলোহন্তি স্বলৈব মমাস্ত চ।
বোহসৌ সাহং অহং যাসৌ ভেলোহন্তি মতিবিত্রমাৎ ॥'

বেদ, মহাভারত, পুরাণ, তন্ত্র প্রভৃতির আলোচনা
হইতে দেবীর বিভিন্ন রপগ্রহণের কথা জানা যায়।
দেবীস্থক্তে দেবী সর্বব্যাপিনী বিশ্বের কারণীভূতা
স্ত্রীদেবতা, কেনোপনিষদে ব্রন্ধের শক্তি উমা-হৈমবতী,
মহাভারতে নন্দকুলোদ্ভবা বিদ্ধাবাসিনী, চঞ্চীতে
মহিষমদিনী পার্বতী ও হুর্গম-নামক অস্তরমদিনী
হুর্গা। কালিকা-পুরাণের মতে দেবীর মূল মূতি
এক্ষণে অন্তর্হত। মহিষাপ্রব্যধের পর মহিষমদিনীরূপে দেবী পৃঞ্জিতা হইতেছেন। ঋরেদীয়
দেবীর কল্পনা এবং মহাকাব্যের ও পৌরাণিক দেবীর
কল্পনার মধ্যে প্রকৃত পার্থক্য বেশী নাই। পরবর্তী
কালের কল্পনার মধ্যে নৃতন কিছু উপাদান
আসিয়াছে। পার্থক্য কেবল দেবীপুঞ্জার ধারার
বিকাশের মধ্যে।

## শ্ৰীশ্ৰীকালী

"আতাশক্তি লীলাময়ী; সৃষ্টি-স্থিতি-প্রলয় করছেন। তারই নাম কালী। কালীই ব্রহ্ম, ব্রহ্মই কালী। একই বস্তু যথন নিজ্ঞিয়, সৃষ্টি-স্থিতি-প্রলয় কোন কাজ করছেন না—এই কথা যথন ভাবি, তখন তাঁকে ব্রহ্ম বলি; যখন তিনি এই সব কার্য করেন—তখন তাঁকে কালী বলি, শক্তি বলি। একই ব্যক্তি; নামরূপ ভেদ। তিনি নানাভাবে লীলা করছেন। তিনিই মহাকালী, নিত্যকালী, শাশানকালী, রক্ষাকালী, শামাকালী। মহাকালী, নিত্যকালীর কথা তন্তে আছে। যখন সৃষ্টি হয় নাই, চক্র সূর্য গ্রহ পৃথিবী ছিল না, নিবিড় গাঁধার—তখন কেবল মা—নিরাকারা মহাকালী মহাকালের সঙ্গে বিরাজ করছিলেন। শামাকালীর অনেকটা কোমল ভাব—বরাভয়্রদায়িনী; গৃহস্থবাড়ীতে তাঁরই পূজা হয়। যখন মহামারী, ছর্ভিক্ষ, ভূমিকম্প, অনার্থি হয় তখন রক্ষাকালী পূজা করতে হয়। শাশানকালীর সংহারমূর্তি। শব-শিবা ডাকিনী-যোগিনী মধ্যে শাশানের উপর থাকেন। ক্রধিরধারা, গলায় মুগুমালা, কটিতে নরহস্তের কোমরবন্ধ। যখন জগৎ নাশ হয়, মহাপ্রলয় হয়, তখন মা সৃষ্টির বীজ কুড়িয়ে রাখেন। তস্তির পর আতাশক্তি জগতের ভিতরেই থাকেন। জগৎ প্রসব করেন, আবার জগতের মধ্যে থাকেন।"

## স্ত্রপ্তা

### শ্রীবিমলকৃষ্ণ চট্টোপাধ্যায়

কঠে তোমার কথনো যে শুনি
ভৈরব-দলীত,
নৃত্যচপল চরণে জাগাও
অশিবের ই দিত।
বহাপ্লাবন-মহামারীরূপে
তব আগমনী গাহ চুপে চুপে,
জীবনশরণ-কর-পরশন
হরে প্রাণ-স্থিৎ।

নয়নে তোমার স্পঞ্জন-প্রথম।
তুমি চিরস্থনর !
তাই পুরাতন দলিত জীর্ণ
বিদায়ী নিরস্তর ।
যাহা যায় ঝরি' তোমার ভুবনে
আনো তাহা পুন: নব-ক্লপায়ণে,
ভাঙিবার ছলে করিছ নিতা
স্পষ্টিরে মনোহর ।

## ত্রীরামকৃষ্ণ-পার্ষদ-বন্দনা

### স্বামী প্রেমেশানন্দ

লদিত—ত্রিতালী ( প্রস্থাতী স্থর )

জয় জয় রামকৃষ্ণ ভ্বন-মঙ্গল,
জয় মাতা শ্রামান্তা অতি নিরমল।
জয় বিবেক-মানন্দ পরম দয়াল,
প্রভ্র মানস-স্তুত জয় শ্রীরাথাল॥
জয় প্রেমানন্দ প্রেমময় কলেবর,
জয় শিবানন্দ জয় লীলা-সহচর।
বোগী বোগানন্দ জয় নিত্যানিরঞ্জন,
জয় শনী গুরুপদে গত-ভত্মন॥
সেবাপর যোগিবর, অভ্ত-মানন্দ,
অভেদ-আনন্দ জয় গতমোহবর।
বোগরত ত্যাগ-ব্রত তুরীয় আধ্যাত,
শরত স্থবীর শাস্ত যেন গণনাধ॥

\*জীবে শিব-সেবাব্রত গলাধর বীর, জয় শ্রীবিজ্ঞানানল প্রশাস্ত গন্তীর। প্রধান গোপাল মাতৃসেবা-পরায়ন, সারদা সারদা-পদে গতপ্রাণমন।। \* বালক-চরিত্র জয় অবোধ সরল, নাগবর ত্যাগ-বীর বিবেক-সহল। কথামৃত-বরিষণ গৌর জলধর, গিরিশ ভৈরব জয় বিশ্বাস-আকর। রামকৃষ্ণদাস-দাস জয় স্বাকার, রামকৃষ্ণলাস-দাস জয় বার বার। রামকৃষ্ণ-নাম জয় শ্রবণমঞ্জল, ভকত-বাঞ্কিত জয় চরণ-কমল।

ভিজনটি বহু পূর্বে রচিত এবং গীভাবলী, দলীত-সংগ্রহ প্রভৃতি গ্রন্থে প্রকাশিত। উহাতে শ্রীরামকৃংক্তর করেকজন ত্যাগী পার্যদের নাম উল্লেখ ছিল না, তারকামধাত্ব স্তবকটি নূতন রচনা করিয়া লেখক এই বন্দনাটি সম্পূর্ণ করিলেন । ট্: সং ট্

## সমালোচনা

গীভামাধুকরী—শ্রীনগেল্রনাথ ভট্টাচার্য, কাব্য-ব্যাকরণভার্থ; ২০।১১, নেতাঙ্গী স্থভাষচল্র রোড, পো: রিজেন্ট পার্ক, কলিকাতা-৭০ হইতে প্রকাশিত। পৃষ্ঠা ৫৬। মূল্য ১'২৫ টাকা। উৎকৃত্ত পুরু কাগজে পাইকা টাইপে সুমুদ্রিত।

ক্ষতিবাদের রামায়ণ, কাশীরাম দাদের মহাভারতের স্থায় যাহাতে অল্পিকিত সমাধ্রেও গীতার
মতবাদ প্রচারিত হয়—এই উদ্দেশ্যে গ্রন্থকার সরল
পত্যে পয়ার-ছন্দে গীতার সারমর্ম "গীতামাধুকরী"
নামে প্রকাশ করিয়া সকলের ধক্ষবাদার্হ ইইয়াছেন—
একথা অরুঠিচিত্তে বলিতে পারা যায়। মহাভারতের
ভৌম্মপর্বে উক্ত ইইয়াছে যে গীতা সর্বশাস্ত্রময়া। গীতা
পাঠ করিলেই সব শাস্ত্রপাঠের ফল লাভ হইয়া থাকে।
গীতার্থ হল্মসম করিতে হইলে সাধনা চাই।

গীতা সম্বন্ধে কাহারও কাহারও ভ্রান্ত ধারণা আছে যে গীতা শুধু কর্মের প্রেরণা যোগায়। জ্ঞান, কর্ম ও ভক্তি— ত্রিধারার সম্মিলন ঘটিয়াছে এই মহাগ্রন্থ গীতাতে। স্থপণ্ডিত ও সাধক গ্রন্থকার নিমাধিকারিগণের জন্ত অতি প্রাঞ্জল ভাষায় গীতাগ্রন্থ অবলম্বনে আত্মার অমরত্ব, মৃত্যুর অপরিহার্যতা, তপস্তা, দান, জ্ঞান, কর্ম, বৃদ্ধি, স্থা, ত্রিবিধ ধর্ম প্রভৃতি বিষয়ে আলোচনা করিয়াছেন; এবং বাহাদের জন্ত করিয়াছেন তাঁহারা উহা হইতে যথেই লাভ্রান হইবেন, তাহাতে অণুমাত্র সন্দেহ নাই। অমৃতলোকের নিম্নোদ্ধ ত বর্ণনাট কী চমৎকার!

নাহি নিদ্রা অলসতা সেথা
মনে নাই নিদার্কণ ব্যথা,
আছে চির বসন্ত মধুর
বায় গাহে আনন্দের স্থর
কর মন অমৃত সন্ধান,
মতিমান, ওহে মতিমান!!

—জ্রীরাধাচরণ দাস, সাহিত্যরত্ন

ইউরোপের গান্ধী ডাঃ এ্যাল্বার্ট শুইৎজার –শ্রী প্রফুলরঞ্জন বস্থরায়; পৃষ্ঠা ১২, মৃন্য টাকা; ১০০০ শৈবলিনী-কুটীর, যাদবপুর, কলিকাতা।

ডা: এগল্বার্ট শুইৎজারের জীবনীকার শ্রীপ্রফুল-রঞ্জন বস্থরায় বাঙালী জ্ঞাতির ধন্মবাদভাজন। সাম্প্রতিক কালে রাজনীতির দামামাধ্বনিতে সারা বিষের সায়ুতন্ত্র যথন মুহ্মান, অর্থ ও শক্তির প্রতিদ্বিতায় মারুষের স্বাভাবিক মূল্যবোধ যথন এমনই সময়ে যে কয়েকটি মামুষের আবিভাবে আমরা মহুদ্বাত্তের প্রতি আমাদের আস্থা ফিরে পেয়েছি, ডাঃ শুইৎজার তাঁদেরই একজন। ইওরোপের পণ্ডিত সমাজের অগ্রণী ডা: শুইৎজার কেমন ক'রে জীবনের সকল ঐশ্বর্ঘ-সম্ভাবনা ত্যাগ ক'রে ভগবান ধীশুর মানবপ্রেমের আদর্শে আফ্রিকার স্থুদুর প্রদেশে রোগার্ডদের সেবায় ব্রতী হয়েছেন, দে কাহিনী দেশকালের গণ্ডী অতিক্রম ক'রে চিরদিনের সম্পদ হ'য়ে থাকবে! আশা করি স্থধী পাঠকমগুলীর দাগ্রহ দৃষ্টির অভিনন্দনে এ জীবনীটি স্মপ্রচারিত হবে। লেথকের শ্রন্ধানত চিত্তের ম্পর্মে সংক্ষিপ্ত পরিদরেও জীবনীট হৃদযুগ্রাথী হ'য়ে উঠেছে।

কিন্তু একটি বিষয়ে লেখকের দৃষ্টি আকর্ষণ করা প্রয়োজন মনে করি। একদা বিজ্ঞমচল্রকে বাংলার স্কিট', নবীনচল্রকে 'বায়রণ' এবং রবীক্রনাথকে 'শেলী' বলার ফ্যাশন এদেশে ছিল। এ জাতীয় নামকরণ সম্বন্ধে রবীক্রনাথ বিরূপ মন্তব্য করেছিলেন, এই কারণে যে এতে ক'রে উলিন্ত ব্যক্তির সম্মান কিছুমাত্র বাড়ে না। 'ইউরোপের গান্ধী' এই বিশেষণটি আমাদের পূর্বকালীন ফ্যাশনেরই বিপরীভ অমুবর্তন। অবশ্র কোন কোন ক্ষেত্রে গান্ধীজী ও শুইৎজারের আদর্শগত এক্য আমাদের আক্রন্ত করে, তবু সে সম্বন্ধে জীবনীর মধ্যে আলোচনা

কর্লেই চল্ত, নামকরণ স্বতন্ত্রভাবে হওয়াই বাঞ্নীয়। পরিশেষে, ছাপা ও বাঁধাইয়ের স্থক্চির জন্ম লেথক ও প্রকাশক ধন্যবাদার্হ।

শ্রীপ্রণব ঘোষ

পাতথেয়— শ্রীমেহণতা দেবী ভারতী প্রণীত; শ্রীবিভা পাবলিশিং হাউদ, রন্ধনাথপুর, পোঃ বড়িশা, কলিকাতা ৮ হইতে প্রকাশিত। পূঞা ৭৮; মূল্য তিন টাকা।

বর্তমানে সাহিত্যের ক্ষেত্রে বহু কবিতার বই আত্মপ্রকাশ করলেও 'পাথেয়' শিরোনামে নতুন বইটি স্থকীয় বৈশিষ্ট্যে সমুজ্জল হ'য়ে কাব্য-রসিকদের কাছে ৩৪টি কবিতার অর্থা নিয়ে উপস্থিত হয়েছে। সব কয়টি কবিতাই রসোভীর্ণ না হলেও নিঃমন্দেহে বলা থেতে পারে 'পাছ', 'জীবন-রহস্থ', 'ভরত', 'মনের আগুন', 'কোন আমি দামী', 'শবরী', 'বিষ্ণুপ্রিয়া', 'নির্বাসিতা সীতা'—কবিতাগুলি ভাব, ভাষা ও ছলে অনব্যা। 'চাষী ভাই', কবিতায় থে দরদ প্রকাশিত হয়েছে তাতে ক্রিমতার ছেঁায়াচ নেই।

কবীর-বাণী — শ্রীযোগেশচন্দ্র মজুমদার,
প্রকাশক: রঞ্জন পাবলিশিং হাউদ, ৫৭, ইন্দ্রবিশ্বাদ রোড, কলিকাতা-৩৭। মূল্য দেড় টাকা; পৃষ্ঠা ৮৫+(৮)।

শ্রীযুক্ত ক্ষিতিমোহন সেন মহাশ্যের কবীর-দোঁহো-সংগ্রহ হইতে এক শতটি নির্বাচিত কবিতার অমুবাদ বিশ্বকবি রবীন্দ্রনাথ 'One Hundred Poems of Kabir' নামে প্রকাশিত করেন। বর্তমান কাব্যগ্রন্থটিতে তাহার একটি বাদে সবগুলি আছে।

স্কবি সভোক্তনাথ অনুদিত 'বুলন'টির বদলে বর্তমান লেথক অক্ত একটির অহুবাদ দিয়া শত সংখ্যা পূর্ব করিয়াছেন। প্রভ্যেকটি অহুবাদের শীর্ষে মুলের প্রথম পঙ্ক্তি লিখিত আছে। ভাব ও ভাষার দিক দিয়া অহুবাদ স্থানে স্থানে দার্শনিক কাব্যে পরিণত হইয়াছে এবং বহু পাঠক—বাঁহারা মূল 'কবীর' পড়িতে পারেন না—তাঁহারা তৃপ্ত হুইবেন। ইংরেজীতে সম্ভব না হইলেও মনে হয় বাংলায় মূল দোঁহাগুলির অনুকারী ছন্দে অনুবাদ সম্ভব; হয়তো তাহাতে ভাবের গভীরত্ব ও যাথার্থা কথিকিং বাাহত হয়।

A Practical Guide to Samadhi.—
( Spiritual Teachings ) by Swami Narayananda. Published by Messrs N. K. Prosad & Company, P. O. Rishikesh (U. P.) Price Rs 4/- Pages. 206+XII.

হ্নধীকেশের স্থামী নারায়ণানন্দ সাধ্যাত্মিক সাহিত্য-রচিত্রতা হিদাবে ভারতে এবং ভারতের বাহিরেও আজ স্থপরিচিত। প্রাঞ্জল ইংরেজীতে লিখিত উাহার মনোবিজ্ঞান ও সধ্যাত্ম-বিজ্ঞানের গ্রন্থরাজি বহু সাধকের সাধনপথে সহায়তা করে। বর্তমান গ্রন্থে প্রার্থনা, ঈর্থর, শেষ সভ্য ও ভাহার অন্তভ্তি—বিবেক, বৈরাগ্য, ইইদেবতা, গুরুর প্রয়োজনীয়তা, সাধনা, শরণাগতি, মন্ধ, জ্ঞানখোগ, সমাধি, জীবস্কুকি, তুরীয়াবস্থা প্রভৃতি আলোচিত হইয়াচে।

পুস্তকের প্রথমে লেখকের সংক্ষিপ্ত জীবনীতে তাঁহার সংগ্রাম ও সাধনা লিপিবজ। এরপ একথানি পুস্তকে হস্তরেখা-বিচারক-কর্তৃক বিচারও লেখক সম্বন্ধে ভবিশ্বদ্বাণী নিতান্তই বিজ্ঞাপনের মতো লাগে।

শ্রীত**ণ্ডী-স্তবমালা** — শ্রীস্থরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী প্রণীত; ২৬বি, স্বার, দ্বি, কর বোড কলিকাভা-৪ হইতে প্রকাশিত, পৃষ্ঠা ৮০+৮০; মৃশ্য দশ স্থানা।

শারদীয়া প্রীপ্রীত্র্গাপৃদ্ধার সময় স্তব-পুত্তিকাথানির প্রকাশ অতি স্থানর ও সময়োচিত হইয়াছে।
বাঁহারা সমগ্র চণ্ডীথানি পড়িবেন না বা পড়িতে
পারিবেন না, তাঁহাদের পক্ষে চণ্ডীর অন্তর্গত

অত্যুৎক্কট স্তবচতুইয়ের পাঠবিধি দেবীমাহাজ্যেই নির্দিষ্ট হইয়াছে। দেই দিক দিয়া বর্তমান সংকলক ব্রহ্মাক্কত-স্তব্তি, শক্রাদি-স্তব্তি, দেবগণক্কত-স্তব্তি, নাবায়ণী-স্তব্তি অর্থস্ক পৃথগ্ভাবে প্রকাশ করিয়া সকলের ধন্তবাদার্হ হইয়াছেন।

স্তবগুলির পূর্বে অর্গনন্তোত্র, কীলক্ষ্তব, দেবী-

কবচ, এবং পরে দেবীস্ক্র, শ্রীশ্রীত্র্বান্তররাজ, ক্ষমা-ভিক্ষাস্ত্রতি প্রভৃতি সাজানোতে পুস্তকথানি একটি পঞ্চপুষ্পের সাজিতে পরিণত হইয়াছে।

ক্রত প্রকাশনের জন্ম কিছু ছাপার ভূল রহিয়া গিয়াছে। পরবতী সংস্করণে আশা করি এগুলি নিশ্চয় দুবীভূত হইবে।

### শ্রীরামক্রফ্ষ মঠ ও মিশনের নবপ্রকাশিত পুস্তক

A Man of God. (Glimpses into the life and works of Swami Shivananda, a great disciple of Sri Ramakrishna)—by Swami Vividishananda of Ramakrishna Vedanta Center Seattle, Washington, U.S.A. Published by Sri Ramakrishna Math, Mylapore, Madras 4. Price Board Rs 3.; Cloth Rs 4. Pages 352 & Foreword by Christopher Isherwood.

সিংষ্ট্ল্ রামক্লফ বেদান্ত-কেন্দ্রের স্থামী বিবিদিধানন্দ-লিখিত গ্রন্থখনি শ্রীমৎ স্থামী শিবানন্দ (মহাপুক্ষ) মহারাজের জীবন - ও সাধন কথা। এই মহাজ্ঞাবনাস্থ্যান বাধোটি অধ্যায়ে বিভক্ত:

ব্যক্তিত্ব ও বাল্যজীবন, শ্রীগুরুর পদতলে, তপস্থা ও তীর্থপর্যটন, দেবায় অঃত্মনিয়োগ, মহাব্রতের পূর্বাভাষ, সংঘণীর্যে, জাতীয়তার উপর সংবের প্রভাব, গুরুরপে, স্বর্গীয় স্থমামগুত জীবন, গৌরবময় অধ্যায় প্রভৃতি কয়ট বিষয়বস্তুকে কেন্দ্র করিয়া সরল সভ্জে ভাষায় পূণ্যজীবনের আলেখা রচিত হইয়াছে!

অভুতানন্দ-প্রাসক স্থানী গিজানন্দ কর্তৃক সংকলিত; প্রকাশক—শ্রীরামকৃষ্ণ মিশন সেবাশ্রম, আমিনাবাদ, লক্ষ্ণো, উত্তরপ্রদেশ। পৃষ্ঠা ১২০, মৃল্য দেড টাকা।

শ্রীমং স্থামী অন্তুতানন্দ বা শ্রীশ্রীলাটু মহারাঞ্জ সম্বন্ধে পূর্বে 'সংকথা', লাটুমহারাজের স্মৃতি প্রভৃতি গ্রন্থ প্রকাশিত হইয়াছে। বর্তমান পুস্তকে আরও অনেক নৃত্রন তথা ও কথাবার্তা সংগৃহীত। পুস্তকের প্রথমে স্থামী শ্রন্ধানন্দ লিখিত সংক্ষিপ্তা পরিচিতিতে লাটু মহারাজের ঞাবনকথা আলোচিত, দ্বিতীয় অংশে বিভিন্ন সমস্তা-বিষয়ক উপদেশ্যবলী ও শেষে বিবিধ্যসঙ্গ সাম্ববশিত।

চতুর্থা শ্রম সন্ধ্যাস ও মূত্ত-যতিসংক্ষার—
স্থানী কৈবল্যানক (পুরী) প্রণেতা, শ্রীরামক্কথ অবৈতাশ্রম বারাণদী হইতে প্রকাশিত; দক্ষিণা ৮০, পুঠা ৪২।

সন্ধানী অবধৃত প্রভৃতি নোক্ষমার্গী চতুর্থাশ্রমিগণের দেহান্তে তাঁহাদের ভক্ত ও শিষ্মগণের কথন
কি করণীয়—শাস্ত্রবিধি ও প্রচলিত আচার-অন্থবায়ী
তাহা নিপিবল হইয়াছে। পরিশেষে মঠামায় ও
সন্ধাসবিধি প্রভৃতি নিবল ; অল্লের মধ্যে পুত্তকথানি
একটি মুলাবান সংগ্রহ-গ্রন্থ।

## শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

#### স্থামী দিব্যানন্দজীর দেহত্যাগ

আমরা গভীর বেদনার সহিত জানাইতেছি
গত ১২ই অক্টোবর (২৫শে আশ্বিন) ভোর ৫-৩৫ মিঃ
সময় কলিকাতা চিত্তরজ্ঞন ক্যান্দার হাসপাতালে
আমী দিব্যানন্দজী ৬৭ বংসর বয়সে শেষ নিঃশাস
ত্যাগ করিয়াছেন। কিছুদিন যাবং কাশী অবৈত
আশ্রমে তিনি ফুসফুসে ক্যান্দার রোগের যন্ত্রণায়
কন্ট পাইতেছিলেন; চিকিৎসার জন্ম তাঁহাকে
কলিকাতায় আনিয়া উপরি-উক্ত হাসপাতালে ভরতি
করা হয়, কিন্তু হুঃখের বিষয় ভরতি হওয়ার প্রদিনই
তাঁহার দেহান্ত ঘটল। তিনি শ্রীশ্রীমায়ের মন্ত্রশিশ্র
ছিলেন।

১৯১৫ খুইাবে ২৫ বৎসর বয়সে বেলুড্মঠে বোগদান করিয়া স্থানী দিবাগনন্দ ১৯১৯ খুইাবে প্রীমং স্থানী ব্রহ্মানন্দ্রী মহারাজের নিকট হইতে সন্ধাস গ্রহণ করেন, মাদ্রাজ ও বাজালোর আশ্রমে কয়েক বংসর প্রুকের কাজ করার পর তপস্থার উদ্দেশ্যে ১৯২৮ খু: কাশীবাস করিতে আসেন, এবং জীবনের শেষভাগ অবধি দীর্ঘদিন বারাণসী শ্রীরামক্ষ্য অবৈত আশ্রমেই কাটাইয়া গিয়াছেন। তাঁহার দেহস্ত আত্মা শ্রীরামক্ষ্য-চরণে লীন হইয়াছে। ওঁ শাক্ষঃ শাক্ষঃ শাক্ষঃ শাক্ষঃ

#### শ্ৰী শ্ৰীত্বৰ্গোৎসব

বেলুড়মঠে :— বথাবোগ্য গন্তীর পরিবেশের
মধ্যে মৃন্মরী প্রতিমায় জগজ্জননীর উপাদনা অন্তর্গত
ইইয়ছিল। আকাশ পরিস্কার থাকায় তিন দিনই
সংখ্যাতীত লোক সমাগম হইয়াছিল। মহাইমীর
দিন ৬,০০০ ভক্ত বিদিয়া প্রদাদ পান; এবং অন্ত
ত্ইদিন ১০,০০০ জনকে হাতে হাতে প্রদাদ
দেওয়া হয়।

শাখাকেক্সে:—আসানসোল, বারাণসী অহৈত আশ্রম, বোম্বাই, কাঁথি, ঢাকা, দিনাজপুর, জামসেদপুর, জয়রামবাটা, কামারপুকুর, করিমগঞ্জ, মালদহ, মেদিনীপুর, নারায়ণগঞ্জ, পাটনা, রহড়া, শিলং, শিলচর, সোনার গাঁ, বালিয়াটি ও শ্রীহট্টে শ্রীশ্রিপ্রা অনুষ্ঠিত হইয়াছিল।

বোষাই আশ্রমের পূজায় অন্থান্থ কর্মস্টীর মধ্যে ধর্মসম্মেলন বিশেষ উল্লেখযোগ্য। ডক্টর কে, এম, মুন্সীর সভাপতিত্বে বিভিন্নধর্মের একটি আলোচনা-সভাও অনুষ্ঠিত হয়।

লণ্ডন কেন্দ্রেও হুর্গাপূজা উপলক্ষে বিশেষ ভজন ও আনন্দের অনুষ্ঠান হইয়াছে।

#### কার্য-বিবরণী

বোদাই ৪ রামকৃষ্ণ মিশন শাখা-কেন্দ্রের ১৯৫৫ ও '৫৬ খৃষ্টাব্দের স্থ্যন্তিত কার্য-বিবরণী পাইয়াছি। ১৯২৩ খৃঃ প্রতিষ্ঠার সময় হইতে শ্রীরামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দের ভাবাদর্শে শিক্ষা ও সেবামূলক কার্যের মধ্য দিয়া বেদান্তের সার্বভৌম ভাব বোদাই রাজ্যের বিভিন্ন অঞ্চলে এই কেন্দ্র হতে প্রচারিত হইতেছে। গত তুই বৎসরে বিশিপ্ত পণ্ডিত ও শিক্ষাবিদ্যাণ কতু ক গীভা, বেদান্ত দর্শন, উপনিষৎ, শ্রীরামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ-বাণী ও বিভিন্ন ধর্ম-বিষয়ে ২৭৫টি আলোচনা ও বক্তৃতাসভার ব্যবস্থা হয়। আশ্রমে ও ভারতের বিভিন্ন স্থানে কেন্দ্রাধ্যক্ষ স্থামী সম্বন্ধানন্দ্র্জী ১৪৮টি বক্তৃতা দেন।

শ্রীরামক্কণ, শ্রীশ্রীমা ও স্থামী বিবেকানন্দের জন্মোৎসব এবং শ্রীক্ষণ, বৃদ্ধদেব, ধীশুখুট ও শ্রীচৈতত্তের জন্মতিথি এবং শারদীয়া তুর্গাপূজা পূর্ব পূর্ব বংসরের স্থায় অন্তৃষ্টিত ও উদ্যাপিত হয়।

শিবানন্দ গ্রন্থাগারের পৃস্তক-সংখ্যা বর্ধিত করা ইইয়াছে। প্রায় অধু শত দৈনিক ও সাময়িক পত্রিকা নিয়মিত লওয়া হইয়া থাকে। ছাত্রাবাসে ৭৪ ও ৮৬ জন বিভার্থীকে ভরতি করা হইয়াছিল; পরীক্ষার্থীদের মধ্যে বিশ্ববিভালয়ের বিভিন্ন পরীক্ষায় উত্তীর্থ হয় ৩২ ও ৪১ জন, কয়েকটি ছাত্র বৃত্তি পায়। আশ্রমের দাতব্য চিকিৎসালয়ে হোমিওপ্যাধিক, আালোপ্যাথিক ও আয়ুর্বেদিক বিভাগে মোট ১৭৯, ৮৪৬ রোগী চিকিৎসালাভ করে।

বন্ধ বিধার আসাম মহারাষ্ট্র কচ্ছ প্রভৃতি অঞ্চলে বিভিন্ন সময়ে বন্ধা তুর্ভিক্ষ ভূমিকম্প ও বাত্যায় তুর্গত নরনারীর সেবায় প্রায় আটে লক্ষ টাকাবায় করা হয়।

#### স্বামী সম্বন্ধানন্দঞ্জীর বক্তৃতা-সফর

পশ্চিমবঙ্গ ও পূর্ববঙ্গ হইতে আমন্ত্রিত হইয়া বোষাই আশ্রমের অধ্যক্ষ স্বামী দমুর্কানন্দ মহারাজ —এবারও প্রায় তুই মাস ধরিয়া বহুস্থানে শ্রীরামক্লফ, শ্রীশ্রীমা ও স্বামী বিবেকানন্দের জীবন ও বাণী এবং ধর্ম, ভারতক্লষ্টি, নারীজাতির আদর্শ, বেদান্ত ও বর্তমানের প্রয়োজন প্রভৃতি বিষয়ে বকুতা দিয়াছেন। আসানসোলকে কেন্দ্র করিয়া कूनिंछ, वार्नभूत, िखत्रक्षन, मारेशान, तानीनक्ष, अधान প্রভৃতি স্থানের শ্রীরামক্লফ-উৎসবে তিনি যোগ দিয়াছেন। জ্বয়রামবাটী ও কামারপুকুরে উৎসবের পর কলিকাতায় বলরাম-মন্দিরেও তাঁহার তুইটি বক্তৃতা উল্লেখযোগ্য। পূর্বপাকিস্তানে কলমা দোনার-গাঁ, ঢাকা ও নারায়ণগঞ্জে বহু নরনারী বৎসরান্তে স্বামীজীর বক্তৃতা শুনিয়া মুগ্ধ হইয়াছেন। বিশেষত: ঢাকা জেলাবোর্ড হলের সভার মুখ্যমন্ত্রীর সভাপতিতে তাঁহার ইংরেজী বক্ততা 'Where all religions meet' (সকল ধর্ম কোথায় মিশিয়াছে) শুনিবার জন্ম বহু মন্ত্রী, অধাপক, জল, অনুান্ম উচ্চ রাজকর্মচারী এবং যুক্তরাষ্ট্রের হাইকমিশনারও উপস্থিত ছিলেন।

#### মাজাজ: পুনর্বাসন

মান্ত্রাঞ্জ সরকারের স্বরাষ্ট্র-মন্ত্রী প্রীএম.
ভক্তবংসলম্ সম্প্রতি বেদারণামে রামকৃষ্ণ মিশন
হরিজন কলোনীর বিতীয় ও শেষ দফায় ৭২টি গৃহের
উদ্বোধন করিয়াছেন! সাত মাস পূর্বে মান্ত্রাক্র

রাজ্যপাল প্রথম দফায় ১২৮টি গৃছের উ**খো**ধন ক্রিয়াছিলেন।

দশ একর জমির উপর তিন লক্ষ টাকার অধিক বায়ে নিমিত ত্ইশত পাকা বর বিশিপ্ত এই কলোনী রামক্বফ মিশন কতু কি ১৯৫৫ সালের ঝটকায় পীড়িত হরিজনদিগকে প্রদত্ত হইয়াছে। এই কলোনী স্বয়ংসম্পূর্ণ। ইহাতে একটি প্রাথমিক বিভালয়, গ্রন্থাগার, উপাসনা-গৃহ, প্রীরামকঞ্চের মন্দির, শিশুদের পার্ক, রেডিও, মটি পাকা ক্য়া, ৮টি নলকুপ এবং ৪২টি আধুনিক শৌচাগার আছে একটি সমবায় মৌমাছি-পালন-সমিভিও স্থাপিত হইয়াছে।

শ্রীরামক্বক তপোষনের প্রেসিডেণ্ট স্থামী চিদ্ভবানন্দ ঐ অষ্ট্রানে সভাপতির আসন গ্রহণ করেন। মাদ্রাজ মঠের স্থামী কৈলাসানন্দ সমবেত জনমগুলীকে স্থাগত জানান। রিলিফের ভারপ্রাপ্ত স্থামী শুদ্ধানন্দ তাজ্ঞোর ও রামনাদ জেলার প্রশাস্ত্রকার পর মিশনের আর্ত্ত্রাণ ও পুনর্বস্থিত সম্পর্কিত কার্যকলাপের বিবরণে বলেন:

এই ঝটিকায় আঠত্রাণকার্যে এক তাঞ্জোর জেলাতেই মিশন অম্বদান ও হ্থাবিতরণ ব্যতীত ৩২,০০০ জনকে নৃতন বস্ত্র, প্রায় সহত্র শিশুকে জামা, মেটপেনিলা, প্রায় ৭০০০ জনকে বাসনপত্র, ১৫০০ জনকে মাহর, এবং ১২৮টি গৃহ নির্মাণের মালমশলা সরবরাহ করিয়া এবং বহু কারিগরকে যন্ত্রপাতিদ্বারা জীবিকার্জনের সহায়তা করিয়া পুন্র্বাসন স্বরান্থিত করিয়াছেন। কতকভালি পুক্রিণীরও সংস্কার করা হয়।

শীরামক্ষপুরম্নামে অভিহিত কলোনীর জন্ত মোট ও লক্ষ ৮ হাজার টাকা ব্যয় হইরাছে; তন্মধ্যে মিশন ১ লক্ষ ২৫ হাজার টাকা দিয়াছেন এবং বিভিন্ন হ্যবিধার জন্ত প্রায় ৩০ হাজার টাকা ব্যয় করিয়াছেন। মিশন বেদারণ্যম্ শহর হইতে কলোনী পর্যন্ত প্রায় ৭ ফার্লং দীর্য একটি পাকা

রাস্তা নির্মাণ এবং বিহ্যুতের ব্যবস্থা করিয়াছেন। হরিজনগণ এই সমস্ত গৃংহ পুরুষামুক্তমে বাস করিতে পারিবে; কিন্তু এই সমস্ত গৃহ বিক্রয় বা হস্তাস্তরিত করিতে কিংবা বন্ধক দিতে পারিবে না।

মিশন রিলিফ কার্যে নগদে ও জিনিসপত্তে মোট প্রায় ৬ লক্ষ টাক। বায় করিয়াছেন।

স্বরাষ্ট্র-মন্ত্রী বক্তৃতা প্রসঙ্গে মিশনের জ্বনস্বোর প্রশংসা করেন। সরকারী ও বেসরকারী বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি এই অমুষ্ঠানে উপস্থিত ছিলেন।

কলিকাভাঃ শিশুমঙ্গল প্রতিষ্ঠান—এই দেবাপ্রতিষ্ঠানের ১৯৫৬ খৃঃ পঞ্চবিংশ বর্ষের কার্যবিবরণী প্রকাশিত হইয়াছে। আলোচ্য বর্ষে ইহার
উল্লেখযোগ্য পরিবিস্তার: ২৫টি শ্ব্যাসমন্থিত ও
অন্ত্রচিকিৎসার ব্যবস্থায়ক পুরুষদের সাধারণ
চিকিৎসালয় এবং ধাত্রীবিস্তা-সহ দিনিম্বর নানিংশিক্ষণ বিস্তালয়ের উদ্বোধন। মাতৃদদনের প্রয়োজনীয়তা ও সন্থানপালনবিধি সম্বন্ধে জনসাধারণ
যাহাতে অজ্ঞাত না পাকে এবং দেশে শিশুমৃত্যুর
হার যাহাতে কমে তাহার প্রতিলক্ষ্য রাখিয়া এই
প্রতিষ্ঠানের কার্য পরিচ্যালিত হয়। দেবা ও
পরিচ্ছন্ধতাই প্রতিষ্ঠানটির আদর্শ।

#### নাম-পরিবর্তন

সাধারণ হাসপাতালে পরিণত হওয়ায় শিশুমক্ষল প্রতিষ্ঠানের নাম ১৫ই মে ৫৭ ১ইতে পরিণতিত হইয়াছে: রামক্কঞ মিশন সেবা-প্রতিষ্ঠান। যে রাস্তার উপর প্রতিষ্ঠানটি অবস্থিত দেই ল্যান্সডাউন রোড কলিকাতা পোর প্রতিষ্ঠান কতু ক শরৎ বোদ রোড নামে পরিবৃতিত হইয়াছে।

গত ২৫.৯.৫৭ তারিথে পশ্চিমবঙ্গের স্বাস্থামন্ত্রী শ্রীব্দনাথবন্ধ রায় প্রাতন শিশুমঞ্চল ভবনের পূর্ব দিকের এক তলাটি—'প্রতিমা দেন মেমোরিয়েল ওয়ার্ড' নামে উদ্বোধন করেন। কলিকাতার স্থানী-সমাজে স্থারিচিত শ্রী জে. কে. বিশ্বাস প্রাক্ত তাঁহার কলিকাতা বাসভবনটির বিক্রয়ণন লক্ষাধিক টাকা তাঁহার একমাত্র স্বর্গতা কন্সার স্মৃতিরক্ষায় নিয়োজিত হইল। এই উদ্বোধন-সভায় বহু বিশিষ্ট ব্যক্তি উপস্থিত হিলেন।

বলরাম-মন্দির ( বাগবাজার, কলিকাতা )
সাপ্তাহিক ধর্মণভায় আলোচিত বিষয়:
জুলাই: শ্রীবামকুঞ্চ-কথকতা, বাল্মাকি-রামায়ণ,

গীতা, শ্রীবামক্বয় পুঁথির কথকতা।

অগষ্ট: শ্রীরামকক্ষের বান্যলীলা, শ্রীকৃষ্ণ, ধর্মপ্রবর্তক স্থামী বিবেকানন্দ, শ্রীরামকৃষ্ণ-কথকতা।
সেপ্টেম্বর: বাল্মীকি-রামায়ণ, শ্রীরামকৃষ্ণ-বিবেকানন্দ
ও বিশ্বসমস্তা, গীতা।

স্বামী পুণানন্দ, অধ্যাপক ত্পিরারি চক্রবর্তী, স্বামী সাধনানন্দ, নেতার-কথক স্থরেন্দ্রনাথ চক্রবর্তী, স্বামী উকারানন্দ, স্বাম: সচিন্ত্যানন্দ, স্বামী নিরাময়ানন্দ, স্বামী নির্জিরানন্দ, স্বধ্যাপক জনার্দন চক্রবর্তী বিভিন্ন দিনে বলেন।

ফিজি দ্বীপপুঞ্জ ঃ ১৯২৭ খৃঃ চইতেই রামক্লণ মিশনের সহায়শায় ফিভিতে ভারতীয় সন্মার্গ ঐক্য সংখ্য-এর কার্য পরিচালিত হইতেছিল। ১৯৫২ খৃগাকে 'নাদি'তে স্থাপিত মিশনের কেন্দ্র ধর্ম ও শিক্ষার ক্ষেত্রে নিয়মিত কার্যভার গ্রহণ ক্রিয়াতে।

ধর্মের ক্ষেত্রে—প্রার্থনা, ভজন, সাপ্তাহিক গীতা উপনিষদ পাঠ ও ব্যাখ্যা, রামনবমী, জ্মাইমী, তুর্গাপুজা, শ্রীরামক্কঞ্চ জন্মতিথি প্রভৃতি উৎসব পালন এই কেল্পের নিয়মিত কর্মস্টী।

শিক্ষার ক্ষেত্রে—সন্মার্গ ঐক্য সংঘন্ কতৃ কি
আরন্ধ বিবেকানন্দ হাই স্থল গত ১৯৫২ খুটান্দে
মিশনের পরিচালনায় হন্তান্তরিত হয়, বর্তমানে
এখানে ৩২৯ বিছার্থী, তন্মধ্যে ৪০ জন ছাত্রী।
অধিকাংশই ভারতীয় বংশধর, ১২ জন ফিজিয়ান,
একজন চীনা। ধর্ম-বিষয়ে ছাত্রেরা যাহাতে উদার
ও বিশ্বজনীন ভাব গ্রহণ করিতে পারে তাহার

ব্যবস্থা আছে। 'স্থুল টাইমদ্' দাপ্তাহিক পত্রিকাম হিন্দী, ইংরেজী, তামিল, তেলেগু, গুজরাতী, উর্ত্ত পি ফিজিয়ান ভাষার বিভাগ আছে। খুইমানের সময় বার্ষিক পত্র প্রকাশিত হয়। করেকটি ভারতীয় ও আমেরিকান প্রতিষ্ঠান এবং বিশ্ববিভালয়ের দহিত যোগাযোগ রক্ষা করিয়া কয়েকজন ছাত্রকে উচ্চ শিক্ষার জকু বিদেশে পাঠানো হইয়াছে। ফিজিতে মিশনের তত্বাবধানে ছাত্রাবাদ ও পূথক ছাত্রীনিবাদ

আছে। ৪০০ সাময়িক পত্রিকা ও ৫০০০ পুস্তক-সম্বলিত একটি গ্রন্থাগার ছাত্রদিগের ও জনসাধারণের পাঠের কুধা মিটায়।

মিশনের আদর্শান্ত্যায়ী সর্বাদীণ মানবসেবার উদ্দেশ্যে তাইকেডুর নিকট বিস্তীর্ণ জমি ইজারা লওয়া হইয়াছে। এখানে তঃস্থ ও পঙ্গুদের সেবা-ভবন, মাত্মদল-কেন্দ্র ( শ্রীশ্রীমায়ের শতবার্ধিকী-স্মৃতিভবন) প্রভৃতি নিমিত হইবে।

## বিবিধ সংবাদ

বিজ্ঞান: ভাইরাস্

সম্প্রতি ইন্ফ্লুংঞ্জা রোগ সারা বিশ্বে ছড়াইয়া পড়িয়াছে, ইহার প্রতিষেধক নির্ণয়ে বহু বৈজ্ঞানিক রত। এ রোগের মূল কারণ এক অতি ফুদ্র জীবাণু, যাহা সাধারণ অণুনীক্ষণ ফরের সাহায়ো দেখা যায় না,—যেমন দেখা যায় "ব্যাকটিরিয়া"। ইহার নাম দেওয়া হইয়াছে "ভাইরাস"।

গলনালীর অন্ত্র্থ, পলিও রোগ, বসস্ত, এমনকি এক প্রকার ক্যানসার রোগও ভাইরাস্ হইতে জাত হয়। ভাইরাস গরুর মুথে ও পায়ে ক্ষত উৎপন্ন করে। উদ্ভিদের নানা প্রকার রোগও ভাইরাস হইতে হয়, পাতা বা কাণ্ডের বিচিত্র গঠনে তাহা বুঝা যায়; ইহার জাত কর্থন কথনও বহু বৃক্ষ ধ্বংস হয়। পোকা-মাকড় এমনকি "ব্যাকটিরিয়া"র ভিতরেও ভাইরাসের বংশবৃদ্ধি হয়।

তামাক পাতায় এক প্রকার চাকা চাকা রোগের কারণ নির্ণয় করিতে গিয়াই ৬০ বংসর পূর্বে ভাইরাসের সন্ধান পাওয়া যায়। ইহারা অণুনীক্ষণেও দেখা যায় না, বা সাধারণ পদার্থের সাহায়েয় পুষ্টিলাভ বা বংশবৃদ্ধি করে না। সে জন্ম ইহাদের সম্বন্ধে জ্ঞান বেশী দ্ব অগ্রসর হইতে পারে নাই। বিশ বৎসর পূর্বে ইহাকে ক্টিকীকরণের

জন্ম একজন আমেরিকান বৈজ্ঞানিক নোবেল পুরস্কার পান।

বর্তমানে ইলেকট্রন মাইক্রদকোপ (ইহাতে আলোকরাশ্যর পরিবর্তে ইলেকট্রন অর্থাৎ বিত্রুৎকণারাশা ব্যবহার করা হয়) আবিদ্ধারে এক দেন্টিমিটারের এক কোটী ভাগের হুইভাগ পর্যন্ত দ্বান্ত্র বিশ্লেষণ করা যায় ও ক্ষুদ্র বস্তুকে ৪০,০০০ গুণ বিষিত্ত করিয়া দেখা যায়। এই যয়ের ও এক্স্-রে যয়ের সাহায়ে জানা গিয়াছে যে ভাইরাস লাঠি, বল বা অন্ত কোনরূপ আরুতি-বিশিষ্ট হয় ও উহার মধ্যে স্কভার মত সক্ষ একটি পদার্থ আছে।
লাঠিগুলি দৈর্ঘ্যে ও প্রন্থে যথাক্রমে প্রায় এক দেন্টিমিটারের এক কোটীভাগের ১৫ ও ৭ ভাগ, ও মধ্যের গর্ত্তটি ও ভাগ। ভাইরাদের উপরিভাগ প্রোটন দ্বারা গঠিত ও ভিতরের স্কভার মত পদার্থটি nucleic acid (নিউক্লিক এমিড)।

ভাইরাসের স্থভার মত পদার্থটি অন্থ কোন কোষের মধ্যে চুকিয়া প্রোটিন সংগ্রহ করে ও ঐ ন্তন প্রোটিন আবার nucleic acid (এসিড) তৈরী করে, ফলে ন্তন ভাইরাস স্পষ্ট হয়, এই ভাবে বংশর্দ্ধি হয়। কিন্তু ঐ প্রতিপালক কোষ্টির তারতম্যে ভাইরাস প্রকৃতির সামান্ত পরিবর্তন প্রায়ই লক্ষ্য করা যায়। ভবিষ্যৎ বংশধরগুলি কথনও অভিমাত্রায় ক্ষতিকারক হয়, বর্তমান ইন্ফ্লুএঞ্লা ব্যোগের প্রকোপ বৃদ্ধির ইংগ্রুকারণ। আবার কথনও নৃতন ভাইরাদগুলির ক্ষতি-প্রবণ্ডা লোপ পায়।

ভাইরাস রোগের প্রতিষেধক অন্বেষণে ঐ দ্বিভীয় ধর্মই কাজ লাগানো হয়। Benzimidole নামক একটি রাসায়নিক পদার্থ ইনফ্লুএজা ভাইরানের ক্ষতিপ্রবণ বংশবৃদ্ধি বন্ধ করে বলিয়া জানা গিয়াছে। এইরূপে বিভিন্ন ভাইরাস বোগের প্রতিষেধক নিরূপণ এখন আর স্কুণ্র-পরাহত নহে।

(Science & Culture, July 1957)

রায়পুর (মধ্য প্রদেশ)—জনসাধারণের মধ্যে বিশেষতঃ ছাত্রদের মধ্যে শ্রীরামক্কফ-বিবেকানন্দ-আচরিত উদার ধর্মনীতি প্রচারকল্পে গত ৩০শে জুন রায়পুর দাগা বিল্ডিংএ শ্রীরামক্কফ দেবাসমিতি স্থাপিত হইয়াছে; প্রতাহ প্রার্থনা ও শ্রীরামক্কফ-কথামৃত ব্যাথ্যার মাধ্যমে কাজের স্বত্রপাত হইয়াছে। সম্প্রতি ১৮, ১৯, ২০শে সেপ্টেম্বরে দিল্লী রামক্কফ মিশনের স্থামী রঙ্গনাথানন্দজী ইংরেজীতে ও নাগপুর শ্রীরামক্কফ আশ্রমের স্থামী ব্যোমরূপানন্দজী হিন্দীতে শ্রীরামক্কফ আশ্রমের স্থামী ব্যোমরূপানন্দজী হিন্দীতে শ্রীরামক্কফ দেবের জীবন ও বাণী, শিক্ষার উদ্দেশ্য, উপনিষদ ও গীতার

মর্মকথা—প্রভৃতি বিষয়ে বক্তৃতা দিয়া জনসাধারণের মধ্যে, বিশেষতঃ ছাত্রসমালে প্রভৃত উৎসাহের সঞ্চার করিয়াছেন। সমিতির অক্তম উদ্দেশ্য সামীক্রীর বাল্যস্থাতি-বিজ্ঞাভিত রায়পুরে একটি আশ্রম্ হাপন করা। বিজ্ঞান কলেজের নিকটে নামমাত্র থাজনায় ৫।৬ একর সরকারী জমি পাইবার আশা আছে, সহৃদয় জনসাধারণকেও এতহুদ্দেশ্যে সাহায্য করিবার জন্ম আবেদন জানানো হইয়াছে।

আজ্ঞমীর (রাজ্ঞ্ছান)—গত ১০ই আখিন আজমীর শ্রীরামকৃষ্ণ আশ্রমে নবনির্মিত মন্দিরে স্থামী বিবেকানন্দের মর্মর-মূর্তির অনাবরণ-কাষ্য রাজ্ঞ্ছানের রাজ্ঞ্যপাল শ্রীগুরুমুখ নিহাল সিংহ কতু ক অমুষ্টিত হয়। সভায় গণ্যমাক্ত বহু ব্যক্তির সমাবেশ হইয়াছিল। স্থানীয় সরকারী অন্ধ-বিস্তালয়ের ছাত্রগণ ভজন-গান করেন। আশ্রম-সেবক স্থামী আদিভবানন্দ উাহার 'স্থাগত' অভিভাষণে বলেন—আজমীর শ্রীরামকৃষ্ণ আশ্রম ১৯৪৪ সনে প্রতিষ্ঠিত হইয়া রাজ্ঞ্জানে সাধ্যমত স্থামীকীর ভাবপ্রচার ও সেবাকার্য করিতেছেন। স্থামিক শিক্ষাব্রতী রাজ্যপাল মহোদের তাঁহার হুদয়গ্রাণী বক্তৃতায় বলেন, জগৎ-সভায় ভারতের মানমর্যাণা স্থামীজীই রক্ষা করিয়াছেন। বিবেকানন্দ-সাহিত্য ভারতবাসীর অবশ্রপাঠ্য হওয়া উচিত।



#### মায়ের স্বরূপ

ভবানী ভাবনাগম্যা ভবারণ্য-কুঠারিকা।
ভত্তপ্রিয়া ভত্তমৃতির্ভক্তমোভাগ্যদায়িনী ॥
ভিক্তিপ্রিয়া ভক্তিগম্যা ভক্তিবশ্যা ভয়াপহা।
শাস্তবী শারদারাধ্যা শর্বাণী শর্মদায়িনী ॥
শাংকরী প্রীকরী সাধ্বী শরচ্চজ্রনিভাননা।
শাস্তোদরী শাস্তিমতী নিরাধারা নিরঞ্জনা॥
নিত্যমুক্তা নির্বিকারা নিস্প্রপঞ্চা নিরাশ্রয়া।
নিত্যশুক্তা নিত্যবুদ্ধা নিরবতা নিরন্তরা॥

( ললিতাসহস্রনাম, তৃতীয়া কলা, ১২।১৩।১৪।১৬ )

স্থানীর আদিভূত। সনাতনী শক্তি ভবানী স্থগভীর-ধান-শুদ্ধ হাদ্মেই প্রতিফলিতা, সাধক-চিত্তে সংসার-বাসনার অরণা ছেদন করিতে তিনি জ্ঞান-কুঠারসদৃশা। সেই শিবপ্রিয়া দেবী মঙ্গলময়ী, মঙ্গলমূতি, প্রণত ভক্তের সর্বসৌভাগাদায়িনী॥

ভক্তিই তাঁহার একান্ত প্রিয়, ভক্তির দারাই তাঁহাকে লাভ করা যায়, শরণাগত ভক্তের তিনি আয়ন্তাগতা, সর্বপ্রকার ভয় তাঁহার স্মরণে মননে বিদ্রিত, শান্তস্বরূপ শিবের শক্তি সেই শারণা সকলের আরাধাা, স্থাণুভূত শর্বের শক্তি স্থিতিরূপা পালনপরায়ণা শর্বাণী আমাদের স্থাণায়িনী॥

তিনি শংকরের শক্তি, বিষ্ণুরও শক্তি—শান্তি ও সোভাগ্যদায়িনী; তিনি সতীশিরোমণি, শরচচন্দ্রের মতো কৌমুণীশুল আনন্যুক্তা, স্থত্থধের অতীতা তিনি শান্তা, শান্তিময়ী; তিনি অগতের আধারস্বরূপা, তাঁহার আর কোন আধার নাই; জগৎ তাঁহা হইতে ব্যক্ত হইয়াছে, তিনি অব্যক্তা—নিঃঞ্জনা।

তাঁহাকে কথনও কোন কিছু বন্ধন করিতে পারে না, তিনি নিত্যমূক্তা; সেই মহাপ্রক্ষতির অন্ধণতঃ কোন বিক্ষতি নাই; জগৎপ্রপঞ্চ—সমুদ্রবক্ষে তরঙ্গের মতো—তাঁহারই আশ্রয়ে ভাসমান, কিন্তু তিনি নিরাশ্রয়। তিনি নিতাশুদ্ধা, নিতাবুদ্ধা, —অতুলনীয়া—সর্বব্যাপিনী॥

### কথাপ্রসঙ্গে

#### ধর্ম ও সাম্প্রদায়িকতা

আধুনিক রাষ্ট্রনীতির অভিধানে 'ধর্ম' কথাটির অর্থ সাম্প্রদায়িকতা (Communalism)। এই প্রকার মনোভাবের প্রতি কটাক্ষ করিয়া জনৈক মনীধী বলিয়াছেন: ঐ অভিধানে 'সাহিত্যে'র অর্থ সাংবাদিকতা (Journalism), 'বিজ্ঞানে'র অর্থ বান্ত্রিকতা (Technology), 'ক্লাষ্ট্র'র অর্থ নৃত্যনাটক (Dance-drama)।

সভাসভাই চোখে পড়িল: একটি প্রসিদ্ধ প্রকাশক-প্রণীত সাধারণ জ্ঞানের পুস্তকে Facts about India' (ভারতবিষয়ক তথ্য)-অধ্যায়ে Indian culture (ভারতক্কটি) শীর্ষকে প্রথমেই লিখিত—ভারতীয় ক্লাসিকাল সঙ্গীত, ভারপর যন্ত্রসঞ্চীত; অভংপর ভারতীয় নৃত্যকলা: ভারতনাটান্, কথাকলি, কথক ও মণিপুরী! ভারতীয় ক্কটি শেষ!!

কৃষ্টি যেখানে নৃত্যগীতে পর্যবসিত সেখানে যে বিজ্ঞান বলিতে যন্ত্রপাতি, সাহিত্য বলিতে সংবাদপত্র বৃষ্ণাইবে ইহাতে আর আশ্চর্য কি ? আর সেখানে 'ধর্ম কৈ বা কেন ?'—এত বৃষ্ণিবার সময় বা সামর্থ্য কোঝার? সেখানে ধর্মসম্মেলনের আলোচ্য বিষয় আহর্জাতিক রাজনীতি, বিশ্বশান্তি, নিরামিষাহার, সমাজনীতি বা জাতিভেন দুরীকরণের প্রস্তাব।

এরিষ্টটল বলিয়াছেন: মাত্র্য রাষ্ট্রনীতিক প্রাণী!

মুক্তি তাহার পথ-নির্ণায়ক। মুক্তির বাহিরে কিছু

অন্নরণ করিলে তাহার অবনতি হইবে। যুক্তিবিরোধী স্বাপেক্ষা বড় শক্তি থাহা মাত্র্বের মনকে
চালিত করে তাহা ধর্ম-বিশাদ!

রাষ্ট্রনীতি অপেক্ষা ধর্মনীতিই আব্দ পর্যন্ত মাহ্বকে অধিকতর প্রভাবিত করিয়াছে। মধ্য-যুগীয় ইওরোপে ধর্মগুরু শিক্ষা দিয়াছিলেন, তাঁহার শিক্ষাতেই জীবনের সকল সমস্থার সমাধান! 
যুক্তিবাদীরা ইহা মানিতে পারে নাই বলিয়াই নবজাগরণের আন্দোলন (Renaissance), নৃতন
আধুনিক সমাজবোধের স্ত্রপাত। তথন ধর্ম ছিল
রাজনীতির অভিভাবক, এখন যুক্তি ও বিজ্ঞানপুষ্ট
রাজনীতি সাবালক হইয়া ধর্মকে রাষ্ট্র হইতে
নির্বাসনে পাঠাইতে প্রয়াসী!

যে কোন কারণেই হউক ধর্মকে বাঁহারা মানব-জীবনে অনাবশ্রক বলিয়া, উন্নতি পরিপন্থী বলিয়া মনে করেন-ভাঁহাদেরও চিন্তার একটা ধারা আছে, হইতে পারে তাহা ভুল। **তা**হাদেরও যুক্তির একটা শৃঙ্খলা আছে, হইতে পারে ভাহা ছুর্বল। তাঁহাদের মতে ধর্ম কতকগুলি প্রাথার উপর প্রতিষ্ঠিত, অতএব ইহা গতিশীল মাহুষের পায়ে নিগডস্বরূপ, ইহা মাত্রুষকে রক্ষণশীল করে, সর্বদা পিছনে তাকাইতে বলে। বর্তমান যুগ যুক্তির যুগ, মানব-মনের মুক্তির যুগ ! প্রকৃতির উপর নির্ভরশীল পশুপালক কৃষিজীবী কুটির-শিল্পী মানব একদিন স্থিকে মেঘকে বায়ুকে দেবতা মনে করিয়াছিল, কিন্ত বিজ্ঞান মান্তবের সে শৈশবত ঘুচাইয়াছে, আদিম বিশ্বাস অতএব ঐ প্রকার নিপ্রধান্তন। রাদেলের কথা উদ্বত করিয়া তাঁহারা বলেন, 'শিল্প-শ্রমিকদের কল্যাণ-প্রকৃতি অপেকা মানুষের চেগ্রার উপরই বেশি নির্ভর করে, আদিম-প্রথামুদারী অন্তান্ত ব্যক্তিদের কথা স্বতম্ত্র।'

আধুনিক রাষ্ট্র—শুধু বহু ধর্মে বিশ্বাসী মানবের বাসভ্মিমাত্র নয়, বহু জাতি সমুভূত ব্যক্তিরও সমাহার। অতএব এরপ রাষ্ট্রে রাষ্ট্রের সংহতি ও কল্যাণের জন্ত ধর্ম সম্বন্ধে নীরব থাকাই শ্রেয়। ধর্ম-সম্বন্ধে কথা তুলিদেই তাহা সাম্প্রদায়িক ছন্দ্রে পরিণত হইবে। কোন ধর্ম-মতকেই অল্রাস্ত বা পরম সত্য বিশায়া গ্রহণ করা যায় না। অতএব রাষ্ট্রের কর্তব্য

মাহ্রবের নৈতিক জীবনের উন্নতির চেন্টা করা;
ব্যক্তিচরিত্রের উন্নতি দ্বারাই সমাজের সর্বাদীণ
উন্নতি হইবে। আধুনিক বিজ্ঞানের আলোকপ্রাপ্ত
মন প্রাচীন দেবতা-বাদে (Theology) বিশ্বাস
করিয়া জীবন গঠন করিতে চায় না, সে চায়
সামাজিক স্থায়বিচার, সাম্য ও সহযোগিতা।
কর্মের স্বাধীনতা ও স্থযোগের সমানতার উপর
ভিত্তি করিয়া সে সমাজ ও রাষ্ট্র গঠন করিতে
চায়; বর্তমান পরিবর্তিত অবস্থায় অর্থনীতি-চেতন
মাহ্রের সমস্তা-সমাধানে ধর্ম বিফল হইতে বাধ্য।
অত এব দেশের জননায়কদের কর্তব্য — সাধু-সন্তের
ও ধর্ম-দর্শনের অলস আলোচনায় সময় নন্ত না
করিয়া পূর্বোক্ত নীতি ও চরিত্র-গঠনের উপযোগী
সাম্য ও স্থাধীনতা-মূলক সমাজব্যবস্থা-রচনায়
মনোনিবেশ করা।

\* \* \*

উপরি-উক্ত চিন্তাধার্বার সহিত অল্পবিস্তর আমরা সকলেই পরিচিত, যুক্তিবাদী মনের স্বাভাবিক নির্মান্ত্রগারেই আমরা ইহা নিঃশব্দে মানিয়া লইতে পারি না; সম্পেহ উত্থাপন করিব, কতকগুলি প্রশ্নের উত্তরও আশা করিব।

প্রথম গ্রন্থ মানুষ রাষ্ট্রনীতিক বা আর্থনীতিক প্রাণী—তাহার প্রমাণ কি? ধবন রাষ্ট্রনীতি বা অর্থনীতি ছিল না তখনও ত মানুষ ছিল, আদিম মানবও ত মানব। সে ক্রমবিকশিত আামিবা, না দেবতাসম্ভব—এ কথার কি শেষ নিষ্পত্তি হইয়াছে?

দিতীয়: 'যুক্তির বাহিরে' হইলেই যে 'যুক্তির বিরোধী' হইবে—ইহা কি অমুভবদিদ্ধ ? এমন ত কত দিদ্ধান্তে আমরা সহসা উপনীত হই, পরে ধাহা যুক্তি দিয়া বুঝি।

তৃতীয়: মধ্যযুগীয় ইওরোপের ধর্ম এবং যুগে যুগে আচরিত ভারত চীন বা আরবের ধর্ম কি একই প্রকৃতির? একথা কি সত্য নয় যে, ইওরোপ এশিয়া হইতে ধর্ম লইয়াছে এবং এশিয়া ইওরোপ হইতে রাজনীতি ও বিজ্ঞান শিখিতেছে ? একে অপরের জিনিদটি দম্পূর্ণ আয়ন্ত করিতে পারে নাই বলিয়াই পরবর্তী কালের বিপর্যয় এবং আধুনিক কালে কৃষ্টির এই দক্ষট ৷ আমাদের মতে এই দক্ষট হইতে ত্রাণের উপায়, স্বীয় ভাবের ভিন্তি দৃঢ় করিয়া অপরের ভাবের দহিত সামঞ্জ্ঞ বিধান করা। এই আদান-প্রদানের সাফল্যের উপরই নির্ভর করিতেছে আগামী যুগের সভ্যতা।

আমরা ভারতের অবস্থা অনুধ্যান করিয়া যদি ভারতের ভূমিতে সাফল্যের নিদর্শন দেখাইতে পারি—তবে তাহাই হইবে বর্তমান যুগের সমগ্র মানবঞ্জাতির দিগ্দর্শন।

বর্তমান ভারতেও বে রুষ্টির ক্ষেত্রে একটা শৃত্তা অনেকের চোথে পড়িতেছে—তাহা সত্য না হইলেও প্রতীয়মান। প্রকৃতপক্ষে ইহা নানাভাব-তরঙ্গে বিক্ষ্ম ভারতীয় মনের স্তঃচ্যুতি! আধুনিক বিবিধ পরম্পরবিরোধী মতবাদের ঘূর্ণবিঠে প্রাচীন ধারাবাহিকতা নই ইইয়াছে। বহুধা-বিভক্ত ভারতের চিন্তাধারায় আজ সিদ্ধান্ত অপেক্ষা সন্দেহই বেশী, প্রাচীন আদর্শবাদ ও আধ্যাত্মিকতা—সাধারণভাবে শ্রেদার বস্তু ইলেও শিক্ষিত ব্যক্তিদের তাহাতে আহা নাই। তাহারাই দেশবিদেশে কৃষ্টি-প্রতিনিধিরূপে নিজ লাব প্রচার হারা ভারত সম্বন্ধে ভারতের প্রতিনিধি নয়, প্রকৃতপক্ষে তাহারা ভারতের প্রতিনিধি নয়,

বর্তমান ভারতে অনবরত বে ভাবের ও ক্রপ্টির সংঘর্ষ ঘটতেছে তাহার প্রত্যেকটি সম্বন্ধে আমাদের অবহিত থাকা প্রয়োজন, ইওরোপ গত চারশত বংসরে যে পথ অভিক্রম করিতে চলিয়াছে। সামন্তভন্ত (feudal) ও মরমিয়াবাদের (mysticism) সহিত গণতম্ব ও যুক্তিবাদ একই রক্ষমঞ্চে একই

দৃশ্যে আবিভূতি হইয়া পারস্পরিক সংলাপ তুর্বোধ্য তুলিয়াছে। নির্বাচন-দ্বন্থে অধিকাংশ নেতারই বক্তৃতা মাইকের মাধ্যমে জনগণের কানে প্রবেশ করিলেও প্রাণে পঁছছায় নাই! বিভিন্ন দল ও মতের উদ্দেশ্য বা দার্থকতা তাহারা বুঝে নাই, আর্থনীতিক উন্নতির প্রতিশ্রুতি তাহাদের ক্ষুধা মিটায় নাই। আধাাত্মিকতার হাল ধরিবার কেহ নাই, অর্থনীতির দাঁড়ও সমতালে চলিতেছে না। ভারতের সমস্রা জটিল সন্দেহ নাই, তাহা সমাধানের উপায় ভারতের জনগণের মনের ধারা-বাহিকতাকে উপেক্ষা করিয়া নহে; বহিরাগত জডবাদ-ভিত্তিক কোন মতবাদ সহায়ে নহে-ভারতের মৃত্তিকাঞ্চাত আদর্শবাদ ও আধ্যাত্মিক প্রতিভা সহায়ে জনগণের উন্নয়নে যদি শিক্ষিত ব্যক্তিগণ আগাইয়া আসেন—ভবেই জাগ্ৰত জনগণ বর্ষিত গতিবেগে উন্নতির পথে অগ্রসর হইবে।

এই প্রদক্ষে শেষ প্রশ্ন: ধর্ম ও আধ্যাত্মিক আদর্শ বাতীত কি নৈতিক বা চারিত্রিক উন্নতির কথা কল্পনা করার অর্থ শক্ষুলাকে বাদ দিয়া 'অভিজ্ঞান-শক্ষুলম্' নয় কি ? ধর্ম বলিতে কি বুঝায়?—কতকগুলি প্রথা ? কতকগুলি রীতি ? কতকগুলি কথায় বিশাস ? ধর্মের এ সংজ্ঞা কে কবে দিল ?

আজকাল আর একটি নবতম মতবাদের আবির্ভাব হইয়াছে: 'খৃষ্ট বা ব্দের ধর্ম জানিবার বা মানিবার আবশুকতা নাই। তাঁহাদের নীতি ও মানবতার জক্তই তাঁহাদের মূল্য।' এরপ মূল্য নিরূপণ মন্দের ভাল, তবে তাঁহাদের ঐ নীতি ও মানবতাই যে ধর্মের ভিত্তি, এইটুকু বুঝিলেই মূলের সন্ধান পাত্রা যায়। যুগ যুগ ধরিয়া বিভিন্ন ধর্ম কি করিয়া আদিতেছে? বস্তু বর্বর পশুনানবকে ধর্ম সামাজিক মানবে পরিণ্ঠ করিয়াছে! মানবের ক্রমবিকাশের প্রধান শক্তি হিসাবে ধর্ম

অনস্বীকাৰ্য এক ঐতিহাসিক সত্য। কে বলিয়াছে যে এই মহাশক্তির কাল শেষ হইয়া গিয়াছে ?

ধর্ম ব্যতীত মাহুষের বর্তমান সমস্তার সমাধান করিবার শক্তি আর কোন কিছুরই নাই, কারণ ধর্মই মামুষের মুম্ব্যুত্ত্বের, তথা সমাজের কর্তব্য-বোধের ধারক ও চালক :--মানুষের শরীর মন ও আত্মার-সমগ্র সন্তার স্বান্থা, শক্তি ও শান্তির উৎস এবং আধার। ধর্ম জীবনের ক্রমবিকাশের বিজ্ঞান, এবং প্রক্লক জীবন যাপনের কৌশল! এই বিজ্ঞান ও কৌশলই বংশপরম্পরা বা শিষ্যপরম্পরা আচরিত হইয়া কতকগুলি রীতি ও নীতির আকার ধারণ করিয়া থাকে। পরবর্তীকালে যথন কেহ এগুলি লইয়া তর্ক বিচার করে না. তথন এগুলি প্রথায় পরিণত হয়। বিভিন্ন দেশে। বিভিন্ন কালে বিভিন্ন ভাষা ভাষী জাতির মধ্যে উদ্ভূত এই রীতিনীতি বিভিন্ন ধর্মনামে আচরিত হয়, এবং কখনও কোন শক্তিশালী মহাপুরুষ বা সাধকের আবিভাব হইলে ঐ ধর্ম নুত্র শক্তিলাভ করিয়া বহু মানবকে প্রভাবিত করে এবং দূর দুরাস্থরে প্রচারিত হয়। ঐ সাধকের জীবন ও বাণীকে কেন্দ্র করিয়া যে শক্তি সঞ্চিত হয়—তাহারই আকর্ষণে বাঁহারা আরুট হন-তাঁহারাই পরবর্তী-কালে নিজেদের সংঘবদ্ধ করিয়া সেই ধর্ম প্রচার करतन-এই ভাবেই मल्लानायत रुष्टि । मल्लानाय বলিতেই আধনিক শিক্ষিত ব্যক্তি সংকীৰ্ণতা মনে করেন, বস্তুতঃ 'সম্প্রদায়' শব্দের অর্থ গুরুপরম্পরা আগত সত্রপদিষ্ট ব্যক্তিসমূহ।

কালক্রমে সাধনবিহীন সম্প্রদায়ে ধর্মান্ধতা,
মতবাদের মোহ, 'আমার ধর্মই সত্য, আর সব
মিথ্যা' এই সকল সংকীর্ণতা আদিয়া উপস্থিত হয়।
রাজনীতিক অধিকার প্রতিষ্ঠার জন্ত সংখ্যা-গরিষ্ঠ
হইবার উদ্দেশ্তে ছলে বলে কৌশলে অপরধর্মাবলম্বীকে ধর্মান্তরিত করিমা স্বীয় দলের সংখ্যা
বৃদ্ধি করিবার প্রবৃত্তিই সাম্প্রশায়িক বিশ্বেষের জননী,

ইকা কথনই ধর্ম নহে, ধর্ম-সম্প্রকারের বিক্বত অবস্থা।
পৃথুষিত পরমান্ন দেখিয়া পরমান্নের প্রকৃত আসাদ
নির্বিয় করা যায় না।

সাম্প্রদায়িকতা-দোষের জন্ম ধর্মকে দায়ী করা চলে না, বরং বলা চলে ধর্মের এই বিক্কৃতির জন্ম অসাম্মূলক সমাজ ও রাজনীতিই দায়ী। বিক্কৃতি সম্ভব বলিয়া ধর্মকে পরিত্যাগ করা আর পচিয়া হুর্গন্ধ বাহির হইবে ভাবিয়া ধাছদ্রব্য ফেলিয়া দেওয়া একই কথা।

ধর্মের উন্নতি ও সংরক্ষণের জ্বন্ত সম্প্রদায় প্রয়োজন, কিন্তু তাহাকে সাম্প্রদায়িকতা হইতে রক্ষা করিতে হইবে ধর্মবিজ্ঞান-লব্ধ কেশিলে।
বেদান্তই ধর্মের সেই বিজ্ঞান, যাহার শিক্ষায় আমরা
জানিতে পারি 'এক সত্য বহুরূপে প্রতিভাত'—
যাহার সহায়ে আমরা বুঝিতে পারি—বৈচিত্র্যের
মধ্যে একত্ব রহিয়াছে। অঙ্গপ্রত্যঙ্গ ইলিয়নিচয়
প্রতিটি বিচিত্র—কিন্তু এক প্রাণেই প্রতিষ্ঠিত!
বৈচিত্রা হইলেই যে সংঘাত অনিবার্ম তাহা তো
নয়—বিচিত্র প্ররের সামঞ্জপ্রেই সঙ্গীতের সার্থকতা,
বিচিত্র বর্ণের প্রমায় প্রকৃতির সৌন্দর্ম, বিচিত্র
মান্থবের বিভিন্ন ভাবের সমন্বর্মে—মানব-কৃষ্টির নিত্য
নব রূপায়ণ।

#### অসাম্প্রদায়িক সম্প্রদায়

বিশ্বাদে যে অভূত অন্তদৃষ্টি লাভ হয় এবং একমাত্র এতেই যে মাহ্ময়কে পরিত্রাণ করতে পারে, এই পর্যন্ত তোমার সঙ্গে আমার একমত; কিন্তু এতে স্মাবার গোঁড়ামি আসবার ও ভবিশ্বৎ উন্নতির হার কন্ধ হবার আশস্কা আছে।

জ্ঞানমার্গ খুব ঠিক, কিন্তু এতে আশঙ্কা এই—পাছে শুদ্ধ পাণ্ডিত্যে দাঁড়ায়। ভক্তিও খুব বড় জিনিস, কিন্তু এতে নির্থক ভাব প্রবণ্ডা এসে আসল জিনিস্টাই নই হবার যথেই ভয় আছে।

এই সবগুলর সামঞ্জন্ত দরকার। শ্রীরামক্বফের জ্বীবন এরপ সমন্বয়পূর্ণ ছিল। কিন্তু এরপ মহাপুরুষ কালে ভদ্রে জগতে এনে থাকেন, তবে তাঁর জ্বীবন ও উপদেশ আদর্শন্বরূপ সামনে রেখে স্থামরা এগোতে পারি।

আমাদের মধ্যে প্রত্যেকে ব্যক্তিগতভাবে সেই আদর্শে পূর্ণতা লাভ করতে না পারে, তবু আমরা এক একজন জীবনে এক এক ভাবের বিকাশ ক'রে এমন ক'রে তুলতে পারি, যাতে একবেয়ে ভাবটা দ্র হয়, যেন সবস্থালি মিলে একটি পূর্ণ জীবন, একজনের যেটা অভাব, যেন অপরের জীবনের ধারা তা পূর্ণ হচ্ছে। এতে প্রত্যেকের জীবনে সমন্বয়ভাবের প্রকাশ হ'ল না বটে, কিছা এতে কতকগুলি লোকের মধ্যে একটি সমন্বয় হ'ল; আর সেটি অক্যান্ত প্রচলিত ধর্মমত হ'তে স্থানিশ্চিত উন্নতি সোপানে প্রতিষ্ঠিত,—ভাতে সন্দেহ নেই।

কোন ধর্ম যদি মাহবের বা সমাজের জীবনে কিছু কাজ করতে চায়, তাহ'লে তাই নিয়ে একেবারে মেতে যাওয়া দরকার, একথা ঠিক;— কিছু যেন উহাতে সংকীর্ণ সাম্প্রদায়িক ভাব না আদে, এটি লক্ষ্য রাথতে হবে। আমরা এই জন্মে একটি অসাম্প্রদায়িক সম্প্রদায় হ'তে চাই। সম্প্রদায়ের যে সকল উপকারিতা তাও তাতে পাব, আবার তাতে সার্বভৌম ধর্মের উদার ভাবও থাকবে।

যাতে উন্নতির বিল্ল করে বা পতনের সহায়তা করে—তাই পাপ বা অধর্ম, আর যাতে আহমের্শর মত হবার সাহায্য করে, তাই ধর্ম।

## জ্রীরামকৃষ্ণ মিশন সেবাকার্য

#### রামনাথপুরম্, মাদ্রাজ

#### আবেদন

জনসাধারণ হঃথের সহিত অবগত আছেন যে, গত সেপ্টেমরের শেষার্থে মাদ্রাজ্ঞের রামনাথপুরম্ জেলায় শোচনীয় দাঙ্গার ফলে বহুলোকের প্রাণহানি, বহু গৃহ ও সম্পত্তি দ্বাহু হইয়াছে, তজ্জ্যু ঐ জেলায় কয়েকটি তালুকে জনগণ অত্যন্ত হঃখ ভোগ করিতেছে।

মাদ্রাজ রামকৃষ্ণ মঠের হুইজন সন্ন্যাসী দাঙ্গাবিধ্বস্ত স্থানগুলি পরিদর্শনান্তে হুর্গতদেবার প্রয়োজনবোধে ইতোমধোই মনমাহরাই নামক স্থানে রামকৃষ্ণ মিশনের একটি সাময়িক কেন্দ্র থূলিয়া সেবাকার্য চালাইতেছেন। যত শীঘ্র সম্ভব অপর বিধ্বস্ত স্থানসমূহেও এই সেবাকার্য বিস্তৃত করা হইবে।

ষে সব বাড়ী পুড়িয়া গিয়াছে সেইগুলি পুনরায় তৈয়ারী করিবার জন্ত সরঞ্জাম সর্বাত্তে আবশ্রক। অনেক কাঁচা দেওয়ালের বাড়ী ঠিকই আছে, কিন্তু চাল বা ছাদ সম্বর নির্মিত না হইলে আগতপ্রায় শীতঝতুর বৃষ্টিতে সমস্ত পড়িয়া যাইবে। চালা তৈয়ারীর জন্ত যে সমস্ত মালমশলার প্রয়োজন সেগুলি এখনই সরবরাহ করা দরকার। যেখানে গৃহগুলি সম্পূর্ণ নিষ্ট হইয়া গিয়াছে সেখানে সেগুলি পুননির্মাণের ব্যবস্থা অনতিবিল্পে প্রয়োজন। উপরস্ক যাহারা সর্বহারা হইয়া গিয়াছে ভাহাদিগকে চাল, বল্প ও জীবনধারণোপ্রোগী অক্তান্ত দ্রব্যও দিতে হইবে।

বলা বাহুল্য মিশন-কতৃ কি এই আরদ্ধ দেবাকার্যে উপযুক্ত অর্থ আবশুক। রিলিফকার্য মৃত শীঘ্র সম্পাদিত হইবে জনসাধারণের হুর্গতি লাল্ব করা ততই সহজ হইবে। আমরা সেই কারণে এই হুর্গত জনগণের নামে সহার্য ও বদান্ত দেশবাসীর নিকট এই সেবাকার্যে প্রয়োজনীয় অর্থের জন্ত আবেদন জানাইতেছি।

বাঁহারা দান করিতে ইচ্ছুক তাঁহারা ম্যানেজার, শ্রীরামক্বফ মঠ, মান্তাজ-৪, এই ঠিকানায় টাকা পাঠাইলে ধন্তবাদের সহিত গ্রহণ ও প্রাপ্তিস্বীকার করা হইবে।

বিশেষ দ্রষ্টবা যে, এথানে আমরা কোন জিনিসপত্রের জন্ম আবেদন করিতেছি না, উপদ্রুত অঞ্চলের নিকটেই প্রশ্নোজনীয় জিনিসপত্র শীঘ্র ক্রেয়ার্থে কেবলমাত্র অর্থ-সাহায্যের জন্মই আবেদন করা হইতেছে।

৭.১•.৫৭ শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ, মান্তাঙ্গ-৪ ফোনঃ ৭১২৩১ নিবেদক—
স্থামী কৈলাসানন্দ
সভাপতি

মান্তাৰ রামক্ষ মঠ ও মিশন

বিশেষ জন্তব্য: শ্রীশ্রীমায়ের জন্মতিথি ২৭শে অগ্রহায়ণ, শুক্রবার।

## জেগেছ জগন্মাতা!

শ্রীশশাঙ্কশেথর চক্রবর্তী, কাব্যশ্রী

পুণ্য তিথির মধুর লগ্নে জেগেছ জগন্মাতা,
লক্ষ কঠে হতেছে ধ্বনিত তোমার স্তোত্ত-গাথা!
শাঙ্খে শাঙ্খে মঙ্গল-ধ্বনি
পূর্ণ করিছে নিখিল অবনী,
ভক্ত তোমার যাচিছে শারণ, চরণে নোয়ায়ে মাথা!
জেগেছ বিশ্ব-ধাত্তি, জননি, জেগেছ জগন্মাতা!

স্থল-জল-নভ ব্যাপ্ত করিয়া, জুড়ি' বহিরন্তর,
নামিয়া এসেছ তুমি মা ভন্তা, বিশ্ব-আডিনা 'পর !
সব দিকে মাগো, তোমার প্রকাশ,
আজি চিন্ময় আকাশ-বাতাস,
উপ্ত হইতে ঝ'রে ঝ'রে পড়ে অমৃতের নিঝ'র!
জেগেছ বিশ্ব-ধাত্রি, জননি, জুড়ি' বহিরন্তর!

জেগেছ তুমি মা ভূভার-হারিণি, আর্তি-নাশিনি শিবে,
করুণা তোমার বিলায়ে দিতেছ নিখিল আর্ত-জীবে!
নিঃম্ব কাঙাল আছে যে যেথায়,
সবারে ডাকিছ—"আয় আয় আয়",
স্নেহ-স্তন্য বক্ষে এনেছ—অধ্যে ঢালিয়া দিবে!
জেগেছ বিশ্ব-ধাত্রি, জননি, আর্তি-নাশিনি শিবে!

জৈগেছ সারদা, বরদা, জ্ঞানদা, শাস্তি-শুভংকরি, তব সুস্মিত-পদ্ম-আননে আনন্দ পড়ে ঝরি! ছড়ায়ে তোমার অঙ্গের হ্যাতি, বিশ্বে ভরেছ দিব্য বিভূতি, অন্তরীক্ষে তোমার চেতনা-দীপ্তি গিয়াছে ভরি'! জেগেছ বিশ্ব-ধাত্রি, জননি, শাস্তি-শুভংকরি! জেগেছ অপার মমতাময়ি গো, সস্তান-গত-হিয়া,
মুপ্তি-জড়িত তিমির টুটিছ জ্ঞানের আলোক দিয়া !
ব্যাকুল প্রাণের শুনি' ক্রন্দন,
উথলি' উঠিল তোমার বেদন,
এসেছ তাই গো ত্রস্ত-চরণ, তুই বাহু প্রসারিয়া !
জেগেছ বিশ্ব-ধাত্রি, জননি, সন্তান-গত-হিয়া !

জেগেছ ব্রহ্ম-শক্তি-রাপিণি, করুণা-মৃতিমতি,
সচিদ্-ঘন—আনন্দময়ি, বোধ-নির্মল-জ্যোতি!
সস্তানে দিতে পৃত-পদ-ছায়া,
জেগেছ জননি, তুমি মহামায়া,
মানবীর বেশে এসেছ শিবানি, সনাতনি, ভগবতি!
জেগেছ বিশ্ব-ধাত্রি, জননি, করুণা-মূর্তিমতি!

জেগেছ কালিকা, হুতাশ-ভালিকা, শাণিত খড়গ-পাণি, জেগেছ বগলা, বলোন্মতা, বিজাশক্তি—বাণি! জেগেছ তুমি মা বিপত্তারিণি, তুঃখ-বেদনা-বিদ্ধ-বারিণি, জেগেছ অভয়া, সতত-সদয়া, রাজ-রাজেন্দ্রাণি! জেগেছ বিশ্ব-ধাত্রি, জননি, পরমা প্রকৃতি, বাণি!

নবধুগে নবোন্তমে সনাতনী শক্তি আবার জাগরিতা! ভগবান শ্রীরামক্বঞ্চদেবের অলৌকিক ত্যাগ তপস্থা ও নিরন্তর সপ্রেমাহবানে ইনি প্রবৃদ্ধা হইয়াছেন এবং নরদেব শ্রীবিবেকানন্দের গুরুগত-প্রাণতার প্রসন্ম হইয়া প্রমক্ল্যাণে নিযুক্তা হইয়াছেন!

অতএব সমগ্র ভারত এবং কালে সমগ্র পৃথিবীও যে ইহার পবিত্র স্পর্শে নবভাবে পূর্ণা হইয়া একবিন ক্লভার্থ হইবে, ইহাতে সন্দেহ নাই। কারণ, ব্রহ্মসন্তাবে ব্রহ্মশক্তি সর্বদা অমোঘ, অবিনাশী,—সর্বান্তর্নিহিত থাকিয়া সর্বদা সকলের নিয়মনকারী।

আবার অ্বগতে নবপ্রবোধিতা শক্তির পূজা প্রসারিত হইবে ! আবার ভারত ভগবান শ্রীরামক্বয়ু-প্রবোধিত স্নাতনী ব্রহ্মশক্তির পূজা করিয়া নিজে ধন্ত হইবে এবং অপরকে ধন্ত করিবে !

-श्रामी जाउलानक

## শান্তির উপায়\*

### স্বামী বিশুদ্ধানন্দ ( সহাধ্যক্ষ, শ্রীরামক্বয় মঠ ও মিশন )

সেই রঙে ছপবে।'

এक है। घड़ेना वनि। निस्त्रत की बतन कथा; বয়স তথন বছর বার। স্থুলের ছুটি। পূজায় শহর ছেড়ে বাড়ী এসেছি। বাড়ীতে মার পুঙ্গা। বিজয়ার দিন প্রতিমার সঙ্গে চলেছি, সমবয়ণী বহু ছেনেও ঘাচ্ছে: পাড়াগার রাস্তা একে সরু, তার ওপর জল কাদা, কাজেই সব খালি পা। হঠাৎ পাষে কি একটা কামড় দিলে। জালাও খুব শুক হ'ল। মশালধারী এক জনকে ডাকলাম। ষ্মালোতে দেখি রক্ত বেক্সছে একটু একটু। এমনি মন-ধারণ। হ'ল, নিশ্চয় সাপে কামড়েছে। পরক্ষণে মনে হ'ল, ওটা নিশ্চয় বিষাক্ত সাপই হবে। মনের ক্রিয়া আরম্ভ হ'য়ে গেল। মনটা ক্ষততেই পড়ে রইল। যত ভাবি, তত্ই দেহ অবসন্ন হয় ৷ ঐ তো অবস্থা ৷ সংশ্বে লোকজনদের কিন্তু কিছু বললাম না—আনন্দের ভেতর তাদের নিরানন্দ করতে চাইলাম না। এক বন্ধুর গায়ে ভর দিয়ে অবসন্ন মনে দেহকে কোনও রকমে নিয়ে তুললাম গাঁয়ের একমাত্র রোজার কাছে। মনে হ'তে শাগন চৌদ্দ আনা শক্তি অন্তর্হিত-অন্তিমকাল আগন্ধ। রোজা তথন ঘুমোচ্ছে—ডেকে তোলা হ'ল। সে এদে দাওয়ায় আঁকজোক এবং মন্তর টন্তর শুরু ক'রে দিলে। যেটুকু জ্ঞান আছে, তাতে সবই দেখছি ও শুনছি। একটা থমথমে ভাব। ক্ষতের কারণ রোজা কি বলে, সেই দিকেই স্বার মন। সে গুনে বললে,—'কৈ দাপের কামড় ব'লে তোমনে হচ্ছে না। আছো, আবার ভাল ক'রে

'মন ধোরাঘরের কাপড়—যে রঙে ছোপাবে, 'দেখি।' আবার আরো কত আঁকজোক এবং মন্তর টম্বর পড়াচললো। আমিও আশা-ভয়মিশ্রিত ক্ষীণ আননে দেখছি ও শুনে চলেছি। কিছুক্ষণ পরে দেখি অজান্তে কথন একট্ট উঠে বদেছি, খানিকটা বলও ধেন শরীরে এসেছে। মনে হচ্ছে ওটা তো পোকা-মাকড় হ'তে পারে? রোজা কাজ শেষ ক'রে বললে, 'না, ওটা সাপের কামড় মোটেই নয়— অন্ত কোন পোকা-মাকড়ের কামড়ই হবে। ও কিচ্ছু না।' ওর কথা শুনে মন খুশিতে ভরে গেল এবং ফেলে-আসা দলের সঙ্গে মেশার জক্ত উনুথ হয়ে উঠন। উঠে পড়নাম। আনন্দে লাফিয়ে উঠলাম-একেবারে পাড়ি দিলাম পুকুরধারে মার প্রতিমা বিদর্জনের আনন্দ আম্বাদন করতে।

> দেখ দেখি—কতকগুলি প্ৰতিকৃণ চিন্তা মনটায় এমন এক অবস্থার স্থষ্ট করলে যে দেহের মধ্যে স্নায়বিক নিজ্ঞিয়তা এনে দিলে এবং দেহকে ধরাশায়ী ক'রে দিলে। পরক্ষণে চিন্তাধারা বদলে যাওয়ার সঙ্গে সঙ্গে মনে এমন এক অন্তকুল আব-হাওয়ার সৃষ্টি হ'ল যে, দেহের স্বায়ুগুলি সঞ্জীব ও সতেজ হ'য়ে উঠন—দেহ স্থাও সবল ক'রে দিলে। এই চিম্বাধারাঞ্জনিই তো রঙ—বে রঙে বেমনি ভাবে মন রাঙাও।

মনটাই তো সব। মনেতেই সব। ত্যাগও মনে, গ্রহণও মনে। ঠাকুর বলতেন, জনক রাজা একসঙ্গে তুখানা তরবারি ঘুরাতেন। সংসারী হয়েও ত্যাগী ছিলেন তিনি। সংসারে সব কাঞ করবে, কিন্তু মনটা রাধবে আড়ায়--কচ্ছপের মত। কত উপদেশই না ঠাকুর দিয়েছেন! তেল

\* রুঁচি রামকৃষ্ণ নিশন আংএনে ২০-৮-৫৭ তারিথে এমিৎ স্বামী বিশুদ্ধান-শৃক্ষী মহারাজ আমেনত ধর্মপ্রসঙ্গ আমিশচীক্র নাথ শীল কতু ক অমুলিখিত।

মেপে কাঁঠাল ভাঙতে বলেছেন। তাঁর দিকে মন রেথে সংসার করলে সংসারে আসক্তিরূপ আঠা লাগবেনা।

সংসারের অবহা কি দেখ। পাওয়ার জক্ত কত চেটা। মান, যশ, এশ্বর্য—আরও কত কিছুর পেছনে কি ছুটোছুটি। দেখছ না, লোকে কি এক নিবিট মন দেয় মাছ ধরার সময় ফাতনার দিকে। পাশ দিয়ে হয়তো একটা বাজনা বাদ্দি ক'রে বর গেল, হয়তো বা কেউ এসে কত প্রশ্ন ক'রে নিরুত্তর দেখে চলে গেল। সে জানতেও পারলে না এ সব। কী একাগ্রতা! এই একাগ্রতা তো বহু জিনিসের ওপর দিছে লোকে। এটা তো বিরশ নয়। যে মনটাকে বিক্ষিপ্ত ক'রে বহু জিনিসে রেখেছ সেই মনটাকেই তো নিবিট করছ বিশেষ একটা বস্তু লাভের জন্ত। একাগ্রতার ফল আছেই। ঐ ফল লাভেই কত আনন্দ! এ আনন্দ কত দিনের জন্ত পু এ পাওয়া তো ক্লিকের পাওয়া!

মনটাকে বাহিরের জিনিস থেকে কুড়িয়ে ভেতরে আনো দেখি ? হৃদয়ে যিনি চিরবিরাজমান, সেই দেবতাকে নিবিইভাবে চিন্তা কর দেখি। ঐ দিকে মনকে একাগ্র কর দেখি। মনকে এই ভাবে ইটের সঙ্গে যুক্ত করাই যোগ।

'ত্যাগ' কথাটির তাৎপথ কি ? 'গ্রহণ' কথার সঙ্গে 'ত্যাগ' কথাটি না নিলে 'ত্যাগ' কথার অর্থ ঠিক ঠিক উপলব্ধি করা যাবে না। একদিকে গ্রহণ, আর একদিকে ত্যাগ। পূব দিকে যত এগোবে, পশ্চিম দিক তত্টা পিছিয়ে যাবে।

জীবনে ত্যাগ তো সব সময়েই করতে হছে। ছোটকে ত্যাগ ক'রে বড়কে গ্রহণ তো করছ ই। হঃথকে ত্যাগ ক'রে স্থকে গ্রহণ করার চেষ্টা তো প্রতিনিয়ত চলছে। পরম স্থথ চাও তো মিথাকে ত্যাগ কর, সত্যকে গ্রহণ কর। পাপকে ত্যাগ কর, ভূগোকে গ্রহণ কর। মন্দকে ত্যাগ কর, ভাগোকে গ্রহণ কর। মন্দকে ত্যাগ কর, ভাগোকে গ্রহণ কর। অসংকে ত্যাগ কর, সংকে

গ্রহণ কর। তবে সাবধান! ঘ্ণার পাত্র যেন কেট নাহয়। ঘ্ণা কাকে করবে? তুমি তার কতটুকু জান? তার কোটী কোটী পূর্ব জন্মের হিসাব কি তোমার জানা আছে? জগাই-মাধাইকে মহাপ্রভু কি ক'রে গেলেন? বিজ্ञমণনের চিন্তান্মণির কথা ভাব—ভার কথা তার প্রেমাস্পানকে কি ভাবে ফেরাল। মা বলতেন—কটপতক্ষকে পর্যন্ত ঘুণা করতে নেই। কি তাঁর শিক্ষা! তুলগীদানের কথা ভাব দেখি। পত্নীর প্রতি কী তার আকর্ষণ! কিন্তু যথন পত্নীর মূখ দিয়ে ভংসনাবাক্য বেরিয়ে এল, তথন তুলগীদানের মনে বিকার এল—জীবনের মোড় ফিরে গেল। পত্নী তার গুরুর কাজ করলে। তুলগীদান তার প্রেমের ভাগ্ডার উজাড় ক'রে দিলে পরম প্রেমন্মের শ্রীচরণে।

মন বড় চঞ্চল। মনের ধর্মই ছুটোছুটি করা। 'জঙ্ক, জমি ও টাকা'—এ সবে তো মনকে বন্ধক দিয়েছ। ও সব থেকে মনকে ওঠানো কি সহজ্ঞ ব্যাপার ? ঠাকুরের পাদপল্ল পেতে হ'লে— আনন্দের থনিতে যেতে হ'লে তা করতেই হবে। কিভাবে হবে ? গাঁতা বলেছেন, 'অভ্যাসেন তু কোন্তেয় বৈরাগোন চ গৃহতে।' সং-অসং বিচার ক'রে তম ও রজ পার হ'তে হবে। যত অভ্যাস করবে তত এগোবে। ক্রমশং সন্তু, শুদ্ধ সন্তু এবং বিশুদ্ধ সন্তুর অবস্থায় আসবে। এই তপস্থা।

তপস্থা কি ? উপোস করাই কি তথস্থা ? তথ্য কেবে নি এইই কি তপস্থা ? তপস্থা ওকে বলে না। বৃদ্ধদেব এমনই অনশন আরম্ভ করেছিলেন যে, তাঁকে অস্থিচর্মসার হ'তে হয়েছিল। এত হুবল হ'য়ে পড়েছিলেন যে একদিন চলতে গিয়ে অজ্ঞান হ'য়ে পড়ে গেলেন। তথন তিনি বুঝতে পারলেন যে তিনি ভূল পথে চলেছেন। তথন তিনি পরিমিত আহার শুল করলেন। বীণার তার পরিমিতভাবে বাঁধা থাকলেই শ্রুতিমধুর স্থার ঝক্কত

হয়। বেশী আলগা হলেও বেস্করো, বেশী টান হলেও বেস্বরো। গীতায় বলেছেন শ্রীকৃষ্ণ:

যুক্তাহারবিহারত যুক্তচেইত কর্মন্ত।

যুক্তম্পানবোধত যোগো ভবতি ছঃখহা॥

সব কিছু পরিমিত চাই। ইন্দ্রিয়গুলিকে নিগ্রহ
করার অভাসেই তপ্তা।

গীতা, চণ্ডী, উপনিষং প্রভৃতি সদ্গ্রন্থপাঠ, সাধুসঙ্গ, সাধুমূথে উপদেশ প্রবণ—সবই ইন্দ্রিম-নিগ্রন্থের সহায়ক। শুধু পাণ্ডিতো হবে না।

একটা গল্প বলি। ষড়দর্শনে বিশারদ এক পণ্ডিত ছিলেন। স্ব জানা সত্ত্বেও তিনি কিছুতেই শান্তি পাচ্ছিলেন না: শান্তি না পেয়ে এক সাধুর উপদেশ প্রার্থী হলেন। সাধুজী তাঁকে আশ্রম-সংলগ্ন পুকুরে স্থান ক'রে আসতে বললেন। স্থানের পূর্বে তিনি একটি বড় মাছকে পুকুরে ভাগতে দেখলেন। মাছ পণ্ডিভন্নীকে বললে—'শুনেছি তুমি বড় পণ্ডিত-বলতে পার কি, কিসে আমার পিপাসা দুর হয় ?' পণ্ডিভন্নী তুই কারণে আশ্চর্যান্থিত হলেন। প্রথমত: তাঁর মনে হ'ল মাছ কি ক'রে কথা বলছে। দিতীয়ত: তিনি আরও বিস্মিত হলেন এই ভেবে—মাছ স্বদা জলে বাস করে, তবুও তার পিপাদা মেটে না কেন? কিছুক্ষণ চিন্তা ক'রে তিনি কারণ বুঝতে পারশেন এবং মাছকে বললেন, 'তুমি यनिও জলেই বাস কর এবং সভত জলপান কর, কিন্তু তবু সব জল তোমার मूथ निष्य ए क कारनत हि प्र निष्य वित्रिय योश। এবার তুমি জল মুথে নিয়েই উলটে যাও। তাহ'লে তোমার পিপাসার নিবৃত্তি হবে। সব জল বেরিয়ে ষায় বলেই তোমার পিপাসা দূর হয় না। মাছটি তথন পণ্ডিতকে বনলে, 'আমারও তোমার প্রতি এই উপদেশ। তুমিও উলট্ (উলটে ) যাও।' ফিরে এদে পণ্ডিভঙ্গী সাধুকে সব ঘটনা বললেন। সাধুজী মৃত্হান্তে বললেন, 'আমি মৎস্তরূপে তোমায় ঐ উপদেশ দিয়েছি। যদিও তুমি বই-পড়া জ্ঞানের

সাগরে ভূবে আছে, তথাপি তোমার ভূষণার নিবারণ হচ্ছে না। মনে শান্তি পাছে না, তার কারণ তোমার বিভা পরিপক হয় নাই। সব যদি বের হয়েই যায়, তবে কাজ হবে কিরপে? ভিতরে গ্রহণ ক'রে অনবরত মনন করতে হয়, মনন ব্যতীত ধারণা হয় না। তাছাড়া, অধিক বিভালাভ হওয়ায় তোমার মনে অহস্কার জন্মছে। আত্মন্তরিতা ও মমত্ব্দ্ধি—এই হুইটি আধাাত্মিক উন্নতির বিশেষ অন্তরায়। এই ভূটিই তোমার অশান্তির কারণ। স্থতরাং এদের ত্যাগ করা প্রয়োজন। এই কারণেই তোমারে ভাগেল—'ভূমি উল্ট (উল্টে) যাও'।

তাই বলি একবার উলটে যাও দেখি ! কত বই পড়েছ, কত উপদেশ শুনছ ও শুনেছ। মনে মনে শুত এবং অধীত বিষয়ের চিম্বা কর। একেই বলে মনন। মনন না হ'লে ধাান কি ক'রে হবে ? রসে না ডুবলে 'রসো বৈ সঃ'-কে কেমন ক'রে পাবে ? তাই বলি রসম্বরূপকে পেতে হ'লে তুমি রস্পিপান্থ হও।

এ জন্মে যা কিছু করছ তা পুক্ষকার;
পূর্ব পূর্ব জন্মে যা করেছ, তা ভোমাদের সংস্কার।
এ জন্মের স্থাও গুঃথ পূর্ব জন্মের সংস্কারের ফল।
শুধু পুক্ষকার ও স্থান্ধরার দিয়েই তাঁকে পাবে না।
শুভ কর্মের অনুষ্ঠান ক'রে শুভ মুহুর্তের জ্বন্ধ অপেক্ষা
করতে হবে। মনটাকে শুচিশুভ ক'রে না তুললে
মনোমন্দিরে মাধ্ব অধিষ্ঠিত হবেন না। শাঁথ
বাজিয়ে শুধু গোল বাঁধানই সার হবে।

তাঁর সঙ্গে প্রীতির সংক্ষাস্থাপন কর। মহাপুরুষ ও অবতারপুরুষদাণ তো পথ দেখানোর জন্তই আবিভৃতি হন।

তাই বলি, প্রীতি দিয়ে তাঁর পূজা কর। ব্যাকুল হ'য়ে তাঁকে ডাক—ুকঁলে ভাদিয়ে দাও। নামে মাতো, আর মাতাও। তাঁর কুপা হবেই হবে। বিশ্বাস কর। গুরুবাক্যে শ্রন্ধা ও বিশ্বাস রেথে বাঁপ দাও। শুলু জ্যোতির্ময় তাঁর মৃতি হালয়ে উদ্ধাসত দেখতে পাবে।

## মা সারদা

#### গ্রীস্থধানয় বন্দ্যোপাধ্যায়

সারদামণি, সারদামণি, সারদামণি মা !
গৃহিণী, তবু সন্ন্যাদিনী, নাহি যে উপমা।
জ্ঞানদা, জ্ঞান-বিভৃতি জ্যোতি,
মূরতিমতী সাধ্বী সতী,
ভক্তি-ধারে গন্ধা তৃমি,

প্রেমেরি যম্না। সারদামণি মা।

গোলোকে কি মা লক্ষী ছিলে ? ত্রেতাতে সীতা রূপটি নিলে, দ্বাপরে হ'লে শ্রীরাধা তৃমি গোপেরি ললনা। সারদামণি মা।

কলিতে হ'লে বিষ্ণুপ্রিয়া নদীয়া ধানেতে;
এবারে তুমি এলে কি মাগো সারদা নামেতে?
আঁথি যার আছে চিনেছে তোমা,
লক্ষী তুমি হলাদিনী গো মা,
কত যে রূপে, কত যে সাজে
করিছ করুণা;
সারদামণি মা!

বিভব দব লুকায়ে মা গো নিজেরি মাঝেতে জগতে তুমি শিক্ষা দিলে যোগিনী সাজেতে। শিখালে সংযমের সাথে বাঁধিতে দব কঠোর হাতে, শিখালে তুমি নারীতে অংছে

> কি মহাচেতনা। সারদামণি মা!

শিখালে তুমি জগতজনে আপন করিতে,
শিখালে তুমি সবার হৃদি প্রেমেতে ভরিতে।
যাওনি কভু স্থপের পাছে,
দেখালে এথে কি সোনা আছে,
চাওনি তুমি 'মায়ের' কাছে
ল্যিমা. অণিমা।
সার্দামণি মা।

ভোমারে নমি ভক্তি-খনি, সারদামণি মা নমি মা নারী-মুকুট-মণি লক্ষ্মী-স্বরূপা। গৃহিণী-রূপা সন্ত্যাসিনী, স্থিয়-স্থেচ-মন্দাকিনী বহালে তুমি জগতজনে ক্রিতে করুণা। সারদামণি মা।

নমি মা মহাশক্তি, মহাভক্তি-স্বরূপা।
নমি মা স্থেহ-প্রোধি-ঘন-মৃতি অন্থুপা।
তোমারি পৃত চরণ-পাতে
লভিল ধরা আশিদ্ মাথে
ছঃখী-দীন-শ্রণ তুমি
করুণাথনি মা,
সারদামণি মা!

## স্বামী বিজ্ঞানানন্দের স্মৃতি

#### শ্রীমতী প্রীতিময়ী কর

শ্বরণের মনিমজ্বায় মাত্র গুটিকত রক্স স্বত্বে রক্ষিত ছিল। ক্লান্ত দিনের শেষে কুলায়ে ফিরে স্থাসা মন নিয়ে নিভূত মন্দিরে ব'সে তাই দেখছিলাম—স্থামী বিজ্ঞানানন্দ মহারাজের পবিত্র গুটিকত স্মৃতিকণা, অল্ল ক্ষেক্স দিনের পরিচয়ে বা আমার জীবনের ভাগ্রারে সঞ্চিত হয়েছিল।

প্রথম যেদিন গুরুদেবের সঙ্গে সাক্ষাৎ করতে যাই আমার নিকট আত্মীয়ের সঙ্গে, সে কি আগ্রহ—
সে কি উদ্বেগ নিয়ে সেদিন বেলুড় মঠে গিয়েছিলাম, ভাষাতীত সে অন্তভৃতি! দেশলাম যেন হিমাচলেরই নিভূত এক অংশে স্থিত প্রশাস্ত গান্তীর এক বিরাট মৃতি। ঘরে গিয়ে প্রণাম করতে তিনি বললেন, 'বস্থন'। বিশ্বয়ে হতবাক হ'য়ে আমরা তাঁর দিকে চেয়ে বসে রইল ম। কোন কথা মথে এল না।

তিনি জিজাসা করলেন, 'কোথা থেকে আসছেন ' বললাম, 'বালিগঞ্জ থেকে।' তারপর কিছুক্ষণ স্বাই চুপ। মনের মধ্যে কি এক অভ্ত-পূর্ব প্রিত্র নিস্তর্কতা বিরাজ করছিল।

আমাদের মনের ইচ্ছার কথা বোধহয় আগেই শুনেছিলেন, কিংবা ব্ঝতে পেরেছিলেন; আমাদের আগ্রহায়িত অবস্থা দেখে সংসা নিজেই বললেন, 'শুধু মস্তোর নিলে হবে না, দেই রকম কাজ করতে হবে।' একট্ থেফেআবার বললেন, 'পবিত্র হতে হবে।'

আবার নিস্তর হ'য়ে আমরা ব'সে আছি। তিনি দেই ঘরে তাঁর সেবককে বললেন, 'এঁরা কবে আসবেন একটা দিন বলে দাও।'

সেবক দিন স্থির ক'রে সেই তারিথ আমাদের বলে দিলেন। আমরা আবার প্রণাম ক'রে উঠছি, এমন সময় আবার বললেন, 'সাবধান হ'য়ে আসবেন যেন, অভদুর থেকে আসবেন।' সেবক বললেন, 'আজকাল আসবার কিছু অস্ক্রিধা নেই, সোজা বাস হয়েছে।' তথন বালিগঞ্জ থেকে হাওড়া পর্যন্ত প্রথম বাস চলাচল আরম্ভ হয়েছিল।

গুৰুদেৰ তথনি উত্তর দিলেন, 'বাস হলেই তো হয় না, অতদুর থেকে আসা, একবার ওঠা, একবার নামা।'

অভিভূত মনে আমরা ধর থেকে বিদার
নিলাম। জানা নেই, চেনা নেই, আলাপ নেই
তাদেরই প্রতি এই অহেতুকী দরদ,—উদয়ান্ত নিজের
কথা-ভাবা মারুষ আমরা ভাবতে পারিনে। কোন
লোককে কাজে পাঠিয়েছি, ফিরে আসতে তার দেরি
হ'লে বিরক্ত হ'য়ে কত কটুক্তি করি। মনে আসে
না, তার কিছু অস্থবিধা হয়েছিল কি না। আর
আমাদেরই প্রয়োজনে আমরা ধাব, তাতে তাঁর
চিন্তা হচ্ছিল, ব্যাকুল মন নিয়ে ভাবছিলেন, অতদ্র
থেকে যেতে বাদে একবার ওঠা, একবার নামা,
কোন তুর্ঘটনা না ঘটে—বললেন, সাবধানে
আসবেন'। সেই দিনই ধারণা হ'য়ে গেল ওই
হিমাচল-সদৃশ বহিঃকঠোর মৃতির মধ্যে কি পরিমাণ
সেহপ্রেমের মন্দাকিনী ব'য়ে চলেছে।

জানি এই অপরের কথা ভাববার স্বতঃ ক্রুতি কল্যাণ-প্রেরণা থেকেই বিশ্বস্থানির আদিম কাল থেকে জীবকুল পশুত্ব থেকে মহয়ত্বে, মহয়ত্ব থেকে দেবতে উন্নীত হয়েছে। তবু সম্যক ধারণা করতে পারলাম কি? যার অংশ-প্রস্ত এই বিরাট জনমাধার, সমগ্র হিমালয়র্মনী দেই বিশাল মহামানবটি কেমন ছিলেন। কি এক অপূর্ব পুলকের আবেগে চোধে জল এসে গেল।

আগুনের তাপে ফুটস্ত জলের ময়লা উপরে ভেসে ওঠে। গুরুদেবের সামিধ্যে যাওয়া আসা করি, আর চঞ্চল মনে কত হন্দ্, কত প্রশ্ন বিগত দিনের জানা- মজানা কত ভূল-ক্রটির বেদনা সমস্ত চিত্ত জুড়ে আলোড়িত হ'তে থাকে। মনে হয় মন উজাড় ক'রে সব কথা বলি, প্রশ্ন করি। যথন যাই, তথন প্রশান্ত গন্তীর মুখের দিকে চেয়ে হুর হ'য়ে যাই; কিছু আর বলাংয় না। তা-ছাড়া বেলুড় মঠে তথন অসন্তব ভিড় হ'ত গুরুদেবকে দর্শনের জন্ম। কথা বল্লার সময়ও পাওয়া মেত না। শুধু অভ্তপূর্ব এক ভাব-সন্তারে মন পরিপূর্ণ ক'রে ফিরে আসভাম।

একদিন ঐ কপাই ভাবতে ভাবতে বিষণ্ণ মন
নিয়ে বেলুড় মঠে গিয়েছি। ঠাকুর প্রাণাম শোষ
ক'রে সবুজ মাঠটা পার হ'তে হ'তে ভাবছি এই
সব মগাপুরুষের দেহত্যাগের পর তাঁদের প্রতিক্রতি
নিয়ে কত উৎসবের আয়োজন। আর তাঁরা সশরীরে
থাকতে তাঁদের দেখতে পাওয়া, একটু মুখের উপদেশ
শোনা এত হর্লভ,—এ কেমন কথা?

পৌছে যখন ঘরের মধ্যে গেলাম, দেদিন দেখি 

দর ফাঁকা, স্থামত মুথে গুরুদেব বসে আছেন।

আমি প্রণাম ক'রে উঠে দাঁড়াতেই মুথের দিকে

তাকিয়ে বললেন,—"কি, উপদেশ ?" একটু থেমে
বললেন, "সহু ক'রবে। প্রথম ভাগে দেখছো না

তিনটে 'স' আছে, শ, ষ, স। সহু করবে।"

আবেগের সঙ্গেই বলে ফেললাম, "শুধু সহ্ছই ক'রবো, কোন সার্থকতা আসবে না ?"

গুরুদেব গন্তীর অন্তমূথ ভাবে বললেন, "সার্থকতা, ভগবান লাভ হ'লে।"

আবার একদিন গুরুদেব এসেছেন শুনে মঠে গোলাম। প্রান্ত্র ক্রামাদের দিকে তাকালেন। বিজ্ঞাসা করলাম, পুরোটুজো কি রকম ভাবে করব ? উত্তরে বললেন, যথন যে ভাবে ইচ্ছে।

বলগাম—কালী, হুগা, শিব, ক্লফ সব দেবতার াই ক'রব কি ?

व'नलन-इंग, छा कत्रत देव कि।

পূজা-আরাধনার কোন জ্ঞানই তো ছিল না।
মনে হ'ত ঠাকুরের মধ্যেই যদি সব দেবতা
আছেন, তবে আর তাঁদের ভিন্ন নামে ডাকা কেন?
এক ঠাকুরের নামে ডাকলেই তো হয়। বললাম
—অক্ত দেবতাদের কি ঠাকুরের নামেই ডাকব,
না তাঁদের নামে ডাকব?

গুরুদের বললেন, যাঁর যে নাম, তাঁকে সেই নামে ডাকাই তো ভালো। যার নাম হ'ল রাম, তাকে ভাম ব'লে ডাকলে সে সাড়া দেবে কেন?

এমন সহজ কথাটা ভাবি নি। ধেমন লজ্জিত হলাম, তেমনি আনন্দে আপুত হ'য়ে ফিরে এলাম সেদিন।

কিসে ধর্ম লাভ হবে প্রশ্ন করায় আর একদিন বলেছিলেন,—সত্যকে আঁটে ক'রে ধর্বে। একেবারে ঠিক ঠিক চলা। যা মুথে বলা, ভাই কাজে করা। ঠাকুর সভাস্থরপ।

কিদে আনন্দ পাব, প্রশ্ন করায় বলেছিলেন, আনন্দ তো রয়েছেই, দেখে নিতে পারলেই হয়।

আর এক দিন মঠে গিয়ে দেখি, গুরুদেব সহাস্তে বদে আছেন। ঘরের এক পাশে স্ত্পাকার মিষ্টি ছিল। সেবক বললেন, এগুলি সব এঁদের দিয়ে দাও। আমার ছোট্ট ছেলেকে নিজ হাতেই মিষ্টি দিলেন।

তাঁর এলাহাবাদ ফিরে যাবার সময় হয়েছিল; বললাম, আপনাকে চিঠি দেব।

তিনি সহাস্থে বললেন,—হাঁা, আমি কিন্তু জ্বাব দেব না।

- -যদি কিছু দরকার হয়!
- पत्रकात र'ल (परवा।

শুনেছিলাম, তিনি প্রায় চিঠির জবাব দিতেন না। আমাদের সাধারণ মান্তবের মন, প্রথম দিকে কেমন আশাহত হ'ত। পরে তাঁর বিষয়ে বিশেষ ভাবে জেনে ব্রেছিলাম, তিনি সর্ববিষয়ে কি কঠোর সংযমী ও তপস্বী ছিলেন। লোকালয়ে

এসে সরল শিশুর মত অকপট সান্নিধা সকলকে দান করলেও—যথন তিনি এলাহাবাদে তাঁর নিজের সাধনপীঠে ফিরে যেতেন, তথন কিরূপ নিরবচ্ছি কঠোর সাধনায় সমাহিত হ'য়ে থাকতেন। ভক্ত শিষ্য প্রমুখ জগতের যাবতীয় মানবের কল্যাণ-কামনা ও আশীর্বাদ দে সাধনাপ্রবাহের সঙ্গে মিশে শ্রাবণের ধারার মতই নিয়ত ব্রতি হ'ত। চিঠি লেথা বা তার উত্তর দেবার তাঁর প্রয়োজন কোথায়? তবে বিশেষ প্রয়োজন ও ইচ্ছাবশে কথনও বাতিক্রম করতেন। আমাদের একবার মাত্র তাঁর চিঠি পাওয়ার সেভাগ্য হয়েছিল।

ধারা সব সময় তাঁরে সালিখ্যে ছিলেন তাঁনের কাছে শুনেছি, সময়ে সময়ে তিনি কি অপূর্ব কৌতৃকপূর্ণ বাক্যালাপে সকলকে আনন্দরদে ভাগিয়ে দিতেন।

এর পর একদিন শ্রীশ্রীচাকুরের জন্মতিথি-পূজায় মঠে গিয়েছি। সন্ধার বিকে একজন সেবক গুরুদেশের সঙ্গে দেখা করার স্থযোগ ক'রে দিলেন। ঘরের মধ্যে মৃত্র আলো জালা। আধ-সন্ধকারে তিনি দক্ষিণ দিককার জানালাটি ধ'রে উৎসবের জনতার দ্খ দেখছেন। উন্নত দেহে জানালার সবটুকুই প্রায় ঢেকে গিয়েছে। বইয়ে পড়েছি স্বামী বিবেকানন এমনই ভাবে ওই দক্ষিণের জানলা ধ'রে দাঁড়িয়ে ঠাকুরের জন্মোৎসবের দৃশ্য দেখেছিলেন।

ভিতরে গিয়ে প্রণাম করতে কুশল প্রশ্ন করলেন, কিছুক্ষণ পরেই বললেন,—সন্ধ্যা হ'য়ে গেছে, এখন এসো।

পরের বারের দর্শন বড়ই বিষাদের। গুরুদেবের শরীর খারাপ। প্রবর দেওয়াতে তিনি আমাদের मक्त (मथा कंद्र क हारेलन। एत्य हिलन, चर्द যেতে উঠে বদলেন।

জিজ্ঞাদা করণাম, আপনার কি শরীর থারাপ? বললেন, হাঁ। আমার শরীর থারাপ।

আর কিছু কথা বল। উচিত মনে করলাম না। নীরবে মাটিতে প্রণাম ক'রে চলে এলাম।

তিনি একট্ট স্বস্থ হ'য়ে আবার এসেছিলেন শ্রীশ্রীঠাকুরের নবনির্মিত মন্দির প্রতিঠার সময়। তিনদিনব্যাপী উৎসবের মধ্যেই আর একদিন গিয়ে দেখি গুরুদেবকে দর্শন ও প্রাণ্মের জন্ম ভীষণ ভিড় হয়েছে ঘরে। শরীর থারাপ, সেবক পায়ে হাত দিতে দিছেন না; তাড়াতাড়ি পায়ে মোজা পরিয়ে দিলেন। আমিও প্রথমে পায়ে হাত দিতে গ্রিয়ে বারণ কবাতে হাত পরিয়ে নিলাম। ঠিক তথনই গুরুদের তাঁর বড় বড় চোখের চাহনিতে আমার তঃখানা চোখের দিকে তাকালেন।

সেই শেষ দর্শন। এলাহাবাদে তাঁর দেহ রক্ষার সংবাদ পাওয়ার পর অবল্যন-শৃত্যের মত ভারাক্রান্ত মন নিয়ে ঋশু বিদর্জন করতে করতে বেল্ড মঠে গিয়েছিলাম। একজন পুজনীয় মহারাজ সাম্বনা নিলেন, "ওরা কি কখনো ছেড়ে যান ? দেহ যাবার পর ওঁনের সভা আরও ব্যাপক ভাবে অবস্থান করে। তাই শক্তি আংখা বেণী হয়। ওঁদের আরো বেশী নিকটে পাওয়া যায়। ওঁদের জন্ত শোক বা ছঃখ করার কারণ নেই।"

শেই সাম্বনা নিয়ে আর গুরুদেবের পদ্চিষ্ঠ वृत्क शांत्रण क'रत वाड़ी किरत धनाम। स्नीवत्नत व्याकारण यथन इः त्थत (वात चनघडे। धनिरम আদে-অন্ধকারে ছেয়ে যায় হৃদয়াকাশ, তথন মনে পড়ে শ্রীমুখের দেই দব কথাগুলি, আর শেষ দিনের সেই বড় বড় চোথের রুপা-ঘন দৃষ্টি দেখানে ধ্রুব তারার মতই জনতে থাকে— অমৃতবর্গী, অচপল।

# গৌতম বুদ্ধের সাধনা

[ তাঁহার সম্বোধিলাভে স্কাতার সহায়তা ]

( আধিন-সংখ্যার পর )

#### ডক্টর শ্রীরাধাগোবিন্দ বসাক

পূর্বে বণিত অবস্থাভেদে যজ্ঞ ও তপস্থাদিতে দোষৰশী হইয়াও গভাত্মগতিক গ্রীতি অবলম্বন করিয়া বোধিগত্ত গৌতম অতি কঠোর ক্লুফুলাখনে ব্রতী হইতে অভিলাষী হইলেন। নিজ সংকল্প স্থির রাথিয়। তিনি গয়। নগ্ৰীর আশ্রমের নিকটে নৈরঞ্জনা নদীর তীরে কোণ্ডীক্সপমুথ পাঁচ প্রব্রঞ্জিত ভিক্ষুকে দেখিতে পাইয়া তাঁহাদিগৰাবা সংপ্ৰামান হইয়া জন্ম ও মৃত্যুর অবদান ঘটাইবার উদ্দেশ্যে —'কোটপ্পত্তং তুক্করকারিকং ক্রিস্বামীতি' (নিদানকথা)—শেষসীমায় উপগত হুক্ষর তপ্রাদি) ক্রিয়া সম্পাদন করিব-বলিয়া ধার্য করিলেন। তৎপর তিনি এমন ভাবে আগারচ্ছেদ আরম্ভ করিলেন যে, একটি তিল বা একটি তণ্ডুলমাত্র গ্রহণ কবিয়া কাল কাটাইতে লাগিলেন। অনশনাদি দ্বারা তাঁহার ছয় বংসর চলিয়া গেল। একদিন এমনও হইল যে, তিনি প্রাণবায়ুরোধকারক তপস্তা-কালে নি:খাস-প্রখাস বন্ধ হওয়ায় কাঠবং আসীন হইলে লোকেরা জাঁহাকে মৃত মনে করিয়াহিল। শমপ্রত্যাণী বোধিসত্ত উপবাসাদি আচরণ করিয়া অত্যন্ত রুশ হইয়া পড়িলেন—তাঁগার স্থবর্ণবর্ণ দেহ ক্লফবর্ণ হইয়া বেল, তাঁহার শরীরস্থ দাত্রিংশৎ মহাপুরুষ-লক্ষণ অদৃশ্য হইতে লাগিল। অপার-পার সংসারের পারপ্রাপ্তি তাঁহার ঘটন না। তাঁহার শরীরের মেদ, মাংস ও রক্ত শুকাইয়া গেল। ত্বগন্থিশেষ হইয়া তিনি ভাবিলেন:

"নায়ং ধর্মো বিরাগায় ন বোধায় ন মুক্তয়ে।

অস্মূলে ময়া প্রাপ্তো যন্তদা স বিধিঞ্বি:॥"

(বুদ্ধচরিত)

—( কুচ্চুদাধন দ্বারা আচরিত) এই ধর্ম বৈরাগ্য, সমাগ্ৰ্ঞান বা মুক্তি—কোনটাই আনিতে পারিবে (পূর্বে পিতার রমোগানে) জম্বুরুক্ষমূলে আমি যে (ধান) বিধি প্রাপ্ত হইয়াহিলাম, তাহাই ঞ্জর বা ঠিক বিধি।—এই কঠোর তপস্থাসাধনকে অমার্গ মনে করিয়া তিনি উত্তম উত্তম আহার্য বস্তু গ্রহণে মতি স্থির করিয়া নৈরঞ্জনা নদীতীর হইতে ধীরে ধীরে অপস্ত চ্ট্রা আসিয়া অলমাত্র থাতের জন্ম ট্রুবিলা গ্রামে যাইয়া (মহাবস্তুর মতে) গ্রামিকের কলা স্কুজাতার (বুক্চরিতের মতে গোপ-করা নন্দবালার) প্রদত্ত মধু-পায়দ গ্রহণ করিয়া সন্তুলিত ষড়িক্সির হইয়া ক্রমশঃ বোধি প্রাপ্তিব সামর্থ্য লাভ করিতে লাগিলেন। বোধিণস্তকে ত্রন্ধর্চ্যা দারা সর্বজ্ঞতালাভের চেষ্টায় বিরত দেখিয়া এবং পুনরায় স্থাত গ্রহণে প্রবৃত্ত লক্ষা করিয়া সেই ভিক্ষুপঞ্চক তাঁহাকে ত্যাগ করিয়া বিরক্তিগহকারে দূরবর্তী কাশীরাজ্যের ঋষিপত্তনে (মুগদাবে) চলিয়া গেলেন। তৎপর যিনি অরাড় ও উদ্রক ঋষির ধর্মমতবাদে অপরিতৃষ্ট হইয়াছিলেন, তিনি আব পূর্ব পূর্ব বুদ্ধগণের নিষেবিত এই গয়া প্রদেশে যাইয়া বোধিলাভের উদ্দেশ্যে কুত্নিশ্চয় হইয়া অশ্বথমূলে সমাসীন হইয়া এই এক হুর্জন্ব প্রতিজ্ঞা করিয়াছিলেন যে, এই আদনে বদিয়া তাঁহার শরীর শুষ্ক হইয়া यात्र यांडेक, डाँशांत चक्, अन्ति ও মাংদ लूश इत्र হউক, কিন্তু, বহুকল্পেও তুলম্ভ বোধি বা প্রজ্ঞা-পারমিতা লাভ না করিরা তিনি নিজ শরীর এই আসন হইতে চালিত করিবেন না। পাঠক জানেন বে, তাঁহার এই প্রতিজ্ঞা ফলমণ্ডিত হইয়াছিল এবং এই বোধিবৃক্ষমূলে সেই আংগনে বসিয়াই সমাক্
জ্ঞান লাভ করিয়া তিনি 'সমাক্ষমূক' হইয়াছিলেন।

অতঃপর অতিদংক্ষেপে মধুপায়দদাতী স্থঞ্চাতার আখ্যানবল্প 'নিলানকথা' ও 'মহাবল্প' হইতে চয়ন করিয়া নিমে প্রদান করিতেছি। নিদানকথাতে বর্ণিত আছে ষে, শ্রীবু:দ্ধর উরুবিস্বায় ছয়-বৎসর-খ্যাপী কঠোর ক্ষুদাধনে ব্যাপৃত থাকাসময়ে দেই দেনানী-নিগমে দেনানী কুটুমীর গৃহে স্কুলাতা-নান্নী বয়ঃপ্রাপ্তা এক হুহি চা বাদ করি छ। দে এক মুগ্রোধরুক্ষমূলে বুক্ষনেবভার নিকট এই প্রার্থনা করিতে গেল যে, যদি সমজ।তিক কুলঘরে বিবাহিত হইবার পর প্রথম-গর্ভে দে পুত্র লাভ করে, তবে প্রতিবৎসর শতসংস্থারায় করিয়া বুক্সদেবতার অন্ত বলিকর্ম সম্পাদন করিবে। যথন বোধিসত্ত গোতম তদীয় হঙ্কর তপস্থার ষষ্ঠ বৎদর পূর্ণ করিয়াছেন, তথন বৈশাখী পূর্ণিমা আগত হইয়াছে। স্থলাতা বুক্দেবতার উদ্দেশ্যে দেই দিনই বলি কর্ম সম্পাদন করিতে অভিলায় করিল এবং প্রাতঃকালে নবভাঙ্গনে (পাত্রে) ধেরুদিগের স্তনমূল হইতে খতঃ প্রস্তুত অপর্যাপ্ত ত্রগ্ধ সংগ্রহ করিয়া আনিল। আশ্চর্যের বিষয় যে সেই হগ্ধ স্কুজাতা স্বয়ং জ্ঞাল দিবার সময়ে দেখিল যে একবিন্দু ছগ্ধও পাকের সমধ উদ্বেলিত হইয়া পড়িয়া গেল না। এরূপ আশ্চর্য ঘটনা লক্ষ্য করিয়া দে তাহার পূর্ণা-নামক দাসীকে ভাকিয়া বলিল যে, নিশ্চিতই তাহাদের দেবতা প্রদন্ম হই ্রাছেন এবং ভারতেক মুগ্রোধবুক্ষ্লে জ্ত যাইয়া দেবতাস্থান পঞ্জিত রাখিতে বলিল। বোধিদত্ত গৌতমও পূর্বরাত্রিকালে পঞ্চম্বর্নর্শনে জানিয়াছিলেন যে, আগামী রাত্রিতেই তিনি নিঃসংশয়ে 'বুদ্ধ' হইবেন। তাই তিনি সেই রাত্রি প্রেছাত হইলে পর সেই বৃক্ষমূলে ধাইয়া আসীন হইয়া চারিদিক নিজ শরীর প্রভায় উদ্ভাগিত করিতে শাগিলেন। স্থঞ্জাতার দাদী পূর্বা বোধিদত্ত গৌতমের व्यञ्चाय त्मरे वृक्त्क सूर्वर्वर्व त्मृथिया मन्न कतिन  त्य, जाहारमञ्ज वृक्तरमवणा श्राप्त हहेगा वृक्त हहेर অবতরণ করিয়া স্বহস্তেই স্কুজাতার বলিকর্ম স্বীকার করিবেন। পূর্ণা বেগে যাইয়া স্থজাতাকে এই সংবাদ জানাইল। তথন স্ক্রজাতা তাহার নিজহত্তে প্রস্তুত মধুপায়দ স্থবর্ণপাত্তে ঢালিয়া লইয়া দেই ন্তগ্রাধবৃক্ষমূলে উপস্থিত হইয়া বোধিসত্তকে দেখিয়াই তাঁহাকে বুক্ষদেবতা বলিয়া জ্ঞান করিল। স্কুজাতা পাত্রসহ পায়দ দেই মহাপুরুষ গৌতমের হস্তে প্রদান করিল এবং বলিল, — "আপনি ইহা লইয়া यथाकृति চলিয়া याउन--- त्यमन आमात मत्नात्रथ भूर्न হইল, তেমন আপনার অভীষ্টও দিল্ল হউক"। সেই পায়দ লইয়া বোধিসত্ত নৈরঞ্জনান্দীর তীরে গেলেন এবং তাহা খাটের সোপানে রাখিয়া নদীতে মান করিয়া প্রথমত: দেই মধুপায়দ উনপঞ্চাশ ভাগে ভাগ,করিয়া একভাগ আহার করিলেন। বোধিলাভের পর এই পায়দ তিনি দাত সপ্তাহ-কাল পরিভোগ করিয়াছিলেন, অন্ত কোন আহার গ্রহণ করেন নাই।

উপরি-বণিত 'নিদানকথা'য় উল্লিখিত এই আখ্যান হইতে খানিকটা পৃথগ্ভাবে বর্ণিত 'মহাবস্তু-অবদানে' উল্লিখিত আখ্যানের সংক্ষিপ্ত প্রিচয় এইরূপ:

অরাড় কালাম ও উদ্রক ঋষির উপনিষ্ট তত্ত্ব-কণায় পরিতৃষ্ট না হইয়া বোধিদত্ত গোতম উক্ষ-বিভায় চলিয়া আদিলেন। দেখানে গ্রামিকের (গ্রামপতির) স্থজাতা-নামী বিহুনী করা রাজ্য-পুত্রকে দেখিয়া প্রীতিবেগে কাঁপিতে লাগিল; অশ্রুণাত করিয়া তাঁহাকে বলিল,—"হে নরবর! তুমি আজ এই নিগম (ক্রেমবিক্রমের নগর) ইইতে ফিরিয়া যাইও না। তোমাকে দেখিয়া আমার নয়নয়য় অতৃপ্র রহিয়াছে; তুমি চলিয়া গেলে আমার হারয় সর্বভোভাবে অন্ধকারাছয় হইবে"। সেই সময়ে স্থজাতা দেববাণী শুনিল—"এই ব্যক্তিকির কপালবজ্বর রাজা শুনোদনের শ্রেষ্ঠ পুত্র"।

দে ভাবিল-কেমন করিয়া এই বরপুরুষ বান্ধব-দিগকে ছাড়িয়া বনবাস করিতেছেন। তৎপর কুমারকে পুনরায় বনে প্রবেশ করিতে দেখিয়া স্কৃতা রোদন-সহকারে বোধিসত্ত্বের অন্তুগমন করিতে করিতে বিলাপ করিতে লাগিল—"তোমার কমলদলদৃশ কোমল চরণদারা তৃণকুশাদিময় ত্র্গম ভূমির উপর দিয়া তুমি কিরূপে চলিবে? মিষ্টার ও অকাক রসময় প্রবাদারা ব্রিতদেহ তুমি **क्यान क**रिया वरनत कन्युनानि खक्कन करिरद? পুষ্পাকীর্ণ শ্যায় শুইতে অভ্যন্ত তুমি কি প্রকারে তৃণকুশাদি-সংস্কৃত তলভূমিতে শয়ন করিবে? রাজভবনে পটহানির সঙ্গীত শুনিয়া এখানে তুমি কি প্রকারে রুই খাপন জন্তুদিগের গর্জন শুনিবে? হে বনেচর সন্ন্যাদী! তুমি যেন তৃষ্ণায় ও কুধায় কাতর না হও। দেবশিশুর হায় তোমার শরীরটিকে যেন দেবযোনিরা রক্ষা করেন"। বোধিসত্ত গোতম এইরূপে দেই ভয়ন্তর বন্মধ্যে তপস্থায় নিরত রহিলেন। ইহাও বড়ই আশ্চর্যের বিষয় যে সত্ত্যার তপন্থী গোড্ম যেরপ নিজের জন্ম. তদপেক্ষা অধিকভাবে জগতের সর্ব স্বের জনু, হিত কামনা করিতেছেন ৷ তাঁহার মনে এই প্রকার উদার ভাব উদিত হইল—(এইরূপ ভাব পরবর্তী কালে মহাযানী বৌদ্ধারে মতসম্মত ): একেকসত্তমোক্ষণে যদি কল্পংখাং সর্বস্তানাং। ছ: ধমহভোমি তারেশ্যং সর্বসন্থানাং ব্যবসিত্মিনন্॥ (মহাবস্ত্র)

'এক একটি দল্ব বা জীবের মোক্ষের জন্ত যদি আমি অসংখ্য কলে সর্ব সন্তের তংশ অন্তত্তব করি, তথাপি আমি সর্ব সন্তের উদ্ধার সাধন করিব—ইহাই আমার ক্রিয়াদক্ষর'। কর্মক্ষয়ের জন্ত ছয় বংসর ব্যাপিয়া বনমধ্যে ত্বন্ধর তপস্তাদির আচরণ করিবার পর বোধিসংখ্য এই জ্ঞান শক্ষ ২ইল—"যত্ত পথাম্মি গতো নামং মার্গো মোক্ষায়"—'আমি যে পথে গমন করিয়াছি তাহা মোক্ষের মার্গ নহে'। বরং

শাক্যরাজের উত্থানে বহুপূর্বে অমুবৃক্ষমূলে ব্যিমা আমি যে প্রথম ধ্যান সম্পাদন করিয়াছিলাম—"স ভবিশ্যতি বোধয়ে মার্গো"—'সেই ধ্যানমার্গই বোধি ব। সম্যক প্রজ্ঞার মার্গ হইবে'। যে ব্যক্তি তুর্বল ও কুশ এবং যাহার কৃষির ও মাংস পরিশুক হইয়া গিয়াছে, তাহার পক্ষে বোধিলাভ সম্ভবপর নহে; তাই আমি পুনরায় আহার্য বস্তু ভক্ষণ করিব"। এই সময়ে এক দেবতা তাঁহাকে আহার্য গ্রহণে ক্বতনিশ্চয় দেখিয়া বলিয়া উঠিয়।ছিলেন—"তুমি পুনরায় আহার করিও না, তোমার যশঃ পরিহীন হইবে—আমরাই তোমার গাতে বল সঞ্চার করিব।" গৌতমের বিশ্বাস, এই বচন সত্য হইতে পারে না, তাই তিনি ভীতভাবে দেবতাকে উদ্দেশ্য করিয়া নিন্দা করিলেন—"তোমাদের সেই চেঠায় আমার কোন প্রয়োজন নাই।" ইহার পরেই তিনি মুলা (মুগ) ও অক্তাক্স কলায় ও গুড়মিশ্রিত যুষ ভোজন করিতে লাগিলেন। তিনি ক্রমশ: শ্রীরে শক্তি ও বল অমুভব করিতে লাগিলেন এবং আহার অন্বেষণে উরুবিল্বাগ্রামে উপস্থিত হইলেন। তিনি দেখিলেন যে পূর্বে কোন জন্মে তাঁহার জন্মিত্রী (জন্নী) সেই স্ক্লাতা-নালী উচ্চকুলম্ভূতা ও পণ্ডিতা নালী হগ্ৰোধ-বুক্ষমূলে মধুপায়স গ্রহণ করিয়া দাঁড়াইয়া রহিয়াছে। গোতমকে দেই পায়দ দান করিয়া দে তাঁথার গুণকীর্তন করিতে লাগিল। তিনি মুদ্ধাতাকে জিজাসা করিলেন—"কিমর্থমেতং দ্দাসি দানম্"— তুমি কি কারণে আমাকে এই (পায়দ) দান দিতেছ ? গৌতমের শত শত জন্মের জননী স্থঞাতা উত্তরে বলিলেন—"তুমি আমার প্রতি প্রসন্ন হইয়া ইহা গ্রহণ কর। শাকারাজ শুদোদনের পুত্র ভয়ন্বর বনে ছয় বৎসর ঘুরিয়া তপস্থা-দ্বারা যাহা অন্মেষণ করিতেছেন দেই উদ্দেশ্য যেন পূর্ণতা লাভ করে। আমিও তাঁহার পথেই যাইতে চাই।" অন্তরীক হইতে তখন এক অমাহয়ী বাণী প্রাত্ভূতি হইল:

'হঙ্গাতে এষো গো ধীরো শাক্যরাজকুলোদিতো'— হে স্ক্লাতে ! এই ব্যক্তিই সেই শাক্যরাজকুলে উদিত धीत वा প্राक्त वाकि। এই वाकि निष्त्रत শোণিত ও মাংস শুক করিয়াও তপোবনে হুক্তর ও রোমহর্যণ তপস্থা করিয়াছেন। তাহা নির্থক বলিয়া ত্যাগ করিয়া তিনি এখন হুগ্রোধমুলের দিকে অগ্রনর হইতেছেন—ধেখানে অভীত সংবুদ্ধ-গণও উত্তম সম্বোধি প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। তৎপর মুজাতা আনন্দে মুশ্রপাত করিয়া কুডাঞ্জলিপুটে দেই নরশ্রেষ্ঠকে বলিতে লাগিলেন—হে কমললোচন মহাপুক্ষ! আমি ভোমাকে উগ্ৰ তপ্তা ইইতে উত্থিত ১ইতে দেখিয়াছি; এখন আমার শোকম্থিত হানয় প্রীতি অন্নত্ত করিতেছে। বিগত ছয় বংগর आि निटक त्व ख्रुनवानमृद्ध पूर्वाहेबाहि, तम मव আমার কোন স্থুখই উৎপাদন করিতে পারে নাই— কারণ, আমি ভোমার কঠোর কুজুসাধনের কথায় শোকশরের আঘাত-তাপে ক্রিপ্ট হইয়া সর্বলা চিন্তা করিয়াছি। এখন তোমাকে চিনিতে পারিয়া এই বলিতেছি যে, তোমার দেই রাজা ও প্রজারা, ভোমার পিতা ও স্নেহকাতরা মাতৃষ্দা (গোত্মী) তোমার দেইরূপ কঠিন তপস্থার অব্দানের কথা শুনিয়া আনন্দিত হইবেন। কপিলবস্তুর নরনারীরা এখন হাস্তপূৰ্ণবদনে আনন্দে প্ৰমুদিত হইয়া উঠিবে।

আমার প্রনত মধুপায়দ উপভোগ করিয়া পূর্বজন্মের আকাজ্ঞাদমুদ্দর নির্ঘাতক বা নাশকারী হও এবং এই জ্ঞারাজমূলস্থ ভূমিখণ্ডে বিনিয়া — "অমৃতমধিগতো পদমশোকম্" — শোকাতীত অমৃতপদ (নির্বাণ) প্রাপ্ত হও। তথন বোধিদত্ত গোতম বাক্ত করিলেন — পাঁচ শত জন্ম তুমি আমার জননী হিলে। ভবিদ্যংকালে তুমি জৈনপ্রত ধারণপূর্বক প্রত্যেক-বৃদ্ধপদ লাভ করিতে পারিবে ( অর্থাং স্বস্থই বৃদ্ধস্থলাতের অধিকারিনী হইতে পারিবে )!

ইহাই প্রগাতা-সদদীয় স্থাধান-বস্তু। জননী-সদৃশা স্থজাতার প্রদত্ত পায়ন আহার করিয়া নির্থক কঠোর তপভার অল্ডে বোনিসত্ত গৌতম সমাক্ সংবোধিলাভের চেটায় কৃতক্তা হইতে পারিয়াছিলেন। পাঠক জানেন যে, সংব্দ হইয়া গৌতম ঋষিপত্তনে ধর্মচক্র প্রবর্তন সময়ে ভিক্ষুগণকে উপদেশ করিয়াছিলেন যে, প্রজিতের পক্ষে হইটি 'কোটি' বা অন্ত পরিত্যক্রয়—(১) সংসাবের কামস্থভোগে আল্মমর্পণ ও (২) কঠোর তপভায় নিরত হইয়া আল্মের্মুগলেল। তাই তিনি অট্টাঙ্গিক মার্গনাক্ষ মধ্যম প্রতিপদা বা মধ্যমপ্রের আবিদ্ধার করিয়া জনগণকে শিক্ষা নিয়ছেন। সেই প্রথই সম্বোধি ও নির্ধাণের পর। জ্ঞান, শান্তি, অভিজ্ঞা প্রভৃতি এই প্রেই পাওয়া যায়।

## কবীর-বাণী

শ্রীযোগেশচন্দ্র মজুমদার ( "আজ মেরে গ্রীতম্বর আরে" বাণীর অকুবাদ)

প্রিয়তম মোর এফেছেন গৃহে
আনন্দ আজ নাহি ধরে,
গৃহ অঙ্গন করিছ মুক্ত
মুক্তাধারায় অঞ্চ ঝরে!
প্রেমের সনিলে প্রভুর চরণ
করিব ধৌত পরাণভরে,
স্ফল হইবে জীবন আমার
পাইব প্রভুরে নৃতন ক'রে।

পঞ্চ সধীরা সকলে মিনিয়া
গাহিছে নিত্য নৃতন গীতি,
তাহাদের সাথে অন্তর মোর
মিলায় তাহার চরম প্রীতি!
প্রেমের অর্থা আরতি করিব
করিব আরতি পরাণ ভরি,
আপনারে বলি দিব বার বার
কিছুতেই আর নাহি ভরি!
কহিছে কবীর ধন্ত আমি যে
পরম পুরুষ হৃদয়ে ধরি!

# শঙ্কর-দর্শনে "মিথ্যা"

( আশ্বিন-সংখ্যার পর )

## ডক্টর শ্রীরমা চৌধুরী

পূর্ব প্রবন্ধে সংক্ষেপে আলোচনা ক'রে দেখান হয়েছে যে, শঙ্করের মতে, বিশ্ব-সংসার পারমার্থিক দিক থেকে 'মিথ্যা' হ'লেও, সম্পূর্ণ 'তুচ্ছ' বা 'অসং' নয়। বস্তুতঃ, যা পূর্বেই বলা হয়েছে, পরিশেষে পরিত্যাজ্য হ'লেও প্রারম্ভে এই জগৎই মোক্ষের প্রথম সোপান।

ভারতীয় দর্শনের মূল ভিত্তি কর্মবাদ, তদমুসারে জাগতিক ক্ষেত্রে যেরূপ প্রত্যেক কারণেরই একটী বিশেষ কার্য এবং প্রত্যেক কার্যেরই একটা বিশেষ কারণ থাকে---সেরপ মানসিক ক্ষেত্রেও, নীতির ক্ষেত্রেও প্রত্যেক কার্যেরই একটা বিশেষ ফল থাকে। পুনরায়, দেই কর্মটী ধদি কর্মকর্তা স্বেড্ছায় এবং বুদ্ধিবিচার-পূর্বক সম্পাদন করেন, তা হ'লে তিনি হবেন তার জন্ত সম্পূর্ণ দায়ী। সেজন্ত সেই কর্মের ন্যায় ফলটীও—ভালই হোক আর মন্দই হোক, আজই হোক আর কালই হোক—তাঁকে ভোগ করতেই হবে। এই তো ফায়ের অমোদ বিধান—বেমন কর্ম, তার তেমনি ফল; তার তেমনি ভোগ কর্মের কর্তা-কর্ত্র। স্বেচ্ছায় ও যথোচিত চিস্তা-আলোচনার পরে, কর্ম ক'রেও যদি আমরা তার ফল ভোগ না করি, তা হ'লে তা স্থায়দকত বা যুক্তিযুক্ত কোনোটাই নয়-এই হ'ল ভারতের ঋ্বিদের হৃদৃঢ় অভিমত।

কিন্তু এক্ষেত্রে, একটা সমস্থার সমুখীন আমাদের হ'তে হয়। এই জন্মে, বর্তমান পৃথিবীতে যে কোনো ব্যক্তি সাধারণতঃ অসংখ্য কর্মে লিপ্ত হন, যার প্রত্যেকটীর ফলভোগ করবার তাঁর সময়-স্থোগ স্থবিধা হয় না। নানা কারণে, প্রত্যেকটী কর্মই তার কায়্য, যথোপযুক্ত ফল প্রদেব

করতে পারে না বর্তমান জীবনেই। এরপ কর্মের ফলভোগ হবে কি উপায়ে የ

এই সমস্থার সমাধানরপে ভারতীয় দার্শনিকগণ অবতারণা করেছেন—ভারতীয় দর্শনের আরেকটী মূলীভূত ভিত্তি—'জনাস্তরবাদের'। স্থায়ের অমোঘ বিধানামুদারেই যথন প্রত্যেক কর্মের ফলভোগ শনিবার্য, তথন এ জন্মেনা হ'লেও পরজন্ম দেই সকল অভুক্ত কর্মের ফলভোগ কর্মকর্তাকে করতেই হবে। এরপে, সেই নৃতন স্প্রতিত, জীব প্রাক্তন কর্মান্থদারে পুনরায় জন্মপরিগ্রহ করে; প্রাক্তন কর্মান্থদারে পুনরায় জন্মপরিগ্রহ করে; প্রাক্তন কর্মের ফলভোগ করে। সেজন্ম 'কর্মবাদ' ও 'জন্মান্তরবাদ' একই কেন্দ্রীভূত দার্শনিক তত্ত্বের ঘূটী দিক মাত্র।

কিন্তু দকল সমস্তার সমাধান তে। এক্ষেত্রেও হ'ল না। কারণ, এই নৃতন জ্বনে জীব যে কেবল প্রাক্তন কর্মের যথোপযুক্ত ফলভোগ করে, তা-ই নয়, সেই সঙ্গে সংস্পাত্তিই সে নানাবিধ নৃতন কর্মেও প্রবৃত্ত হয়, যে সকল কর্মের ফলও সেই একই জ্বনে ভোগ করা সন্তবপর হয় না।

এর উত্তর হ'ল এই যে, পূর্বাক্ত রীতি অমুদারে, জীবকে পুনরায় জন্মগ্রহণ করতে হবে অভুক্ত কর্মের ফলোপভোগের জন্ম। সেই নূহন জন্মও দে নূহন কর্মেরত হবে। যার জন্ম তাকে পুনরায় জন্মপরিগ্রহ করতে হবে। এই ভাবে, জন্ম → কর্ম → কর্ম এই প্রণালীতে তাকে নিরস্তর বিঘূর্ণিত হতে হবে। এরই নাম 'অনাদি সংসারচক্রা।' এই হ'ল জীবের শোকতঃখপূর্ণ বিদ্ধাবয়।'

কিন্ত এই সংসার-চক্র থেকে মুক্তির উপায়

কি ? মুক্তির উপায় নিজাম-কর্ম-সাধন। কর্ম-ত্ই প্রকার: সকাম ও নিজাম। সকাম কর্ম বা ভোগেচ্ছাজনিত কর্মের ফল-ভোগ স্বভাবতই কর্মকঠাকে করতেই হয়, এবং সেজক পূর্বোক্তর রীতিতে জন্মজনান্তর বা সংসার চক্রে বিঘূর্থন তার পক্ষে অবশুস্তাবী হ'য়ে পড়ে। কিন্তু নিজাম কর্ম, বা শাস্ত্রোপদিই কর্ম সম্পূর্ণ কামনাশ্রা, ভোগেচ্ছাবিহীন ভাবে পর-সেবার্থে সম্পানন করলে, সেই কর্মের ফল ভোগ করতে হয় না, এবং সেজক কর্ম-কর্তাকে জন্মান্তর-ভাগীও হ'তে হয় না। এরপে একটা নৃতন জ্বান্তর, প্রাক্তন সকাম কর্মের ফলভোগমাত্র ক'রে, নৃতন কর্ম সম্পূর্ণ নিজামভাবে সম্পাদন ক'রে, চিত্তপদ্ধ লাভ ক'রে মুমুক্ত্ ক্ষাত্র সাধনাবলয়নে মুক্তি লাভ করেন।

সেজয় নীতির দিক থেকে, মৃক্তির দিক থেকে এই ৮েয় সংসারের প্রয়োজনও অল্ল নয়। প্রথমত: নীতির দিক থেকে, সকাম কর্মের ফল-ভোগ অনিবার্য, এবং একমাত্র সংসারেই এরপ ফলভোগ সম্ভব হ'তে পারে। বিতীয়ত: মৃক্তির দিক থেকে, সকল কর্মের ক্ষয় অত্যাবশুক, এবং কর্মফল ক্ষয় হয় কেবলমাত্র কর্মফলোপভোগের হারাই, অভুক্ত কর্মের ফল পূর্বোক্ত প্রকারে সঞ্জিত হ'য়ে য়ায়ের অমোল বিধানামুসারেই কীবকে, জনাম্ভর-ভাগী ও সংসারবদ্ধ করে। এরপে, কর্ম— ফলভোগ— কর্মফলক্ষম— এই হ'ল মোক্ষের প্রণালী। সংসারে এইভাবে কর্মফল-ভোগ সমাপ্ত হ'লে, কর্ম-বিমৃক্ত হ'য়ে সাধক অবশেষে সাধনাভ্যাস-হারা মৃক্তিলাভে ধন্ত হন।

স্তরাং, জীবের বজাবস্থার কারণ-স্বরূপ সংসার তার মোক্ষাবস্থারও প্রথম সোপান; যেহেতু সকামকর্ম যেরূপ করা হয় এই সংসারে, তাদের ফলভোগও সেরূপ করা হয় এই সংসারেই; পুনরায়, নিদ্ধাম কর্ম, জ্ঞান, ভক্তিপ্রমুথ বিভিন্ন সাধনের স্বয়ুশীলনও সেরূপ করা হয় এই সংসারেই—সম্ব্রু কোথাও নয়। সেক্ষস, ভারতীয় দর্শন মতে, সংসার পরিশেষে পরিত্যাব্দ্য হলেও, প্রারক্তে অবশ্য প্রয়োজনীয়—এই সংসার থেকে নিস্কৃতির উপায় এই সংসারই আমাদের ক'রে দিতে পারে,—অন্য কিছুনয়।

এই কারণে, অধৈতবাদী শঙ্করও সংগারের পারমাথিক সন্তা অস্বীকার করলেও, ব্রহ্মজ্ঞানোদয়ের পূর্ব পর্যস্ত ভার ব্যবহারিক সন্তা স্পট্রভমভাবে স্বীকার করেছেন।

যথা: ব্রশ্বস্থের ভাষ্যে (২।১।১৪), শশ্বর এ বিষয়ে ব্যাখ্যা ক'রে বলেছেন। পূর্বপক্ষীয় প্রতিবাদী এস্থলে একটা অতি স্বাভাবিক আপত্তি উত্থাপন ক'রে বলছেন যে, বিধিপ্রতিষেধ-শাস্ত্র ভেদসাপেক্ষ; ভেদ না থাকলে তার ব্যাঘাত হয়; সমভাবে, মোক্ষশাস্ত্রও ভেদমূলক—গুরু-শিষ্যপ্রমূপ নানাবিধ ভেদ এতে আছে। সেজক্র, অবৈতবাদ-জন্মারে যদি একমাত্র অভেদকেই সত্য ব'লে গ্রহণ করা হয়, তাহলে মোক্ষশাস্ত্রও অসত্য হ'য়ে যাবে, এবং এরূপ অসত্য শাস্ত্রে উপদিষ্ট একাত্মবাদ্ও অসত্য হবে। এর উত্তরে শক্ষর বলছেন:

"অব্যোচাতে—নৈষ দোষ:। সর্বব্যবহারাণামেব প্রাগ্ ব্রহ্মাত্মতাবিজ্ঞানাৎ সতাত্মোপপত্তে: স্বপ্নব্যবহারত্যেব প্রাক্ প্রবোধাৎ। যাবদ্ধি ন সত্যাইয়কত্বপ্রতিপত্তিং, ভাবৎ প্রমাণ-প্রমেয়-ফল-লক্ষণেয়
ব্যবহারেঘন্তবৃদ্ধিন কন্সচিত্ৎপান্ততে। বিকারানেব
ত্বং মমেত্যবিভয়াত্মাত্মীয়-ভাবেন সর্বো লক্ষঃ প্রতিপক্ষতে, স্বাভাবিকীং ব্রহ্মাত্মতাং হিল্পা। ভন্মাৎ
প্রাগ্ ব্রহ্মাত্মতা-প্রবোধাত্মপন্নঃ সর্বো লৌকিকো
বৈদিকশ্ব ব্যবহারঃ। যথা, স্প্রস্ত প্রাক্তন্ত্য জনন্ত্র
ত্বপ্র উচ্চাবচান্ ভাবান্ পশ্যতো নিশ্বিত্রম্ব
প্রত্যাক্ষাভিমতং বিজ্ঞানং ভবতি—প্রাক্ প্রবোধাৎ,
ন চ প্রভ্রক্ষাভাসাভিপ্রায়ত্রংকালে ভবতি, ভদ্বং।"

অর্থাৎ, অপরের আপত্তি এক্ষেত্রে উত্থাপিত করা চলে না; যেহেতু, ব্রন্ধাত্মজ্ঞানের পূর্বে সমন্ত

ব্যবহারাদি বা পার্থিব জীবন্যাত্রা-প্রণাদীকে সভ্য-রূপে গ্রহণ করলে, দোষের হয় না; যেরূপ স্বাপ্ন-ব্যবহারও জাগরণের পূর্বে সত্যরূপেই গৃহীত হয়। বস্ততঃ, যতদিন না পর্যন্ত অন্যব্রহ্মতন্ত্রের সাক্ষাৎ উপলব্ধি হয়, ওতদিন কোনো ব্যক্তিই প্রমাণ-প্রমেয়, ফলাদিপ্রমূপ দকল ব্যবহারিক বা জাগতিক विষয়কে মিথাারপে গ্রহণ করে না। সেই সময়ে, সকলেই নিজদের স্বরূপগত ও স্বাভাবিক ব্রহ্মত্ব উপেক্ষা করে; অবিভার বশীভূত হ'য়ে 'অহং মম'-ভাবের দাস হ'য়ে পড়ে। সেজন্স ব্রহ্মাত্মতাবোধের পূর্ব পর্যন্ত সকল লোকিক ও বৈনিক ব্যবহার সম্পূর্ণ যুক্তিযুক্ত। যেমন নিদ্রিত সংসারী ব্যক্তি জাগরণের পূর্ব পর্যন্ত অপ্রনৃত্ত বিবিধ পদার্থ, ভাব, ব্যবহার প্রভৃতিকে সতা ব'লেই নিশ্চিন্তে গ্রহণ করে, দে সময়ে দে ঐ সকলকে অসতা ব'লে উপলব্ধি করতেই পারে না—এক্ষেত্রেও ঠিক তাই।

এই একই স্থের ভাষ্যে সহত্ত্তও তিনি বলেছেন:

"প্রাক্ চাত্মৈক স্বাবগতেরব্যাহতঃ সর্বঃ সত্যা-নূত-ব্যবহারো লৌকিকো বৈদিকশ্চেত্যবোচাম।"

ব্ৰহ্মস্ত্ৰ-ভাষ্যের অপর এক স্থলেও শঙ্কর এই একই কথা বলেছেন।

এক্ষেত্রেও দেই একই আপত্তি উত্থাপিত হয়েছে যে, ব্রহ্মই যদি একমাত্র তত্ত্ব হন, অভেদই যদি একমাত্র সত্য বস্তু হয়, তা হ'লে উপাসনা ও উপাসকের মধ্যে ভেদও বিলুপ্ত হ'য়ে যাবে; এবং ভক্তি শাস্ত্রোপদিষ্ট ভক্তি,, উপাসনা প্রভৃতি অসম্ভব হ'মে পড়বে। উত্তরে একই ভাবে শঙ্কর বলছেন:

"প্রাক্ প্রবোধাৎ সংসারিত্বাভ্যুপগমাৎ, তদ্-

বিষয়ত্বাচ্চ প্রত্যক্ষাদিব্যবহারত।" (ব্রহ্মস্ক্র-ভাষ্য ৪।১।৩)—অর্থাৎ ব্রহ্মাত্মজ্ঞান বা ব্রহ্ম ও জ্ঞীবজগতের একত্ব ও অভিন্নত্ব উপলব্ধি করবার পূর্বে, জীবের সংসারিত্ব বা বিশ্ব-ব্রহ্মাণ্ডের অন্তিত্ব থাকে— সে কথা স্বীকারে বাধা নেই। সেই অবস্থায় সাধারণ প্রত্যক্ষাদি-মূলক ব্যবহারাদিও সভ্যরূপেই গহীত হয়।

ব্রন্ধের তুলনায় মিথাা হ'লেও, স্বাপ্ন জগতের তুলনায় যে বিশ্ব-জগৎ পারমার্থিক—এ কথাও শঙ্কর স্পষ্টভাবে বলেছেন—

"পারমার্থিকস্ত নায়ং সন্ধ্যাশ্রয়ঃ সর্গো বিয়দাদিসর্গবদিতোতাবৎ প্রতিপান্ততে। ন চ বিয়দাদিসর্গতাপ্যাত্যন্তিকং সভাত্মন্তি। প্রতিপাদিতং হি
তদত্ত্বমারস্তা-শনাদিভাং" ইতাত্র সমস্তত্ত্য প্রথম্ভ মায়ামাত্রহম্। প্রাক্ চ ব্রহ্মাত্মর্শনাৎ বিয়দাদি
প্রপঞ্চো বাবস্থিভরপো ভবতি, সন্ধ্যাশ্রম্ভ প্রপঞ্চ,
প্রতিদিনং বাধাত—ইভাতো বৈশেষিকমিদং সন্ধাত্ত্য
মায়ামাত্রত্মদিতম্।" (ব্রহ্নস্ত্র-ভাষ্য থাং।৪)।

অর্থাৎ স্বাপ্ল স্থান্ত আকাশাদি-স্কান্তর ন্থায় পারমার্থিক সত্য নয়। অবশু আকাশাদি-স্কান্তর আতান্তিক বা শাখত সতাতা নেই। সমগ্র বিশ্ব-প্রপঞ্চই যে মায়ামাত্র—এ কথা প্রতিপাদিত করাই হয়েছে। ব্রহ্মাত্মনর্শনের পূর্বে, আকাশাদি-প্রপঞ্চ যথাযথক্সপেই বিরাজ করে, কিন্তু স্বাপ্ল প্রপঞ্চ প্রতিদিনই বাধিত হ'য়ে যায়—এই হল স্বাপ্ল জগৎ ও জাগ্রং জগতের মধ্যে প্রভেদ। সেই জান্তই স্বাপ্ল জগৎকে মায়ামাত্র বলা হয়েছে।

এই সম্বন্ধে আরো কিছু আলোচনা পরে করা হবে।

# গ্রীপ্রীমা সারদাদেবী

### শ্ৰীঅপূৰ্বকৃষ্ণ ভট্টাচাৰ্য

দক্ষিণেশ্বর সর্বধর্মের সর্ব প্রকার সাধনার মহাতীর্থ। এরই তীর্থদেবতা মধাশক্তি—শ্রীশ্রীমা সারদামণি। শ্রীরামক্ষ্ণ তাঁব মর্ভালীলা পরিক্রমার স্তরে স্তরে যে সব ভত্ত অধ্যাত্মপাধনার ঐতিহাসিক পটভূমিকায় রূপদান করেছিলেন, দে দ্ব তত্ত্বের অন্তর্নিহিত বহিঃপ্রকাশ প্রীশ্রীমা। যে ইচ্ছাশ্তিকর মাধানে তমদার পারে দর্বশক্তিমান পুরুষ এই নিথিল বিশ্ব সৃষ্টি করেছেন, সেই ইচ্ছাশক্তিই আতাশক্তি মহামায়।। এই মহামায়াই মঠ্যকায়া গ্রহণ ক'রে মগ্যোগীশ্বর প্রমপ্রষ প্রমং সদেবের স্পিনী হয়েছিলেন। মাত্ত-ইন্সিতে ও ইচ্ছায় ভগবানের অবতরণ হয়েছিল এই বঙ্গভূমিতে। এবারে তিনি এসেছিলেন মহাশক্তিকে পূর্ণভাবে প্রকাশ ক'রে তাঁরেই মহিমার বাণী বিশ্ববাসীকে শোনাতে,—তিনি এদেছিলেন মানুষের অন্তর্লেকের স্কল হল্দ সংশয় দূর করতে, স্কল জটিল স্মস্তার সমাধান ক'রে দিয়ে মাত্র্যকে ঠিক পথে চলবার निर्दाल किएक ।

মৃতিমতী মহাশক্তি শ্রশ্রীমা সারদার দক্ষে তিনি ছিলেন অভিন্ন ও একাত্মা। দক্ষিণেখরে এঁদের অবস্থানকালে বহু সাধনার বহু সাধকের ধারা যুগল চরণ স্পর্শ ক'রে গেছে। তাই এঁদের তপোভূমি দক্ষিণেখর শুধু আন্তর্জাতিক ভীর্থক্ষেত্র নয়—নবতম মহাপীঠন্থান। আজন্ত এখানে দেবতাদের বিহার হয়—কোন কোন ভাগাধান তা দেখে থাকে।

ভারতীয় দর্শনের মূলকথা ঈশ্বরদর্শন, পরমার্থ-সতাজ্ঞান বা সত্য বস্তুর প্রত্যক্ষ উপলব্ধি ও দিয়ামূভূতি। বিশ্বোত্তীর্ণ বস্তুর ধারণা পাশ্চাত্তা দর্শনে নেই বললেই চলে—বস্তুবিশ্বকে কেন্দ্র ক'রে তার মননের পরিক্রমা। মন ও বৃদ্ধির ওপর পাশ্চাত্তাদর্শন বোধির স্থান নির্ণয় করেছে বটে, কিন্তু বৃদ্ধির শীমা পেরিয়ে 'অবাঙ্কমনসোগোচরম্' বন্ধবিহারের রম্বন স্তরে পৌছতে পারেনি। ব্যক্তি মনের চিন্তা, ধারণা, ক্ষচি ও উপলব্ধির সঙ্গে বিশ্বমনের কোথায় যোগস্ত্র, এর সন্ধান দিয়েছে ভারতীয় দর্শন। এই দর্শনের মুর্তবিগ্রহ যুগাবতার শ্রীরামক্রফ 8 আগুৰ্গাক্তব অবতাররূপিণী শ্রীশ্রীমা সারদা। দক্ষিণেশ্বরে যে প্রদীপ জেলে পরমহংসদেব নীরাজন করেছিলেন, সে প্রদীপে ছিল মায়েরই আলোক শিখা, যে আসন তিনি পেতে নির্জনতার মন্দির থেকে এনে দিয়েছিলেন সভাধন, সে আসন অলক্ষত করেছিলেন এীশ্রীমা। জগতের আধাব্যিক ইতিহাসে শ্রীশ্রীঠাকর ও শ্রীশ্রীনার দিবালীলা অচিন্তারহস্তময়। পূর্ব অবভার-পুরুষগণের জীবন-কাব্যে এরূপ ছলের কোন পরিচিতি নেই—এইটেই হচ্চে অবভারবরিষ্ঠ শ্রীরামক্ষের শীলা-গরিষ্ঠতা।

শ্রীশ্রীনা সারদাপ্রক্ষরী জন্মগ্রহণ করেছিলেন
জন্মরামবাটীতে ১২৬০ সালের ৮ই পৌষ। ১৩২৭
সালের ৪ঠা প্রাবণ কাঁর তিরোভাব। সাত্রষ্টী
বৎসর ধরে তিনি আমাদের মধ্যে ছিলেন দেহের
ভিতর আত্মার মতো। কাঁরই জন্মস্থান থেকে
অনধিক তুই ক্রোশ দূরে প্রভু গদাধরের অন্ম
হয়—তুইটি জেলার মিলনের মোহানার প্রকৃতি ও
পুক্ষের লীলা-কেন্দ্র।

মায়ের আবি ভাবের পশ্চাতে আছে তাঁর সক্ষেত্ত ও বাণী—এখানে সেটি বলার প্রয়োজন আছে।
একদা বসত্তের গোধূলি-নির্বরে যে সময়ে মায়ামৃগ
স্নান করছিল, সে সময়ে আমোদরের তীরে
সন্ধ্যাক্ষিক সমাপন করলেন ভ্রেরামবাটীর রামচক্র
ম্থোপাধ্যায়। প্রভ্যাবর্তনের মৃহুর্তে তাঁর দৃষ্টি
হঠাৎ ক্কেনীভূত হ'য়ে গেল দিক্কবালের দিকে।

ব্রাহ্মণ দেখলেন চক্রবালের কিঞ্চিৎ উধ্বের্ বিরাটকায় একটি সিংহ, পৃষ্ঠে তার আরঢ়া ক্সোতির্ময়ী যজ্ঞোপবীজ্ঞারিণী মহাশক্তি দেবী জগন্ধাত্রী। সিংহ্বাহিনীকে তিনি প্রণাম করলেন।

রামচক্র স্বপ্লাচ্ছন্ন অবস্থায় বিস্মিত হ'য়ে দেখেন দ্বিভূগা মানবী রূপ ধারণ ক'রে প্রসন্মবদনা মা মধ্রহান্তে তাঁকে বললেন—'বাবা, এবার হেমন্ত শেষে তোমার বাড়ী যাব'; ব্রাহ্মণ পুলকিত হলেন।

শ্রীশ্রীমা অতি সাধারণের মধ্যেই দীন ব্রাহ্মণ পরিবারের পর্ণকুটীরে জন্ম নিয়েছিলেন, কিন্তু শৈশবেই তিনি দেখিয়েছেন নিজের অসাধারণত্ব তাঁর পল্লীবাসীকে। সকলে লক্ষ্য করেছে শৈশবেই তাঁর ধ্যান-তন্ময়তা, জননী ভ্যামাস্থলরীর সঙ্গে তাঁকেও পূজায় বিভার হ'তে অনেকেই দেখেছে।

জগদাত্রী পৃস্থার সময় হল্দে পুকুরের রামহৃদয় ঘোষাল পৃজো দেখতে এসেছিলেন দেবীকে প্রণাম করতেই সম্মুখে দেখতে পেলেন প্রতিমার সম্মুখে সারদামণি ধ্যান করছিলেন। খানিকক্ষণ এক পাশে দাঁড়িয়ে অনেকক্ষণ বালিকা সারদার দিকে তাকিয়ে দেখতে লাগলেন শোষে ভয় পেয়ে চলে এলেন, বললেন—কে সারদা, কে জগদাত্রী—কৈছু ঠাহর ক'রতে পারলাম না।

শৈশব থেকে ভিরোভাবের শেষ দিন পর্যন্ত শ্রীশ্রীমা সরলভাবে সকল জীবের সেবা ক'রে গেছেন মহাজীবনের করুণার প্রস্রবণ-ধারায় প্রাণিমাত্রকেই নিষ্ণাত ক'রে আর জগংকে শিক্ষা দিয়ে গেছেন এই কথাই ব'লে—'যত্র জীব, তত্র শিব।' এই উপলব্ধি বাল্যে তাঁর পক্ষে কেমন ক'রে সম্ভব হ'ল এটা ভেবে দেখবার বিষয় নয় কি ?

ছেলেবেলায় তাঁকে গলা-সমান জলে নেমে গাভীর অভ্যে দলবাস কাটতে হয়েছে। ধানের ক্ষেতে কখনও রোদ্রহ্মা—কখনও বারিস্নাতা হ'য়ে গিয়েছেন তিনি 'মুনিষদের' অভ্যে মুড়ি নিয়ে, লেবে পদপালে ধান নাই করছে দেখে ভিনি ছুটে গিয়ে

ক্ষেতে ক্ষেতে ধান সংগ্রহ করেছেন। মা সারদার পর স্থামাস্থলগীর পাঁচ ছেলে ও এক মেয়ে হ'য়েছিল—ছেলেবেলায় ভাইবোনদের লালন পালন করতে নাকে তিনি সাহায়্য করতেন। পশুপালনও ছিল তাঁর দৈনন্দিন কার্য। তাঁর গুণে থেলার সিন্ধনীরা মৃশ্ধ হ'ত। বাল্যকালে প্রীমানার প্রধান থেলা ছিল কালী বা লক্ষ্মী মৃতি গড়ে পূজা করা—পূজা করতে করতে তিনি ভাবে বিভাের হ'য়ে যেতেন। শান্ত সরলতার সঙ্গে গান্তীয়ভাব, সচরাচর বালিকাদের মধ্যে ছল'ভ। আমাদের গদাধর বার সঙ্গে তাঁর মঠ্যলীলা প্রকট হয়েছিল, তিনিও শৈশবে প্রীকৃষ্ণ ও নিমাই-এর মতো ছরন্ত ছিলেন; অবশ্য চঞ্চলতার মধ্যেও তাঁর প্রকৃতিতে পরিক্ষ্ট হ'ত নির্জনতা-প্রীতি, একাগ্রতা ও ভাবতমারতা।

মা হুংথের বেশ ধরে দরিদ্র ব্রাক্ষণগৃহে জন্ম
নিয়েছিলেন, তাই তাঁরে মা শুদামান্ত্রদারীর সকল
প্রকার সংসারের কাজে তাঁকে ছায়ার মত অন্ত্রপরণ
করতে হয়েছে,—চরকায় হতো পথস্ত কেটেছেন।
ছয় বছরের মেয়ে যথন বিবাহের পর কামারপুক্রে
পতিগৃহে যাত্রা করলেন তথন শুদামান্ত্রদারী তাঁর
নয়নের মণি সার্ধার অভাবে সংসারের সকল দিকে
অন্ধকার দেখেছিলেন—তাঁরে মৌনমান মুথে হাসি
ফুটতে বেশ বিলম্বই হয়েছিল।

পাঁচ বৎসর বয়সে শ্রীশ্রীমার বিবাহ হ'ল দক্ষিণেখরের ভাবোন্মাদ প্রদারী ঠাকুরের সঙ্গে। পাত্রের বয়স যথন চাবিশ তথন পাত্রী হলাদিনী শক্তির জীবস্ত বিগ্রাহর্নপিনী মা সারদা ষঠবর্ষে পদার্পনি করেছেন। ১২৬৬ সালের বৈশাথ মাসে এই তুইটি হৃদয়ের পার্থিব লীলাম্বর রচনা করবার জন্মে শুভ বিবাহের দিন নিধারিত হ'ল। বিবাহ-রাত্রেই গদাধরের হাত্রের মান্দলিক স্থ্র বরণভালার প্রদীপ-শিধায় দগ্ধ হ'য়ে যায়। অপপ্রসন্ধা

তঃশিচস্তা দূর ক'রে উাদের মূথে হাসি ফুটিয়ে তুশালেন স্থকণ্ঠ গদাধর স্থমধুর শুগমাসঙ্গীত গেয়ে।

বাসর-কক্ষ পেকেই প্রীন্ত্রীমার সঙ্গে প্রীরাম-রুম্ফের দেহাতীত আজ্মিক সম্বন্ধ—এইখান থেকেই মায়ের আজীবন মহাব্রতের স্ত্রপাত। তার পর পতিগৃহে এসে চন্দ্রমনির লক্ষীর ঝাঁনি মথায় ক'রে নিয়ে প্রীপ্রীমা গার্হস্থাপ্রমে প্রবেশ করলেন। গদাধর বিভীয়বার শ্বশুরালয়ে গেলে বালিকাবধ্ স্বতঃ প্রবৃত্ত হ'য়ে স্বামীর চরণ ধৌত ক'রে স্বহস্তে পাথার বাতাস দিয়ে তাঁর প্রাপ্তি দূর করেছিলেন। মায়ের বৃদ্ধিমতা, প্রীতির নিদশন ও পতি-ভক্তি, যা শৈশবে প্রকাশ পেয়েহে তা পৃথিবীর ইতিহাসে পরম বিশ্বয়।

শশুরালয়ে কয়েক দিন থেকে গদাধর নববধ্কে
নিমে কামারপুকুরে ফিরে গেলেন। মাতৃভক্ত
গদাধর জননীর ইচ্ছামুদারে কিছু কাল কামারপুকুরে ছিলেন; আর পারলেন না, তাঁর সাধনভূমি
দক্ষিণেশ্বর তাঁকে ডাক দিল। এর পর থেকে
বিরহিণী বধ্কে কথন পাতগৃহে শুশ্রুঠাকুরাণীর
কাছে, কথনও বা পিত্রালয়ে অবস্থান করতে হ'ত।

মা ছেলেবেলার কয়েকদিন মাত্র পাঠশালার গিয়েছেন, শশুরালয়ে অবদর-সময়ে পাঠান্তাদ করতেন, এতেও তাঁকে গল্পনা দহ করতে হয়েছে, তবু তাঁর উৎসাহ হ্লাদ পায় নি। পরবতীকালে মা অল্ল স্বল্প পড়তে পারতেন এবং আবৃত্তি ক'রে শুনিয়েছেন কত স্কীত ও ছড়া; আর আমরা পেরেছি তাঁর বহু অমূল্য বাণী।

তম্ম ৩ বেদান্ত সাধনার শেষে ভৈরবী ব্রাহ্মণীর সঙ্গে শ্রীরামকৃষ্ণ কামারপুকুরে এলে জয়রামবাটী থেকে লোক পাঠিয়ে শ্রীশ্রীমাকে আনা হয়। শ্রীরামকৃষ্ণ তাঁকে আনয়নের ব্যাপারে আপত্তি করেন নি, উনসিত্ত হন নি; কিন্তু ভৈরবী ব্রাহ্মণী চিস্তিত হয়ে ছলেন। দীর্ঘকাল শ্রীরামকৃষ্ণের সালিখে থেকে ব্রাহ্মণী তাঁকে অবতার-পুরুষ জেনেও মায়ের

আগমনের সঙ্গে সঙ্গে শক্তিত হয়েছিলেন, কিন্তু তোতাপুরী নিঃশঙ্ক ছিলেন-তিনি বলেছিলেন, 'বিয়ে হয়েছে তো কি হয়েছে, যার আত্মসংযম আর আত্মজান পাকা, তার মন টলাতে কেউ পারে না'-মনে যে গেরুয়া পরেছে, তারই তো হয়েছে আদল সন্নাদ—বান্ধানী হয়তো ভেবেছিলেন এই দম্পতীর সংযমের বাঁধ ভেঙে যেতে পারে। যা হোক ব্রাহ্মণী ভৈরবীর ত্রশ্চিস্তাও উদ্বেগ অচিরে অপুদারিত হ'মে গেল। ব্রাহ্মণীর অন্তরে যে চিন্তার আলোড়ন উঠেছিল, খ্রীশ্রীমা তা অমুমান করেছিলেন, কিন্তু ব্রাহ্মণীর এ রকম আচরণ সম্পর্কে তিনি নীরব ছিলেন। পরবর্তীকালে শ্রীমুথ থেকে ব্যক্ত হয়েছে-'বামনী-ঠাকরুণের আচরণ প্রথম প্রথম কেমন খাপছাড়া মনে হ'ত, কিন্তু তাতে আমার মনে কোন ক্ষোভ হয় নি। তিনি যে ঠাকুরের গুরু-মা গো। আমি তাঁকে নিজের মা আর শাশুড়ী ঠাকরুণের মতই ভক্তি করতুম।'••••দন্তানের মঙ্গলের জ্ঞাই গুরুজনের। সময় সময় কঠোর আচরণ করেন। গুরুজনের কোন কাজেই দোষ দেখতে নেই।

তাঁহার অক্লান্ত দেবা-যত্ন পেয়ে ঠাকুরের ভগ্ন স্বাস্থ্যের পুনক্ষার হ'লে মা বলেছেন—'ঠাকুরের সঙ্গে কামারপুক্রে এই কয়মাস নিরবচ্ছিন্ন আনন্দে কেটেছে; কত ঈশ্বর-প্রসঙ্গ, কত রঙ্গরসের কথা হ'ত, দিনরাত যে কোন্ পথে চলে গেছে তা ব্যবারও অবসর পাওয়া যেত না।

কামারপুকুরে ছয় সাত মাস এমনি ভাবে কাটিয়ে ঠাকুর দক্ষিণেশ্বরে চলে এলেন। মা সারদাও জয়রামবাটীতে ফিরে গেলেন। তাঁর চিত্ত স্বামীর ধ্যানে মগ্ন থাকত; তিনি অন্নভব করতেন 'হৃদ্যমধ্যে আনন্দের পূর্ণ ঘট' পূর্বের মতই রয়েছে। পিত্রোলয়ে তাঁকে গৃহকর্মে ব্যাপৃত থাকতে দেখা বৈত—তাঁর মন ছিল নিসিপ্ত, দিবাভাবে মগ্ন।

এমনি ভাবে ত্'বছর চলে গেল। মধুরবাবু ইহলোক ত্যাগ করেছেন। এদিকে যথন মায়ের কানে এসে পৌছল—ছোট ভটচায পাগলের মতো হয়েছে, কোমরে কাপড় থাকে না, কখন হাসে, কখন কাঁদে, কখন বেহু শ থাকে, কখনও কথা বলে না, তখন তিনি চঞ্চল হ'য়ে উঠলেন—ধীরা স্থিরা অচঞ্চলা কিশোরীর মন দিব্য পুরুষের জ্বতে ব্যাকুল হ'ল—এই ভেবে যে, কে তাঁর সেবা করছে, আর কেই বা তাঁকে দেখছে! পলীমেয়েরা তাঁর কাছে আগতে লাগল পাগলা স্থামীর জত্যে সমবেদনা জ্ঞানাতে, মা গন্তীর হ'য়ে থাকতেন।

১২৭৮ সাল, দোল-পুণিমা আগতপ্রায়। এই উপলক্ষে শ্রীদারদামণির কয়েকজন দূর-সম্পর্কীয়া আত্মীয়া গঙ্গালানের জঙ্গে কলকাতায় যাতা করছেন শুনে মা তাঁদের সন্সী হবার অভিপ্রায় জানাতে, রামচন্দ্র স্বয়ং তাঁকে নিয়ে কলকাতার দিকে রওনা হলেন, পথ প্রায় ত্রিশ ক্রোশ। পারে-চলা পথ ধ'রে সকলে দলবন্ধ হ'য়ে তারকেশ্বরের পথে যাত্রা করলেন। পদব্রজে তুই ক্রোশের অধিক পথ মা সারদা কথন অতিক্রম করেন নি। ছদিন চলবার পর তিনি দারুণ জরে আক্রান্ত হলেন। অবস্থায় তাঁর দিব্যদর্শন হয়েছিল। গভীর রাত্রে তিনি এক খ্রামাঞ্চী নারীর স্নেংশীতল স্পর্শ অমুভব করলেন। মা বলেছেন—'বদে আমার গায়ে মাথায় হাত বুলিয়ে দিতে লাগ্য—এমন নরম ঠাণ্ডা হাত, গায়ের জালা জুড়িয়ে গেল। বললে, আমি দক্ষিণেশ্বর থেকে আস্ভি।' ঠাকুরের দর্শনলাভের ব্যাকুলতা প্রকাশ ক'রে যথন শ্রীশ্রীমা জরে পীড়িতা হওয়ার জন্মে আক্ষেপোক্তি করলেন, তথন সাম্বনা দিয়ে সেই নারী বললেন—'সেকি, তুমি দক্ষিণেখরে যাবে বই কি, ভালো হয়ে সেখানে যাবে, তাঁকে দেখবে, তোমার জন্মেই তো তাঁকে সেখানে আটকে রেথেছি'।

পরিচয় জিজ্ঞাসা করায় সেই নারী বললেন— 'আমি তোমার বোন হই'। এই সব শুনতে শুনতে মা যুমিয়ে পড়লেন। পরদিন মেয়েকে সুস্থ দেখে

রামচন্দ্র আবার যাত্রা আরম্ভ করলেন আর মেয়েকে পালকিতে তুললেন। যথা সময়ে শ্রীশ্রীমা দক্ষিণেশ্বর এলেন। ঠাকুর তাঁকে দাদরে আহ্বান ক'রে ব'লে উঠলেন—'এতদিন পরে এলে? আর কি নেজো বাবু আছে যে, তোমার যত্ন হবে' মেজো বাবু মথুরানাথের অকাল বিয়োগে ঠাকুর কাতর হয়েছিলেন। শ্রীশ্রীমা ঠাকুরের সঙ্গদয় দাক্ষিণ্য পেয়ে পরম প্রীতি লাভ করলেন। ঠাকুরের বিশেষ তত্ত্বাবধানে ও ঔষধ-পথ্যাদিতে মা আরোগ্যশাভ করলেন। ঠাকুর জীলীমাকে নিজের ঘরেই পুথক শ্যায় শ্য়নের ব্যবস্থা ক'রে দিলেন,—কথন কথন উভয়ে এক শ্যাতেও শ্য়ন করতেন। ঠাকুর প্রায়ই দিব্যভাবে মগ্ন হতেন। এসময়কার রাত্রির কথায় শ্রীশ্রীমা বলেছেন—'সে কি অপূর্ব দিবাভাব! কথনও ভাবের ঘোরে কথা, কথনও হাসি, কথনও কালা, কথনও একেবারে সমাধিতে স্থির-এই রকম সমস্ত রাত। দেখে ভরে আমার সর্বশ্রীর কাঁপত, আর ভাবতুম কথন রাতটা পোহাবে'।

শ্রীশ্রীমার সঙ্গে এক ঘরে এক শ্যায় শুয়েও দৈহিক সম্পর্কশৃত্তা প্রসঙ্গে ঠাকুর বলেছেন, 'ও যদি এত ভালো না হ'ত, তবে দেহবৃদ্ধি আস্ত কিনা— কে বলতে পারে ?'

শ্রীপ্রামক্ষ্ণ ও শ্রীপ্রীদারদামনির অভীন্তির
দাম্পত্য জীবন-লীলার অন্থরূপ ছবি ইতিপূর্বে আর
দেখা যায় নি । আহারের সময় ঠাকুর শিশুর স্থায়
আবদার-আপত্তি জ্ঞানাতেন, পর্যাপ্ত পরিমাণে আহার
করতেন না । মা তাঁকে অতিশয় যত্ত্বের সঙ্গে
এবং অনেক অন্থরোধ ও কোশলের হারা ভোজন
করাতেন । শ্রীরামকৃষ্ণ একদা রহস্তচ্ছলে বলেছিলেন
— 'আমার মতো লোকের স্থ্রী কেন প্রয়োজন?'
এই দেখছ না, পেটে যা সয়, এমন সব খাবার
ইনি না থাকলে এমন যত্ত্ব ক'রে কে রেঁধে
থাওয়াত? কে এই দেহের যত্ত্ব করত?—
নহবতথানার ক্ষুদ্র কক্ষে শ্রীমাকে কত অস্থ্রিধার

মধ্যেই না থাকতে হয়েছে ? তার মধ্যেই বিছানাপত্র. চালডাল, ভরিতরকারি, থালাবাটি ইত্যাদি সংসারের নিত্য-প্রয়োজনীয় জিনিস রাখতে মেঝেতে স্থান হ'ত না বলে দড়ির শিকাতে মাথার ওপরও নানা জ্বিনিস ঝুলিয়ে রাথতেন শ্রীমা। একট্র অসতর্ক হ'লেই মাথার আখাত লাগগার সম্ভাবনা ছিল, কথন মাথায় লেগে কণ্টে দংগৃহীত জিনিষপত্র মাটিতে পড়ে থেত। এই অপ্রশস্ত ঘরে ও অবস্থা-বিশেষে দম্বীর্ণ সিঁড়ির নীচেও রালা হ'ত। আহারাদির পর আবার ধুয়ে মুছে এই ঘরের মধ্যেই শরনের ব,বস্থা-এত কটু মা সহু করেছেন! এখানেই আশ্রয় পেত আত্মীয় অনাত্মীয় ভক্ত নারীরা। সঙ্কীর্ণ ঘরেই মাকে পূজা জপ-তপ করতে হয়েছে। আবার রাত্রি তিন্টার সময় শৌচমানাদি অন্ধকারে সমাপ্ত করতে হ'ত। শ্রীশ্রীমা নিজেই বলেছেন— 'রাত চারটায় নাইতুম। দিনের বেলায় বৈকালে সিঁড়িতে একটু রোদ পড়ত—তাইতে চুল শুকাতুম তথন মাথায় অনেক চুল। একটুখানি ঘর, তা আবার জিনিষপত্রে ভরা। উপরে সব শিকে ঝুলছে। রাত্রে শুয়েছি মাথার উপরে মাছের হাঁডি কলকল করছে, ঠাকুরের জ্বন্তে দিক্সিমাছের ঝোল হ'ত किना। তবু আর কোন कष्ठे जानित-किरन या ८ गोरह यावात कष्टे। निरमत दवनात्र मन्नकात হ'লে রাত্রে যেতে হ'ত। কেবল বলতুম, হরি হরি।' বোধহয় অশোকবনে সীতাদেবীরও এরপ কষ্ট ছিল না। কথনও কথনও হু'মাদেও হয়তো একদিন ঠাকুরের দেখা পেতেন না! মনকে বোঝাতেন, 'মন তুই এমন কি ভাগ্য করেছিস যে রোজ রোজ ওঁর দর্শন পাবি ?'

শ্রীরামক্কষ্ণের প্রাতৃপ্রী লক্ষ্মীদেবী অনেক সময়ে কি করে ? বিশ্বয়াবিষ্টা হ'য়ে লক্ষ্মীমণি নংবতমায়ের সক্ষে নহবতথানায় বাস করতেন ও মাকে থানায় ছুটে গিয়ে তাঁর খুড়িমাকে দেখলেন রন্ধনের
কাজে-কর্মে সাহায়্য করতেন। গৌরীমা বহু তীর্থে আয়াজন করতে, পরনে সেই রকমই একথানা শাড়ী।
তপস্থার পর দক্ষিণেশ্বরে আদলে ঠাকুর তাঁকে তাঁকে কিছু না বলে উধ্বর্ষাসে ছুটে গিয়ে তিনি
শ্রীশ্রীমায়ের কাছে নিয়ে গিয়ে বললেন—'ওগো, বেলতলায় সেই দৃশ্রই দেখে স্তম্ভিত হ'য়ে গেলেন।

ব্রহ্মমন্ত্রী, সন্ধিনী চেয়েছিলে, এই নাও একজন সন্ধিনী এলো—'। বয়দে গৌরীমার অপেকা শ্রীশ্রীমা চার বছরের বড় ছিলেন। মা অভ্যন্ত লক্ষাশীলা; তাঁকে অবগুঠনবতী দেখা যেত— কোন পুরুষ মান্তবের, এমনকি অন্তরন্ধ সন্তানদের সামনেও বাহির হ'তে অভ্যন্ত সঙ্কোচ বোধ করতেন। একটি সন্ধিনী পেয়ে শ্রীশ্রীমার নানা প্রকার স্থবিধা হ'ল—বাইরের কাজে সংবাদ আদান-প্রদানে, ঠাকুরের পরিবেশনে মা-ঠাকরুণ গৌবীমার সাহচর্ষ পেয়েছিলেন। গোপালের মা, রুষ্ণভাবিনী, গোলাপনা প্রাভৃত্তিও মাঝে মাঝে এদে মায়ের কাছে থাকতেন।

শেষদিকে লোকজনের আনাগোনা এত বেড়ে গোল যে, তাঁর পক্ষে একটিবার ঠাকুরের দেখা পাওয়াই হর্ঘট হ'য়ে উঠত। মা বলেছেন, 'অনেক দিন দেখাই পেতুম না, একবার দেখা পেলে ভাবতুম—আহা, আবার দর্শন পাবে। তো ?'

'কোন দিন ঠাকুরের ঘর একটু ফাঁকা দেখলেই গোপালের মা ছুটে এসে বলতেন,— ও বৌমা, শিগ্গির চলো, গোপালকে একটু দেখা দিয়ে এসো। তোমাদের একত্তর না দেখতে পেলে মনে আমার তৃপ্তি হয় না। ওঠ, শিগ্গির চলো, আবার কে কথন এসে পড়বে।—আমার আনন্দের জ্বন্থে তাঁর মনে এত ভালোবাসা জমা ছিল।'

লক্ষ্মীমণি একদা বেলতলায় দেখেছিলেন—ঠাকুর
শিবের মত যোগাদনে বদে আছেন, তাঁর বাম পাশে
বদে মাতাঠাকুরাণী হাদছেন। তিনি ভাবতে
লাগলেন—'একি হ'ল ?' এইমাত্র থুড়িমাকে ন'বতে
দেখে এলাম, দিনের বেলায় থুড়িমা এখানে এলেন
কি করে ? বিশ্বয়াবিটা হ'য়ে লক্ষ্মীমণি নহবতখানায় ছুটে গিয়ে তাঁর থুড়িমাকে দেখলেন রন্ধনের
আয়াজন করতে, পরনে সেই রকমই একখানা শাড়ী।
তাঁকে কিছু না বলে উধ্ব খাদে ছুটে গিয়ে তিনি
বেলতলায় সেই দৃশ্যই দেখে স্বপ্তিত হ'য়ে গেলেন।

একবার জয়রামবাটী থেকে দক্ষিণেশ্বরে আসবার সময়ে তারকেশ্বরের পথে তেলোভেলো মাঠের কাছে অতি বিন্তীর্ণ নির্জন প্রান্তরে সন্ধার পর মা-ঠাকুরাণী ভাকাতের সন্মুখে পড়েছিলেন। এই সব ডাকাত শুধু যাত্রীদের যথাসর্বন্ধ কেড়ে নিত না, সময়ে সময়ে খুনও ক'রত—কালীর সম্মুখে নরবলিও দিত। মা ডাকাতকে যাত্মল্লে যেন করায়ত্ত ভীতিবিহ্বন করেছিলেন। প্রাস্তরের একাকিনী শ্রীশ্রীমাকে ডাকাতগৃহিণী আশ্বন্ত ক'রে, আদর-আপ্যায়নের দারা চটির কুটীরে রেখে দিয়ে পরদিন তারকেশ্বরে পৌছে দেওয়ার ব্যবস্থা পরবর্তীকালে এই ডাকাত-দম্পতী করেছিল। দক্ষিণেশ্বরে তাদের করা ও জামাতার জন্মে ফল भिष्ठोत्र **এ**टनट्य — आत এटनट्य छाट्यत अर्था। শ্রীশ্রীমার সঙ্গে ডাকাতের পিতাপুত্রী সম্বন্ধ হয়েছিল।

লক্ষীনারায়ণ মারোয়াড়ী দেবার উদ্দেশ্যে দশ হান্ধার টাকা ঠাকুরের সন্মুখে উপস্থিত করলে ঠাকুর সে টাকা মাকে নিতে বলেছিলেন। মা উদ্ভরে বলেছিলেন—'সে কি হয়? আমি নিলেও তোমার নেভয়া হবে, সে টাকা তোমার দেবাতেই খরচ হবে। তুমি যে টাকা নেবে না, আমি তা কি ক'রে নেব ? ও টাকা আমাদের চাইনে'।

পরমহংগদেব বলতেন—'ব্রহ্ম ও শক্তি অভেদ।
যথন নিজ্ঞিয়, তাঁকে ব্রহ্ম বলে কই; যথন স্পষ্ট স্থিতি
প্রলয় করেন তথন শক্তি বলি, কিন্তু একই বস্তু।
অগ্নি বললে অগ্নি দাহিকাশক্তি ব্র্যায়, দাহিকাশক্তি
বললে, অগ্নিকে মনে পড়ে। একটাকে ছেড়ে
অন্তটাকে চিন্তা করবার যো নেই'— এই কথারই
তিনি রূপ দিয়ে গেছেন শ্রীশ্রীমার সঙ্গে তাঁর জীবনলীলার মধ্য দিয়ে। মাতৃতত্ত্ব হুজ্জে য়। বাইরের
মানুষ দেখেছে তাঁকে অবগুঠনবতী, তাঁকে চিনতে
পারে নি, তাঁর ক্মনেপ
বিভ্তিকে প্রত্যক্ষ করেনি। মাতৃশক্তি ঘার না
খুলে দিলে পরমপুক্ষধের ক্মপা কেমন ক'রে হবে ?

আর কেমন ক'রেই বা জ্ঞান-প্রজ্ঞানের ভেতর প্রবেশ করবার অধিকার পাওয়া যাবে! এ কথা ক'জনই বা বুঝেছে, আর ক'জনই বা ভেবেছে!

শ্রীরামক্বঞ্চ বিভ্রান্ত বিশ্ববাসীকে সতা উপলব্ধি করাবার জন্তে আত্মতন্ত্ব, শিবতত্ব ও শক্তিভত্ত্বের মূল স্থাটি দেখিয়ে দেবার জন্তে আর বিশ্বের সমগ্র নারীজাতিকে শ্রেষ্ঠস্থানে বসিয়ে পৃথিবীর পূজা অর্পণ করবার জন্তে আজীবন মাতৃসাধনা ক'রে গেছেন; আর মাতৃপূজায় পূর্ণাহুতি দিয়েছেন বোড়শী-পূজায়। জগতের কল্যাণ কামনা ক'রে তিনি শ্রীশ্রীমাকে আত্মপ্রকাশ করবার উদ্দেশ্যে বলেছিলেন—'হে মহাশক্তি, তমি প্রকাশিত হও!'

তাঁর পূজা বন্দনা বার্থ হয় নি। তাঁর পূজিতা অব গুঠনবতী সুধ্ধমিণী আবরণ উন্মোচন ক'রে ধীরে धीरत निस्करक विश्वकन्तार्गात्त काल क्राञ्जननीत्राप প্রকাশ করেছিলেন। ভাবীযুগের জনক-জননীর রূপ ধারণ ক'রে ভিন্ন দেহে মহাশক্তি উনবিংশ শতান্দীতে যে ভাবে দক্ষিণেশ্বরে লীলা ক'রে গেছেন তা কোন যুগে হয়নি, কথনও হবে কি না জানিনে। পাথিব-সম্পর্কভাব-বিবর্জিত দেহাত্মবোধ-বিশ্বত এক অতীন্দ্রিয় লোকের রহস্তবন আবরণে আরুত ব্রাহ্মণদম্পতী দেখার অতীতরূপে আপনাদের মর্তালীলা দেখিয়ে গেছেন। ভবতারিণী মন্দিরের অনতিদূরে প্রাঙ্গণসংলগ্ন উত্তর-পশ্চিম প্রকোষ্ঠে শ্রীশ্রফলহারিণীর পূজার দিন শ্রীরামক্বঞ্চ সহধর্মিণীকে পূজা ক'রে বারংবার প্রাণত হয়েছিলেন এবং তাঁর পাদপলে পুষ্পাঞ্জলি ও নানা উপচার নিবেদনের পর সাধনার জপমালা অর্পণ ক'রে বিশ্ববাসীকে বিশ্মিত করেছিলেন। পূজা-সমাপনের সঙ্গে সঙ্গে শ্রীশ্রীমা ও ঠাকুর উভয়েই সমাধিমগ্র—এ চিত্র সম্পূর্ণ অভিনব ৷ সৃষ্টির প্রারম্ভ থেকে আৰু পর্যন্ত পৃথিবীর কোথাও এরপ মহিমময় ঘটনার অবতারণা হয় নি।

শ্রীশ্রীমা একবিকে ঠাকুরের সংধর্মিণী, সেবিকা, শিয়া ও অনুগতা উপাসিকা, অপর্বনিকে তাঁর উপাশু ইন্ত্রমৃতি; বাবহারিক জীবনে বর্গীয়া শ্রেজয়া গৃহিণী আর পারমার্থিক সাধনায় জাগ্রতা কুল-কুগুলিনী। ঠাকুরের ভাবাবস্থায় সারদামণি তাঁকে জিজ্ঞানা করেছিলেন—'বল দেখি আমি কে ?'— ঠাকুর উত্তরে বলেছিলেন—'বে মা ঐ নহবতখানায় আছেন—যিনি এই দেহের জন্ম দিয়েছেন, যে মা ঐ মন্দিরে জাগজ্জননীর প্রতিমার্ক্রপে রয়েছেন—দেই মা এইরূপে এখানে দেবা করছেন'।

শ্রীশ্রীমাও স্থামীর মধ্যে জগন্মাতার দিবালীলা দর্শন করতেন। ১৮৮৬ খৃঠান্দে ১৬ই আগন্ত ঠাকুর মহাসমাধিমগ্র হ'লে তিনি আর্তনাদ ক'রে উঠলেন—'মা কালী গো, কোথার গেলে গো?'… ঠাকুরের মহাপ্রস্থানের পর শ্রীশ্রীমাই রামক্রফ-সজ্বের প্রাণশক্তিদাত্রীরূপে অধিষ্ঠিতা হয়েছিলেন—তাঁর সন্তানেরা মাতৃন্দেহে পুষ্টিলাভ ক'রে বিশ্বজ্ঞগতে রামক্রফ-মহিমা প্রচার-দারা ভারতের হৃতগৌরব প্রক্ষার করেছেন। ঠাকুরের দেহত্যাগের পর শ্রীশ্রীমা বহুতীর্থে গিয়েছেন, কিন্তু বৃন্দাবনেই তাঁর মন খ্ব বসেছিল। এখানে প্রায়ই তাঁর সমাধি হওয়ায় অনেকেই আশক্ষা করেছিলেন, মাও বৃত্বি মর্তনীলা সংবর্ণ করতে উত্তরা।

মাতাঠাকুরাণী যে সময়ে বেলুড়ের কাছে ঘুষ্ড়ির এক বাড়ীতে বাস করছিলেন, সে সময়ে স্বামী বিবেকানন্দ প্রব্রজ্ঞায় যাত্রার পূর্বে এই স্থানে এসে স্বার্থসাধিকা মায়ের চরণ বন্দনা ক'রে প্রার্থনা করেছিলেন—ঠাকুরের নাম যেন সারা পৃথিবীতে জয়যুক্ত হয়।

বরপুত্রকে শ্রীশ্রীমা প্রাণভরে আশীর্বাদ করে-ছিলেন। স্বামী বিবেকানন্দ শ্রীশ্রীমাকে 'জ্যাস্ত হুর্গা'-রূপে দেখতেন। বাবুরাম মহারাজের মা হুর্গা-পুজা করবেন শুনে তিনি লিখেছিলেন—'বাবুরামের মার কি ভীমরতি হয়েছে, জ্যাস্ত হুর্গা ছেড়ে মাটির প্রতিমা পুজো করতে যাছেছে।' গিরিশচন্দ্র ১৯০৭ খুটান্দে ভার বাড়ীতে হুর্গাপুজা করবার

সময়ে শ্রীশ্রীমাকে জয়রামবাটী থেকে এনেছিলেন। শ্রীশ্রীমা বলরামবাবুর বাড়ীতে এসে অবস্থান করতে লাগলেন। মহাষ্ট্রমীর দিন সন্ধিপুঞ্জার কিছু আগে গিরিশচন্দ্র শুনতে পেলেন যে, মা আসতে পারবেন না—জর হয়েছে। গিরিশচক্রের অন্তর ভেঙে পড়ল। বললেন-মানা এলে কার পূজা হবে? সন্ধিপৃঞ্জার সময় হ'য়ে এল, গিরিশচক্রকে উপস্থিত থাকতে হবে। কিন্তু তিনি উপস্থিত থাকবেন না ব'লেই ঠিক করেছিলেন, এমন সময়ে শুনতে পেলেন—'ও গিরিশ, মা এসেছেন, শিগগির এসো।' আনন্দে দৌডে নীচে গিয়ে গিরিশচক্র দেখলেন—মা প্রতিমার সম্মুখে। গভার রাত্রিতে ছিল সন্ধিপুঞা। বলরামবাবুদের বাড়ীর পাশের গলি দিয়ে মা হেঁটে এদেছিলেন আর গিরিশচক্রের বাড়ীর পিছনের দিকের দরজায় দাঁড়িয়ে করাবাত ক'রে ডেকেছিলেন, 'ওগো, আমি এসেছি, দরঞা থোলো।' ঠিক সেই সময়ে সন্ধিপুলা শুরু হয়েছে।

জীবনের নানা বিচিত্র সত্যকে মা গভীর-ভাবে উপলব্ধি করেছেন—প্রাক্তিক দৃখ্যবিশী তাঁর অন্তরে কত ভাবই না ফুটিয়ে তুলত! শ্রীও স্থীর পরিপূর্ণতাই লক্ষ্য করা গেছে মায়ের মধ্যে।

শ্রীক্ষেত্রে গিয়ে দিগন্তবিস্তৃত সমুদ্রের দিকে দৃষ্টি নিবদ্ধ ক'রে শ্রীশ্রীমা রামলালদাদার পত্নীকে বলেছিলেন—'ওর কি কম হুঃখু বোমা! ব্যথায় ওর বুকটা যে চৌচির হয়ে যাচছে। দেবতা আর অস্তরে মিলে যে ধার লভ্যগণ্ডার জল্যে সমুদ্ধুরকে মন্থনকরলে; ওর অতলগর্ভে লুকিয়ে রাখা ধনরত্ন, অমৃত, কত কি লুটে নিলে, শেষে কিনা ওর প্রাণাধিক কন্থা কমলাকেও কেড়ে নিলে! পিতার এ বুক-চেরা হুঃখু কি কম গা? মেয়েকে একবারটি ফিরিমে পাবার জন্তে সমুদ্ধুরের এত আর্তনাদ।' এক্লপ মৌলিক চিস্তাধারাই বা কজনের মধ্যে পাওয়া গেছে!

১৩১৬ দালের জ্বৈষ্ঠ মাসে শ্রীশ্রীমা গোপাল

চক্র নিয়োগী লেনে ( বর্তমান ১নং উবোধন লেনে )
আমুষ্ঠানিক ভাবে গৃহপ্রবেশ করেন। এই দেবীপীঠেই জ্ঞানভক্তির যুগল ধারায় নিত্য নিফাত হ'য়ে
'উবোধন' এ যুগের শক্তি-উপাদনায় আত্মদমাহিত।
এখানে বদেই শ্রীশ্রীমা দিয়ে গেছেন ভাবী মান্থবের
পথনির্দেশ; এখানেই উার অর্চনা ক'রে গেছেন সিষ্টার নিবেদিতা, দিষ্টার ক্রিন্টিয়ানা, ধীরামাতা, দেবমাতা প্রভৃতি সাগরপারের জ্ঞানগরিষ্ঠা মহিলারা;
মাতৃরূপে এখানেই মা অধিকাংশ থেকেছেন, দীক্ষা ও উপদেশ দিয়েছেন ও সেহাঞ্চল পেতে সন্তানদের আশ্রয় দিয়ে ভাবত্তর পান করিয়েছেন।

শ্রীমায়ের সঙ্গে পাশ্চান্তা মহিলাদেরও ভাবের আদানপ্রদান চলত। এ প্রসঙ্গে কালা-বৌ জিজ্ঞানা করেছিল—'হুঁ। মা, আপনি তো ইংরেজী জানেন না, তবে দেবমাতাকে বোঝাছেনে কি ক'রে?' মা হেসে বলেছিলেন—'প্রাণের একটা আলাদা ভাষা আছে কিনা, তাই প্রাণে প্রাণে সব বোঝা যায়!' পাশ্চান্তা মহিলারা রামক্লফ্র-সাধনায় তন্ময় হ'য়ে থাকতেন, আর মায়ের কাছে তাঁরা জপ ধান পূজা প্রভৃতির ক্রিয়াপদ্ধতি শিপতেন।

মা বলতেন—'খুব জপ করবে। সংসারের কাজের শেষ নেই, কাজ করতে করতে জপ করবে।'
'জ্বপাৎ সিদ্ধি', জপ হ'তেই সিদ্ধি আন্দে—
নারীর সম্পর্কে তিনি বলেছেন—'ক্যারপে, পত্নীরূপে, মাতৃরূপে সকলরূপে সেবা করাই নারীর ধর্ম।
মেয়েমানুষের পবিত্র থাকা কি কম জিনিস! সতীমেয়েমানুষেরসা মনে মুনি ঋষি দেবতা গন্ধর্ব হাত
জোড় ক'রে স্তব্ধ হ'য়ে দাড়িয়ে থাকেন।'—মেয়েদের
বিত্যাবৃদ্ধি বড় কথা নয়, রূপ-গুণপ্ত বড় কথা নয়,
মেয়েরা মঞ্চল্লট—পবিত্রতার। জামা সেমিজ্ব
সাজসজ্জায় কিছুতে শুভিতা রক্ষা হয় না—নারী
শুদ্ধ থাকে যদি তার দেহ মন শুদ্ধ থাকে।

মা আরও বলেছেন—'স্বামীর ভালোমন্দর প্রতি লক্ষ্য রাখা যেমন স্থীর কর্তব্য, তেমনি স্থীর ধর্ম

রক্ষা করাও খামীর অবশু কর্তব্য। সংসাবে নানা আশান্তির কারণ আছে, মনকে যতটা তাঁর ওপর রেথে থাকতে পারো ততই প্রাণে মুপ ও শান্তি, না হ'লে অশান্তি; যে কদিন সংসারে থাক কেবল ভগবানকে ডাক। ভালবাসাতেই ভক্তি হয়।কোন জিনিসকে নাড়াচাড়া করতে করতে—ভালবাসা আদে, কালো কুচ্ছিৎ একটা ছেলেকেও নাড়তে চাড়তে আরম্ভ করলে আত্তে আত্তে তার ওপর টান আদে, ভালোবাসা আদে।

বহু সম্ভানের অসক্ষত আবদার উাকে রাপতে হয়েছে, অনেকের অবিবেচনার জন্যে তাঁকে অনেক অন্বরিধাও ভোগ করতে হয়েছে। তিনি বলেছেন—'আমার কাছে এসে যে মা ব'লে নাড়ায়, তাকে যে আমি ফেরাতে পারিনে।' এই তো মায়ের প্রকৃত-মহিমা, রুহত্তম পরিবার পেতে মা প্রত্যেকই তাঁর স্বেহের ছায়ায় লালিত-পালিত হয়েছে। আতাকেনকতা তাঁকে স্পর্শ করতে পারে নি।

১০২৭ সালের ৪ঠা শ্রাবণ ঘনিয়ে আসবার কয়েকদিন আগে যথন শ্রীমার জীবন-সূর্য অন্ত-দিগস্তের কোলে আত্মগোপন করবার জন্তে উগ্রত হ'ল, তথন তিনি কঙ্গণার্দ্র-কণ্ঠে বললেন—'যারা এসেছে, যারা আসেনি, আর যারা আসবে, আমার সকল সন্তানকেই জানিয়ে দিও মা—আমার ভালোবাদা, আমার আশীর্বাদ সকলের ওপর আছে'।

তারপর এল দেই বিদায়ের মহালগ্ন। শ্রাবণের রাত্রে বাদলের ধারার মত ব'য়ে পেল চতুর্দিকে অবিশ্রাস্তবেগে অশ্রধারা। বিদায়ের ক্ষণেই কি এল মিলনের পরম মূহুর্ত। প্রকৃতিও প্রণতা হ'য়ে রইল। পূর্ণাক্ততির শেষে শুরু হ'ল বর্ষণমূথর শ্রাবণের আর্তনাদ—মাতৃহারা সম্ভানেরা কাতর হ'য়ে ডেকে উঠল—'মা, মা—'।

মা এসেছিলেন কল্যাণী কোমারী শক্তিকে উদ্ধ করতে, আর দেবীত্বকে স্থাগ্রত করতে নারীর মধ্যে, দে কাজ সম্পূর্ণ ক'রে রূপের হুর থেকে বিদায় নিলেন— আমাদের হৃদয়ের আসনে বদে রইলেন শ্রীশ্রীমা সারদেশ্বরী হ'য়ে, জাতিংর্ম ও দেশকালের অতীতলোকের অধিষ্ঠাত্রী দেবী জগজ্জননী শ্রীশ্রীমা সারদার করুণা আজও বর্ষিত হচ্চে।

শ্রীশ্রীঠাকুরের তিরোভাবের পর যতবারই শ্রীশ্রীমা বৈধব্যের বেশ ধারণ করতে গেছেন লৌকিক আচারের মর্যাদা দিতে, ততবারই ঠাকুর তাঁকে দেখা দিয়ে নিষেধ করেছেন, তাঁর পক্ষে সধ্বার বেশ ত্যাগ করা কোন দিনই হয়নি। এজন্তে অজ্ঞ গ্রামবাসীরা বক্রোক্তি করেছে, শেষে যখন তারা ব্রুতে পারল তখন সমালোচনা থেকে বিরত হ'ল।

প্রথমে যে দিন আ আমা সোনার বালা থুগছিলেন,
ঠাকুর তাঁর হাত ধ'রে বলেছিলেন—'আমি কি
মরেছি ধে, বিধবার বেশ ধরবে ? গৌরীকে জিজ্ঞানা
করো, সে ও-সব শাস্ত্র জানে।' ঠাকুর অনৃশ্য
হওয়ায় মনে তাঁর দৃঢ় ধারণা হ'ল— না না, তিনি
আছেন, আজও আছেন, আমার কাছেই আছেন।

আমাদের মনে অন্তর্গভাবে দৃঢ় প্রত্যা আছে যে প্রীশ্রীমা আছেন, আজও আছেন, আমাদের কাছেই আছেন। আজ যদি এনে থাকে বিশ্ব-মন্দিরে আমাদের প্রদীপ তুলে ধরার পরম ক্ষণ, তাং'লে সে প্রদীপে যেন জলে জনক জননী রামক্কঞ্চলারদার আলোকবতিকা। আজ যদি এনে থাকে আমাদের ক্ষল তোলার দিন, তা হ'লে সে দিনকে স্কার ক'রে তুলতে যেন আমরা সন্ধান করি কোন্ সে ক্ষেত্রে কোন্ বর্ষণমুখর ক্ষণে প্রস্তুতর বীক্ষ বপন করা হয়েছিল—যার কলে প্রত্যক্ষ হয়েছে দিকে দিকে ছায়াশীতল মেঘচুম্বী বনম্পতি, আর দিগন্তবিস্তৃত ফলভারে মুয়ে-পড়া স্কুরমা বীথি-বিতান।

পূর্বত অবভার পুরুষদের জীবন-কাব্যে উপেক্ষিতা হ'য়ে রয়েছেন তাঁদের সহধ্মিণীরা।
নিজদের স্থামীর ব্যক্তিত্বের অন্তরালে তাঁরা নিজ্ঞেদের অন্তিত্বকে নিঃশব্দে লুকিয়ে রেথে আত্মবিলোপের সাধনা ক'রে গেছেন—কত নিজাবিহীন রাজি গেছে তাঁদের প্রতীক্ষার কেটে, পদধ্বনি শুনবার আশায় কত মৃহুর্তই না তাঁদের কেটে গেছে উৎকণ্ঠায়, কত হুল্চর তপস্থাই না তাঁরো ক'রে গেছেন স্থামী-দেবতার চিত্র বুকে ক'রে—কত ত্যাগ, কত মায়ামমতার অভিব্যক্তি, কত আত্মনিবেদন ব্যথাবেদনার ইতিহান, কত নিঃশব্দে ধ্যান-মৌনা তপস্থিনীর মত জীবন্যাপনই না তাঁদের শ্ভেত্বে সম্ভুক্ত রয়ে গেছে—কে তার সংখ্যা করবে, আর কে-ই বা করবে সন্ধান!

কিন্তু রামক্রঞ-অবতারে তাঁর বাতিক্রম।
শ্রীশ্রীমাকে তিনি কাছে রেখে রূপায়িত ক'রে
গেছেন স্বচ্ছ মধানিনের মত। তাঁর বিচিত্র সাধনার
চৈতক্ত-শক্তিস্বরূপিনী শ্রীশ্রীমা ছিলেন তাঁর সহধ্যিনী,
নিতালীলাসঙ্গিনী, সহচরী, সেরিকা—মায়ের মধ্যে
তিনি দেখেছিলেন ভবতারিনীকে। এই ব্রহ্মময়ী
সারদাস্থানরী মানব-সভ্যতার ইতিহাসের এক অপূর্ব
বিচিত্র অভিব্যক্তি—বিশ্বের অনক্রসাধারণা শ্রেষ্ঠা
মহীয়দী নারী। তাঁরই লীলার ভাষ্য করেছেন
পার্থিব ও আধাাত্মিক লোকের বিশিষ্ট কৃতী পুরুষগণ।

শ্রীশা যে সত্যধন স্থামাদের জন্মে রেথে গেছেন, নিজেদের সাধনার দারা সেই ধনের যেন গৌরব ও মহিমা অক্ষ্ম রেথে যেতে পারি, আর যুক্তবাদীদের ব'লে যেতে পারি, বস্তবিখের অন্তরালে বহু রহস্তই প্রতিভাত হ'য়ে থাকে, যা মান্নযের জ্ঞান ও বুদ্ধির আগাচর; সেথানে যুক্তিতর্ক মৃত ও নাস্তিকতা নীরব।

## শরণাগতি

#### স্বামী জীবানন্দ

ধর্মক্ষেত্ররূপ কুরুক্ষেত্রে জ্ঞাবান শ্রীকৃষ্ণ বিষয় স্থা অর্জুনকে জ্ঞান ভক্তি ও নিদ্ধান কর্মের কত উপদেশ দিলেন—উপনিষ্থ-সর্ণ্য থেকে শ্রেষ্ঠ পুপাগুলি চয়ন ক'রে মালা গেঁথে স্থার গলায় পরালেন, তবু তো অর্জুনের বিষয়তা গেল না—তাই সর্বশেষে অতি গুহু কথা তাঁর শ্রীনৃথ থেকে উলাত হ'ল:

সর্বধর্মান্ পরিত্যক্ষ্য মামেকং শরণং ব্রজ।
আহং ত্বাং সর্বপাপেভ্যো মোক্ষয়িস্থামি মা শুচঃ॥
— এই অভয়বাণী অর্জুনের প্রাণে শান্তিবারি সিঞ্চন
করল—তিনি পরম নিশ্চিস্ততায় শ্রীভগবানের
শরণাগত হ'লেন।

সাধকের অম্ল্য সম্পাদ 'শরণাগতি' গীতার শেষ কথা: হে জীব, সব কিছু ছেড়ে একমাত্র ভগবানকেই আশ্রয় করো। শরণাগতি-লাভের উপায় কি? উপায়—ঈশ্বরলাভের পক্ষে অন্তর্ক কর্ম করা এবং প্রতিকৃল অর্থাৎ ঈশ্বরলাভের পথে বিল্লকর কর্ম না করা, সকল অবস্থায় শ্রীভগবানকেই একমাত্র সহায়, আশ্রয় ও রক্ষাকর্তা ভাবা।

আচার্য মধুস্থন সরস্বতী বলেছেন, সাধনের অভ্যাসের তারতমাবশতঃ শরণাগতির তিন প্রকার ভূমিকাভেদ হয়: 'ঈশ্বরের আমি', 'ঈশ্বর আমার' এবং 'আমিই ঈশ্বর'।

তবৈশ্ববাহং মনৈবাদে স এবাহমিতি এিধা।
ভগবচ্ছরণত্বং স্থাৎ সাধনাভ্যাসপাকতঃ॥
শরণাগতির প্রথম ভূমিতে বোধ হয় 'আমি তাঁহার'
— এথানে শরণাগতি মৃত্ব। উদাহরণ:
সভ্যাপি ভেদাপগমে নাথ তবাহং ন মামকীনস্থম্।
সামুদ্রো হি ভরদ: কচন সমুদ্রো ন ভারদঃ।
— শ্রীশক্ষরাচার্যক্রত-ষ্টুপদী

"হে নাথ, ভেদ চ'লে গেলেও চিরকাল 'আমি তোমার', 'তুমি যে আমার' ইহা কথনও নয়।
সমুদ্রে ও তরঙ্গে কিছুমাত্র ভেদ না থাকলেও
সকলেই বলে 'সমুদ্রের তরঙ্গ', 'তরজের সমুদ্র'
কেউ তো বলে না।"

ভক্ত ও ভগবান স্বরপত: অভিন্ন, কিন্তু
শরণাগতির প্রথম অবহায় ভক্ত নিজেকে ভগবানের
অংশ ছাড়া চিন্তা করতে পারেন না। নিজের
যা কিছু সব ঈশ্বরের উপর সমর্পণ ক'রেই তাঁর
আনন্দ। তাঁর ইহকাল পরকাল, স্থ্যহুংখ, ভালমন্দ,
ধর্ম অধর্ম ভগবানের উপর দিয়ে—ভগবান ধথন
যেভাবে রাথেন, সেইভাবেই থাকতে চান তিনি—
যেন 'ঝড়ের এ টো পাতা' হ'য়ে!

শরণাগতির প্রাথমিক ভাবটি ঘনীভূত হ'য়ে পরিপকতা লাভ করলে সাধক দ্বিতীয় ভূমিতে আরোহণ করেন। এখানে শরণাগতি মধ্যবলযুক্ত— বোধ হয় ভগবান আমার'। উদাহরণ:

হস্তমুৎক্ষিপ্য যাতোহসি বলাৎ ক্লফ! কিমভূতম্। হানয়াদ্ যদি নিধাসি পৌকুষং গণয়ামি তে॥

শীক্ষকণ্যিত, ৩৯৭
"হে ক্বফ! জোর ক'রে হাত ছাড়িয়ে চলে যাচ্ছ,
এতে আশ্চর্য হবার কী আছে? আমার হৃদয়
থেকে যদি চলে যেতে পার, তবে তোমার পৌক্ষ
বুঝতে পারি।"

অন্ধ বিল্পাক্ষণ ঠাকুর শ্রীবৃন্দাবনের পথে নি:সক্ষ্
হ'মে চলেছেন, দীলাময় শ্রীভগবান থেলাছেলে
বালকবেশে তাঁকে পথের নির্দেশ দিতে দিতে দক্ষে
দক্ষে যাছেন। বিল্পাক্ষণ ঠাকুরের বড়ই ইছো
বালকবেশী ক্লণ্ডের স্ক্লোমল শ্রীহস্তথানি একটি
বার স্পর্শ করেন। কোন রকমে একদিন হাত

ধ'রে ফেললেন—মনোবাঞ্ছা পূর্ণ হ'ল; কিন্তু লীলাময় সম্পূর্ণরূপে ধরা নিলেন না, সবলে হাত ছিনিয়ে নিয়ে লুকোচুরি থেলতে লাগলেন।

ভক্তের হাবয়ে প্রেমের সঞ্চার হয়েছে। 'আমি তোমার'—এই ভাবটি মন্তর্হিত : তার স্থান মধিকার ক'রে নিয়েছে 'তুমি আমার' এই ভাব—তুমি আমার অন্তরের অন্তন্তলে। হাবয়ের মধ্যে যে তোমাকে পুরে রেখে দার রুদ্ধ ক'রে দিয়েছি—পালাবে কোথায়, কেমন ক'রে ? প্রথম শুর থেকে আরও নৈকটাবোধ— মধিক হর আল্লীয়হা! পুর্বের অবহায় ছিল ঈররের উপর নিজেকে ছেড়ে দেওয়া—হাঁর উপরে জোর করা চলেনি—'এইটি করতে হবে' ব'লে। দ্বিহীয় শুরে ভাগবানের উপর জোর চলে—ভক্তের চিত্ত কুম্ম অন্তর্গারের রঙে রঞ্জিত হ'য়ে ওঠে,—ভক্ত ভাগবানের অপুর্ব লীলা আস্বাদন ক'রে ধন্ত হন।

শংণাগতির তৃতিয়ে ভূমিতে অধিমাত্র অর্থাৎ শরণাগতির অবধি—সর্বোত্তম অবস্থা। এখানে সাধকের অবৈভারভূতি হয়—বোধ হয় 'আমিই তিনি'। উরাহরণ:

সকলমিনমহং চ বাস্ক্রেনঃ,
প্রমপুমান্ প্রমেশ্বঃ স একঃ।
ইতি মতিরচলা ভবতানস্তে,
ফ্রম্পতে এল ভান্ বিহায় দ্রাং॥
— হিষ্কুপুরাণ, যমগীতা, ভাণাত্য

শ্বাবন-জন্ধাত্মক সম্বয় জগং ও আমি এবং বাহ্নেন-স্কল প্রমপুক্ষ একই, অবিভীয় — এই প্রকার স্থিনি-চয়ভাব ধানের স্বায়ে স্বা বিভ্যমান, কে দৃত! তাঁদের কাছে তুমি কখনও যেও না। ব্যান্তি প্রত্যাগ ক'রে চলে যেও।" (দৃতের প্রতি যমের উক্তি)

তৃথীয় স্তবে সাধকের যে উপলব্ধি ত। আগঙ্-মনপোগোচর —বোধে বোধমাত্র। যিনি স্কল বস্তুর অন্তরাত্মস্বরূপ, স্কলের সার ও আনন্দ্ররূপ, নিতামুক্ত ও নিতাগতাস্বরূপ তিনিই দাধকের অন্তরে বাহিরে এবং দর্বত্র।

ভক্তরাজ প্রহলার প্রথমে শ্রীভগবানের স্তব সারস্ত করলেন:

নমন্তে পুণ্ডবীকাক নমন্তে পুরুষোত্তম।
নমন্তে সর্বলোকাত্মন্ নমন্তে ভিন্মসক্রিলে॥
নমো প্রহ্মণাদেবায় গোবাহ্মণ ছিতায় চ।
জগন্ধিতায় কৃষ্ণায় গোবিন্দায় নমো নমঃ॥
কিন্তু এইভাবে স্তান করতে করতে তন্ময় হ'য়ে
অবশেষে একেবারে তাদাত্মা লাভ ক'রে উচ্ছুদিত
আবেরে বলতে লাগলেনঃ

সর্বগত্বাদনন্ত্র দ এবাচমবস্থিত:।
মতঃ সর্বমহং দর্বং ময়ি দর্বং দনাতনে॥
অহমেবাক্ষয়ো নিতাঃ প্রমাত্মারাদ শ্রয়ঃ।
ব্রহ্মদংজ্ঞে;হহমেবাত্রে তথাত্তে চ পরঃ পুমান্॥
(বিষ্ণুব্রাণ)

— সেই অনস্ত সর্বগত, তিনিই আমি। আমার থেকে সমস্ত উৎপন্ধ, আমিই সমস্ত, আমাতেই সমস্ত; আমিই অক্ষর, নিতা, পরমাত্মা, ব্রহ্ম; স্পষ্টের পূর্বেও আমি, পরেও আমি। এখানে ভক্তের 'তিনি' জ্ঞানীর 'আমি'তে পরিণত হ'য়ে গেল— বৈত অবৈত, জ্ঞান ভক্তি, বেদান্ত ভাগবত—সব একত্ম লাভ করল।

শ্রণাগতির মূল উৎস ভালবাসা। জীবের অভয় আশ্রয় ভগবানকে ঐকান্তিক ভাবে ভালবাসতে না পারলে আত্মসমর্পন সম্ভব হয় না—সে বেমন তেমন ভালবাসা নয়, 'ভালবাসি ব'লে ভালবাসি, কেন ভালবাসি জানি না'—এইভাবের ভালবাসা!

শরণাগতির মূলে অনুরাগ হ'লেও ইগা যে ঈশ্বর-ক্কুপা-সাপেক্ষ, তা শ্রীরামক্বশুদেবকে গিরিশ্চক্রের বিকল্মা' দেওয়ার ঘটনাটি থেকে বেশ বোঝা যায়:

শ্রীরামক্তফের কংছে কয়ে কবার আসা-যাওয়ার পর গিরিশচন্দ্র নিজের কর্তব্য সম্বন্ধে নির্দেশ চাইলে ঠাকুর তাঁকে সকাল সন্ধায় ভগবানকে স্মরণ করতে বললেন। গিরিশবাবু কোন নিয়ম-কাছনেরই ধার ধারেন না—স্নানাহারেরও কোন নিয়ম নেই তাঁর, কেমন ক'রে গুরুবাক্য পালন করবেন! নিরুত্তর রইলেন তিনি—উপদেশ-পালনে অসমর্থ হবেন কিনা কিছুই বলতে পারলেন না। করণাময় শ্রীরামকৃষ্ণ তথন শোবার আগে শুধু একটিবার মাত্র ভগবংশারণের নির্দেশ দিলেন। গিরিশচন্ত্রের পক্ষেতাও সম্ভব নয় ধে! চিন্তা ভয় নৈরাশ্যে তাঁর ক্রমণ্ডল উদ্ভাদিত; তিনি ভাবমুধে বললেন, "তুই বলবি, 'তাও যদি না পারি'—আছা, ভবে আমায় বকল্মা দে।"

পৌচ দিকে পাঁচ আনা' বিশ্বাদের অধিকারী গিরিশবাবু মনে প্রাণে অন্নত্তব করলেন, করণার বিগ্রহ নররূপী নারায়ণ তাঁর ইংপরকালের সব ভার নিলেন;—আর ভাবনা কি । এখন থেকে নিশ্চিম্ত হওয়া যাবে। আনন্দে তাঁর হৃদয় উদ্বেল হ'য়ে উঠল।

গিরিশচন্দ্র এখন নিশ্চিন্ত, কিন্তু শয়ন ভোজন উপবেশন সমস্ত কর্মের মধ্যেই ঐ এক চিন্তা 'শ্রীরামক্বফ আমার ভার নিয়েছেন,—কী অপার করুণা তার!' নিয়মের বন্ধন এড়াতে গিয়ে ভালবাসার কঠিন বন্ধনে বাঁধা পড়েছেন! "সাধন-ভঙ্গন-জ্বপ-ত্রপ কাজের একটা সময়ে অন্ত আছে, কিন্তু যে বকল্মা দিয়েছে তার কাঙ্গের অন্ত নেই—তাকে প্রতি পদে, প্রতি নিঃখাসে দেখতে হয় ভগবানের উপর ভার রেখে তাঁর জোরে পা-টি, নিঃখাসটি ফেগলে, না এই হতছাড়া 'আমি'টার জোরে সোট করলে ?"— গিরিশবাব্র এই ধরনের উক্তি থেকে বেশ বোঝা যায় যে, অহেতুক ক্রপাসিল্ধ শীরামক্বফ গিরিশচন্দ্রকে কি ভাবে শরণাগতি বা ভগবানে আত্মসমর্পণের ভাবটি দিয়ে তন্ময় ক'রে 'রেখেছিলেন। শীরামক্রফ গিরিশচন্দ্রের হাত ধরেছিলেন; পিতা যেমন পুত্রের হাত ধ'রে থাকলে তার পতনের ভয় থাকে না—তেমনি গিরিশচন্দ্রেরও আর পদস্থাননের ভয় ছিল না।

দৃষ্টিগোচর হয় না, সব দিকেই শুধু ব্যর্থতার পরিহাস ও পুরুষকারের অক্ষমতার পরিচয়,—তথন শরণাগতি অবলম্বন ছাড়া কোন উপায়ই থাকে না! অনহোপায় অবস্থাতেই যে অনক্রশরণের আশ্রয়গ্রহণ! মান্ত্রের স্বাধীন ইচ্ছা (Free will)-র শক্তি আর কতটুকু। অসহায় অবস্থাতেই মান্ত্র আপন কুদ্র মনের কুদ্র ইচ্ছাটিকে ঈশ্বরের বিরাট মনের বিরাট ইচ্ছার সঙ্গে এক তানে মিলিয়ে নিতে চায় আর তার অন্তর-বীণায় যেন এই বাণী ঝল্পত হয়ে ভঠে:

যে। ব্রহ্মাণং বিদ্যাতি পূর্বং
যো বৈ বেদাংশ্চ প্রহিণোতি তক্সৈ।
তং হ দেবমাত্মবৃদ্ধি প্রকাশং
মুমুকুর্বৈ শরণমহং প্রপত্তে॥
— যিনি আদিতে ব্রহ্মাকে স্বস্তি করার পর তাঁকে
বেদ প্রদান করেছিলেন, মুক্তির ইচ্ছায় ( স্থত্বংথের পারে যাবার জন্তে) সেই আত্মবৃদ্ধি প্রকাশক
দেবতার শর্মন নিলাম।

### মহাপুরুষ-বাণী

'নাহং, নাহং; তুঁহু, তুঁহু; শরণাগত, শরণাগত'; এ কথাগুলি ঠাকুরের উচ্চারিত,—মহাবাক্য; জপ করলে সিদ্ধি হয়।

# তুনিয়ার নরনারী—যা দেখে এলাম

#### ডক্টর শ্রীমতিলাল দাশ

আমামাণের জীবনে সব চেয়ে বড় লাভ—
আত্মীয়ভার বোধ—বে বোধে দুর নিকট হয়, পর
আপন হয়। ছই ছই বার নানা জাতির ও নানা
ভাষাভাষীর সংস্পর্শে এদেছি—তার থেকে এই কথা
নিঃসন্দেহে বলতে পারি বর্ণের বৈষম্য, ভাষার
অন্তরাল, আহার ও বেশভ্ষা বিভিন্নতা মাত্ম্বকে দূর
করে না; সব মাত্ম্বের অন্তরে রয়েছে এক সরল
ও সগজ মানবভার বোধ যা সমস্ত ব্যবধান ও সমস্ত
আড়ালকে অতিক্রম ক'রে পথিককে ব্রিয়ে দেয়:

'জগৎ জুড়িয়া এক জাতি মাছে

সে জাতির নাম মাতুষ জাতি।

কিছুনিন পূর্বে বিশ্বরাষ্ট্র-পরিষদে এক তদন্ত সভা বদেছিল—দেই সংসদে বড় বড় কৈজানিক, নৃতত্ত্বিদ, ঐতিহাসিক প্রভৃতি ছিলেন। তাঁদের গবেষণার ফলে সিদ্ধান্ত হয়েছে—জগতে মান্তবের সমন্ত বৈষ্মাসত্ত্বেও মুষ্য এক জাতি। ককেশাস, নিগ্রো, মালোল প্রভৃতি নাম নিয়ে এই সাধারণ মানবৃত্বকে অস্থীকার করা মূচ্তা।

আমি পণ্ডিত নই—হার্ম বিয়ে অমুভব করতে
চেয়েছি —দেশে বেশে মান্ত্রে মান্ত্রে রয়েছে যে
এক অথও সন্তার যোগ। নানা দেশের, নানা
মান্ত্রের মধ্যে আমরা পাই এক সর্বব্যাপী আত্মার
স্পর্ম—যে আত্মা প্রিয়, স্কলর, প্রেমপূর্ণ।

এটি বোঝাতে একটি গল্প বলি—গল্প নয়, সত্য ঘটনা। ইস্তানবুলের স্থপ্পময় প্রাসাদের পাশ দিয়ে নেমে চলেছি—'গোল্ডেন হর্ন' জাহাজ-ঘাটের দিকে —যাব এশিয়ার উপকূলে একটি শহরে—বসফোরাস প্রণালী পার হ'য়ে। এক জায়গায় কতকগুলি তুকাঁ বসে চা পান করছিলেন। তাঁদের সম্বোধন ক'রে প্রশ্ন কর্মান, আপনারা কেউ কি ইংরেজী জানেন ? একজন মলিন-বেশ বৃদ্ধ তুকী উঠে বললেন— অল্ল অল্ল জানি, আপনার কি প্রতে দুর্গী ?

বলনাম, জাহাজ-ঘাটের রাস্তাটি বাতলে দেন যদি, বড়ই স্থা গই।

বৃদ্ধ হয়তো জাহাজের শ্রমিক, নয়তো ঐ ধরনের কোনও কাজ করেন—পানপাত্র সরিয়ে রেথে বললেন, চলুন, মাপনাকে পথ বেধিয়ে দেব।

এই ব'লে বুদ্ধ এগিয়ে এলেন।

সেধান থেকে জাধাজ-বাট হু' কান্ ই হবে।
বুদ্ধের সাথে সাথে চললাম—তিনি তুকীতে অক্স এক
জনকে প্রশ্ন ক'রে টিকিট-ঘা জেনে নিগেন;
তারপর টিকিট দিতে বললেন, আমি পকেট থেকে
প্রদা বার করছি—বৃদ্ধ বললেন, রাথুন, আমিই
টিকিট কাটছি।

তারপর তিনি আমাকে জাগজে নিয়ে একটি স্থানর আসনে বাসিয়ে নমস্কার জানিয়ে বিদায় নিলেন। টিকিটের দাম নিলেন না— আমিও জোর ক'রে তা নিতে পারলাম না।

পথে চনতে চলতে বৃদ্ধ জেনে নিয়েছিলেন—
সামি ভারতীয় হিন্দু—তাঁর পরিচয়ে বলেছিলেন
তিনি তুর্কা মোদলেম। এ স্বজাতীয় বা স্বধর্মীর
প্রতি সাতিথেয়তা নয়। এখানে দেখে এলাম—
মান্থের মহানু দেবতাকে, বাঁর মহানুভবতা
দেশোত্তর ও কালোত্তর।

তাই ভারতবর্ষের প্রাতাহিক জীবনের সংকীর্ণতার মধ্যে রোজই শ্রনার অঞ্জলি দিই এই নাম-পরিচয়-হীন ক্ষণিকের প্রপ্রদর্শককে, আর স্মরণ করি ক্ষরিগুরুর কবিতা:

> পুরানো আবাদ ছেড়ে ষাই ধবে, মনে ভেবে মরি কি জানি কি হবে,

নুতনের মাঝে তুমি পুরাতন,

সে কণা যে ভূলে যাই। এখানেই তো দেখা পাই সেই বিশ্বদেবের—যিনি মাস্কুষের জীবনে মহামতিমায় দীপ্তি পান।

ভারতথর্ষের বাহিরে যে জিনিসটি সব চেয়ে চোথে পড়ে সেটি হ'ল মামুষের জীবনের প্রতি প্রীতি। বহু শতান্দীর দারিন্তা, পরাধীনতা ও অশিক্ষা আমাদের দেশের মামুষের স্বাভাবিক ফুর্তিকে নিংশেষ ক'রে ফেলেছে,—এথানে মামুষ যেন বাঁচতে চায় না—কোনও প্রকারে দিনগত পাপক্ষয় ক'রে বৈতরণীর শেষ থেয়া পার হওয়ার জন্ম দে বাগ্র। কিন্তু পৃথিবীর স্বব্রই মামুষ বলছে—ভারম্বরে বলছে:

মরিতে চাহিনা আমি, স্থন্দর ভুবনে

মান্থবের মাঝে আমি বাঁচিবারে চাই। ভাইতো তাদের কাজের অন্ত নেই, চেগ্রার সীমা নেই।

মককে তারা মক ব'লে মানতে চায় না—তাকে করবে শস্ত শুনাল। তুরাবোহ গিরিকে তারা সমীহ করবে না—তাকে করবে আরাম নিকেতন। প্রকৃতির সমস্ত বিরূপতা তারা স্থানী, শোভন ও স্থান ক'রে তুলতে চাইছে।

এই দ্বীন প্রীতি আছে ব'লেই তারা কেবলই কাজ করছে—তাদের কাছে অসময় নেই। নিউ ইয়র্কের একটি কলেজে আমি 'বুদ্ধের দ্বীবন ও বাণী' সম্বন্ধে একটি বক্তৃতা দিয়েছিলাম। সেখানকার সকল ছাত্রছাত্রীই পরিণতবয়স্ক। প্রথমে মনে করেছিলাম—তারা শুধু সেদিনের শ্রোতা। কিন্তু যে অধ্যাপকের শ্রেণী, তিনি আমার ভূল ভেঙে দিয়ে বললেন, তারা স্বাই পড়ছে।

আমি আশ্চর্য হ'য়ে এই সব বয়য় নরনারীর আগ্রহ ও প্রচেটার কথা স্মরণ করি। প্রথম জীবনে দেবী সরস্থতীর যে কুপা লাভ ঃয় নি, পর জীবনে সেটা ভারা সংশোধন ক'রে নিচ্ছে। বৈদিক অবি প্রার্থনা করেছিলেন—জীবনে এক শত বৎসর বাঁচবেন; কিন্তু সে বাঁচা আমাদের মতো জীবনা,তের বাঁচা নয়—বাঁচার মতো বাঁচা, আয়ুব পূর্বতাকে জাঁরা পরিপূর্ণ করবেন প্রাতাতিক সাধনায়, রোজই নূতন নূতন কিছু জানবেন—নূতন নূতন কিছু শিখবেন। এটা আমেরিকার নরনারীর ভীবনে প্রতাক্ষ করেতি।

এই শ্রীবন-প্রীতির ফলে কর্মের প্রতি দেখেছি এদের অফুবস্ত অফুরাগ—সানকানিসকো বিমান-ঘাঁটিতে আমার নিতে এসেছিলেন—মহাবিতা-ভংনের একজন পি. এইচ-ডির ছাত্র— অথ্য তিনি অবলীলাক্রমে কুলির মত আমার সমস্ত জিনিদ ব'রে মোটরে তুললেন। এটা কোনও বিজ্ঞাপনী দুষ্ঠাস্ত নয়—এটা উার স্বাভাবিক নিতার্কত্যের অক্ষা

পরে দেখেছি নিকট ও নিবিড় সাংচর্থে—এই ফুলর ওক্লটি কেমন সহজে বিভাভবনে কত রকমের তথাকথিত ছোট কাজগুলি করেন—এর জন্ম অর্থ নেন না। শুধু সেবাব্রতের থাতিরে তিনি সেই বিভামলিরের শ্বর বাঁট দেওয়া, ধোওয়া-মোছা, আসবাবপত্র ঠিক করা, রাশ্লা করা প্রস্তৃতি ধাবতীয় কাজ করেন।

আর একটি লক্ষ্য করবার বিষয়—তপভার তন্ময়তা! তপভার আদর্শটি আমাদের দেশের; আমাদের স্থীরা বলেছেন, সত্য এবং তপভায় বিশ্বের স্প্টি—তপভার ফলে মাহুব যা চায়, তাই পেতে পারে। কিন্তু এ ভাবনা এ দেশে আঞ্চ আর নেই। ভাব-তন্ময় হ'য়ে আদর্শের জন্ম সর্বপ্রকার ত্যাগ শীকার করবার যে সাধনা—দে সাধনা দেখে এলাম আমেরিকায়।

একটি মাত্র লোকের কথাই বলি। তার নাম গেনস্বরো—তিনি সানফানিসকো সহরে American Academy for Asian Studies ( এশিয়া গবেষণা-পরিষদ) প্রতিষ্ঠা করেছেন একক অধ্যবসায়ে, নিষ্ঠায় ও বিশ্বজিৎ যাজ্ঞিকের ত্যাগব্রতে। তিনি ছিলেন ব্যবসায়ী; কিন্তু মহাত্মা গান্ধীর আবর্ণ তাঁর হাঁবয়কে স্পর্শ করল—তিনি তাই তাঁর সর্বস্ব দিবে এই মহাবিতাভবন প্রতিষ্ঠা করেছেন।

আতিথেয় হার কথা একট বলি। একদিন অবশ্য ভারতবর্ধে এমন অবস্থা ছিল, যথন বিনা সম্বলে হিমালয় হ'তে কুমারিকা পরিভ্রমণ সম্ভব ছিল, কিন্তু আৰু আমাদের হ্রনয় ছোট হ'য়ে গেছে। ক্ষুম্রের চাপে আমরা অভিথি-দেবার আনশ্রে একপ্রকার ভুলেই গেছি। সানফ্রানিসকো থেকে যথন চিকালো যাই তখন ওখানকার এক ভজ-লোককে চিঠি লিখি, আমি চিকাগোয় সাত নিন থাকৰ তাঁৰ ৰাড়ীতে, যদি তিনি আমায় স্থান দিতে পারেন-তবে পরপাঠ যেন আমায় জানান।

পত্রোত্তর পাই নি ; চিকাগোয় কোনও হোটেলে থাকর এই ঠিক ক'রে চলেছি। আমার প্লেন নামলে বিমান-অফিসের লোক বললঃ ডক্টর দাশ, আপনার একটি সংবাদ আছে।

विष्म-विक्टं हे-दिक (मृद्य मःवाम । छे९ स्ट्रक বিশ্বয়ে তার দিকে চাইলাম। বক্তা বললেন, 'মহিলার নাম মিদেদ উইলদন, তাঁর ফোন নম্বর—' বললাম, আপনি তাঁকে ডেকে দিন না।

ভদ্রবোক ফোন করলেন। আমি ফোন ধ'রে বললাম, আমি ডক্টা দাশ কথা কইছি। ওপার থেকে ভেদে এল প্রীতি-সরদ কণ্ঠমর—ডক্টর দাশ. পৌছেছেন--?

ঠা

দেখুন, আপনার চিঠি দেরিতে আসায় উত্তর দেওয়া হয় নি—আপনি আমাদের অভিথি।

আপনাদের বাদায় কি ক'রে পৌভাব ?

ভদ্রনহিলা বললেন-আমরা তু:খিত, বিমান-ঘাঁটতে আদতে পারছি না আপনি ওদের এয়ার-টার্মিনাসে আন্তন, সেখানে আমরা আসছি; — মাপনাকে আমাদের বাড়ীতে নিয়ে আদব সেধান থেকে।

সমস্থার সমাধান হ'ল-তৃপ্তির নি:খাস ফেলে

বাঁচলাম। ভারপ তারা কত ভাবে এই মাধুৰ্য কথনই ভদেশের সব মাকুষের শ্বতন্ত্র বা

মামুষ ব্যক্তিব্ঞীন; ভ, না—ভারা গ্রাহগতিক

কিন্তু ওদেশে প্রতিটি ম কথা ভাবছে। শুধু ভাবছে তা নঃ পরিশ্দু প্রের জন্ম কত চেটা, কত সাধনা

নিউইয়ার্কর থিওজ্ঞফিক্যাল সোদা-।টতে বক্তৃতার শেষে একটি মেয়ে এগিয়ে এসে আলাপ করল, বলল—এমন মর্মপাশী কথা বহুদিন শুনি নি। আমার নাম এলিন-আহন না একদিন আমার ওথানে…

वननाम - (हेशे कत्रव । इः (अत्र विषय (मर्थात ষাওয়া হ'য়ে ওঠেনি।

মেয়েট একট চিঠি নিয়েছিল আমার হাতে। দে গায়িকা—গানের প্রতি তার রয়েছে দরদ; শুধু দরদ নয়—ভক্তি। সেই ভক্তির উচ্ছাদে সে পরিচয়-পত্রে লিখেছে:

Music has ever been the link between the universal harmony and the harmony of the individual. To promote harmony and to establish love is to heal. Singing is a spiritual experience, we sing with the mind through the body; skill in singing is a form of self-control. Learn the principles of singing and diligently discipline your body to the music of the spheres.

মেয়েটির আনন্দ-ভাষর মুখের কথা মনে পড়ে, —তার লিখিত এই কথাগুলি তার অন্তরের উপল**ন** সভ্য মনে হয়।

সেই তরুণী সঙ্গীতকে আধ্যাত্মিক সাধনা ব'লেই

শানন্দের সাথে

---সঙ্গীত। সেই

শই তার গান না

-সেই তপস্থিনী গান
। অধ্যাত্মদাধনা।

। ছিল: ধর্ম করে
সমস্ত অকল্যাণ, দূর করে
উপরে দে দিয়েছিল এই চিঠি।
ব'দে দেই কল্যাণনমীর তপস্থার

.র স্মরণ করি।

ধারা স্বাধীন, যারা দৃপ্তা, তাদের কাছে সৌজন্ত স্থাভাবিক—গৌজন্ত সেথানে অন্তরেই ফোটে— তাই মানুষর কাজে লাগধার জন্ত দেটা স্বাভাবিক।

নিউইয়.র্কর National Manufacturers' Association একট বই বিনামুলো দেবে ব'লে বিজ্ঞাপন নিয়েছল — আমি সেই পুস্তিকাটি মানতে গিয়েছিলাম। পুস্তিকাটির নাম: 'তোমার ভবিশ্বং তুমি গড়তে পার'।

আমেরিকা সতাই গণতত্ত্বের দেশ, সেখানে মাহ্য আপনার জীবন আপনি গড়ে তোলে। তাই এবা আশায় ও আনন্দে লেখে:

'As a people, our future is bright with promise. By making the most of your opportunities now, in school, and by planning your own future carefully, with the help of your teachers and parents, you will be able to play your part in building a better America.'

একটি বয়স্কা মহিলার উপর বিতরণের ভার ছিল। তিনি একাস্ত সমাদরে আমায় অভ্যর্থনা করলেন। আমি বললাম, আপনাদের বিতরিত অক্টাক্ত বইগুলিও আমি চাই।

সেগুলি তো এখন আমার কাছে নেই:—বস্থন আমি ব্যবস্থা করছি। তথনই মেয়েটি ফোন করলেন—থানিক পরে বই এল। বই দিয়ে মেয়েটি বললেন, আপনি আমাদের বিষয় যদি আরও জানতে চান—তবে আমাদের সম্পাদকের সাথে দেখা করতে পারেন।

আমি সাগ্রহে স্বীকৃতি জানলাম।

সম্পাদকও একজন নারী; মিদ হার্নের সাথে আমার ঘনিষ্ঠ আলাপ হয়েছিল—ভারতবর্ষ থেকে চারজন ছাত্রকে তাঁদের আওতায় ডেকে নেওয়ার জন্ম অনুরোধ জ্ঞানাই তাঁকে। তিনি বলেছিলেন, আপনি আমার সাথে চিঠিপত লিধবেন।

#### \* \* 4

স্পেনের পথ দিয়ে চলছি—গেদিন রবিবার। এক বৃদ্ধ ভদ্রগোককে জিজ্ঞাসা করলাম আপনি ইংরেজী জানেন।

ভদ্রনেক উত্তর নিলেন—ইা, কি চান বলুন।
আমি সামার জ্ঞাতব্য প্রশ্ন বললাম। ভদ্রনোক
শুনে জানালেন—তিনি হাঙ্গেরীয়ান, ভারতের
প্রতি তাঁর একান্ত প্রস্না, তারপর—তিনি ভারত
সম্বন্ধে শুনতে চান।

ভুদ্রনে তথন নিকটবতী উত্থানে গিয়ে বসলাম। ভুদ্রলোক গান্ধী ও নেহেরুর কথা জিজ্ঞাসা করবেন। তারপর বল্লেন, 'জাতিভেদ নিশ্চয়ই এতদিনে উঠিয়ে নিয়েছেন।'

এ কথার জবাব দেওয়া মৃদ্ধিল। বিবেশে ছাট
প্রশ্নের জবাব দিতে হয়েছে,—জাতিভেদ আর
শিক্ষা। আমরা কাগজে কলনে যতই বড়াই করি না
কেন, স্বাধীন ভারতবর্ষেও ছুইটি বুংৎ কলক্ষ—
জাতিভেদ আর অশিক্ষা। আর তার চেয়ে বড়
কথা—এই ছুই কলক অপনোদনের জক্ত সত্যকার
চেষ্টা আমরা করছি না। কিন্তু তাঁকে বললাম,—
'আইনের চোধে ভারতবর্ষে আজ সবাই সমান।'

ভদ্রলোকের অদীম কোতৃংল। ভারতের অর্থ-নৈতিক সমস্তা—দারিদ্রা, শিক্ষা, জনদেবা প্রভৃতি বিষয়ে পুঁটিনাটি অনেক প্রশ্ন করলেন; তারপর আমাকে সঙ্গে ক'রে মাজিদের পশুশালার দারে ·পৌছে দিলেন।

এথেন্দ শহরে যথন 'ভারত-ধর্মের সজীবতা'
সম্বন্ধে বক্তৃতা দিই তথন বক্তৃতা-শেষে এক ভদ্রশোক
দেওয়ালে বিলম্বিত একজন গ্রীকের ছবি দেখিয়ে
বলেন—ইনি ভারতবর্ষে সন্ন্রাসী হ'য়ে বাস করেন,
পরে দেশে ফিরে মহাভারত এবং অক্তাক্ত সংস্কৃত
শাস্ত্র গ্রীক ভাষার অনুবাদ করেন। তথন এক
বৃদ্ধ এগিয়ে এসে বললেন, আমি ভগবদগীতার
গ্রীক অনুবাদ করেতি—মাপনাকে একথণ্ড দেব।

আমি বললাম—গ্রীক ভাষা আমার নিকট 'গ্রীক'—ভবে যদি দেন, দে দান গ্রীদের প্রীতির ম্পর্শ ব'লে মাধায় নেব।

ভদ্রলোক তার গৃহে যেতে বললেন—পরদিন। কিন্তু আমার সময় ছিল না তাই বললেন, পাঠিয়ে দেব ডাকে।

এই ধরনের মিষ্টি কথা ভাবাবেবে বলি আমরা, কিন্তু হয়তো পরক্ষণেই ভূলে ধাই। হঠাৎ সেদিন পেলাম ভাকে সেই ভগবদ্যীতা; পড়তে পারি না, কিন্তু তবু গ্রীক বন্ধুব প্রেমের প্রতীক হিসাবে সেটা রেখে দিয়েছি পরম ক্বতপ্রতায়।

\* \* \*

আমেরিকার আহর্জাতিক ছাত্রভবনে কয়েকদিন থাকার সৌভাগ্য হয়েছিল আমার। টিউবে
করে যথন আসি—তথন আমার স্থটকেশ
প্রভৃতি একা একা বইতে পারছিলাম না, এক
ভদ্রলোক যিনি পথ দেখিয়ে নিয়ে চলছিলেন দেই
অপরিচিত মহাত্মা অবলীলাক্রমে আমার স্থটকেশ
বহন করলেন। এই মহামুভবতার সাথে আমাদের
দেশের ব্যবহার তুলনা করলে বেদনা পাই। এই
আন্তর্জাতিক ভবন থেকে এক কোয়েকার দম্পতীর
গৃহে অতিথি হই। যাওয়ার সময় এক ভারতীয়
অধ্যাপক—যিনি কলম্বিয়ায় Ph. D.র ক্রঞ্

পড়ছেন; তাকে বলেছিলাম, আমার একটি স্থটকেশ রেখে যাই আপনার বরে, ত্রদিন পরে নিয়ে যাব। প্রথমে তিনি রাজি হ'তে চান নি।

করাচীতে Y. M. C. A. হোটেলে উঠি। বা ওয়ামাত্র একজন মুদলমান যুবক সঙ্গে ক'রে নিয়ে সব ব্যবস্থা ক'রে দিলেন। থবে নিয়ে গিয়ে বেয়ারা বলল, 'হুজুব, এছি মাপকা হায়'। দেখানে কোনও বিছানা ছিল না; বললাম, 'বিস্তারা কাঁছা ?' দেবলল, 'বিস্তারা নৈচি মিলেগা।'

পাশে যে পাঠান যুবকটি ছিল—অ্যাচিতভাবে দে আপনার ধরে গেল, নিজের বালিশ বিছানা চাদর ও কম্বল এনে দিল। আমার ধরের পাঞ্জাবী মুদলমান যুবক দিল আর একটি কম্বল।

ভারপর ফিরবার পথে ভারতীয় একটি প্রতিষ্ঠানে কয়দিন ছিলাম। যিনি প্রতিষ্ঠানের ভস্কাবধারক তাঁকে বললাম, 'ভারতসংস্কৃতি' প্রচার করতে ছনিয়া ঘুরে এলাম; সঙ্গে বিছানা নেই, যদি একটু ব্যবস্থা করেন। প্রথম ছদিন একটি সভর্মঞ্চ এসাছল, তৃতীয় দিন সেটা চলে গেল, কাজেই শুধু থবরের কাগজ পেতে ও ওভারকোট গায়ে দিয়ে য়াত্রি যাপন করতে হয়েছিল। একজন পরিচিত পদস্থ বল্পকে এই ছরবস্থার কথা জানিয়েছিলাম, তিনি সে দিকে উচ্চবাচ্য না ক'রে অন্ত

ত্নিয়ায় জীবন্ত ও প্রাণবন্ত নরনারীর পাশে দাঁড়ালেই আমরা ধেন মলিন হ'রে পড়ি। সব দেশে ভাল মন্দ আছে, এ কথা সত্য; কিন্তু আমাদের দেশে প্রাণের অভাব দেখা দিয়েছে। আমরা ধেন জাগ্রত জাতিগুলির সমকক্ষ হ'রে উঠতে পারছি না।

ভগবানের নিকট প্রার্থনা করি—স্বাধীনতা যেন আমাদের বলিষ্ঠ ক'রে তোলে। আমরা যেন প্রেমদৃঢ় কর্মী, আশিষ্ঠ ও জড়িষ্ঠ মান্ত্রে পরিণত হই।

# সমাজ-জীবনে গীতা

#### স্বামী মহানন্দ

'গীতা পড়েছ কিনা ?'—এ প্রশ্নের উত্তরে অনেকে বলে থাকেন, 'আমি ত ধর্মজীবন যাপন করতে চাই না: আমি চাই.— এই সংসারে সমাজে স্থানররূপে বাঁচতে।' তার উত্তরে বলা যায়, ভারতের প্রায় সব ধর্মই সর্বাঞ্চীণ; সমগ্র জীবনেরই পথিকং, তাই প্রায় সকল ধর্ম গ্রন্থেই ঐ স্থানররূপে বাঁচার উপায় বলে দেওয়া রয়েছে, গাঁভাতেও তাই আছে। সন্দিগ্ধতিত আবার প্রশ্ন করে, 'আমাদের প্রাত্যতিক জীবনে সহায়ক হবে-এমন কথাও কি গীতায় আছে?' ছোট বয়স থেকেই আমরা শুনে আগছি: বুদ্ধবয়নে শুধু গীতা পড়তে হয়; মুসুষু কে গীতা পড়ে শোনাতে হয়; আর প্রান্ধবাসরে গীতা দান করতে হয়। সেই গীতায় আবার কি ক'রে रेमनिमन जीवनिक्छामात्र উछत, তथा भीवतनत्र স্বাবস্তার চলার নির্দেশ থাকবে ? শতকরা আশীভাগ লোকেরই এই ধারণা !

কিন্তু গীতার উৎসম্থেই দেখছি অর্ন যুদ্ধ করতে চলেছেন; তিনি রাজত্ব ফিরে পেতে চান। তপোবনের একান্তে ধ্যানে-বসা ঋষি তিনি নন, সংসারজ্যাগী হিমালয়পথের যাত্রীও নন তিনি। জীবনমৃত্যুর সন্ধিক্ষণে, সমরক্ষেত্রে তিনি এক যোদ্ধা। জীবনের সর্বাপেক্ষা কঠিনব্রত যুদ্দের মুখোমুখি এসে দাড়িয়েছেন; কে মরবে, কে বাঁচবে, কে জয়ী হবে — কিছুই জানা নেই। অথচ ঐ তীব্র পরিপ্রেক্ষিতে দাড়িয়ে—যথন তিনি বিচলিত, যখন তিনি কর্মসুঠ, তখনই শ্রীক্ষণ তাঁকে উৎসাহ দিচ্ছেন; বলছেন; বলছেন; বলছেন;

কৈবাং মাত্র গম: পার্থ নৈতং অনুগপপছতে।
ক্ষুব্রং ক্রয়:দীবলাং ত্যক্তোত্তিন্ত পরস্কুপ॥
—হে অজুনি, ক্লীব হ'য়ে যেও না। এই কাতরতা
তোমার শোভা পায় না। হ্রবয়ের ঐ ক্ষুদ্র

ত্বলতা ছেড়ে, ছে শক্রমন, ওঠ. যুদ্ধ কর। এই ভাবেই নানা উপদেশ দিয়ে শেষে সতা সতাই প্রীকৃষ্ণ অন্ত্রনকে যুদ্ধে নিগৃক্ত করলেন; বনে পাঠালেন না। কর্ম ও সমস্তাবহুল জীবন-প্রশ্নের সমাধানকারী উপদেশ সংগ্রহ ক'রেই গীতার স্থাই হ'ল;— অথচ তার মধ্যে জীবনযান্ত্রার কথা থাকবে না, এ কি ক'রে হ'তে পারে? একটু অবহিত হ'য়ে পাঠ করলেই, কেবলমাত্র বৃংত্তর জীবনের নয়, সাধারণ জীবনযান্ত্রার ইক্তিও গীতায় পাওয়া যায়।

জগতের দিকে দিকে আজ যে কথাটাকে সবচেয়ে বেশী বার লোকে উচ্চারণ করছে. সেটি राष्ट्र-माञ्चिः भर्व श्रकात विद्वय दर्जन कतात कथा। বারে বারে প্রশ্ন উঠছে—'কি করলে রাষ্টে রাষ্টে বিবাদ থাকবে না? জাতিতে জাতিতে বৈরভাব ঘুচে যাবে। মানুষে মানুষে অসম্ভাব মুছে যাবে? শ্রীরামক্ষকথামূতে এর উত্তর শুনেছি, 'যখন বাইরের লোকের সঙ্গে মিশবে, তথন সকলকে ভালবাসবে। মিশে যেন এক হ'রে যাবে—বিদ্বেষভাব আর রাথবে না। ও ব্যক্তি সাকার মানে, নিরাকার মানে না; ও নিরাকার মানে, সাকার মানে না; ও हिन्तु, ७ मुननमान, ७ औशेन- এই व'ल नाक भिर्टे क घुना करता ना। ... त्रांशाल यथन शुक्र हतार्छ य.घ. সবগরু মাঠে গিয়ে এক হয়ে যায়। এক পালের গরু। যথন সন্ধার সময় নিজের থরে যায়, আবার পুথক হয়ে যায়। নিজের ধরে, আপনাতে আপনি থাকে।' বারে বারে শুনি আমাদের মধ্যে এমন সব দেবোচিত গুণের সমাবেশ করতে হবে। एधु छात्र इवर्ष नम्न, त्नाठी পृथिवीठीहे এक मथा-সতে গাঁথা হ'মে থাকবে। কিছ সে গুণগুলি কি ? वार्मिक श्रीकृष्य वनह्नं :

অর্জুন, যারা সান্তিক হবার জক্ষ জন্মগ্রহণ করেছে, তাদের ভয়শৃন্ধতা, পবিত্রভা, জ্ঞান ও যোগে নিষ্ঠা, সামর্থ্যাম্বরূপ দান, ইন্দ্রিয়ন্থম, তপস্থা, সরলতা, অহিংসা, অক্রোধ, ত্যাগ, শান্তি, পরদোষ প্রকাশ না করা, দীনে দয়া, লোভশৃন্থতা, মৃত্তা, অসচিত্ত্বা ও অসংকর্মে লজ্জা, অচপলতা, তেজ, ক্ষমা, থৈর্য, শোচাদি, অবৈরভাব ও অভিমান-রাহিত্য এই সব

এই কথা শুনলে মনে হয়, এক মহাকুরুক্ষেত্র नमरतत्र পूर्व मां डिएय भूकरबाखम बीक्रक वर्जु नक्री মানবাত্মাকে বলেছিলেন: অক্রোধ চাই, অদ্রোহ চাই, অহিংসা চাই, তা না হ'লে ধ্বংসাত্মক প্রবৃত্তিকে-হে মানব, তুমি কিছুতেই সরাতে পারবে না। কিন্তু শান্তি আনবার অনু হ'তে হবে 'নির্মমো নিরহন্ধার:'; মমতাশূর্য, অহন্ধারশূর্য ও নি:স্পৃহ হ'লে তবেই শান্তি পাবে। নতুবা শত সহস্ৰ ধনাগারেও মাত্রষের স্পৃথা মিটবে না, বৈরভাব शांद ना। (कवन প্রাচুর ধনসম্পত্তি থাকলেই নিষ্ণের প্রবৃত্তিগত স্বভাব কি যায় ? শুধু তাই নয়, স্বার্থের থাতিরে, নিজের জন্ম, আমরা যেভাবে নিজেকে নিয়োজিত করি, পরার্থে তা করি না। ব্যবহারের বিভিন্নতায় আর স্বার্থপূর্ণ কাল্পের জন্মই হানাহানি করি, তাও গীতায় রয়েছে: 'সঙ্গাৎ সঞ্জায়তে কাম: কামাৎ ক্রোধোহভিজায়তে'— আসক্তি থেকেই কামনা, কামনা থেকেই ক্রোধের উৎপত্তি।

যথন দেশের লোক সহজ্ব ধনাগমের আশায়
মহুয়াত্তকে ভূলে নিরুইতম কালোবাজারে বোরাফেরা করছে, যথন জীবনধারণের শ্রেষ্ঠত্তকে টাকার
পরিমাপে যাচাই করতে চায়, তথন সে ভাবে না
যে এই শ্রেষ্ঠত্ব, এই উচ্চতা একটি হাঝা জিনিস
শাত্র—দাঁড়িপাল্লার হাঝা দিকটাই উচু হয়। এতে
সে শুধু নিজে নয়, তার পরিবারের ছোট ছোট

ছেলেমেয়েদের সমুখে কি এক ঘুণ্য আদর্শের পচা-কঙ্কালটাকেই না দাড় করাছে ! খরের হাওয়া শুদ্ধ হ'লে তবেই ত সেই ঘরে শুদ্ধসন্ধ, সত্যিকারের মাহ্মর জন্মাবে : 'শুচীনাং শ্রীমতাং গেহে যোগ-ল্রটোইন্ডিন্ধায়তে।' জন্মান্তরের সাধক, যোগভ্রষ্ট ব্যক্তি সদাচার সম্পন্ন ধনীর গৃহেই জন্মগ্রহণ করেন। তাই সান্থিক পরিবেশ স্কৃষ্টির জন্ম অন্তর্গায় অর্থ সঞ্চয় থেকে সাবধান ক'রে দিতে শ্রীকৃষ্ণ বলচেন :

আশাপাশশতৈর্বদ্ধাঃ কামক্রোধপরায়ণাঃ। ঈহন্তে কামভোগার্থমন্থায়েনার্থসঞ্চয়ান॥ ইদমত ময়া লকমিদং প্রাপ্সো মনোরথম। ইদমন্তীদমপি মে ভবিষ্যতি পুনধ নম্॥ আঢ়োহভিজনবানস্মি কোহকোইন্ডি দদুশে! ময়া। যক্ষ্যে দাস্তামি মোদিয়া ইত্যজ্ঞানবিমোহিতাঃ॥ —অসংখ্য আশাপাশে বদ্ধ ও কামক্রোধের বশবর্তী হ'য়ে তারা বিষয়ভোগের জক্ত অসতপায়ে অর্থ-উপার্জনের চেষ্টা করে। আর ভাবে, আমার এই লাভ হয়েছে, ভবিষ্যতে আমার ইচ্ছা পূর্ণ হবে; এই ধন আমার আছে, এই ধনও ভবিষ্যতে আমার হবে ; অামি ধনী, —অভিজাত, আমার সমান আর কে আছে ? আমি যজ্ঞ করব, দান করব, ভোগ করব। শ্রীকৃষ্ণ বলছেন, এই দব মৃঢ় অভিমানী লোককে তাদের অধর্মদোধের জন্মই বাসনাময় সংসারপথে অশুভ যোনিতে বার বার নিক্ষেপ করি। প্রশ্ন উঠবে—যারা ঐ ভাবে অর্থোপার্জন করে, তারা নিজের মনে ঐ সব দোষ দেখতে পাচ্ছে না ত ? তার উত্তরে বলতে হয়, ওর ভেতরে व्यानक निन था करन हैं भ हरन यात्र। मरन इत्र (तम আছি। প্রথম প্রথম অবশু খারাপ কাঞ্চ করলেই थातान लाता, मन्द्र कांकिंग कत्रलाहे मन धूक धूक করে; পরে আর করে না। আমাদের বিবেক-হীনতাই লোভাদি এনে দেয়, এবং ঐগুদি যে খারাপ, এ বোধও পরে হারিয়ে যায়।

গীতায় বার বার চরিত্র গঠনের উপর এত

জ্বোর দেওয়া হয়েছে। মান্ত্র তার স্কল শক্রর থেকে দ্রে পালিয়ে যেতে পারে, কিন্তু পারে না তার স্বভাবের কাছ থেকে পালাতে। তাই পৃথিবীর যেথানেই দে যাক না কেন, তার চরিত্র—ভাল হোক, মন্দ হোক, তার সঙ্গে যাবেই। এই চরিত্র যে তার নিজস্ব সৃষ্টি। ভাস্কর যেমন তার মৃতিকে লোহার ছেনিতে ঠুকে ঠুকে, কেটে রেপ দেয়, তেমনি আমাদের নিজস্ব চিন্তার ছেনিতে আমাদের চরিত্র-ভাস্কর্য ফুটে ওঠে। ইংরেজ কবি পোপ এক জায়গায় তাই বলেছেন: এই স্কের চরিত্র সৃষ্টির জন্ম আমাদের ভোগবাদনাকে ছেডে, বিবেককে আঁকডে ধরতে হবে।

এই চরিত্রগঠন প্রদক্ষে একটি ঘটনার উল্লেখ বোধ হয় অপ্রাদিক্ষক হবে না। অনেক বছর আগে একবার শক্রপক্ষ একটি শহর অবরোধ করেছিল, তথনকার নিয়মানুষায়ী তারা এক বড় গাছের গুঁড়ি দিয়ে ঐ শহরের দেওয়ালে অনবরত আঘাত করছিল, দেওয়াল ভেকে ফেলবার জন্স। অবরুদ্ধ সৈনিকেরা দেখল, দেওয়াল একবার ভেকে গেলে আর রক্ষা নেই; তারা তথন ঐ দেওয়াল গেঁথে দিল। শক্রপক্ষ বাইরের দেওয়াল ভেকে ফেলল বটে, কিন্তু ভিতরের স্ফান্ট দেওয়াল ভোকতে পারল না। সেই রকম, সমাজের শক্ত প্রাচীর আমাদের অনেকথানি রক্ষা করে বটে, কিন্তু নিজ-চরিত্রের স্ফান্ট প্রাচীর না তুললে, আমাদের মাঝে মাঝে সমুহ বিপদ দেখা দেবে।

আমরা সত্যকার চরিত্রবান কিনা, তা আমাদের চিস্তা, আমাদের ব্যবহার, আমাদের কথাবার্তা অহরহ প্রকাশ ক'রে দিচ্ছে। একই অবস্থায় তুই বিভিন্ন চরিত্রের ব্যক্তিকে তাই বিভিন্নরূপে দেখতে পাই। একবার স্থবিখ্যাত গায়ক মোল্লার্ট

On life's vast ocean diversely we sail,

Reason is the card, but passion is the gale.

ও আর একজন শিকারী একই বনপথে, একই সঙ্গে যাচ্ছিলেন। হঠাৎ একটি চাতক স্থমিষ্ট গান গাইতে গাইতে তীব্রবেগে গোজা আকাশে উঠে গেল। তা দেখে শিকারী ব'লে উঠল, 'কি চমৎকার তীরন্ধাজ।'—আর মোজার্ট বললেন. 'আমি যদি ঐ রকম গানের গলা পেতাম, তাহ'লে কি স্থানর হ'ত।' তাঁরা ঐ বনপথে আরো এগিয়ে চললেন। মাঝে জোর বাতাস উঠল; গাছপালায় শন শন শব্দ হ'তে লাগল। তা শুনে শিকারী বলল, 'বাঃ, এই শব্দে খরগোস ভয় পেয়ে গর্ড ছেড়ে বেরিয়ে পড়বে।' আর মোজার্ট বললেন, 'ঐ শোন, শোন, ঈশবের এই বিরাট বাছয়য়ে কি অপরূপ স্থর ফুটে উঠছে।' শ্রীরামরুষ্ণ তাই বলতেন, 'যেমন আকর তেমনি কথাও বেরোয়। মলো থেলে মুলোর ঢেঁকুর বেরোয়।' তবুও ধে আমরা এইসব কথা ভূলে যাই, তার কারণ, আমাদের মনের ময়লা আর্শিতে আমাদের যথার্থ স্বরূপের ছায়া পড়ে না। 'বোলা জলে নির্মাল ফেললে পরিফার হয়। তখন মুখ দেখা যায়। ময়লা আৰ্শিতে মুখ দেখা যায় না।' এইদৰ অবস্থায় কুতৰ্ক ছেড়ে 'ষথার্থ বিচার করতে হবে।

নিকৃষ্ট প্রবৃত্তির সম্মোহনে আমরা আমাদের অন্তরের অন্ত পূত প্রবৃত্তিকে শেষে অবাস্তর ব'লে মনে করি, অপ্লে যেমন বাস্তব জীবনের অভাবকে ভূলিয়ে দেয়—অবাস্তব ব'লে মনে করায়। তাই অপ্লে ভয় দেখে জেগে উঠলেও বুক হুড়্ হুড়্ করে! বিকারের অবস্থায় রোগীর সত্যকার অরপ ধরা পড়েনা। ছায়া কিছু আলোকের অংশ নয়, শুধু আলোককে বাধা দিয়েই ছায়ার স্পষ্ট। তেমনি আত্মা কিছু পাপময় নয়। আমরা মিধ্যার আচরণ দিয়ে ঐ ভাবে আলোতে ছায়ার স্পষ্ট করিছ মাত্র, ব

The stain of sin is not something positive existent in the soul......It is like a shadow which is the privation of light.'

-St. Thomas Aquinas

এবং ঐ মিথ্যার স্মষ্টিকেই সন্ত্য মনে ক'রে ভাবছি, সন্তাটাই ভূস। ভূতে যাকে পায় সে জানে না যে তাকে ভূতে পেয়েছে।

মামুষমাত্রই শুদ্ধ। বিবেকের আলোক উদ্ভাদিত হ'লেই এটা ধরা পড়ে—অতি বড় পাপীর আত্মাতেও কোন ছাপ পড়েনি; আকাশবৎ আত্মার ব্যাপ্তিতে কোন ছাগা নেই। স্থখড়াখ, পাপপুণা, এদব আত্মার কোন অপকার করতে পারে না। গীতায় পাড়িছ:

থিথা সর্বগতং সৌক্ষ্যাদাকাশং নোপলিপ্যতে।
সর্বজ্ঞাবস্থিতো দেহে তথাত্মা নোপলিপ্যতে॥
যেমন সর্বব্যাপী আকাশ স্ক্র ব'লে কোন বস্ততে লিপ্ত হয় না, সেই রকম সকল প্রকার দেহে থেকেও আত্মা দোষগুণে লিপ্ত হন না। তবে সংসারের ভেতর থাকতে গেলেই, ঐ আত্মাকে ভুলে মান্থ্রয নিজেদের কলঙ্কিত মনে করে।

এ যুগের আর একটি প্রধান ব্যাধি— সদস্তোষ;
কোন অবস্থাতেই মানুষ আজ সম্বন্ধ হ'তে পারছে না।
বাইরে নিশুরু আর্ম্বেমিরির মাঝে অন্তরের দহন
ধিকি ধিকি জ্বলছে। বারে বারে সে তাই ছুটতে
চায় দিকে দিকে—সন্তোষের আশায়। কিন্তু মানুষ
তার অন্তরের এই দাহের প্রথম ও প্রধান কারণ
খুঁজতে চায় না। বোঝে না, পরশ্রীকাতরতা ও
ঈর্ধা না ছাড়লে, বিলাস-লিপ্সা ও অপব্যয় না ত্যাগ
করলে, কিছুতেই মনের সেই প্রগাঢ় স্থৈর্য, চিত্তের
প্রশাস্তি আনতে পারবে না।

যদৃচ্ছালাভসম্ভটো দুন্দাতীতো বিমৎসর:।
সম: সিদ্ধাবসিদ্ধো চ ক্সতাপি ন নিবধাতে ॥
বে লোক যদৃচ্ছালাভে সম্ভট, দুন্দের অতীত, মাৎসর্থবর্জিত লাভালাভে সমদলী, সে কর্ম ক'রেও কর্মে
আবন্ধ হয় না। শ্রীকৃষ্ণ তাই বলছেন 'বিমৎসর'
হ'তে—মাৎস্থহীন হ'তে, ঈর্ধাশৃষ্ণ হ'তে। শুধু তাই
নয়, ঐ সম্ভোষ আনতে গেলে, আমাদের পরচ্চা
পরনিক্ষাও ছাড়তে হবে; ছাড়তে হবে বিলাসিতাও।

কেবলমাত্র ইন্দ্রিয়স্থপের জন্মই অর্থাহরণ বর্জন করতে হবে, কারণ এই স্থথ আপাতমধুর হ'লেও পরিশেষে বিষবৎ হ'য়ে উঠে। গীতায় পাচ্ছিঃ

'বিষয়েক্রিয়সংযোগাদ্ যংতদগ্রেহমৃতোপমন্। পরিণামে বিষমিব তৎ স্থাং রাজসং স্বতম্॥' বিষয় ও ইক্রিয় সংযোগ থেকে যে স্থা হয় তা প্রথমে অমৃততুলা কিন্তু পরিণামে বিষবৎ মনে হয়। এই স্থাৰ রাজসিক স্থা।

অহঙ্কারও ত্যাগ করা একান্ত দরকার। অবিনশ্বর আত্মার উজ্জন প্রশান্ত আলোয় ঐ অহমিকাই নানা রঙের ফুলঝুরি ফোটাচ্ছে। বায়ুতে স্থান্ধ ছৰ্গন্ধ আছে, কিন্তু বায়ু নিৰ্দিপ্ত। তাই আমাদের জীবনে অংক্ষারাদি ছেডে সত্যকার চরিত্র-মাধুর্য ফুটিয়ে তোলা চাই। 'অমানিত্মদন্তিত্বমহিংদা কান্তিরার্জবম্।' উৎকর্ষ-সত্ত্বেও আতালাবারাহিত্য, দম্ভশূকতা, অহিংদা, ক্ষমা ও দরলতা আনতে হবে। শুধু সংসারত্যাগীদের ভেতরে নয়, সমাজে সংসারের মধ্যেও আত্মগ্রাঘারাহিত্যের উদাহরণ আমরা ইতিহাস থেকেই চয়ন ক'রে নিতে পারি। একবার বোম স্মাট জুলিয়াস সীজার, নগর ভ্রমণ করতে বেরিয়েছেন। পথের ধারে এক গরীব লোক তাঁকে প্রণাম করল। সীঞ্চার তাকে তথন আনত হ'য়ে প্রত্যভিবাদন করায় তাঁর সন্দের পার্ষদরা বলস, সমাট ঐরপ সামার ব্যক্তিকে আপনার অত নীচু হ'মে প্রণাম করা ঠিক হয়নি। সীজার উত্তর দিলেন, বল কি হে, আমি সকল বিষয়েই ওর চেয়ে শ্রেষ্ঠ, আর প্রণতি-বিষয়ে খাট হব কেন ?

সমাজে বাস করতে গেলে প্রত্যেককে দেখা উচিত। একের অভাবে তাই অভের দান করারও প্রয়োজন আছে। এই দান 'অসংক্তমবজ্ঞাতম্' ক্মর্থাৎ প্রিয়বচনাদিশৃত অবজ্ঞার দান হ'লে চলবে না। সত্যকারের দানে অহমিকার কোন স্থান নেই। ধ্েনিচ্ছে সে-ই সেথানে প্রধান—মে দিচ্ছে সেনয়। স্বামীকী তাই বলেছেন: উচুতি দাঁড়িয়ে পাঁচটা প্রসা হাতে নিয়ে কোন গরীবের দিকে ছুঁড়ে ফেলে দিয়ে তাচ্ছিল্য ক'রে বোলো না, 'ঐ নে'; বরং একজন দেবতারূপী গরীব ধে তোমার সমূপে আসায় তুমি কিছু দান ক'রে তোমার নিজ্ঞ সদ্গুণের বৃদ্ধি করতে পারলে, সেজ্ঞ তার কাছে ক্রতজ্ঞ হবে। গীতায় রয়েছে:

দাতব্যমিতি যদ্ধানং দীয়তেহরপকারিণে।
দেশে কালে চ পাত্রে চ তদ্দানং সান্ত্রিকং স্মৃতম্॥
যৎতু প্রত্যুপকারার্থং ফলমুদ্দিশু বা পুনঃ।

দীয়তে চ পরিক্রিইং তদানং রাজসং শ্বতম্ ॥
দান করা কর্তব্য — প্রত্যুপকারের আশা না ক'রে
উপযুক্ত পাত্রে, স্থানে ও সময়ে দান করাই সান্ত্রিক
দান। কিন্তু প্রত্যুপকারের বা কোন পারলোকিক
ফল পাবার আশায় এবং অনিচ্ছায় যে দান করা
যায় তা রাজসিক দান। আমাদের এই সান্ত্রিক দানের
কথাই চিন্তা করতে হবে। শ্রীরামক্রয়্য বলেছেন:
'দানাদি কর্ম সংসারী লোকের প্রায় সকামই হয়—
সে ভাল নয়। তবে নিছাম করলে ভাল। নিছাম
করা বড় কঠিন।…তবে দয়ার কাল, দানাদির কাল
কি কিছু করবে না? তা নয়। সামনে হঃপক্ট
দেখলে, টাকা থাকলে দেওয়া উচিত।'…মহাপুরুষরা
জীবের হঃপ্রে কাতর হ'য়ে ভগবানের পথ দেখিয়ে
দেন। অয়দানের চেয়ে জ্ঞানদান, ভক্তিদান আরও
বড়। শ্রামীলীর বীরবাণী:

'দাও আর ফিরে নাহি চাও, থাকে যদি হৃদয়ে সম্বল'।

একমাত্র মানসিক উৎকর্ষের কথাই গীতায় রয়েছে, তা মনে করা ভূল। দেহের উন্নতি করার কথাও আছে। কারণ প্রথমেই বলেছি, ভারতের ধর্ম—সর্বাদীণ ধর্ম; সমস্ত জীবন বিরেই সেথানে উৎকর্ষের তাগিদ। তাই ভারতের কোন ধর্ম-সাধন দেহকে বাদ দিয়ে নয়; বরং বলেছে 'শরীরমান্তং থলু ধর্ম-সাধনম্।' স্বামী বিবেকানন্দও বলেছেন: ভোমার স্বায়ুকে দৃঢ় কর, আমাদের

দরকার লোহার মত পেশী, ইস্পাতের মত স্বায়ু ও প্রেচণ্ড ইচ্ছাশক্তি। গীতায় আছে, কি কি আহার করতে হবে; কি কি আহার করলে সান্তিকগুণ-সম্পন্ন হওয়া যায়, স্কুম্থ শরীরে শুদ্ধ মন পাওয়া যায়: আয়ু:সন্তবলারোগ্য স্থুপ্রীতিবিবর্ধ না:। রস্তা: স্বিগ্ধা: স্থিরা হৃতা আহারা: সান্তিক প্রিয়া:॥

কি কি আহার শরীর-মনের অনিষ্টকারী ? 'কটুয়গবণাত্যুষ্ণতীক্ষুক্ষকিবিদাহিন:। আহারা রাজ্পভোষ্টা তু:ঝশোকাময়প্রদা:॥ যাত্যামং গতরসং পৃতি পর্যুষিতঞ্চ যৎ। উচ্ছিটমপি চামেধাং ভোক্তনং তামসপ্রিয়ম্॥'

শুধু মন, চরিত্র ও দেহকে স্বর্গুভাবে তৈরী করাই উৎকর্ষের শ্রেষ্ঠত্ব নয়; মানবকে মৃত্যুভয় জ্ঞয় করতে হবে, এবং তা করতে হ'লে তাকে 'ৰিজ্ঞানে'র জন্মও যত্নবান হ'তে হবে। শ্রীরামক্রফ-মুখেই এই বিজ্ঞান-অবস্থা স্থন্দরভাবে ব্যাখ্যাত হয়েছে। 'বিজ্ঞান, কিনা বিশেষরূপে জানা। কেউ হুধ শুনেছে, কেউ হুধ দেখেছে, কেউ হুধ (अराहा (य अर्गाह म अर्खान। (य प्राथह দে জানী, যে থেয়েছে তারই বিজ্ঞান অর্থাৎ বিশেষরূপে জানা হয়েছে। ঈশ্বরকে দর্শন ক'রে তাঁর সহিত আলাপ--্যেন তিনি পরমাত্মীয়; এরই নাম বিজ্ঞান।' আরও উদাহরণ টানা যেতে পারে: 'বিজ্ঞান' কিনা তাঁকে (ভগবানকে) বিশেষরূপে জানা। কার্চে আছে অগ্নি, এই বোধ— এই বিশ্বাদের নাম জ্ঞান। দেই আগুনে ভাত রেঁধে থাওয়া, থেয়ে হাইপুই হওয়ার নাম বিজ্ঞান। ঈশ্বর আছেন এইটি বোধে.বোধ, তার নাম জ্ঞান; তাঁর সঙ্গে আলাপ-তাঁকে নিয়ে আনন্দ করা-বাৎসল্যভাবে, স্থ্য ভাবে, মধুর ভাবে-এরই নাম জীব জগৎ তিনি হয়েছেন-এইটি দর্শন করার নাম বিজ্ঞান। তাই ধর্মশান্ত্রের ভাষায় माञ्च विकानी ना ह'ला कि हूरे ह'ल ना। विकानी ना र'ल च्धू मक्छापटे जान र ख्या यात्र ना। 'माधूत

কমগুলু চারধাম ক'রে আদে, কিন্ত যেমন তেতো তেমনিক্রামী

বার্থ উদ্দেশ্য শেষ পর্যন্ত জ্ঞানের দিকে
ধাবিত; এবং এইটি যে শ্রেষ্ঠ তাও গীতা বলেছে।
'শ্রেয়ান্ দ্রুব্যময়াদ্ যজ্ঞাদ্ জ্ঞানযক্তঃ পরস্তপ।
দর্বং কর্মাঝিলং পার্থ জ্ঞানে পরিসমাপ্যতে॥
হে অজুন, দ্রুব্য দিয়ে যে যক্ত হয় তার চেয়ে
জ্ঞানযক্ত শ্রেষ্ঠ, কারণ নিরবশেষ যজ্ঞাদি সকল
কর্ম ব্রহ্মজ্ঞানেই পরিসমাপ্ত হয়। তাই মানবজীবনে
আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হবে ঐ জ্ঞান লাভ করা।
যদিও ঐ উদ্দেশ্যের পেছনে, ঐ আদর্শে আলোকবতিকার দিকে ছোটার লোক মৃষ্টিমেয়। গীতায়
স্বীকৃত আছে:

মনুষ্যাণাং সহস্রেষু কশ্চিদ্ যত্তি সিদ্ধয়ে। যততামপি দিদ্ধানাং কশ্চিনাং বেত্তি তত্ত্বতঃ॥ —হাজার হাজার লোকের মধ্যে একজন কেউ আত্মজ্ঞান লাভ করতে প্রয়াসী হয়। আবার যারা প্রয়াস করে তাদের মধ্যে একজন কেউ ভগবানের স্বরূপ জানতে পারে, অর্থাৎ 'বিজ্ঞানী' হ'তে পারে। 'ঘুড়ি লক্ষের হটো একটা কাটে, হেঁসে দাও মা, হাত চাপড়ি।' ঐ ভাবে ঘুড়ি কাটলেই তবে আমরা মৃত্যুভীতিকে দূরে সরাতে পারব। তথনই বুঝতে পারব, মৃত্যুকে দূর করা নয়, মৃত্যু धरतरे कीवन, मृज्य मिरप्ररे कीवन श्रष्टा, मृज्यारक निरग्रहे भौरानत भूर्नच। এत अग्र आभारतत জীবনকে উপলব্ধি করতে হবে। ঋষি ও সন্ন্যাদীদের কথা না হয় ছেড়েই ছিলাম, কিন্তু এই পার্থিব জীবনে বাঁরা বাঁচার মত বেঁচেছেন, সংসারে সমুদ্ধ হ'য়েও যাঁরা সমাজকে সাবধানবাণী শুনিয়েছেন—তাঁদের কথা দিয়েও আমরা এ কথা বুঝে নিতে পারি। কবি ব্রাউনিং শেষ সময়ে বলে-ছিলেন, কথনও বোলো না, আমি মৃত। ভক্তির

• "Never say that I am dead."—R. Browning.

হুগোও এ কথাট বড় মধুর ক'রে বলেছিলেন:
যতই সেই শেবের দিকে এগিয়ে যাচ্ছি, ততই সহজভাবে ব্রুতে পারছি, আমার চারিদিকে নানা
জগৎ থেকে আমাকে আহ্বান ক'রে অমর স্থর ভেসে
আসছে—এই স্থর কত সহজ, কত মহান!
নিজের প্রতি কতথানি শ্রদ্ধা, জীবনের মূল্যবোধ ও
কত বেশী আত্ম-সচেতন হ'লে তবে আমরা কবি
টেনিসনের মত বলতে পারি: সমস্ত স্পষ্টই সেই
এক আইন, সেই এক বস্তু এবং সেই একমাত্র
স্ক্র-প্রসারী বটনাকে বিরে আব্তিত হচ্ছে।

হয়তো প্রশ্ন হবে. ঐ কথা শুনেই কি আমরা আনুর্শকে পেয়ে ধাব। তাহলেই কি মহাবাগ্মী সিসিরোর মত বলতে পারব, আদর্শ ই অমরত্বের সন্ধান দেয় ? না তা নয়। আমাদের স্বীকার করতে हरत এकि आमर्भरक, मानरा हरत এक जनरक, করতে হবে সেই চাতুরী যে চাতুরীতে ভগবান পাওয়া যায়, 'সা চাতুরী চাতুরী'। একজনকে যেমন ক'রেই হোক মানতে হবে। এই মানার প্রথমে বিচার নয়, বিশ্বাস বড় কথা। ঐ বিশ্বাসের লোরেই আমরা যথার্থ পাওয়ার আত্মাদন পেয়ে যাই। এই প্রদক্ষে একটি গল্পের কথা মনে পডছে: একজন মুমূর্ ব্যক্তি চিকিৎসককে জিজ্ঞাসা করল, 'আচ্ছা ডাক্তার, মৃত্যুর পারে কি আছে আমি জানি না। তাই সেধানে থেতে আমার ভয় করছে; তোমার কি কিছু জানা আছে?' ডাক্তার উত্তর দিল, 'আমারও জানা নেই।' মুমুষ্ সে কথা

- 8 "The nearer I approach the end, the plainer I hear around me the immortal symphonies of the worlds which invite me.

  It is marvellous, yet simple."—Victor Hugo.
- c "One law, one element and one far off divine event, To which the whole creation moves."—Tennyson.

শুনে ভয়চকিত নেত্রে সেই স্বলান্ধকার দরের চারিদিকে তাকাতে লাগল। এমন সময় ডাক্তারের
পোষা কুকুরটা খোলা দরজা দিয়ে এসে প্রভুর গায়ে
ঝাঁপিয়ে পড়ল। ডাক্তার তথন রোগীকে বলল,
'হাা, উত্তর পেয়েছি; এই কুকুর এর আগে কথনও
এ বাড়িতে আসে নি। এই দরেও ঢোকে নি;
এমনকি এখানে কি আছে তাও তার জানা ছিল
না। তবুও দে একমাত্র তার প্রভুর গায়ের গন্ধ
পেয়েই নির্ভয়ে ঝাঁপিয়ে পড়ল। এইরকম প্রভুকে
স্মরণ ক'রেই আপনিও ঝাঁপিয়ে পড়্ন, মৃত্যুর
পারে কি আছে জানবার তাহ'লে আর দরকার
হবে না।' মুমুর্ তথন হাসতে হাসতে মৃত্যুর বুকে
ঢলে পড়ল।

এই আদর্শকে ধরার কথা আমাদের আরও স্পষ্ট হ'য়ে উঠবে যখন আমরা পড়িঃ 'প্রকৃতির আদর্শ মার্যের পক্ষে জড়তের আদর্শ ; সেইজন্স মানবপ্রকৃতিকে বিশ্বপ্রকৃতি ণেকে পূথক ক'রে দেখার চেষ্টা হয়। কিন্তু আমরা তো প্রকৃতির মধ্যে একটা তপস্থা দেখতে পাচ্ছি – সে তো জড়-যন্ত্রের মতো একই বাঁধা নিয়মের থোঁটোকে অনম্ভকাল অভ্ৰভাবে প্ৰদক্ষিণ করছে না। এ পর্যন্ত তাকে তো পথের কোন একটা জায়গায় থেমে থাকতে দেখিনি। সে তার আকারহীন বিপুল বাষ্প-সংঘাত থেকে চলতে চলতে আৰু মানুষে এদে পৌছেছে; এবং এখানেই তার চলা শেষ হ'য়ে গেল, এমন মনে করার কোন হেতু নেই।…যথন তার পৃথিবীতে জগন্থলের সীমা ভাল ক'রে নির্ণীত হয়নি, তথন কত বৃহৎ সরীস্থপ, কত অভুত পাখী, কত আশ্চর্য জন্ত কোন নেপথা গৃহ থেকে এই স্থাষ্ট রক্তমিতে এসে তাদের জীবনলীলা সমাধা করেছে, আজ তারা অধ্রাত্রির একটা অভূত স্বপ্নের মতো কোথার মিলিয়ে গেছে। কিন্তু প্রকৃতির সেই উৎকর্ষের দিকে অভিব্যক্ত হবার অবিশ্রাম কঠোর চেষ্টা, সে থেমে তো যায়নি ৷… একটি অনিদ্র অভিপ্রায় কেবলই তাকে তার ভাবী উৎকর্বের দিকে
কঠিন ব'লে আকর্ষণ ক'রে চলেলে তার
বর্তমান এমন একটি অবার্থ মধ্যে
আপনাকে প্রকাশ করতে পারছে। 
এই জক্তই
এত হঃল, এত মৃত্য়। কিন্তু সামঞ্জদ্যেরই একটি
স্থমহৎ নিত্য আদর্শ তাকে ছোট ছোট সামঞ্জস্তের
বেষ্টনের মধ্যে কিছুতেই ন্থির হ'য়ে থাকতে দিছে
না, কেবলি ছিন্ন ক'রে ক'রে কেড়ে নিয়ে চলছে। 
এই সসীমের তপস্থার সঙ্গে অসীমের সিদ্ধিকে
অবিচ্ছেদে মিলিয়ে দেশাই হচ্ছে স্থলরকে দেশা।
মানব, সংসারের মধ্যে সেই ভীষণকে স্থলর
ক'রে দেখতে চাও? তা হ'লে নিজের স্বার্থপর
ছয়রিপুচালিত ক্ষুদ্র জীবন থেকে দ্রে এসো।
মানব চরিতকে যেথানে বড়ো ক'রে দেখতে পাওয়া
যায় সেই মহাপুরুষদের সামনে এসে দাড়াও।'

এই 'মহাপুরুষ' শেষ বিচারে একমাত্র ঈশ্বর
বা ঈশ্বরকল্প ব্যক্তিকে স্বীকার করেই দাঁড়াতে
পারে; এবং এইরূপ মহাপুরুষকে স্বীকার করতে
হ'লে আমানের অন্তরের বোধিতে তার স্থর বাজা
চাই। শুধু আমানের দেশের কবিমনই এই
উপলব্ধিতে ভাস্বর হ'য়ে উঠেনি, ওদেশের সমাজচেতন মনেও তার ঝঞ্চার উঠেছে দেখতে পাই।

কবি ব্রাউনিং বলেছেন: আমি যে ক'রেই হোক জেনেছি, আমি ব্রেছি (ক্ষুদ্র বৃদ্ধির কিংবা সকীর্ন অমুভূতির অগম্য এ বোধি; যদিও এ বোধি চিত্তের নানা স্পন্দনে এবং দেহের প্রতি লোমকৃপে ছন্দিত হচ্ছে )—ঈশ্বর কে? আমরা কে? জীবনের অর্থ অর্থ কি? ঈশ্বর কেমন ক'রে সহজ্রভাবে সহজ্র আনন্দকে উপভোগ করছেন, কেমন ক'রে একই শাশ্বত আশীর্বাদের অসীম আনন্দবার্তা থেকে, সকল জীব স্থন্ত হ'রে, আবার সেই দিকেই এগিয়ে চলেছে। জীবনোছেলিত অসীমতা তথা অতিক্ষুদ্র

৭ রবীন্দ্রনাথ, শান্তিনিকেতন, ২র থক্ত, বৈশাথ, ১০৪২, পুঃ ৪৭৫-৪৭৮। ু প্রাণম্পন্দনের মধ্যেও সেই 'এক' দলা জাগ্রত। ু বেখানেই আনন্দ দেখানেই তিনি।৮

এই সর্বব্যাপ্তি, এই আনন্দময়কেই আমাদের আশ্রয় করতে হবে। এঁকে ধ'রে থাকলেই ইনি আমাদের রক্ষা করবেনই। যে যাকে ধ'রে থাকে দে তাকে রক্ষা করেই, ইনি ত আরো মহান্ আরো বিরাট, আরো আপনার। তুলসীদাদের অনুভৃতি:

What God is, what we are,
What life is—how God tastes an infinite joy
In infinite ways—one everlasting bliss
From whom all beings emanate, all power
Proceeds; in whom is life for evermore,
Yet whom existence in its lowest form
Includes; where dwells enjoyment there

-R. Browning, Paracelsus.

উজান জলেও শরণাগত মাছ অনায়াসে চলাফেরা করে; মহাবল হস্তী সংগ্রাম করে, তাই স্রোতে ভেসে যায়। গীতায় প্রিক্কণ তাই বলছেন:

ভেসে যায়। গীতায় শিক্তম্ব তাই বলছেন:

'দৈবী হেয়া গুণমন্ত্ৰী মন মান্না তুরতারা।

মানেব যে প্রপান্তরে মান্নামতাং তরন্তি তে॥

মান্না অতিক্রম করা শক্তা। কিন্তু যে একমাত্র
আমাতেই (ঈশ্বেতেই) নির্ভির করে, সেই কেবল

এই মান্না অতিক্রম করতে পারে। সব কান্সই
যদি আমাকে ধ'রে করা যান্ন—হোক্ না সে আহার,
হোক্ দান বা তপস্থা—তাহ'লে আর কোন ভয়

নেই। আমার শ্রণাগত হও, আমি তোমাকে

সকল বন্ধন থেকে মৃক্ত ক'রে দেব—হঃথ কি ?
শ্রীক্রমেণ্রে এই আখাদ-বাণী অনবরত উদেবা্বিত

হচ্ছে! কিন্তু আমরা আমাদের ক্ষুদ্র স্বার্থ নিয়ে

মন্ত হ'য়ে আছি, তাই তো সেই মহাজীবনের স্পর্শ

# রাধা-হিয়া

is He!

### শ্রীদিলীপকুমার রায়

কুষ্ণের মঞ্জীরে— মন্দ মৃত্ সমীরে ধায় কালিন্দী-তীরে রাধা-হিয়া অভিসারে। মন্থর আশাকুঞ্জে নন্দনফুল মুঞ্জে, মর্ম-ভূক্ত শুঞ্জে

দোল্ দোল্ দোল্ গানে, জয় জয় জয় তানে উধাও অলথ পানে রাধা-হিয়া স্থেম্বপ্নে। অচিনের অম্বাগে ঘুম্ম্ব প্রেম জাগে, মধুরের চেউ লাগে গা-লাগে। অন্বর গলে পুলকে, ছালোক নামিল ভ্লোকে,
সন্ধ্যার ছায়া-অলকে
ভ্যোৎসা ছলায় মালা।
অনেথা বধুর বাঁশি বাজিল চিত উনাদী:
"আয় আয় ব্রজ্বাদী,
আয় আয় ব্রজ্বাদা!"

রাধা-হিয়া গায় উছলি': "লহ বল্লন্ড, সকলি, শুনি ঘরছাড়া মুরলী চিনেছি ভোমারে স্বামী! ভোমারেই চিরস্থন্দর! চেমেছি যুগ্যুগাস্তর, ভন্ন মন প্রাণ অস্তর চরণে সঁপি প্রাণামী।"

## সন্ত জ্ঞানেশ্বর

### ব্রহ্মচারী তেজচৈতগ্র

আমাদের দেশ সাধু ও সম্ভের দেশ, ত্যাগী ও ভক্তের দেশ। মানবপ্রাকৃতির ছটি দিক-একটি এই জগতের ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ন বস্তুনিচয়ের উপর নির্ভরশীল, এবং অপরটি এই জগতের অন্তরালে ইন্দ্রিয়াতীত শাশ্বত সন্তার উপর অধিষ্ঠিত। প্রত্যেক মান্নবের মধো এই ছটি দিক্ই রয়েছে, কারও মধ্যে প্রথমোক্ত ভাবটি বেশী প্রকাশ পায় ও কারও মধ্যে দ্বিতীয়টি। প্রথমোক্ত স্বভাবের খেলা যার মধ্যে বেশী তাকে व्यामता वार्थभतायन, हेक्सियलानूभ ७ अफ्रामी বলি; আর দ্বিতীয়ের প্রকাশ যার মধ্যে বেশী তাকে বলা হয় পরমার্থপরায়ণ, সংযমী ও আধ্যাত্মিক। যার আধার ক্ষণস্থায়ী দে স্বভাবতই ক্ষণস্থায়ী, আর যে শাশ্বত আধারে দণ্ডায়মান সে শাশ্বত। স্থতরাং প্রথমোক্ত প্রকৃতির উপর স্থাপিত সংস্কৃতি বড়-প্রধান হয়, বেশী দিন টিকে না; এবং শাশ্বত প্রক্রতির উপর অধিষ্ঠিত সংস্কৃতি চিরস্থায়ী। ম**াত্র**ধে মামুষে ভেদ এবং তজ্জন্ত বিরোধ প্রথমোক প্রকৃতিটিকে নিয়ে. শাশ্বত প্রকৃতিতে ভেদের কোনো প্রশ্নই নেই; কারণ সেথানে এক অন্বয় পারমার্থিক সভাই বিরাজ করেন। আমাদের দেশে যথন ইতিহাসের আরম্ভ হয় নি, তথন থেকে মামুষ এই ইন্দ্রিয়াতীত মানবপ্রকৃতিকে পাবার জন্ম চেষ্টা করেছে। সে রাজাই হোক্ বা পথের ভিখারী হোক, ব্রাহ্মণ হোক বা চঙাল হোক্, তার ভিতরের সেই শাখত জ্যোতি বহিঃপ্রকাশের জন্ম সতত চেষ্টা মাত্র স্থুল দৃষ্টিগোচর ইন্দ্রিয়াভিরাম পদার্থসকলের প্রতি যতই আসক্ত ও আগ্রহশীল হোক না কেন, জীবনে এমন একটা সময় আসে-যথন ইন্দ্রিয়গণের ভোগ্য বস্তুদকল তার আদে ভাল লাগে না. যথন মন এই রাগ-ছেষময় সংসারের বহুমুখা প্রলোভন হ'তে উপরে উঠে এমন একটি

জিনিস চায়, যা চিরকালের মত থাকবে, যা হ'তে আর বিচ্ছেদ নেই, যা মনে প্রাণে শাশ্বত শাস্তি আনয়ন করবে।

আমাদের আলোচ্য মহাপুরুষ সম্ভ জ্ঞানেশ্বরের পিতা বিট্ঠলপস্তের জীবনে মনের এই রূপান্তর থুব শীঘ্রই এসে উপস্থিত হয়। ধর্মপরায়ণ ভগবদ্ধক বিটঠলের প্রাণ দেই শাখত শান্তি-লাভের জন্ম আকুল হ'মে উঠল। নবযৌবনা পতিপরামণা স্থন্দরী ভাষা ও জীবনের নানাবিধ প্রলোভন তাঁর অন্তরে প্রজ্ঞলিত বৈরাগ্যানলকে আর বেশী দিন ঢেকে **রাথ**তে পারল না। তিনি চান অমৃতের আনন্দ, আর জগৎ দেয় গরলের বিষাদ! তিনি চান তুরীয় শান্তি, আর সংসার দেয় জীবনের হৃত্যু তৃপ্তির পরিবর্তে আদে বাসনার উদ্দাম নর্তন। ভাবেন তিনি—এ সংসারে শাস্তি নেই। শাস্তির জন্ম সংসার হ'তে উপরে উঠতে হবে। দেহ রয়েছে 'আলন্দী'গ্রামে-পুনা হ'তে ১৪ মাইল দুরে, কিন্তু মন যেন সর্বদা কাশীধামে, হিমালয়ে বিচরণ করছে: কানে যেন ডাক এসেছে সেই ঋষি-মুনিদের ধ্যানপৃত হিমানীমণ্ডিত শৈল-শিথরের। তিনি আর নি**কে**কে আটকে রাপতে পারছেন না। কিন্তু শান্ত যে নিষেধ করছেন! শাস্ত্রে আছে—একটি পুত্র না হওয়া পর্যন্ত গৃহন্তের পক্ষে সংসার ত্যাগ করা ধর্ম-বিরুদ্ধ। বিটুঠলের একটিও ছেলে নেই যে শাস্ত্রের এই বিধান রক্ষা করবে। এদিকে পত্নীও সম্মতা নয় তাঁকে ছেড়ে দিতে। তিনি বিমৃঢ়ের মতো অবশ হয়ে পড়লেন। কিন্তু মধ্যে মধ্যে আশার আলো নিয়ে শান্ত্রের সেই বাণীটিও তো আসে মনের कां हि—'बम्हद्विव विद्राख्य जम्हद्विव श्रीब्राख्य । যেন কেউ প্রাণে অমৃত ঢেলে দেয়। স্থির করলেন বিট্ঠলপস্তঃ জগতের মায়া-মে

ক'রে চলে যাবেন সেই শিবক্ষেত্রে, সেই স্বর্ণময়ী বারাণদীতে যেথানে সাক্ষাৎ পরাৎপর শিব স্ক্র দেহে সর্বদা বিরাজ করেন।

একদিন গ্রন্থানের নাম ক'রে বেরিয়ে পড়লেন বিটঠলপন্ত বাড়ী থেকে; এলেন প্রায়াগে, ত্রিবেণী-मकरम भाष-कान क'रत मुम्क वातानमी हटन यान। দেখানে তথন ছিলেন স্বামী রামানন্দ, বিখ্যাত দাধু। লোকেরা বলে, মহাত্মা কবীর এঁরই শিষ্য। বিট্ঠলপস্ত এই সন্ন্যাসীর খোঁজ ক'রে তাঁর বাসহানে উপস্থিত হন এবং সন্ন্যাস-দীক্ষা লাভের জন্ম প্রাণের আকুল প্রার্থনা তাঁকে জানালেন। স্বামী রামানন্দ বিটঠলের আগ্রহ ও বৈরাগ্য দেখে প্রীত হলেন। কিন্তু সন্দেহ জাগ্র মনে, এর যদি কোনো সাংসারিক দায়িত্ব থাকে, তা হ'লে তো আর সন্ন্যাস দেওয়া চলবে না। দেজল স্পই জিজাদা করলেন, 'সাংসারিক কোন দায়িত্ব নেই ?' নিঃদক্ষোচে উত্তর দিলেন িটঠনপস্ত, 'না'। সন্দেহের আর কারণ রইল না। প্রসন্নমনে স্বামীলী তাঁকে সন্ন্যাস-দীকা দিয়ে 'হৈতকাশ্রম' নাম দিলেন।

কথা কানে হাঁটে। িট্১লপন্তের স্থী রুক্মিণী বাঈ কালক্রমে জানতে পারলেন যে, তাঁর স্থামী কালী লিয়ে সন্ন্যাস নিয়েছেন। রুক্মিণীবাঈ-এর ছুংশ্বের আরু সীমা রইল না, চারদিক্ যেন স্বোর অন্ধকারে আছের হ'য়ে উঠল। ছুংশ্বের প্রবল স্রোতে জীবনের কুল কিনারা ভেসে গেল। নীড়হারা পক্ষিণীর লায় নিরীহা রুক্মিণী হারম জুড়াবার কোনো ঠাই-ই খুঁজে পেলেন না। কিছু কান্না-কাটি ক'রে আর কি হবে ? ধৈর্য ধরতে হবে এবং যাতে স্থামীরই মতো—জীবনের প্রতি অভিনিবেশ ত্যাগ ক'রে মন ভগবানের দিকে যায়, তারই চেটা করতে হবে। অতঃপর তাঁর বারোটি বছরের জীবন তার বৈরাগা ও কঠোর তপস্থার জীবন। সোনা আন্তনে পুড়ে সমধিক উজ্জ্বল, সমধিক পৰিত্র

**अमिटक चामी ब्रामानम अब्रायमंत्र मर्भन** করবার মানসে দক্ষিণাভিম্থে যাত্রা করশেন। দৈববলে পথে তিনি আলনী গ্রামে এসে উপস্থিত হন এবং ওথানকার দেবালয়ে উঠেন। যোগাযোগ এমনই, ক্রিনীগাল দেবদর্শন করতে এদে দেই (परानास এकका मन्नामी (पर्याना ७ (पर्यान প্রথারুষায়ী তিনি সাধুকে প্রণাম করলেন। স্বামীঞীও আশীর্বাদ করলেন, 'পুত্রবতী ভব'। এই শুনে ক্ষুক্তিনীবাল হাসি চাপতে পারলেন না। স্বামীলী অপ্রতিভ হ'য়ে হাসির কারণ জিজ্ঞানা করলেন। উত্তর দিলেন ক্রিনীবাঈ, 'আমার স্বামী কাশী গিয়ে সন্ন্যাস নিয়েছেন। স্কুতরাং আপনার আশীর্বাদ কেমন ক'রে পূর্ণ হবে, তাই ভেবে আমি হেসে উঠগাম।' স্বামীজীর মনে সন্দেহের একটা অম্পষ্ট ছায়া এসে পড়ল। তিনি তন্ন তন্ন ক'রে ঞ্জিজাসা ক্রলেন, আর যথন নিশ্চিত্রপে জানতে পারলেন যে, তাঁর শিষ্য বিট্ঠলপন্ত এই নারীর স্বামী, তথন আর তার চিন্তা ও মান্সিক উদ্বেগের সীমা রইল না। বিটুঠৰ আমাকে মিখ্যা কথা বলেছে, আর এবংবিধ সন্ত্রাস-দীকাদানে শাস্ত্রের চাক্ষ আমিও দগুনীয়, এইরূপ ভেবে তিনি অন্তির হ'য়ে উঠলেন। রামেশ্ব যাওয়া আমার হ'ল না। তিনি ক'ক্ষাী ও ভার পিতার সহিত কাশী ফিরে এলেন এবং তাঁদের অমূত্র থাকার ব্যবস্থা ক'রে মঠে গেলেন।

শুক্রনেবকে এত শীঘ্র প্রতাবিত্ত দেখে বিট্ঠল
আশ্চর্যাঘিত হলেন। এমন সময় গুরু তাঁরে কাছে
এসে বাপায় ও রাগে অবক্রন্ধকঠে কুরুস্বরে
বললেন, 'আমি আলন্দী গিয়েছিলাম, শুনছ'
কণ্ঠস্বর উগ্র হ'য়ে উঠল, 'কিছু বলবার আছে?'
বিট্ঠলপত্তের সমস্ত চেতনা আলন্দীর নাম শুনে যেন
একেবারে লোপ পেল। শুয়ে জড়সড় হ'য়ে তিনি
শুক্র শ্রীচরণে পতিত হলেন এবং সমস্ত কথা জ্ঞাপন
ক'রে ক্রমা চাইলেন। বললেন, প্রায়ল্ডিরুস্করপ
শুরুষা কিছু দেগুবিধান ক্রবেন, তা তিনি সহর্ষে

স্বীকার করবেন। গুরুও এই কথা শুনে আজ্ঞা দিলেন, 'তবে তোমার স্বীকে পুনরায় স্বীকার কর, বাড়ী ফিরে যাও, গৃহস্থ হ'য়ে পাক।'

বিট্ঠলের উপর ঘেন বজ্রপাত হ'ল। তিনি খপ্নেও ভাবেন নি, শুরুদেব এরপ দণ্ডবিধান করবেন। তাঁর দারুণ পরীক্ষার সময় এল। একদিকে সাক্ষাৎ ভগবংশ্বরপ গুরুর আজ্ঞা লজ্জন করা, আর অপরদিকে আজীবন সমাদৃত উচ্চতম আদর্শের পরিসমাপ্তি। শেষে নিরুপায় হ'য়ে তিনি শুরুদ্র আজ্ঞা শিরোধার্য করলেন এবং ১২৬১ খুটানে স্তীকে নিয়ে বাড়ী ফিরে এলেন।

বিটুঠলপস্তের পরবর্তী জীবন লাগুনা ও অপমানে ভরা। আলন্দীর পণ্ডিতশাসিত সমাজ গৃহস্থাশ্রমে পুন:প্রবিষ্ট এই পতিত সন্মাসীকে গ্রহণ করল না। বিট্ঠলপন্তকে জাতিচ্যত ক'রে সমাজ থেকে বহিষ্কৃত ক'রে দেওয়া হ'ল। বন্ধুরা ছায়া পর্যন্ত মাড়ায় না। বাকী সকলে তিরস্কার করে, লাঞ্ছিত করে। এই দম্পতির তুঃখ-কটের সীমা নেই। কিন্তু তবুও বিট্ঠলপন্তের মুখে প্রতিবাদস্বরূপ একটিও শব্দ নেই। তিনি ভাবেন: আমি তো আর নিজে থেকে স্তীকে খীকার করিনি। এ তো গুরুর আজ্ঞাই পালন করছি। কিন্তু পণ্ডিতেরাই বা কি করবেন, যখন আমার মতো গৃহস্থাশ্রমে প্রত্যাবৃত্ত সন্ন্যাসীর জন্ম শাস্ত্রে কোনো বিধান নেই। এইরূপ ভেবে বিট্ঠলপস্ত সমস্ত অপমান ও লাঞ্নার জন্ত যেন গা পেতে দিয়েছেন; শাস্ত মনে নীরবে সব সহু ক'রে যাচ্ছেন। এই ভাবে দীর্ঘ বারো বছর কেটে গেল।

এই হঃথময় পরিবেশে, বর্ধাকালের নিবিড় অন্ধকারে হুর্ঘের প্রাণপ্রদ রশ্মির স্থাম পিতা-মাতার শৃষ্ণ সিক্ত ও অন্ধকার জীবন আলো ক'রে নিবৃত্তিনাথ ১২৭৩ খ্রীষ্টাব্দে এই ধরাধামে অবতীর্ণ হলেন। এর হু'বছর বাদে জ্ঞানদেবের জন্ম হ'ল, যিনি পরবর্তী-কালে 'জ্ঞানেশ্বর' নামে প্রসিদ্ধ হন। তারপর সোণানদেবে ও মৃক্তাবাঈ জন্মগ্রহণ করেন। একদিকে এই চারিটি সোনার ছেলেমেয়ের মুখ ক'খানি দেখে পিতামাতার যেমন হর্ষ হ'ল, তেমনি অপরদিকে তাদের ভবিষ্যতের হু:থ কল্লনা ক'রে তাঁদের অন্তর বিষম বিষাদে ভ'রে গেল। পিতা-মাতা এত বছর ধ'রে লাঞ্ছিত ও অপমানিত হচ্ছেন, কিন্তু তা তাঁরা সহু ক'রে নিয়েছিলেন। এখন এই নির্দোষ বাছাদের কি সমাজ গ্রহণ করবে? পাড়ার ছেলেরা এদের সঙ্গে থেলাধুলা করে না, মেলামেশা করে না, 'সন্মাসীর ছেলে' ব'লে এদের ঠাট্রা করে, এটা বাবা-মার চোথে পড়েছে। তাঁদের অস্তুরে তঃখাগ্নি ছহু ক'রে জ্বলে উঠল। আর কোনো সঙ্গী না পেয়ে ভাই-বোনেরা একসঙ্গেই থাকে, ফলে ভাদের মধ্যে একটা দৃঢ়তর প্রেম-বন্ধন গড়ে উঠল। তারা সর্বদা বাবা-মার কাছে থাকে, বাবার বৈরাগ্য ও ভক্তিভরা বাণী শোনে, মায়ের সর্ববিধ কাব্দে একটা নির্লিপ্ততার ভাব দেখে, আর সর্বোপরি দেখে তুঃথে ছন্দে বাবা-মার মনের অস্তুত সাম্য—দেখানে আর যেন জগতের কোলাহল নেই; মান-অপমানে, স্থপ-ছ:খে কঠোর উদাদীনতা। বাড়ীর বায়ু পর্যন্ত যেন ধর্ম-ভাবে ভরা। সেজক, যদিও তাদের কোনো বিভালয়ে শিক্ষার ব্যবস্থা হ'ল না, তবুও পিতা-মাতার স্বেহময় ক্রোড়ে তারা যে শিক্ষা-লাভ করল, তাই তাদের পরবর্তী ধর্ম-জীবনের দৃঢ় শুশুস্বরূপ হ'য়ে দাঁড়াল।

নির্ভিনাথ ও জ্ঞানেখরের বয়স এখন দশ ও আট বছর হয়েছে; ব্রাহ্মণ-বালকের জীবনে উপনয়ন-সংস্থার অত্যন্ত শুরুতর ব্যাপার। এই সংস্থার না হওয়া অবধি ধথার্থ ব্রাহ্মণত আসে না। স্তরাং ছেলেদের এই সংস্থার-কার্যের জন্ম বিট্ঠলপন্ত ও তাঁর পত্নী উদ্বিধ হ'য়ে উঠলেন। বিট্ঠলপন্ত ভাবলেন, স্বামী-স্থী আমরা উভয়ে এতদিন তিরস্কৃত হ'য়ে পর্যাপ্ত কলভোগ করেছি, হয়তো গ্রামবাদীদের রাগ এতদিনে দূর হয়েছে; স্থতরাং ছেলেদের এই মদল-কার্যে আর কেউ বাধা দেবে না। এই

ভেবে তিনি গ্রামের পণ্ডিতদের সমীপে গেলেন এবং এই অমুরোধটি জানালেন। পণ্ডিতদের গোঁড়ামি ও নিষ্ঠুরতা সমস্ত সীমা অতিক্রম করল; তারা বলল, 'গৃহস্থাশ্রমে প্রত্যাবৃত্ত সন্ন্যাসীর ছেলেদের উপনয়ন কোনো মতেই হ'তে পারে না।' বিট্ঠলপত্তের এতদিনের যত্নে বধিত আশার উপর যেন সহসা বজ্রপতি হ'ল, হাদয় ভগ্ন হ'য়ে গেল, **ত'চোপ হ'তে** প্রাণের বেদনা বিগলিত হ'য়ে ঝরতে লাগল। ছেলেদের ভবিষ্যৎ হঃধের একটা অম্পষ্ট ছবি চোথের সামনে দিয়ে চলে গেল। তিনি কাতর হ'মে পণ্ডিতদের পায়ে পতিত হলেন ও আকুল-কণ্ঠে মিনতি করলেন যে, যে রক্ম ক'রে হোক্ তাঁরা যেন দয়া ক'রে তাঁর ছেলেদের ব্রাহ্মণ-ধর্মে স্বীকার ক'রে নেন; প্রায়শ্চিত স্বরূপে যা কিছু দণ্ডবিধান করা হবে, তাঁরা স্বামী-স্ত্রী উভয়ে সানন্দে তা স্বীকার করবেন; কিন্তু বাবা-মার একটা অধর্ম আচরণের ফলভোগ যেন তাঁদের ছেলেদের না করতে হয়। কঠোরহানয় পণ্ডিতদের অধরে কিন্ত একটা বিজ্ঞপের হাসি ও মুখে একই বাক্য-"প্রায়শ্চিত্ত ? এর প্রায়শ্চিত্ত কেবল মৃত্যু !"

বিট্ঠলপন্তের চোথে সঘন অন্ধকার নেমে এল। হঃখ-দারিদ্রো আজীবন তাড়িত অসহায় বিট্ঠলপন্ত চোথ মেলেও কিছু দেখতে পেলেন না। ভাবলেন, আর বেঁচে থাকার কোনো প্রয়োজন নেই। যদি আমাদের মৃত্যু ছেলেদের জীবনের পথ থেকে কণ্টক দ্র ক'রে দেয়, তো আমরা আর বেঁচে কি করব? এস মৃত্যু, এস! এস কাল! আমাদের সন্তানদের যা কিছু কলঙ্ক ধ্যে দাও়। তুমি তো সর্বসংহারক, এইটুকু কলঙ্ক কি সংহার করতে পারবে না? বিট্ঠলপন্ত দেহত্যাগের জন্ম কুতসঙ্কর হলেন।

ছেলেদের ভবিষ্যৎ উজ্জ্বল হোক্ এই তো বাবা-মা চান। যদিও বিট্ঠলপন্ত ও ক্লক্সিনীর দৃঢ় ধারণা ছিল যে তাঁদের সন্তানরা সামাক্ত নয়, তব্ও মায়ায় আবৃত তাঁদের মন চিন্তায় বিহুবল হ'য়ে গেল।

विट्ठेंज्ञ अस्य देश विन्छ। जुलान नि, यथन विषयत আগে তীর্থাটন করতে করতে তিনি আলন্দী গ্রামে এসে উপস্থিত হন ও সেখানে ক্রিনীর পিতা সিধোপন্তের বাসায় দিনকতক বাস করেন। সিধোপন্তের স্বপ্লের কথাটিও তাঁর বেশ মনে ছিল। তাঁর ওথানে থাকাকালে সিধোপন্ত একদিন স্বপ্ন দেখেন ও আদেশ পান—'বিট্ঠলপস্তের সাথে তোমার কন্তার বিয়ে দিয়ে দাও। ওর গর্ভে এমন দৈবীগুণসম্পন্ন সন্তানদের জন্ম হবে যারা তোমার কুল উদ্ধার ক'রে দেবে।' যথন সিধোপান্ত আপনার এই স্বপ্ন বিট্টলপস্তকে জানান, তখন তিনি বলেন্যে, এখন তিনি কিছু ঠিক বলতে পারবেন না। কিন্তু সেই রাতে এবার বিট্ঠলপস্ত স্বপ্ন দেবেন, পণ্টরপুরের শ্রীবিগ্রহ এসে বলছেন, 'তুমি সে ক্যাকে স্বীকার কর। তার গর্ভে ভগবৎ-শক্তি অবতীর্ণ হ'য়ে তোমার কুলের ও জগতের কল্যাণ করবেন।' বিটুঠলপস্ত ও ক্লিকাণী এ সব কথা ভূলে যান নি।

তারপরে রামানন্দ স্বামীর সেই আশীর্বাণীও যেন তাঁদের কানে ধ্বনিত হয়। যথন তিনি বিট্ঠলপস্তকে পুনরায় গৃহস্থ-ধর্ম অঙ্গীকার করতে আদেশ দেন, তথন তিনি বলেছিলেন, এই স্ত্রীর সস্তান-সন্ততি ত্রিভূবন-বিজয়ী হবে।

মাঝে মাঝে এই সব কথা এই ভক্তিপরায়ণ সাধুপ্রকৃতি দম্পতির মনে পড়ে। কিন্তু মায়ার খেলা এমনই যে সব কিছু ভূল ক'রে দেয়। নন্দ ও যশোলা কি জানতেন না যে ক্রফ সাক্ষাৎ ভগবানের অবতার? দশরথ ও কেশিল্যার কি এই জ্ঞান ছিল না যে রাম নর্নেহে নারায়ণ? কিন্তু মায়ার প্রভাবে স্বীয় সন্তানের মধ্যে তাঁরা ছোট্ট শিশু ছাড়া আর কিছু দেশতে পেতেন না।

এই অবস্থা বিট্ঠগপস্ত ও রুক্মিণীর হ'ল। শেষে
আর কোনো উপায় না দেখে ভগবানের আশ্রয়ে
ছেলে-মেয়েদের রেখে তাঁরো প্রয়াগের পথে যাত্রা
করলেন, এবং ত্রিবেণী-সঙ্গমে উভয়ে একসঙ্গে
দেহ-রক্ষা করেন।

## সমালোচনা

শ্রী নান্তার নাথ প্রসঙ্গ (২য় সংহরণ)—
শ্রী মক্ষর কুমার বন্দ্যোপাধ্যার, এম্-এ প্রণীত।
প্রকাশক: শ্রীমণীক্র চক্র মুখোপাধ্যার এ. বি. টি. এ.
স্মাফিস, ১৫, বঙ্কিম চ্যাটাজী খ্রীট, কলিকাতা-১২।
পৃঠা—৩৬৬ + ১৬। মূল্য-—০॥•।

কোন জাতির যথার্থ ভাবসম্পনের সহিত পরিচিত হইতে গেলে তাহার ভাবরাজ্যের পথিকুৎ সাধকদিগের জীবনালোচনা একান্তই অপরিহার্য। ভারতবর্ষকে জানিতে গেলেও ভারতীয় ধান-ধারণায় ও সাধ্য-সাধনায় সিদ্ধ মহামানবলের চরিতাহখ্যান ভিন্ন অন্ত উপায় নাই। অধ্যাত্ম সাধনাই ভারতীয় ভাবধারার প্রাণস্রোত। যুগে বুগে ইহাই ভারতজীবনকে রূপে রুসে উজ্জীবিত করিয়া আসিতেছে। সাধক-ঋষি এবং কবি-মনীধীদের জীবনালোকে আমরা এই তথাটি ভাল করিয়া বৃথিতে পারি। যদিও বিভিন্ন জীবনে প্রকাশ-তারতম্য আছে, তথাপি মূল সভাট এক।

দীপ দিয়া দীপ জালিতে হয়। সিদ্ধনাধকের জীবন-জ্যোতিঃ আরও বহু জীবনকে উদ্দীপিত করে। এক একটি মহাজীবন অগণিত পথিকের পথ চশায় সহায়ক হইয়া থাকে।

ভারতের ধর্ম-সাধনার ইতিহাসে বোগিবর গোরক্ষনাথজীর অবদান অবিশ্বরণীয়। মহর্ষি পতপ্রসি-নির্দেশিত যোগস্ত্র অবলম্বন বৈরাগ্য, ধ্যান-ধারণা ও অভাসিবোগের দারা মাহ্ম্য মধার্থ শান্তির অধিকারী হয়, এমনকি সমাধি পর্যন্ত লাভ করিতে পারে—গুরু গোরক্ষনাথজীর জীবন যেন এইরূপ একটি সপ্রতায় ঘোগণা। বিষয়মন্ত মাহ্ম্যুক্তে মোক্ষপ্রদ যোগপথে আনম্বন করিবার জন্মই যোগি-গুরু গোরক্ষনাথ নাথ-যোগি-স্প্রান্থের প্রতিষ্ঠা করিয়া গিয়াছেন। যোগ ও জ্ঞানের গভীর তত্ত্ব-সমূহ ভক্তিপ্রেমে অভিসিঞ্জিত করিয়া এই সম্প্রায়-

ভুক্ত সাধুগণ দেশব্যাপী এক আধাত্মিক আলোড়ন ব্দাগাইয়া আদিতেছেন। ভারতের বাহিরে তিব্বত, আফগানিস্তান, প্রভৃতি দেখেও এই নাথ সম্প্রদায়ের প্রভাবের নিদর্শন পাওয়া যায়। বিখের নাথই সকল জীবের জনমুমনিরের অধিনেবতা-সর্ব-লোকনাথ। তিনি নিতা নিগুণ হইয়াও নিতা সপ্তণ, নিতা নিজিয় হট্য়াও নিতা সক্রিয়, নিতা এক হইয়াও নিতা বহু, নিতা স্বাতীত হইয়াও নিত্য সর্বব্যাপী, সকল নামরূপের উধ্বে থাকিয়াও সকল নামে ও সকল রূপে বিরাজমান। এই নাথই যোগী ও জ্ঞানীর প্রমারাধ্য জীবনাদর্শ —সমগ্র জীবনকে নাথময় করিয়া সংগারের সকল বন্ধনের পারে যাওয়াই লক্ষ্য। গোরক্ষনাথঞ্জীর দার্শনিক মত 'হৈতাহৈতবিবজিত' বলিয়া প্রচারিত। ইঁহার অনুবর্তী সাধকগণ সকল দেবদেবী, সকল মত ও উপাসনায় সমান শ্রহাবান।

শীশীগন্তীরনাথতী এই নাথ-সম্প্রদায়েরই অন্ততম
উজ্জ্বল জ্যোতিছম্মরপ—গোরক্ষনাথানীর ভাববাহী
স্থোগ্য উত্তরসাধক। আলোচ্য গ্রন্থ যোগী
গন্তীরনাথের অনুপম ত্যাগ, বৈরাগ্য ও সাধনার
এক হৃদয়গ্রাহী আলেখা। লেখক ম্বরং এই মহাপুক্ষের ক্রপাধন্য,—তাঁহার ব্যক্তিগত সান্ধিগুলাভে
কৃতার্থ। সেদিক হইতে গ্রন্থের প্রামাণিকতা
সম্বন্ধে সন্দেহের অবকাশ কম। নাথ-যোগিগণের
সাধন-প্রণালী ও তম্ব সম্পর্কেও চিন্তাশীল লেখক
'জ্ঞানমার্গ ও যোগমার্গ' শীর্ষক একটি অধ্যায়ে অতি
সরল-মুন্দর আলোচনা করিয়াছেন। ইহাতে গ্রন্থগোরব যথেইই বৃদ্ধি পাইয়াছে। সাধারণ পাঠকের
পক্ষে ইহার মারা নাথ-সম্প্রদায় সম্পর্কে মোটামুটি
একটি ধারণা পহিক্ষুট ইইবে সন্দেহ নাই।

গোরক্ষনাথ-মন্দিরে তরুণ যোগার্থিরপে আগমন-কাল হইতে শুরু করিয়া মহাপ্রস্থান-ক্ষণ পর্যস্ত গন্তীবনাথলীর জীবনকে কয়ে ছটি শুরে বিহন্ত ,করিয়া লেখক শ্রদানিয় একথানি সার্থক চিত্র অঙ্কনে সমর্থ ছইয়াছেন বলা চলে। গ্রন্থের উপাদান সংগ্রহে লেখকের নিষ্ঠার পবিচয় পাই। যোগিরাজের সাক্ষাৎ শিশ্র বা অন্থরাগী ভক্তদের শ্বৃতি-কথাই মূল উপাদানরূপে ব্যবস্থত। কিছু কিছু অলৌকিক ঘটনা সন্ধিবেশিত ছইয়াছে, তবে অলৌকিকছের চোঝ-ঝলগানো ছটায় মহামানবের আগল ভীবনকে আছের করা হয় নাই। গ্রন্থত্তিনায় গন্তীরনাথলীর উদ্দেশ্যে রচিত শুব তুইটি স্থপাঠ্য। চারঝানি স্থল্যর ছবি পুস্তকের সোঠব বৃদ্ধি করিয়াছে। প্রচ্ছলপটে স্থক্তরির পরিচয় পাওয়া যায়। কাগজ ও ছাপা ভাল; তবে মাঝে মাঝে ছাপার ভূল চোবে পড়ে।

দীর্ঘকাল পরে গ্রন্থখানির বিভীয় সংস্করণ প্রকাশিত হওয়ায় আমর। আনন্দিত। লোকোত্তর মহাপুরুষের এ-জীবনী সমাদৃত হইবে আশা করি। আগামী সংস্করণে গস্তীরনাথজীর উপদেশাবলী হইতে সংকলিত একটি পরিচ্ছেদ সংযোজিত হইলে ভক্তসমালে গ্রন্থখানির মৃশ্য আরও অধিক হইবে।

—্খামাচৈতত্ত

বিত্তাপীঠ (ছাত্রদের বার্ষিকী—১৯৫৫-৫৬)।
প্রকাশক—মামী হিরগ্নানন্দ, অধাক্ষ রামক্রফা
মিশন বিত্তাপীঠ, দেওবর; সম্পাদনায় ব্রহ্মচারী
আগমতৈতন্ত্র, শ্রীমান প্রতীক বস্থ প্রভৃতি।
পূঠা—১২৭।

বৃহত্তর আকারে প্রকাশিত পঞ্চনশ ও যোড়শ বর্ষের স্থ্যুদ্রিত 'বিচ্ঠাপীঠ' পাইয়া ও পড়িয়া আমরা আনন্দিত। বিষয়ের বৈচিত্রো ও পরিকল্পনায় 'বিচ্ছাপীঠ' পূর্ব গোরব অক্ষুল্প রাখিয়াছে। বাংলা ইংরেজী প্রবন্ধ ও কবিতা নির্বাচন প্রশংসার্হ; তুইটি হিন্দী ও একটি সংস্কৃত প্রবন্ধ পত্রিকার মর্যাদা বধিতি করিয়াছে। শিশুবিভাগের অংশ 'কিশলয়ে'র লেখাগুলি কিশলয়ের মতই কচি ও সবুল।

স্থামী বোধাত্মানন্দের সরল ভাষায় লিখিত 'হিন্দুধর্ম' ও শ্রীসমীর গুহঠাকুরতার 'বিভাপীঠের ইতিকথা' প্রবন্ধ তুইটি উল্লেখযোগ্য। 'আশ্রমিকী'তে বিভাপীঠের তুই বৎসরের স্থটনা-স্রোতের একটি রেখাচিত্র ফুটিয়া উঠিয়াছে, তাহাতে বিশেষ সাহায্য করিয়াছে কয়েকটি ফটো। ছেলেদের আঁকা ছবিগুলিতেও কলা-চর্চার পরিচম পাওয়া যায়।

# শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

স্থানী ধ্যানেশানন্দজীর দেহত্যাগ—
সামরা গভীর ছ:থের সহিত জানাইতেছি যে,
গত ২৮শে অ ক্টাবর, সকাল ৭টার সময় বারাণদীধামে ৩০ বংসর বয়সে স্থানী ধ্যানেশানন্দ (সনং
মহারাজ) দেহত্যাগ করিয়াছেন।

তিনি শ্রী শ্রমায়ের মন্ত্রশিষ্য ছিলেন; ১৯২৪ খৃঃ
ভূবনেশ্বর আশ্রমে যোগদান করিয়া ১৯২৯ খৃঃ শ্রীমং
দ্বামী শিবানন্দ মহারাজের নিকট তিনি সন্ত্রাস গ্রহণ
করেন। স্থনীর্ঘকাল তিনি কাশী রামক্তক্ষ মিশন
সেবাশ্রমের অনলদ ক্যী ছিলেন। প্রধানে থাকা

কালেই তিনি যক্ষারোগে আক্রান্ত হন। স্থানে-টোরিয়ামে দীর্ঘ দিন স্থচিকিৎসার ফলে কিছুটা স্থান্থ হইয়া তিনি কাশীতেই বাস করিতেছিলেন। শেষে ঐ রোগেই তাঁহার জীবনদীপ নির্বাপিত হয়।

স্বাভাবিক কর্ত্যাহরাগ ছাড়াও সঙ্গীতা-হুরাগের জন্ম কাশীতে উভয় আশ্রমে তিনি প্রিয় ছিলেন; তাঁহার নিষ্ঠাপূর্ণ সেবাভাব ও অমায়িক ব্যবহার সকলকে মৃগ্ধ করিত। সেবাব্রতীর দেহমুক্ত আত্মা মাতৃ-অক্ষে চির-বিশ্রাম লাভ করিয়াছে।

ॐ गाविः ! गाविः !! माविः !!!

# রামকৃষ্ণ মিশন বার্ষিক সাধারণ সভা

১৯৫৬ খৃষ্টাব্দের সংক্ষিপ্ত কার্য-বিবরণী

গত ৩রা নভেম্বর বেলুড় মঠে স্থামী
নির্বাণানন্দজীর সভাপতিত্বে অনুষ্ঠিত রামক্রফা
মিশনের বার্ষিক সভায় সাধারণ সম্পাদকের যে
বির্তি পঠিত হয় নিম্নে তাহার সারামুবাদ
প্রাদক্ত হইল।

রামক্রফ মিশনের ৪৮তম বার্ষিক বিবরণী উপস্থাপিত হইতেছে, ইহা হইতে গত বছরের অগ্রগতি-সহক্ষে একটি ধারণা হইবে। প্রথমেই নৃতন সম্প্রদারণ-মূলক কার্যাবলী উল্লিখিত হইতেছে:

### নৃতন কার্য

- (১) কেন্দ্রীয় সরকারের সহযোগিতায় বেল্ড্ সারদাপীঠে জাতুআরি মাসেই S. E. O. T. C. (Social Education Organisers' Training Centre) বা সমাঞ্চশিক্ষক-শিক্ষণ-কেন্দ্রের কার্য আরম্ভ হয়। নবনির্মিত একটি ত্রিতল ছাত্রাবাসে থাকিয়া ভারতের বিভিন্ন অঞ্চলের ৮০ জন শিক্ষক এখানে শিক্ষালাভ করিতেছেন।
- (২) ঐ মাসেই রেঙ্গুন সেবাশ্রমে বহিবিভাগের ও পরিচালন-বিভাগের প্রশন্ত গৃহের উদ্বোধন করেন বর্মার প্রধান মন্ত্রী; অস্ত্রোপচার-বিভাগের কাজে হাত দেওয়া হইয়াছে।
- (৩) এপ্রিলে কলিকাতা শিশুনদল-প্রতিষ্ঠানে ২৫টি সাধারণ বেড লইয়া পুরুষ-বিভাগ সংযুক্ত হওয়ায় উহার নাম পরিবর্তিত হইয়া 'সেবা প্রতিষ্ঠান' হইয়াছে।
- (৪) রহড়ায় নবনির্মিত ভবনে গত জুন মাদে পশ্চিমবলের মুখ্যমন্ত্রী বৈভ্রমুখী বিভালয়ে'র উদ্বোধন করেন। জাহুআরি মাদে জেলা গ্রন্থাগারের কার্য শুরু হয়।
- (4) অক্টোবরে মাজাঞ্জ 'বিবেকানন্দ কলেঞ্জে'র
  >• জন ছাত্রের বাসোপষোগী নৃতন ছাত্রাবাসের

উদ্বোধন করেন মাজাজ বিশ্ববিভালয়ের উপাধ্যক্ষ মহাশয়। তিন বৎসর ডিগ্রিকোসের নৃতন বিজ্ঞান ভবন নির্মিত হইতেছে।

- (৬) দিল্লীতে গ্রন্থাগার ও বক্তৃতাগৃহের শুভারন্ত করেন ভারতের প্রধান মন্ত্রী। আপাততঃ গ্রন্থাগারে ২৫,০০০ পুন্তক ধরিবে এবং একই সময়ে ১০০ জন বদিয়া পড়িতে পারিবে। বক্তৃতাগৃহে ৭৫০টি আসন আছে, প্রয়োজন হইলে আরও ১০০টির ব্যবস্থা করা সম্ভব। শ্রীরামক্ষণ্ণ মন্দির নির্মাণ-কাজ সমাপ্তপ্রায়; ২৮শে নভেম্বর প্রতিষ্ঠা-দিবস।
- (१) পাথুরিয়াবাটা আশ্রম কলিকাতার দশ
  মাইল দক্ষিণে রাজপুরের নিকট 'নরেন্দ্রপুরে' ৪৩
  একর জ্বমি ক্রয় করিয়া সেইথানে নৃতন ছাত্রাবাস
  নির্মাণে রত।
- (৮) বেল্বরিয়া ছাত্রনিবাস নিজেদের জ্বমিতে একটি ইঞ্জিনিরারিং স্কুল স্থাপনের সিদ্ধান্ত গ্রহণ করিয়াছে।
- ২ন্টালিতে জনৈক বন্ধ-প্রদন্ত গৃহে নারী-কল্যাণ-কেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে; ব্রন্ধচারিনীগণ তাহার কার্য চালাইতেছেন।

## কেন্দ্র ও প্রতিষ্ঠান সংখ্য।

গত ভিদেষর পর্যন্ত মিশনের তন্ত্বাবধানে ৭২টি কেন্দ্র ছিল, তন্মধ্যে ৮টি পাকিস্তানে, ২টি রেঙ্গুনে; ফিব্রিডে, সিংহলে, সিঙ্গাপুরে, মরিশাসে ও ফ্রাম্পে ১টি করিয়া; বাকী ভারতে: পশ্চিমবঙ্গে ২৫, মাদ্রাজে ৮, উত্তর প্রাদেশে ৬, বিহারে ৬, আসামে ৪, ওড়িয়ায় ২, অক্টে ২; দিল্লী, বোধাই, মহীশ্র ও কেরালায় ১টি করিয়া।

এই কেন্দ্রগুলির পরিচালনায় ৯টি (মোট ৭৬২ বেড নুসম্বলিত) অস্তর্বিভাগ-যুক্ত হাসপাতাল, ৪৮টি বহিবিভাগীয় চিকিৎসালয়, ২টি সাধারণ কলেজ, ২টি শিক্ষক-শিক্ষণ-কেন্দ্র, ৩টি ইঞ্জিনিয়ারিং কুল, তথট মাধ্যমিক বিভালয়, ১১৯ট প্রাথমিক বিভালয়,
তটি কৃষি ও ১টি হোমিওপ্যাথিক স্কুল, থটি
চতুম্পাঠী, ৪২টি ছাত্রাবাদ, ৫৭টি গ্রন্থাগার—মোট
৩১৭টি প্রতিষ্ঠান চলিতেছে।

#### কার্যধার।

মিশনের কার্য প্রধানত: ব্লিলিফ, চিকিৎসা, শিক্ষা, অর্থসাহায্য ও ক্লষ্টি—এই পাঁচটি ধারায় প্রবাহিত।

রিলিফঃ আলোচ্য বর্ষে জুন মাস হইতে दबनु मर्छत निर्दर्भ ७ माशाया निनः, निनहत, করিমগঞ্জ, সারগাছি, পাথুরিয়াঘাটা ( কলিকাতা ), আসানগোল কেন্দ্র ও সারদাপীঠ (বেলুড়) হইতে বিভিন্ন জেলায় বন্ধাত্তাণ-কাৰ্য এবং তমলুক কাঁথি কেন্দ্র হইতে মেদিনীপুর জেলায় ঘূর্ণিবাত্যায় দেবাকার্য পরিচালিত হয়। মান্ত্রাজের মিশন কেন্দ্র হইতে তাঞ্জোর জেলায় বেদারণামে রামনাদ জেলায় পরমকুড়িতে ঘুর্ণিবাত্যায় যে বিরাট সেবাকার্য ১৯৫৫ ডিসেম্বরে শুরু হইয়াছিল—তাহা ১৯৫৬ খঃ শেষ হয় নাই। আরবক্স বাসনপত্র বিতরণের পর গৃহনির্মাণ-কার্য চলিতেছে। গৃত জুলাইএ রাজকোট আশ্রমের সহযোগে বোমাই আশ্রম কচ্ছের ভূমিকম্পে সেবাকার্য আরম্ভ করে। প্রাথমিক সেবার পর তিনটি গ্রাম নির্মাণের ভার লওয়া হইয়াছে: বছরের শেষ পর্যস্ত তাহা শেষ रम् नारे।

চিকিৎসাঃ বিভিন্ন দেশে ও রাষ্ট্রে অবস্থিত
মিশন-পরিচালিত ৯টি হাসপাতালে ৭৬২ শয়ায়
১৭,৮৫৫ রোগী চিকিৎসিত হইয়াছে (তন্মধ্যে
শিশুমঙ্গলে ৫,৪২০, রেঙ্গুনে ৩,৯৭৬)। রেঙ্গুন, কাশী
ও বৃন্দাবনে মহিলা-বিভাগ আছে। রাঁচির নিকট
ভূয়ীতে ফল্লা-আরোগ্যনিবাসে ১৬২ শয়ায় ১৪৪
রোগী চিকিৎসিত হয়। দিল্লী আশ্রম দ্বারা
পরিচালিত ফল্লা-ক্লিনিকে ২৩৪ রোগী দেখা হয় এবং
পর্যবেক্ষণ-শ্যায় ২৮ জন পরীক্ষিত হয়। বিভিন্ন

আশ্রমের তত্ত্বাবধানে ৪৮টি দাতব্য চিকিৎসালয়ে ২১,৮৪,১৪৪ বোগীকে এলোপ্যাথিক, হোমিও ও আযুর্বেদিক ঔষধ দিয়া চিকিৎসা করা হয়।

শিক্ষাঃ মাদ্রাজে প্রথম শ্রেণীর কলেজে ছাত্রসংখ্যা ১,৫৬৫, বেল্ড্ বিতীয় শ্রেণীর আবাসিক কলেজে ছাত্রসংখ্যা ২০৯। কৈষাতুর জেলায় ১টি ও ২৪ পরগনার সরিষায় (মেয়েদের) ১টি শিক্ষক-শিক্ষণকেন্দ্র; কৈষাতুর, মাদ্রাজ ও বেল্ড্ ১টি করিয়া ইঞ্জিনিয়ারিং স্কুল, ২টি চতুপাঠী (ছাত্র ৪৪), ৩টি সমাজশিক্ষা-কেন্দ্র ও ১টি অনাথাশ্রম পরিচালিত হইতেছে।

রংটি ছাত্রাবাদে ২,৩৩০ ছাত্র ও ২৭৯ ছাত্রী ৩২ ু হাই স্কুলে ১•,৪৭০ , ৪,১৭৩ , ১১৯ ু প্রাথমিক , ১২,৬২৭ , ৭,১৯৪ ,

**অর্থ সাহায্য:** বেলুড় মঠ হইতে ৬৬টি পরিবার ও ১৩১ ছাত্র নিয়মিতভাবে এবং ১৬৭টি পরিবার ও ৪৪ ছাত্র সাময়িক সাহায্য লাভ করে।

কৃষ্টিঃ প্রায় সকল কেন্দ্রই শ্রীরামক্বফ-জীবনে রূপায়িত ভারত-কৃষ্টি প্রচারে যত্নশীল; রুগস, সভা, উৎসব, প্রকাশন প্রভৃতির মাধ্যমে বিভিন্ন ধর্মের মধ্যে ঐক্য প্রতিষ্ঠার চেন্তা করা হইয়াছে। এতদ্বাভীত তাহারা ৫৭টি গ্রন্থাগার ও পাঠগৃহ পরিচালনা করিয়াছে। দেশ-বিদেশের কৃষ্টির একটি মিলনভূমিরূপে কলিকাতা ইনষ্টিটুটি অব কালচারের কর্মপ্রণালী বিশেষ উল্লেখধোগ্য। এই ক্ষেত্রে দিল্লী কেন্দ্রের কার্যন্ত প্রশংসনীয়।

### ভারতের বাহিরে

পূর্ব পাকিস্তানের কেন্দ্রগুলি কোনও রক্ষে
তাহাদের কান্ধ বন্ধায় রাখিয়াছে। আলোচ্য বর্ধে রেঙ্গুনে দেবাশ্রম (হাদপাতাল) ও দোদাইটি (লাইব্রেরি) প্রভৃত উন্ধৃতি করিয়াছে। সিংহল শাখার বিভিন্ন কেন্দ্র ২৪টি বিস্থালয় (তন্মধ্যে ৪টি হাই স্কুল), ২টি ছাত্রাবাদ ও ৩টি অনাধাশ্রম— দিক্ষাপুর কেন্দ্র ২টি মিড্লু স্কুল, ১টি ছাত্রাবাদ— ফিব্দি দ্বীপপুঞ্জে নাদিতে মিশন-শাথা একটি হাই স্কুল (২৭৫ ছাত্র, ৩৭ ছাত্রী) এবং ২টি ছাত্রাবাদ (১টি ছাত্রীদের জক্ত) পরিচালনা করিয়াছে।

#### উপসংহার

পরিশেষে স্মরণীয় এই বংসর মিশনের ৬০ বংসর পূর্ব ইইল। স্থামীজীর নেতৃত্বে ও শ্রীরামক্ষের স্থানীর্বাদে যাহার স্মারস্ত, সেই সংঘ এই কয়েক বংসরেই জাতীয় সম্পদ্রপে পরিগণিত; স্থদেশে ও সারা পৃথিবীতে 'বহুজনহিতায়' বহু কাজ তাহার জন্ম অপেক্ষা করিতেছে। 'ওঠ, জাগা, যুহুক্ষণ না

লক্ষ্যে পঁছছিতেছ ততক্ষণ থামিও না'—স্বামী সীর এই বাণী আমাদের দেই আদর্শগান্তে উৎসাহিত করুক। প্রদক্ষত: বক্তবা—স্বামী গভীরানন্দ লিখিত রামক্রফ মঠ ও মিশনের একটি প্রামাণ্য ইতিহাস কলিকাতা 'অবৈত আশ্রম' হইতে শীঘ্রই প্রকাশিত হইতেছে। উক্ত গ্রন্থপাঠে সংঘের ক্রমবিকাশ সম্বন্ধে জ্বনসাধারণের একটি ধারণা জ্বিবে। আমাদের শক্তির উৎস শ্রীরামক্রফ আমাদিগকে আশীর্বাদ করুন ও তাঁহার পতাকা বহন ক্রিবার বোগ্য করুন।

## বিবিধ সংবাদ

পরলোকে শান্তিরাম ঘোঘ—গত ১০ই কার্ত্তিক (২৭.১০.৫৭) বাগবাজারে বলরাম বস্ত্ত-ভবনে ৯৩ বৎসর বয়সে ভক্ত শান্তিরাম খোষ মহাশয় পরলোক গমন করিয়াছেন।

হুগলি জেলার আঁটপুর গ্রামে মধ্যবিত্ত ভুমাধিকারী-বংশে শান্তিরাম জন্মগ্রহণ করেন। পিতা তারাপ্রসাদ ও মাতা মাতঙ্গিনী ঘোষের এক কল্লা ও তিন পুত্র। কলা ক্ষণভাবিনীই ভক্ত বলরাম বস্ত্র জায়া; তিন পুত্র: জ্যেষ্ঠ তুলসীরাম, মধ্যম বাবুরাম (স্থামী প্রেমানন্দ) ও কনিষ্ঠ শান্তিরাম।

বোষ এবং বস্থ উভয় পরিবারই শ্রীরামক্বঞ্জ**জ-**গোষ্ঠীর মধ্যে বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

ভক্তিমতী জননী ভক্তিমূলোই সন্তানগুলিকে শ্রীরামক্ষণ-চরণে সমর্পণ করেন।

শান্তিরাম বাল্যকালে শ্রীরামক্ষণদেবকে দর্শন করিয়া ধন্ত হন। তিনি স্থানী বিবেকানন্দের মন্ত্র-শিষ্য ছিলেন, এবং আফৌবন বেলুড় মঠের সন্ধানি-গণের সহিত তাঁহার ঘনিষ্ঠ সম্পন্ধ ছিল।

তাঁহার সন্তানদের মধ্যে একমাত্র করা প্রীমতী রাজলক্ষী বস্থ ও একমাত্র পুত্র প্রীভগবান্বাম বোষ — উভয়েই বিভ্যান। বিয়োগবাণিত এই ভক্ত পরিবারকে আমরা সমবেদনা জ্ঞাপন করিতেছি।

## —নিবেদন—

আগামী মাঘ মাসে 'উদ্বোধনে'র ন্তন (৬০তম) বর্ষ আরম্ভ হইবে। গ্রাহকগ্রাহিকাগণ অনুগ্রহপূর্বক নাম ও ঠিকানা-সহ বার্ষিক ে টাকা ১৫ই পৌষের মধ্যে
উদ্বোধন-কার্যালয়ে পাঠাইয়া দিবেন। টাকা যথাসময়ে হস্তগত হইলে ভি. পি-তে
কাগজ পাঠাইবার অযথা অভিরিক্ত বিলম্ব এবং অভিরিক্ত ডাকব্যয় বাঁ:চিয়া যায়। কুপনে
গ্রাহক-সংখ্যা অভি অবশ্যই উল্লেখ করিবেন। পাকিস্তানের চাঁদা পাঠাইবার ঠিকানা—
শ্রীরামক্ষ্ণ মঠ, পোঃ উয়ারী, ঢাকা। ইতি—

কার্যাধ্যক্ষ
১, উদ্বোধন লেন,
বাগবাদ্ধার, কলিকাতা-৩



### "এতাবানব্যয়ো ধর্মঃ—"

এতাবানবায়ে। ধর্মঃ পুণাশ্লোকৈরুপাসিতঃ।
যো ভূতশোকহর্ষাভ্যানাত্মা শোচতি হয়েতি॥
অহো দৈক্তমহো কষ্টং পারক্যৈঃ ক্ষণভঙ্গুরৈঃ।
যন্মোপকুর্যাদস্বার্থির্মর্ত্যঃ স্বজ্ঞাতিবিগ্রহৈঃ॥

শ্রীমদভাগবত—৬।১০।৯, ১০

বিপন্ন দেবতাগণ পালনপরামণ নাবামণ-নির্দেশে তপোমগ্ন দধীচির নিকট গমন করিয়া অশুভ শক্তি ধ্বংস করিবার জন্ম বজ্রনির্মাণের উন্দেশ্যে তাঁহার তপ্যাদৃঢ় প্ৰিত্র দেহাছি ভিক্ষা করিলে লোককলাব্রিক-মান্স দধীচির মুখে সেদিন শাখত ধর্ম এক অপরূপ ভাষায় ফুটিয়া উঠিয়াছিল:

প্রাতঃশ্বরণীয় পুণাচরিত্র মহাপুরুষগণের ছার। উপাদিত আচরিত—ইহাই সেই অব্যয় ধর্ম, অপরিবর্তনীয় চিরস্তান লোককল্যাণকারী মহাশক্তিঃ এই ধর্ম যিনি পালন করেন তিনি প্রাণিগণের ছঃথে ছঃথিত হন এবং তাহাদের আনন্দে আনন্দিত হন। যাহা পরকীয় অর্থাৎ যাহার উপর নিজের কোনই আধিপত্য নাই, শৃগালকুকুরের ভক্ষ্য এই ক্ষণভঙ্গুর দেহ এবং যাহা পরম স্বার্থের অন্তপ্যোগী সেই ধন ও আত্মীয় স্বন্ধন ছারা যে মৃত্যুশীল মানব সকলের উপকার করে না তাহার কী হুর্ভাগ্য, কি কট !

শরীর ক্ষণভন্তুর, সংসার ক্ষণভাষী। স্বার্থ-স্থথভোগে এই অমূল্য জীবনের অপব্যয় না করিয়া সকলের প্রথহংথের ভাগী হইয়া তাগাদের কল্যাণে দেহমন ধনজন—সব কিছু উৎসর্গ করাই যথার্থ ধর্ম। ইহাই মাহ্রথকে মৃত্যু অতিক্রেম করিবার শক্তি দেয়, অমর্ছ্ম দেয়। ত্যাগ ও দেবারূপ ধর্ম কোন দেশে, কালে বা সম্প্রদায়ে সীমাবদ্ধ নয়, ইহা এক অনন্ধীকার্য সার্বকালিক সার্বভোম ধর্ম,—
চিরকাল আছে ও থাকিবে, ইহার ক্ষয় নাই—বায় নাই।

### কথাপ্রসঙ্গে

#### প্রশস্ত পথের সন্ধানে

চৌমাথার মোড়ে আদিয়া পথিক বিহ্বল হইয়া
পড়ে — কোন্দিকে ধাইবে, কিভাবে ধাইবে!
লাল চলদে সবুজ দিগন্তাল আছে—পুলিস আছে—
ডোরা-কাটা ক্রসিং-এর রাস্তা আছে, সব দেখিয়া
শুনিয়া ব্ঝিয়া তবে নিরাপদে রাশ্তা পার হওয়া
সম্ভব, একটু ব্যতিক্রম হইলেই লরী, বাস বা
মোটরে চাপা পড়িবার বোল-আনা স্ভাবনা!

. . .

নানা মত ও পথের চৌমাথার মাহুষ আঞ্চলিগ্রাক্ত, বিহ্বল !—কোন্লিকে ঘাইবে, কিভাবে ঘাইবে ? একলিন ছিল—ভৌগোলিক সীমানায় বেরা দেশ, নদ-নদী গিরি-মক্স—ইহাই ছিল এক দেশ হইতে অকু দেশকে পৃথক্ করিবার পক্ষে যথেষ্ট। নদী-বেষ্টিভ, পাহাড়-বেরা অথবা মক্রর বুকে—এভটুকু দেশে অনেক বড় মন লইয়া মাহুষ বিরাট আকাশ দেখিত, বিশাল পৃথিবী দেখিত, নিজের মনের গভীরে ডুবিয়া ঘাইত, সেখানকার হুজেয়ে রহস্ত অপুর্ব ভাষায় অপ্রপ্র ছন্দে প্রকাশ করিত!

এইভাবেই গড়িয়া উঠিল যুগ্যুগাস্ত ধরিয়া কাব্য, সদীত ও দর্শন ! এক এক দেশের বহি:-প্রকৃতি অন্থায়ী সেই সেই দেশের মান্ত্রের অন্তঃ-প্রকৃতিও স্পান্তে বিকশিত হইল; সেই সেই দেশের সমাজে রাষ্ট্রে সাহিত্যে শিল্পে তদক্রপ ছাপ পড়িতে লাগিল, এক একটি ছাঁচ স্ট হইল; ইহাই ভাহার রুষ্টি, সভাতা ও বৈশিষ্ট্য।

তাহার পর শুরু হইল সংযোগ ও সংঘর্ষ—
সমাজের শুরে শুরে, জাতিতে জাতিতে, কুষ্টিতে
কুষ্টিতে। আজও তাহা শেষ হয় নাই, গতিবিজ্ঞানের
অগ্রগতির সহিত মাকুষ আগাইয়া চলিয়াছে তাহার
বৈড়াভাঙার অভিযানে; নদী পর্বত সমুদ্রও পারে
নাই কোন দেশকে বিজিল্প করিয়া রাধিতে। চীনের

প্রাচীর ডিঙাইয়া মাত্র্য আদিরাছে মাত্র্যের কাছে, হিমালয়ের পর্বত-প্রাচীরও তাহা ঠেকাইয়া রাথিতে পারে নাই। প্রশাস্ত মহাসমূদ্রের দ্বীপপুঞ্জও আজ ইওরো-আমেরিকার ভাষায় ভ্ষায় অধুনায়িত! আফ্রিকার অন্ধকার দ্বন জন্মণেও চলিয়াছে বর্তমানের দিবালোকের অভিযান!

সংখাত ও সংঘর্ষকে এড়াইবার আজ আর কোনও উপায় নাই। নানা আকারে, নানা প্রকারে—নানা নামে, নানা রূপে—ইহা আজ দেখা দিভেছে ঘরে বাহিরে, পথে ঘাটে, সভায় সম্মেলনে! কোথাও সংখাত ন্তন ও পুরাতনে, কোথাও বিতর্ক ধর্ম ও বিজ্ঞানে, কোথাও সংগ্রাম শ্রমিক ও মালিকে, কোথাও হন্দ্ জড়বান ও চৈতক্তবাদে অথথা বাস্তববাদ ও আদর্শবাদে।

এই হল্বময় পৃথিবীতে হল্বাতীত হইবার একটি গোপন অথচ উন্মৃক্ত রহস্ত রহিয়াছে—আমরা তাহারই সন্ধানে চলিয়াছি।

সংবাত জীবনের স্থচনা করে সতা, সংগ্রামই জীবনের লক্ষণ—একথাও সতা; কিন্তু ভীবনের লক্ষ্য কি ?—অবিরত সংবাত ? অফুরস্ত সংগ্রাম ? এ সিদ্ধান্তে পরিণত মান্ত্রন্মন কথ্যও বিশ্রাম করিতে পারে না, পূর্বপ্রাপ্ত গতির ছন্দে সে আগাইয়া চলিবেই।

সমূদ্রে তরঙ্গতাড়িত মজ্জমান ব্যক্তি ষেভাবে ভূমিম্পর্শ কামনা করে, বিমানের আরোহী যেমন সর্বক্ষণ মনে করে—কতক্ষণে নিরাপদ মাটির পৃথিবীতে নামিব, তেমনি সংগ্রমশীল মামুষ সর্বদা কামনা করে সংগ্রামের অবসান। সংঘাত কথনও লক্ষ্য নয়—সংযোগই তার অভিতেহত।

বর্তমানে বিভিন্ন ক্লাষ্টর বিশ্বব্যাপী সংবাতে বে বাত-প্রতিবাত স্থা ইইতেছে—পরিণামে তাহা এক বিশাল বিশ্বমানব-ক্লাষ্টতে রূপান্তরিত হইবে— এরপ কোনও সন্তাবনা আছে কি? বর্তমানের দিগন্তে তাহার কোনও ইঙ্গিত পাওরা যায় কি?

সম্বাধে তো দেখিতেছি, যুষ্ৎস্থ প্রতিদ্বন্দী— জডবাদ ও চৈত্রবাদ বা নিরীশ্বরবাদ ও ঈশ্বরে বিশ্বাদী ধর্ম। ঈশ্বরবাদ বিভিন্ন ভাবে বিভক্ত। অত এব জড়বাদ বা নিরীশ্বরবাদকে বাঁহারা মালুষের পক্ষে অকল্যাণকর মনে করেন, তাঁগাদের প্রথম কঠা ঈশ্ববাদ সম্বন্ধে তাঁহাদের যুক্তিস্মত সিদ্ধান্ত সংগ্রহ করিয়া একমুখী করা, নিজেরা নিবিরোধ হওয়া; সম্মিলিত বাহ রচনা করিয়া যদি তাঁহারা যুদ্ধ করিতে পারেন ভবেই জয় স্থনিশ্চয়, নতুবা পৃথক যুদ্ধে প্রত্যেককে ছিন্ন ভিন্ন হইতে হইবে। ঈশ্বর সম্বন্ধে তাঁহাদের লব্ধ অহুভূতিগুলির কোনটিকে তুচ্ছ বা হেয় না মনে করিয়া সবগুলির একটি সাধারণ ভূমি আবিষ্কার করিয়া তবেই জড়বাদের বিরুদ্ধে যুদ্ধ ঘোষণা করিতে পারেন। ঈশ্বরবাদিগণ নিজেদের আভান্তরীণ বিরোধ দূর করিতে না পারিলে নিরীধরবাদীকে কখনই নিরক্ত করিতে পারিবেন না।

'শুধু আমার মতই সত্য—আর সব মত মিধাা,
ভূল'— এই জাত য় সংকীণ বৃদ্ধি বা শৃক্ত আত্মশুরিতাকে আজিকার যুক্তির যুগে টিকিয়া থাকিতে
হইবে না! তোমার মত যদি সত্য হয়, তবে
আমার মতও সত্য, তোমার মত যতথানি সত্য—
আমার মতও সত্যথানি সত্য। কোন কথার
উত্তরে 'আমার শাস্তে বা কেতাবে এই বলিয়াছে'
বলিলে তাহার উত্তরে অপর পক্ষও ঐ কথারই
প্রতিধ্বনি করিবে। শেষ পর্যন্ত যদি বাক্যবলের
পরিবর্তে বাহুবলের আশ্রেয় গ্রহণ করিতে হয়,
তরবারির দিলাস্তই যদি মানিয়া লইতে হয়, তবে—
জড়বাদী হাসিবে! দে বলিবে,—'ঐ জক্মই তো
আমি ঈশ্বরকে ছাড়িয়া মানুষকে ধরিয়াছি,—
তোমার ঐ মধ্যযুগীয় মনোভাবে আমার আহ্বা
নাই। তোমার ইশ্বনকে পইয়া আমার কাশ্ব নাই,

আমি মাম্বকে ভাগবাদিব, মামুবের উন্নতির জন্ত সর্ববিধ চেষ্টা করিব।' একথার উত্তরে ঈশ্বরবাদী কি বলিতে পারিবেন, হাঁ ভাই, আমিও ভোমার মতো মামুবকে ভালবাদিব, মামুবের উন্নতির জন্ত আপ্রাণ চেষ্টা করিব; তবে ভোমার সঙ্গে আমার পার্থক্য—তুমি মানুষকে জড়ের পরিণতি মনে কর, আমি ভাহার মধ্যে চৈতন্তকে অম্ভব করি; নতুবা কি করিয়া সম্ভব হইল এই বিচারব'দ্ধ —এই জন্য মুভ্তি ?

নিরীধর জড়বাদকে নিরস্ত করিতে গোলে আজ
সর্বাত্যে প্রয়োজন বিভিন্ন ধর্মের বিরোধের অবসান।
ধর্মে ধর্মে সংঘাত বহু হই লাছে। কি তাহার ফল
হইয়াছে? অধিকাংশ ক্ষেন্টে ধর্মনীতির স্থানে
রাজনীতি বিদিয়াছে। ধর্মনীতিকে মাহুর আজও
সমাজনীতিতে পরিণত করিতে পারে নাই, তাই
এই অশান্তি, অসন্তোষ, অসায়া ও সংগ্রাম!

পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে কালে বিভিন্ন ধর্ম উদ্ভূত হইয়া তত্তদ্দেশে তত্ত্ৎসময়ে যথেষ্ট কল্যাণ সাধন করিয়াছে—পরবর্তী কালে বিক্লত হইয়া প্রস্তুত অকল্যাণ্ড সাধন করিয়াছে। অবাবহিত অতীতে বিভিন্ন ধর্ম পারম্পরিক সংগ্রামে ক্লান্ত: ইসলাম একদিন মনে করিয়।ছিল তরবারির জোরে দে পুথিবী পরিব্যাপ্ত করিবে, কিন্তু খুইধর্ম তাহার পথরোধ করিয়া দাঁড়াইয়াছে। থুইধর্ম-প্রচারক মনে করিয়া-हिन-मात्रा पृथिगी तम यी अत कश कत कतित्व; কিন্ত ভাহাদের মধ্যে থাঁহারা বুদ্ধিমান উাঁচারা বুঝিতে শুরু করিয়াছেন, যীশু তাঁগাদের চিন্তা ও কল্পনাকে ছাড়াইয়া রহিয়াছেন—"তাঁহার স্বর্গীয় পিতার অট্টাগিকায় অনেক ধর আছে"—ঈথর অনন্ত ভাবময় ! ঈশ্বর কোন জাতির মধ্যে, ভাষার মধ্যে, পুস্তকের মধ্যে, এমনকি কোন মহামানবেও সীমাবদ্ধ নন। ঈশ্বরীয় ভাব বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন ভাষায় ব্যক্ত হইয়াছে, কিন্তু তাঁহার মূলগত ভাব এক। সর্বোচ্চ দর্শন ও অনুভূতির কথা যেখামেই

লিপিবন্ধ — দেখানেই দেখা গিয়াছে, 'সব শেয়াসের এক রা'; সভ্যদ্রষ্টাদের কথায় ভাবে—কোন বিরোধ নাই, ভাষায় ভঙ্গিতে বৈচিত্র্য স্বাভাবিক। এখন, যখন পৃথিবী নানা কারণে সংকুচিত হইয়া আসিয়াছে—ভখন বিভিন্ন দেশের বিভিন্ন কালের মানবের আধ্যাত্মিক অন্তভ্তির যদি তুলনামূলক অধ্যয়ন করা যায় তবেই দেখা যাইবে—অন্তান্ত মৌলিক বহিবুভির মতো ধর্ম বা আধ্যাত্মিকতাও এক মৌলিক বৃত্তি; তবে পার্থক্য এই যে ইহা প্রথমে—সাধনাবস্থায় অন্তমুখী, পরে সিদ্ধাবস্থায় লোককল্যাণে বহিমুখী।

বিভিন্ন ধর্ম যাহাতে পরস্পারকে ব্রিতে পারে এবং নিরীশ্বরভাব দূর করিবার জন্ম সহযোগিতা করিতে পারে—তহুদ্দেশ্রে একটি ব্যাপক আয়োজন আজ একান্ত প্রয়োজন। এ বিষয়ে খণ্ড খণ্ড ভাবে বিশ্বব্যাপী চেষ্টা যতটুকু চলিতেছে তাহা আশাপ্রদ, কিন্তু যথেই নয়।

পর পর ছুইটি যুদ্ধের পর সর্বত্ত মাতুষ ধর্ম সম্বন্ধে নৃতন করিয়া চিস্তঃ করিতে শুক্ক করিয়াছে, বিশ্বব্যাপারে আজ ধর্ম একটি মহাশক্তি; প্রায় প্রত্যেক দেশেই ব্যষ্টি বা সমষ্টিগত ভাবে আধ্যাত্মিক-শক্তি লাভের প্রয়াস দেখা যায়। জাপানে বৌদ্ধ এবং শিন্টো ধর্মেরও পুরাতন গুঁড়ি হইতে নৃতন অঙ্কুর উদ্গত হইতেছে। যতটুকু জানা যায় চীনেও খৃষ্ট ও বৌদ্ধর্ম উন্নাতশাল। দক্ষিণপূর্ব এশিয়ায় জাতীয় অভাত্থানের সঙ্গে সঙ্গে ধর্মেরও জাগ্রণ ব্রন্মে ও সিংহলে বৌদ্ধর্মের (मथा मित्राह्म। অগ্রগতি অপুর। ভারতে — কলকজা ও বিজ্ঞানের দিকে রাষ্ট্রের ঝোঁক যথেষ্ট; কিন্তু সেক্তন্য জন-সাধারণ ধর্মবিমুখ নয়। ধর্মপ্রতিষ্ঠানের সংখ্যা ক্রম-বর্ধ মান এবং প্রাচীনধর্মকে নবীন ব্যাথ্যার অলঙ্কারে ভূষিত করার চেষ্টাও স্পষ্ট। সর্বোপরি নৃতন গণভ্যমের একটি পুরাতন চিরম্ভন আধ্যাত্মিক ভিত্তি রচনার প্রচেষ্টাও দৃষ্টি এড়ায় না, ভারতের রাষ্ট্র ও সমাজনীতিতে কাজ্জিত সাম্যের উৎস-দন্ধানে আমাদের চিন্তানায়কদের অনেকেই উপনিষদের হিমালয়ে—গীতার মানস-সবোবরে গিয়া থাকেন। আরব রাষ্ট্রগুলিতেও ইসলামকে যুগোপযোগী করার চেটা চলিয়াছে। আফ্রিকার শিক্ষিত ব্যক্তিগণ প্রাচীন গোষ্ঠী-ধর্মের মধ্যে নৃতন শক্তির সন্ধান করিতেছেন, প্রয়োজন ক্ষেত্রে কিছু কিছু আদিম রীতিনীতি বর্জন করিতেছেন। আমেরিকায় ধর্মের পুনকজীবন প্রতাক্ষ, কোন ধর্মের প্রবক্তাকে প্রভাবে ছুপ করিয়া থাকিতে হয় না; বেদান্তকেলগুলিতে নিত্য নৃতন অন্তরাগী আদিতেছে, ইছদী ধর্মও বৎসরে ২০০০ নৃতন অন্তরাগী আদিতেছে, ইছদী ধর্মও বৎসরে ২০০০ নৃতন অন্তরাগী লাভ করিতেছে। ইওরোপে নানা স্থানে নবজীবন-কেল্র' ক্রিয়াশীল; দর্শন ও বিজ্ঞানের সহিত ধর্মকে থাপ থাওয়াইবার বিশেষ চেটা চলিতেছে।

এই সকল ধর্মীর পুনরুঞানে ছুইটি ভাব লক্ষণীয়,
—একটি নিছক জাতীয় জাগরণ, আর একটি বিশ্বমানবতা। যথাসময়ে সাবধান হইতে না পারিলে
প্রথমটিতে রাষ্ট্র ও ধর্ম এক স্বার্থে পরিচালিত হইয়া
অনিষ্টের কারণ হইতে পারে, কোথাও কোথাও
তাহা হইতেছেও; আর দ্বিতীয়টির উপযুক্ত ভিত্তি
না থাকিলে উহা শৃক্তে সৌধনির্মাণের মত হইবে।
প্রক্রতপক্ষে আধ্যাত্মিক নীতি ভিন্ন জাতীয় সংস্কৃতি
শক্তিহীন, এবং জাতীয়তার ভিত্তি স্কৃদ্ না হইলে
আক্সেণিতিকতা বা বিশ্বমানবতা নির্থক কথামাত্র।

প্রত্যেক জাতির একটি সাধারণ আদর্শের ভিত্তি প্রয়েজন, তাহা দ্বারাই জাতীয় ক্ষষ্টি নির্ণীত হয়; কিন্তু 'স্তা' এক বলিয়া 'ধর্ম' বিশ্বজনীন। আণবিক ধুগে শুধু জাতীয় স্বার্থ নয়, মানবিক স্বার্থ ই বিপন্ন। অত এব জাতীয়তা অপেক্ষা আজ ধর্মেরই প্রয়োজনীয়তা বাড়িয়াছে। বিশ্ববাপী মান্ত্র আজ এক স্করে চিন্তা করিতে বাধ্য হইতেছে; এখন আর নাৎদীর বিরুদ্ধে ইংরেজের আত্মরক্ষা নয়—জাপানের বিরুদ্ধে চীনার আত্মরক্ষা নয়, এখন মান্ত্রের

আত্মক্ষাই বড় প্রশ্ন। সমগ্র মানব-জাতির এক
সাধারণ উদ্দেশ্য—সাধারণ নিয়তি—যেন স্পইভাবে
ধরা দিতেছে। শুধু বিজ্ঞান, যন্ত্রপাতি ও ভোগ্যপণ্যের উপর জীবনের বিশ্বাসযোগ্য ভিত্তি রচনা
করা ধাইতেছে না। শুধু ক্ষটি দিয়া প্রাণ রক্ষা
করা সন্তব হইতেছে না। জাতি ও ব্যক্তির
সম্মানের জন্ম মানুষ আইন রচনা করিয়া আজ্প
তাহারই জ্ঞালে জড়িত। দলীয় রাজনীতিতে
সংখ্যাধিক্যের যে গণ্ডন্ত্র—তাহাতে যে ব্যক্তির
সাত্রয় বা সম্মান থাকে না—তাহা মানুষ ব্রিয়াছে।
সম্মিলিত জ্ঞাতিসংঘেও সংখ্যাধিক্যের প্রহসন।

মাহুষের বহু বৈচিত্র্যের মধ্যে কোথায় কি একত্ব, ভাষারই সন্ধান আজ শ্রেষ্ঠ সাধনা। তাঁহারই সন্ধানে সম্মিলিত ভাবে বাহির হইতে হইবে অনাদি কালের সত্য ও ক্কপ্তির ধারক ও বাহক—ধর্ম-সাধকদের। বিভিন্ন দেশে ও কালে যত ধর্ম বিকশিত হইয়াছে—ভাগাদিগকে স্থত্বে একত্র করিয়াই মাহুষ্ব পাইবে এক অথও সত্যের সন্ধান; প্রত্যেকে ব্ঝিতে পারিবে—প্রত্যেকের দৃষ্টিতে সত্যের এক একটি দিক প্রকটিত হইয়াছিল; প্রত্যেকের কিছু নৃতন দৃষ্টিভঙ্গি আছে, কিন্তু কেহই সম্পূর্ণ নয়।

হিন্দু মনে করে—সত্য ও মুক্তি সম্বন্ধে তাহার ধারণাই শ্রেষ্ঠ। বেছির ধারণা—যুক্তির যুদ্ধে সেই বিজ্ঞানের সমকক্ষ, এবং বিশ্বশান্তি ও বৌদ্ধর্ম একার্থক। ইসলামের গর্ব তাহার সাম্য ও বিশ্বাস। খুটান জ্ঞানে, যে যাহাই বলুক একমাত্র পরিত্রাতা যীশু; কারণ তিনি ঈশ্বরের 'একমাত্র পুত্র' এবং তিনিই মান্তব্যের জন্ত নিজেকে 'বলি' নিয়াছিলেন।

'আমার ধর্ম সত্যা, আর সকল ধর্ম ভুল ও প্রান্ত'
এই ধরনের চিন্তা মানুষকে মানুষ হইতে বিচ্ছির
করিয়া রাঝিবে। মিলনের জন্ম প্রথম প্রয়োজন
পরস্পারকে সম্মান, তারপর প্রীতিপূর্বক হালর
উন্মুক্ত করিয়া ভাব-বিনিময়। দলগত ভাবেই নয়,
ব্যক্তিগত ভাবেও প্রত্যেককে শুনিতে হইবে
প্রত্যেকের কথা; পরস্পারকে আক্রমণ করিয়া নয়,
একে মপরকে বিচ্যুত করিয়া নয়—পরস্পরের বৈশিষ্ট্য
শীকার করিয়া, ভাব বিনিময় করিয়া, অপরের
উৎকর্ম হারা নিজের অপূর্বতা দূর করিয়া পারস্পরিক
সহযোগিতা হারা এক পূর্বতর ধর্ম সহায়ে প্রশশুষ্ট
যাত্রার পথ উন্মুক্ত করিতে হইবে—বে পথে নিজ
নিজ ধর্ম, বিশ্বাস ও আদর্শ লইয়া নিরাপদে চলিতে
পারিবে আগামীকালের উন্মত্তর মানবজাতি!

# স্বামা ওজদানন্দজীর দেহত্যাগ

আমরা গভীর ছংখের সহিত জানাইতেছি ধে গত ৮ই ডিসেম্বর বিপ্রহর ১২টার সময় দিল্লীতে স্বামী ওজসানন্দ্রী করোনারি পুষোসিদ্ রোগে ৩০ বৎসর বয়দে দেহত্যাগ করিয়াছেন। বোগের লক্ষণ দেখা দিবামাত্র তাঁহাকে হাসপাতালে স্থানান্তরিত করা হয়, সেথানেই তিনি শেষ নিঃখাস ত্যাগ করেন। যমুনা-তীরে তাঁহার শেষকুত্য সম্পন্ন হইয়াছে।

স্থামী ওঞ্চদানন্দ শ্রীমৎ স্থামী ব্রহ্মানন্দজী মহারাজের মন্ত্রশিষ্ট ছিলেন এবং ১৯২৩ খৃঃ ২৬ বৎদর বয়দে মাদ্রাজ বিশ্ববিজ্ঞালয় হইতে স্থাইন পাশ করিবার পর সংদার ত্যাগ করিবা ত্রিবাল্পুরের ত্রিবাল্লম আশ্রমে তিনি যোগদান করেন; শ্রীমৎ স্থামী নির্মানন্দ মহারাজের নিকট হইতে সন্মাদ লাভ করিয়া তিনি সাধন-ভজনে নিম্ম হন।

১৯২৩-১৯০৮ পর্যন্ত ত্রিবান্দ্রম আশ্রমের উন্নতিকল্পে কাজ করিয়া—স্বামী ওজসানন্দ মহীশূর আশ্রমে আসেন, এবং দেখানে বেদান্তাদি শাস্ত্র অধ্যাপনা করিতেন। ১৯৪৫ খৃঃ হইতে উতকামগু আশ্রমের অধ্যক্ষ নিযুক্ত হইয়া শেষ পর্যন্ত ঐ কার্য স্থানিপুণ্চাবে সম্পন্ন করিয়া গিয়াছেন। উগোর পরিচালনায় আশ্রম খুব জনপ্রিয় হয় এবং মেহপূর্ণ সদয় ব্যবহারের জন্ত তিনিও সকলের বড় প্রিয় ছিলেন। তাঁহার দেহমুক্ত আত্মা চিরশান্তি লাভ করিয়াছে। ওঁ শান্তিঃ ! শান্তিঃ !! শান্তিঃ !!!

# স্বামী বিবেকানন্দ-সম্বন্ধে নূতন তথ্য

[ জনৈকা আমেরিকান ভক্ত-সংগৃহীত। ইংরেজী হইতে সংকলিত ]

প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা শিষ্যবৃদ্ধ-লিখিত জীবনচরিতে স্বামান্দীর আমেরিকায় প্রথমবারের অবস্থিতিপ্রসঙ্গ কয়েকটি অধ্যায়ে আলোচিত হইয়ছে।
এই পরিছের গুলিতে স্বামীনীর প্রচারের প্রথমদিককার কয়েকটি উদ্দীলনাপূর্ণ চিত্র পাওয়া যায়,
পাশ্চান্তা দেশবাদীর প্রতি স্বামীনীর বাণীর কথা
সেখানে বলা হইয়ছে, তাহার সহিত বিবৃত হইয়ছে
কী প্রভূত পরিমাণ শক্তি ও করুণা তিনি ঢালিয়া
দিয়াছিলেন এই দেশে—য়েখানে য়র্মের ক্ষুমা ছিল,
কিন্তু থাল ছিল না। গ্রন্থ-রচনাকালে চরিতকারগণ
স্বামীনীর জীবন যথাসম্ভব সম্পূর্ণ ও যথার্যভাবে
লিপিবন্ধ করিয়াছেন, তবু মনে হয় ঘটনাগুলি
মোট মৃটিভাবেই বর্ণিত হইয়াছে; খুঁটিনাটি অনেক
কিছু সংযোজনের অবকাশ এখনও রহিয়াছে।

ধর্মহাসভার পরে যথন স্বামীজী সমগ্র মধ্য-পশ্চিম প্রদেশে বক্তৃতারত ছিলেন তথনকার কথা পুর কমই জানা যায়। আবার ধর্মমহাসভার পূর্বে যথন তিনি কয়েক সপ্তাহ নিউইংলতে কাটাইয়া-ছিলেন—তখনকার বিষয়ও অঞ্চানা। বোস্টনে তিনি সে অনেকবার বক্তৃতা দিয়াছিলেন, এ কথা জানা থাকিলেও বক্তৃতার বিষয়বস্ত ও তারিখ, সবই প্রায় তিন বংগরের মধ্যে স্বামীজী নিশ্চয়ই আরও অনেক বক্তৃতা ও ঘরোয়া আলোচনা ক্রিয়াছিলেন-- যাহা এখনও আধিষ্কত হয় নাই। আমাদের জানার বাহিরে নিশ্চয় তাঁহার অনেক বন্ধু ছিল-থাহাদের চিঠিপত্তে ও দিনলিপিতে তাঁহার জীবন ও বাণীর অনেক কথাই লিপিবদ্ধ আছে, সেগুলি হয়তো এখনও ধূ'ল-ধুদরিত কোন চিশাক্ঠিতে পড়িয়া রহিয়াছে। বিবে কানন্দের অনুন্তুসাধারণ পরিচ্চদ ও আকৃতি দর্শনে আমেরিকার জনসাধারণের মধ্যে কিরূপ প্রতিক্রিয়া হইয়াছিল-

এখন ও তাথা সম্পূর্ণ জানা যায় নাই। স্বামী গীর মত ব্যক্তিত্ব-সম্পন্ন পুরুষ এক দিকে গভীর বিদ্বেষ, অপর দিকে অন্তরের শ্রদ্ধা জাগরিত করে। সেই কালের উপর স্বামী গীর প্রভাব কিরপ হইয়াছিল তাথার পরিচয় ব্যতীত উঁথোর জীবন-চিত্র সম্পূর্ণ হইতে পারে না।

ঐতিহাদিক মুন্য ছাড়াও স্বামীজীর সম্বন্ধে নৃতন
ঘটনাগুলি—যতই ছোট ইউক, তাঁহার অন্বরাগাদিগের নিকট উহা কম আদরের নয়: কালক্রমে
এগুলি আরপ্ত সভারূপে প্রতিভাত হইবে।
খুঁটিনাটিভাবে তথাসংগ্রহের কাজ ক্রমশং ত্রহ
হহুঁয়া উঠিবে। ইহারা স্বামীজীকে দেহিয়াভিলেন
তাঁহাদের পরিচয়নাভে যথেই দেরি হইয়া গিয়াছে,
যেসব স্থানে তিনি ছিলেন সন্ধান করিয়া সেই সব
স্থানে যাওয়া এখনই তঃগাধা হহয়া উঠিয়াছে।

মাকুষ মরিয়া যায়, স্মৃতি ক্রমশ: মুছিয়া যায়, অট্টালিকা ভাভিয়া পড়ে, কিন্তু আমেরিকায় স্বামীঙ্গী আধাত্মিকতার যে বীজ বপন করিয়াছিলেন তাহা হইতে উৎপন্ন বৃক্ষশিশু তাঁহার ভবিষ্যুদ্ দৃষ্টিতে উদ্ভাসিতরূপেই উত্তরোভ্তর বাড়িয়া চলিয়াছে, যদিও সেই বপনকালের স্মৃতি বিলীয়মান।

আমেরিকায় খামীজীর জীবনের আজ পর্যন্ত অজ্ঞাত কতকগুলি খটনা আবিদ্ধার করিবার সৌভাগ্য আমার হইয়াছে; এইগুলি এখন মূশ জীবনী-গ্রন্থে সংবাজিত হইতে পারে। সম্প্রতি আবিদ্ধান্ত খামীজী-সংক্রাপ্ত অনেক চিঠি পত্র এবং সাময়িকী ছাড়াও উনবিংশ শতান্দীর শেষ দশকে মুদ্রিত, এখন বিনইপ্রায় আমেরিকার সংবাদ-পত্রগুলি এই গ্রেষণা কার্যের উৎস। মূল সংবাদ-পত্রগুলিতে যেরূপ তথ্য পাভয়া গিয়াছে, দেরূপই প্রকাশ করা হইল, বানানগুলি অপরিবৃত্তিত

রাধা হইল,—ইহাতে ভারত-সম্বন্ধে তৎকালীন

মামেরিকার কাগজগুলির যেরপ ভাস্ত ধারণা ছিল
তাহাও দেইরপই রাখা হইল। স্বামীজীকে কিরপ
সাংস্কৃতিক পরিবেশের সন্মুখীন হইতে হইয়াছিল,
এগুলি হইতে তাহার আভাদ পাওয়া ঘাইবে।
কয়েকটি সংবাদপত্তের উদ্ভি আংশিকভাবে
স্বামীজীর জীবনীতে প্রদত্ত হইলেও পরিপূর্ণতার
ক্ষুসমগ্র বিবরণীর প্রয়োজন।

১৮৯০ পৃথ্যকের গ্রীম্মকালে স্বামীজী ভারত হইতে আমোরকায় প্রথম পদার্পনি করেন—এই সময় হইতে ঐ বংগরের সোপ্টেররে স্বান্থান্তি ধর্মমহাসভা পর্যন্ত তথ্য মুখাত: ভারতে স্বামীজীর লেখা ছই-একটি পত্র হইতেই পাওয়া যায়।

বায়-সংস্থাচের জন্ম তিনি চিকাগো হইতে বোস্টনে চলিলেন—কারণ তিনি ভ্নিয়াছিলেন বোস্টনে জীবনযাত্রার ব্যয় অপেক্ষাকৃত কম। স্বামীলীর চরিতকারগণ লিভিয়তেন, 'ঈশ্বর আশ্চর্য-ভাবেই উভার কাল করিয়া থাকেন'। সভাই চিকালো হইতে বেংস্টনে টেনে যাইবার সময় স্বামীলীর সহিত এক বুদ্ধা মহিলার আলাপ হয়, তিনি স্বামী নাকে ম্যাসাচ্যেট্স-এ অবস্থিত তাঁহার 'ব্ৰিন্ধি মেডোজ্' (Breezy Meadows) নামক পল্লীনিবাদে কিছুদিন থাকিবার জন্ম অমুরোধ করিলেন। ভগবৎ-প্রেরিত এই মহিলার মাধ্যমেই হাভার্ড বিশ্ববিভালয়ের অধ্যাপক রাইট (J. H. Wright )- এর দহিত তাঁগার দেখা হয়। প্রথম দর্শনেই অধ্যাপক রাইট স্বামীজীর প্রতিভার পরিচয় পান এবং অর্থাভাব-বশতই চিকাগোয় ফিরিতে তাঁহার অনিজ্ঞা জানিয়াও অধ্যাপক তাঁহাকে প্রয়োজনীয়তা ব্রাইয়া ধর্মনহাসভায় যোগদান করিতে সম্মত করান। অধ্যাপক রাইট প্রয়োজনীয় স্কল ব্যবস্থা করিয়া দিলেন, এবং পরিচয়পত্তে লিখিলেন, 'স্বামী ধর্মমহাসভার প্রতিনিধি হইবার বোগাতম পাত্র—ইনি এমন এক ব্যক্তি, বাঁহার নিকট নিদর্শন চাওয়া আর স্থকে কিরণ দিবার অধিকার সম্বন্ধে জিজ্ঞাসা করা একই কথা।' ডক্টর রাইট্ কত্কি বিশেষভাবে অন্তর্জন না হইলে স্বামীজী ধর্মহাসভায় যোগদান করিতেন কিনা সন্দেহ।

স্বামীজীর ২০.৮.৯০ তারিখের পত্রে ধর্ম-মহাসভার পূর্বের আরও কিছু জানা যায়। অভিথিপরায়ণা ঐ মহিলা তাঁহার বন্ধুগণকে নিমন্ত্রণ করিয়া 'ভারত হইতে আগত অন্তত জীব'কে দেশাইতেন। স্বামীজীব অন্তত পোষাকের দক্রনই তাঁগাকে বিশ্বয়কর মাছুর ভাবিয়া লোকে তাঁগার দিকে হাঁ করিয়া চাহিয়া থাকিত। এই কারণে তিনি বোস্টনে পাশ্চাতা পোষাক ক্রয় করিতে বাধাহন। স্বাণীজী নিম'ল্লত হট্যা একটি বুহৎ মহিলা-সভায় বক্ততা দেন। মহিলা-সমিতির সভোরা রমাবাঈকে খুব সাহাযা করিতেন। এই সমিতির উজোগে নাবীঞ্জাতির উন্নতিমূলক কার্যাবলীর পরিচয় পাইয়া স্বামীজী খুবই প্রীত হন। এই বিবর্ণীর সঙ্গে আরও কিছু কথা যোগ করা আংখ্যক,— বিশেষ কঙিয়া ২০শে আগস্ট হুইতে ৮ই সেপ্টেম্বর পর্যন্ত সময়ের অপ্রকাশিত কাহিনী।

যেখানে আমী নী গিয়াছেন দেখানেই তিনি সংবাদের বিষয়ীভূত হইতেন, মনে হয় নিউইংলাওও বাদ যায় নাই। ধর্মনহাসভার পূর্বে যে সব শহরে আমী নী পদার্পন করিয়াছেন, দেখানকার সংবাদপত্রসমূহে তাঁহার সম্বন্ধে কিছু না কিছু উল্লেখ থাকিত। বিজি মেডোজের নিকটতম শহর মেট্কাফ, অন্তুসনানে জানিয়াছি শহরটি ছোট হৎয়ার দক্ষন এখানে কোন সংবাদপত্র ছিল না। মেট্কাফের পরবর্তী বড় শহর হলিস্টন, কিন্তু ইহাও নিজ্য সংবাদপত্র চালাইবার উপযুক্ত ছিল না। পরবর্তী ফ্রেমিংগম পুরাপুরি একটি বড় শহর— এখানে সংবাদপত্রও প্রকাশিত হইত, অতএব আমি ফ্রেমিংহামে যাই। এখানকার 'ফ্রেমিংহাম ট্রিবিউন' নামে একখানি সংবাদপত্র পার্থবর্তী স্থানসমূহের

উল্লেখযোগ্য সংবাদ সরবরাহ করিত। স্বামীন্ধীর গতিবিধিও উহাতে অবশ্রুই প্রকাশিত হইত। সেই সময়ে 'ফ্রেশংগম ট্রিবিউন' সাপ্তাহিক-রূপে প্রতি শুক্রবারে বাহির হইত।

পত্রিকার মাত্র কয়েকথানি সংখ্যা হইতে তথা সংগ্রহ কবিতে হইয়।ছিল বলিয়া আমার পক্ষে এই কার্য বিশেষ আয়াসসাধা হয় নাই। এই তথা সংক্ষিপ্ত হইলেও অন্তত বলিয়াই রচ্ বাস্তবতাপূর্ব।

#### ফ্রেমিংহাম ট্রিবউন

শুক্রবার, ২৫শে আগই, ১৮৯৩। হলিস্টনঃ
পশ্চিম হইতে সগুপ্রত্যাগতা মিস কেট স্থানবরন
গত সপ্তাহে জারতীয় রাজা স্বামী বিবেকানক
(Vivikananda)-কে সংবর্ধিত করেন। ফিপদের
অস্বস্থালবাহিত যানে মিস্ স্থানবরন এবং রাজা
নগরের মধ্য দিয়া হান্ত্যেলের প্রে অগ্রসর হন।

এই দৃশু কিরূপ বিশ্বয়কর হইয়াছিল! মাথায়
পাগড়ী ও ঝলঝলে পোষাক-পরিহিত তরুল সয়াসীকে
কে না 'রাজা' বলিয়া মনে করিবে! নিউইংল্যাণ্ডের
শাস্তিপূর্ব গ্রামের মধ্য দিয়া রাজকীয় সমারোহে
অশ্বথানে চলিয়াছেন,—পার্শ্বে 'ব্রিজি মেডোজে'র
কর্ত্রী। ইহা ১৮ই আগই শুক্রবারের ঘটনা।
পরের রবিবার স্বামীজী বোস্টনে পাশ্চান্তা পোষাক
কিনিতে ষাইতেছেন, ভারতে চিঠি লিখিয়াছেন:
শত শত লোক আমাকে দেখিবার জন্ম রান্তায়
জড় হইতেছে, সেই জন্ম লম্বা কাল কোট পরা
দরকার মনে করিতেছি, কিন্তু বক্তুতার সময় গেরুয়া
আল্বাল্যালা ও পাগড়ীই পরিব।

উপরি-উক্ত সংবাদ হইতে জ্ঞানিতে পারা যায় স্থামীজী প্রথমে থাঁহার আতিব্যুলান্ত করেন সেই মহিলা—মিদ কেট স্থানবরন। কোন সন্দেহ নাই যে, মিদ স্থানবরন তাঁহার অতিথি 'ভারতের অভূত মামুষ'টিকে সঙ্গে লই নাছিলেন ব্রিজি মেডোজ হইতে দশ মাইল দ্রে কোনও সামাজিক অষ্ঠানে।

স্বামীকী কিন্তু আত্মসমর্পণের ভাবে লিখিয়াছেন,

' এই সমস্তই সহিতে হইবে।' বাস্তবিকই কেট স্থানবরনের সামাঞ্জিকতা ও তাঁহার 'রাজা'কে (Rajah) লোকসমকে দেখাইয়া বেডানোর ক্ষমার্হ আমোদের মধা দিয়াই স্থামীকী ডক্তর রাইটের দেখা পান এবং পরে সমগ্র আমেরিকায় পরিচিত হইয়াছিলেন। ইহা স্থানিশ্চিত যে, স্বামীজীর আমেরিকায় অবস্থানের প্রথম দিকে অমায়িক মিশুক ও সর্বজন-পরিচিতা মিস স্থানবরন তাঁহাকে আতিথা প্রদান করিবার ঠিক উপযুক্ত বাক্তি, যেতেতু এই মহিলা স্বামীজীকে শুধু ডক্টর রাইটের সহিত্ই পরিচিত করেন নাই, তাঁহাকে আমেরিকার দৃত্যপটের ভূমিকা ভালরূপে প্রদর্শন করিবার যন্ত্রস্থাপ্ত হইয়াছিলেন। মিস ভানবরন সহজে তথাাতুসন্ধানে উদ্যাটিত হইয়াছে যে, বছমুখী কর্মময় পরিবেশের মধ্যে এই মহিলা শুধু উৎসাহপূর্ণ এবং অতিথিবৎস্পা ছিলেন না, তিনি বক্তা এবং লেখকও ছিলেন। বহু এবং বিচিত্র ছিল তাঁহার আলোচ্য বিষয়। স্বামীন্ধী তাঁহাকে 'বুদ্ধা মহিলা' বলিয়া উল্লেখ করিলেও স্বামীজীর সজে যথন তাঁহার প্রথম সাক্ষাৎকার ঘটে তথন আমেরিকার ভিসাবে তিনি বৃদ্ধা ছিলেন না ; তথন জাঁহার বয়স ৫৪, এবং তিনি থুব উৎসাহপূৰ্বা ছিলেন। কাজে কর্মে কথাবার্ডায় সপ্রাতভতার জন্ম তিনি স্থবিদিত ছিলেন।

নিউ হাম্পাদায়ার হইতে আদিয়া তিনি
মাাসাচ্সেটদে এই পরিতাক্ত খামার (ব্রিজি মেডোঞ্চ)
কিনিয়া এটিকে বাসোপযোগী করেন। তাঁর লেখা
হইটি পুস্তকে এখানকার জীবন লিপিবদ্ধ আছে; তাহা
হইতে আমরা জানিতে পারি, স্বামীজী কি পরিবেশে
এখানে আদিয়া প্রবেশ করিয়াছিলেন, কি সব
দৃশ্যাৰলী দেখিয়াছিলেন। বাড়ীটির কাছে পাইন
বার্চ এল্ম্ গাছগুলি তাঁহার লেখায় সম্রেহে বণিত।
একটি পুস্তকে বাড়ীটির ছবিও আছে। ব্রিজি
মেডোজ আজ অনেক পরিবর্তিত; খানিকটা অংশে
নিপ্রো ছেলেদের শিক্ষাশিবির, খানিকটা
জাভেরিয়ান পাড়ীদের শিক্ষাপ্রতিপ্রান। পুরাতন
বাড়ীগুলি জীর্ণ, বড় বড় গাছগুলি অদৃশ্য।
#

\* সম্পূর্ণ প্রবন্ধের জন্ম 'Prabuddha Bharata, 1955 জুইবা।

# মা সারদামণি ও নবযুগ

#### বিজয়লাল চট্টোপাধ্যায়

নারীতে শক্তির প্রকাশ। নবজীবন জাগাতে হ'লে শক্তি ছাড়া গতান্তর নেই। স্বামীপ্রী বলেছিলেন, 'মা-ঠাকরুণ ভারতে পুনরায় সেই মহাশক্তি জাগাতে এগেছিলেন, তাঁকে অবলম্বন ক'রে আবার দব গাগী মৈত্রেয়ী জগতে জ্বাবে।'

গৃহ-প্রাচীরের অন্তরালে ঘরের ছোটো-খাটো নানা কাজে ব্যস্ত ঐ আমাদের মায়ের৷ আর বোনেরা, আমাদের কহারা আর অবগুর্মিতা কুল-বধুরা! স্থতা কটিছে, সলতে পাকাঞ্ছে, কুটনো কুটছে, কাপড় কাচছে, দেশাই করছে, বড়ি দিচ্ছে, উঠান নিকাচ্ছে, ঝুল ঝাড়ছে, ধান ভানছে, গম পিয়ছে, বাটনা বাটছে, জল তুলছে। আমরা পুরুষেরা মনে করি, আমাদের তুলনায় ওরা কত না তৃচ্ছ় ! ওরা অঞ্জানা সমুদ্রে পাড়ি দিয়ে আমেরিকা আবিষ্কার করে না, তুষার ঝঞ্চার সঙ্গে লড়াই ক'রে হিমালয়ের শিথরে ওঠে না, কালি-দাসের মতো কাবা লিখে কালজ্মী হয় না, ইঞ্জিনিয়ার হ'মে নদীর ত্রন্ত জলধারাকে পাষাণ-শৃভালে বাঁধে না। ওরা রাঁধে আর প্রিয়ন্তনের (बारक कारम ! ওরা ছোট, আমরা বড়! বারো হাত কাপড়ে কাছা নেই,—ওরা অবলা মেয়েমাত্রষ! আমরা দিগ্রিঞ্যী করিতকর্মা পুরুষ! আমাদের সঙ্গে ওদের তুলনা হয় ?

ছবিনীত অংকারে পুরুষ নারীকে সরিয়ে রাখল একান্তে। যে তাকে শক্তি দেবে, প্রেরণা দেবে সে হ'য়ে থাকল থেলা-ঘরের পুতুল। দামী দামী শাড়ীতে আর গ্রনায় নারীকে সাজিয়ে পুরুষ তাকে ব্যবহার করতে লাগল মনের ভোগেচছাকে পরিতৃপ্ত করবার জন্মে। এই নির্পদ্ধিতার ফলে দে-সভ্যতা আজ গড়ে উঠেছে ছদমহীন পুরুষের নীরস বৃদ্ধিকে আশ্রম ক'রে—

ভার রূপ কী কদর্য! কী হিংস্র! প্রগল্ভ যন্ত্রসভাতার এই গর্বোদ্ধত সমারোহ তো দরিদ্রকে
দরিদ্রতর এবং বিভশালীকে আরও বিভশালী ক'রে
তুলছে। আর আমরা যে বিজ্ঞানের এত বড়াই
করছি—এই বিজ্ঞান-চর্চাই বা আমাদের কোন্
স্বর্গে পৌত্তে দিয়েছে? বৈজ্ঞানিকদের মগজেব
শক্তিকে আজ ব্যবহার করা হচ্ছে নব নব মারণঅস্ত্র আবিকারের জক্তে। এই সব মারণ-অস্ত্রের
ধ্বংস করবার শক্তি কি অপরিসীম—গত মহাযুদ্ধে
হিরোশিমার শ্মণানভূমি তা নিঃসংশ্য়ে প্রমাণিত
ক'রে দিয়েছে।

আমরা পুরুষেরা আমাদের জ্ঞান-বিজ্ঞানের এবং কর্মশক্তির এত অংক্ষার ক'রেও পৃথিবীকে কি নরকেরই সামিল ক'রে তুলিনি? কল্যাণময় জীবন তো সেই জীবন, বার মধ্যে মিলে গিয়েছে জ্ঞান আর প্রেম। জ্ঞানের দিক দিয়ে সভাতা এগিয়ে গিয়েছে অনেক দ্র পর্যন্ত। কিন্তু প্রেমের দিক দিয়ে আমরা কতটুকু আগাতে পেরেছি? আমরা পুরুষেরা তো সেই আনাড়ির হাতের কটির মতো—যার একটা দিক সেঁকা হয়েছে ভালোই, আর এক দিকটা একদম কাঁচা ময়দা। আমাদের বৃদ্ধির দিকটা প্রথর হ'লে কি হয়? হাদ্যের দিকটা যে ময়দা হ'য়ে আছে। আণবিক বোমা দিয়ে নারী-হত্যা, শিশুহত্যা করতেও তাই আমাদের কোন কুঠা নেই!

হিংসায় উন্মন্ত এই পৃথার রূপান্তর ঘটতে পারে,
যদি সমাজের বৃহত্তর ক্ষেত্রে এগিয়ে আসে নারী—
তার হৃদয়ের করুণ কোমলতা নিয়ে। বৃদ্ধির দৌড়
তো দেখা গেল। হাইড্রোজেন বোমার হাত থেকে
জলের গভীরে মাছগুলো পর্যন্ত নিস্তার পেল না!
আকাশপথে উড্ডীয়মান বোমার বাহিনী—একটি

বারের জন্মেও ভূমি স্পর্শ না ক'রে আট হাজার মাইল উড়ে যাবার ক্ষমতা রাখে। আর সেই সব বোমারু থেকে যে সকল বোমা বর্ষিত হয় ভারা শহরের পর শহরকে পুড়িয়ে ছাই ক'রে দিতে পারে যেমন ছাই ক'রে দিতে পারে পিণড়ের বাসাকে বোভলের ফুটন্ত গরম জল। পুরুষের গড়া এই পৃথিবীতে আজ আশা কোথায়? জ্বালো কোথায়? আশ্রয় কোথায়?

তমসাচ্ছন্ন দিগন্তে নারীশক্তির উদ্বোধনের মধ্যে আশার কনকরশ্মি দেখেছিলেন বিবেকানন্দ! তাই তিনি বললেন: মেয়েদের আগে তুলতে হবে, mass (জনগণ)কে জাগাতে হবে,—তবে তো দেশের কল্যাণ।

প্রয়োজন—জীবনের প্রতি শ্রদ্ধা। আমরা প্রবেরা আমাদের মগজের বৃদ্ধি দিয়ে মেশিন-গান বানিয়েছি, হাইড্রোজেন-বোমা আবিদ্ধার করেছি, যমের পায়ে অর্থ্য দিয়েছি। জীবনকে তো আমরা শ্রদ্ধা দেখাইনি, প্রাণকে তো আমরা ভালো বাসিনি। নারী পরম বেদনায় জীবনকে স্পষ্টি করেছে, আর দেশে দেশে মহার্থীরা সেই জীবনকে ব্যবহার করেছে সমর-ক্ষেত্র বোগাতে যমের খাত'।

এমুগের প্রশন্ত পারাবারের পারে নবজীবনের উপকুলে পৌছে দেবার শক্তি রাথে জীবনের প্রতি সর্বব্যাপী শ্রদ্ধা। নারাই এই জীবনকে পরম বেদনায় স্থান্ট করে মরণের মুথে এগিয়ে গিয়ে। তাই জীবনের প্রতি মনতা নারীর মজ্জাগত। জীবনকে যারা শ্রদ্ধা করতে জানে প্রাণকে স্থান্ট করে ব'লে—মান্থবের ইতিহাদে গৌরবময় নবমুগ আসবে তাদেরই শক্তিকে আশ্রম ক'রে। এই কথাই এ মুগের দেশবিদেশের বড় বড় মনীযাদের কথা।

পূজার আসনে মাতা সারদামণিকে বসিয়ে ঠাকুর বোড়শী পূজা করেছিলেন, তাঁর শ্রীচরণে নিবেদন করেছিলেন নিজ সাধনার ফল এবং জপের মালা। পত্নীর পদপ্রান্তে এইভাবে অর্থ্য নিবেদন ক'রে ঠাকুর স্বীকার করলেন নারীর মধ্যে যে শক্তি রয়েছে ভারই অপরিমেশ্ব মহিমাকে।

একথা সন্তা যে পশ্চিম ক্ষমতার মদিরা পান
ক'রে ভূলে গিয়েছে জীবনকে শ্রদ্ধা নিবেদন
করতে। ওর কঠে শান্তির বাণী নেই, আছে
রণ-হুস্কার। শান্তির বাণী ভারতবর্ষের কঠে।
ভারতবর্ষই আজ পৃথিবীকে দেখাতে পারে শান্তির
শুল্রপথ-রেখা। কিন্তু চুর্বলের কথা কে শোনে?
শক্তিতে তাকে হ'তে হবে অপরাজেয়। আর এই
শক্তি ভারতবর্ষের মজ্জায় মজ্জায় সঞ্চারিত হবে
তার গার্গী আর মৈত্রেমীদের নীরব সাধনাকে
অবলম্বন ক'রে। ভারতের দিগ্রিজয়ের এই নব
অভিযানের পুরোভাগে থাকবে তার নারীশক্তি।
মাতা সারদামণির জন্ম এই নৃতনতর শক্তিকে
জাগতে। শ্রীরামক্রফ তাঁর সাধনালক সমস্ত
ফল শ্রীমাকে সমর্পণ করলেন, তিনি সর্বসিদ্ধির
অধিকারিণী হলেন।

ভারতবর্ষে এই নারীশক্তি কোনু আদর্শকে অমুসরণ ক'রে বিকাশ লাভ করবে, তার পথ দেখিয়ে গেছেন শ্রীমা তাঁর পবিতা শীবনের শুভ্র আলোয়। পুরুষ এবং নারী—এদের মধ্যে মৌলিক ঐক্য থাকলেও উভয়ের স্বভাব বিচিত্র ধাতুতে গড়া এবং সেইজন্মে উভয়ের কর্মক্ষেত্রও বিভিন্ন হ'তে বাধা। নারীকে ভগবান তৈরী করেছেন জীবনকে স্বষ্টি ও পালন করবার জন্মে। স্বাত্রো সেমা। পুরুষকে তিনি মুক্তি দিয়েছেন সন্তান ধারণ এবং তাকে লালন করবার দায়িত্ব থেকে। সে মাটিকে করবে श्नमूर्थ विभीन, भृषिवीक कत्रत्व कत्न भएछ ফলবতী। পুরুষের স্থান বাহিরে যেখানে জড়-প্রকৃতির বিরুদ্ধে তার নিরবচ্ছিন্ন লড়াই; নারীর স্থান মরে, যেখানে ক্লাস্ত পুরুষ পাবে বিশ্রাম, কল্যাণ-হল্ডের পরিচ্যা; তার সম্ভান পাবে মাতৃ-বক্ষের স্নেহস্থধা।

শ্রীমা গৃহস্থানির কাজে কোনদিন শৈথিন্য
প্রদর্শন করেননি। ভোর রাত্রে তিনি প্রতিদিনই
শ্যাত্যাগ করতেন। আর কেউ উঠবার আগেই
গঙ্গায় গিয়ে তিনি স্থান ক'রে এসে জ্পে বসতেন।
তারপর আরম্ভ হ'ত থরের কাজকর্ম। তুপুরের
রান্না রাধতেন, সামনে দাঁড়িয়ে ঠাকুরকে থাভয়াতেন,
তাঁকে তেল মাথিয়ে দিতেন, পান সাজতেন, সলতে
পাকাতেন, সংসারের খুঁটিনাটি সব কাজই নিজে
হাতে করতেন। ঠাকুরের সংসার বৃহৎ ছিল।
শিল্পেরা অনেক সময়ে ঠাকুরের কাছে থাকতেন।
তাঁদের আগার্য শ্রীমাকেই প্রস্তুত করতে হ'ত।
আনন্দের সঙ্গেই তিনি তাঁরে দৈন্দিন কর্তবাগুলি
ক'রে থেতেন।

নহবংখানার অভটুকু ঘরের মধ্যেই তাঁকে প্রতিদিনের কর্তব্যগুলি সম্পাদন করতে হ'ত! একটু হাত-পা ছড়িয়ে শোবারও জ্বায়গা ছিল না। খাঁচার মতো একটা ক্ষুদ্র পরিদর ঘরে এক আধদিন নয়, বছরের পর বছর তিনি কাটিয়েছেন ভোরবেলা থেকে রাত্রি পর্যন্ত সংসারের খুঁটিনাটি প্রত্যেকটি কাজ নিষ্ঠার সঙ্গে সম্পাদন ক'রে। ঘরে মাহুষ আছে—বাইরের লোক কখনো তা টের পায় নি। এতই লজ্জাশীলা, নম্র এবং নীরব ছিলেন তিনি।

একটা শুদ্ধ কর্তব্যবাধ থেকে এইভাবে নিঃশব্দে দিনের পর দিন কাজ ক'রে যাওয়া সম্ভব নয়। স্থানীর প্রতি অন্তংশীন শ্রন্ধা এবং ভালোবাসা তাঁকে শক্তি দিয়েছিল ক্লান্তিংশীন সেবায় নিজেকে নিঃশেষে নিবেদন করবার। ঠাকুরের দেহকে কেমন ক'রে স্কৃত্তর রাখা যায়—সেই ছিল তাঁর জীবনের প্রধান ভাবনা। রক্ষমঞ্চের মাঝখানে ছিলেন ঠাকুর। দক্ষিণেখরে তাঁকেই কেন্দ্র ক'রে চলেছিল এ যুগের সর্বোক্তম লীলা। স্বভাবতই সকলের দৃষ্টি নিবদ্ধ ছিল তাঁর উপরে। নেপথ্যের নিভৃতে দাঁড়িয়ে যে-নারী নিপুণ হন্তের ক্লান্তিংশীন লিগ্ধ পরিচর্যায় ঠাকুরের দেহকে বাঁচিয়ে রেপেছিলেন তাঁর চরিত্রের

মহিমাকে শ্রন্ধার সঙ্গে আমরা স্মরণ করবো। তিনি না থাকলে ঠাকুর কতদিন শ্রীর ধারণ করতে পারতেন—কে জানে ?

শ্রীমা নিজের জীবন দিয়ে নারীর কর্তব্যের নির্দেশ দিয়ে গেছেন। সংসাবের কেন্দ্রে থেকে সেবার মাধুর্যে সে কলকে করবে পরিতৃপ্তা। সে হবে নিরলস, নত্র, নীরব, লজ্জাশীলা, সেবাপরায়ণা। তার বাক্তিত্বে বৃদ্ধির দীপ্তি থাকবে; কিন্তু উক্তি স্থাতন্ত্রের উত্তাপ থাকবে না। সে আপনাকে সকলের মধ্যে বিতরণ ক'রে দেবে যেমন ক'রে ফুল নিঃশন্দে নিজের সৌরভকে বিলিয়ে দেয়।

কী শিখিয়ে গেছেন তিনি—নারীসমাঞ্চকে— তার জীবনের আচরণ দিয়ে? জাতিধর্মনিবিশেষে প্রতিটি মানুষকে মর্যাদা দিতে হবে -- কারণ নরের মধ্যেই তো নারায়ণ। আমজাদ মুদলমান মজুর, তাকে খেতে দেওয়া হয়েছে। শ্রীমার ভাইঝি নলিনীর কুন্তিত হাত থেকে অন্ন ব্যঞ্জন পাতে পড্ডে। পরিবেশনের মধ্যে শ্রনার অভাব রয়েছে। মা থাকতে পারলেন না। পরিবেশনের ভার নিজের হাতে নিয়ে নিলেন। আপন হাতে আমজাদকে তিনি খাওয়ালেন। শুধু খাইয়েই ক্ষান্ত থাকলেন না। তার উচ্ছিষ্ট নিজের হাতে তিনি পরিকার করলেন। জীবনের প্রতি তাঁর শ্রন্ধা ছিল এমনই অপরিদীম। যারা জ্বপ করে না, তাদের জত্তে রাত জেগে তিনি অপে করেছেন। পাপীর अভ দরজা ঠার সর্বদা উন্মুক্ত ছিল। বলতেন, ছেলে यि धुनाकाना (मध्य नाःता रु'द्य थात्क, मा रु'द्य আমি তাকে দূরে রাথব ?—না, ময়লা ধুইয়ে দিয়ে কোলে তুলে নেব?

মেয়েরা যদি শ্রীমার আদর্শকে অন্তরের মধ্যে গ্রহণ ক'রে তা অনুসর্গ করে—ভেদবৃদ্ধির শাসন থেকে দেশ মৃক্তি পাবে, অস্পৃগুতার কালিমা হিন্দু-সমাজের ললাট থেকে চিরতরে মুছে যাবে, সাম্প্রায়ক্তার মহাপাপ অচিরে বিল্পু হবে,

প্রেমের ভিত্তিতে নৃতন ভারতবর্ধ গড়ে উঠবে, যার শক্তি হবে অপরাজেয়।

নারীসমাঞ্জ গৃহের চতুংসীমানার মধ্যে তার কর্মধারাকে একান্তভাবে সীমানদ্ধ রাধ্বে,—এমন কথা কোন চিন্তাশীল লোক বলবেন না। সমাঞ্জ সেবার বৃহত্তর ক্ষেত্রে এ যুগের নারীর ডাক পড়েছে। যুগের এই আহ্বানে তাকে সাড়া দিতেই হবে। পর্দার আড়ালে নিশ্চয়ই সে আপনাকে অবভ্রতিত ক'রে রাশ্বে না। কিন্ত এই প্রগতির যুগে একটা কথা মনে রাখা দরকার! লেখাপড়া-জানা মেয়ের! সমাজ-সেবার ক্ষেত্রে নারী হৃদয়ের ক্রমণা নিয়ে যদি না আসে—তার অবস্থাটা হবে সেই ক্রমকের মতো

যে মাঠে গরু এনেছে, লাঙল এনেছে কিন্তু বুনবার জন্মে বীজ আনে নি। জীবনের প্রতি অশ্রন্ধাই তো পৃথিবীতে অসংখ্য মানুষের অন্তিত্বকে আজ অভিশপ্ত ক'রে রেখেছে। আজকের এই দানবীয় যন্ত্র-সভ্যতার শ্রন্থা পুরুষ। জীবন তাকে স্পষ্ট করতে হয় না। বহু বেদনায় জীবন স্পৃষ্ট করে নারী নিজের জীবনকে বিপন্ন ক'রে। পুরুষ নারীর স্পৃষ্টিকে ছিনিয়ে নিয়ে তোপের মূথে তাকে অনায়াসে উড়িয়ে দেয়। জীবনকে যে স্পৃষ্টি করে সেই দিতে পারে জীবনকে মর্যাদা। শ্রীমার জন্ম নারীশক্তিকে উন্বুদ্ধ করবার জন্তে, আর এই শক্তির উল্লেখন হবে যে আদর্শকে কেন্দ্র ক'রে তাহছে—জীবনের প্রতিশ্রনা!

#### মা

#### শ্রীমতী দিব্যপ্রভা ভরালী

দেখি নাই এ জীবনে, শুনি নাই বাণী তব অমিয়-স্থান্দিনী স্নেহ-সুকোমল কোনো কালে হায়,—তবু যে তোমায় আমি চিনি। বিগত কালের বক্ষে জেগে ওঠে ওই কার প্রেমময়ী বাণী—যে বাণী জাগাল আজি প্রাণ মোর—নব আলোকের বার্তা আনি! সে কোন্ অতীত জন্মে স্নেহভরে তুমি মোরে করেছ আপন, মানসনয়ন পথে আজি পুনঃ তোমারে করিয় দরশন। লভিয় পরশ তুটি অভয় করের তব সুধা-সুশীতল, ওই তুটি রাঙ্গা পায় নোয়াইয় মাথা আমি আনন্দ-বিহ্বল; প্রীতি-পুলকিত মন শুনি তব স্নেহাশিস্ বাণী স্থমধুর! সে স্থদুর বিশ্বত মাধুরী আজি জাগাইলে এ জীবনে মোর।

জননী সারদামণি! কত নামে ডাকে তোমা কত নরনারী—কেহ বলে মহামায়া, কেহ বলে কালী, কেহ দেবী-মহেশ্বরী, পরমা-প্রকৃতি বলে কত জনে, আর কত বলে সরস্বতী, নিজ ভাবভক্তি অনুযায়ী কত জনে গাহে কত তোমার প্রশস্তি! আমি সবাকার পিছে থাকি—ডাকি যে তোমায় শুধু 'মা, মা'ব'লে! 'মা' এই একটি অক্ষরই শুধু আমি জানি—তব পদতলে তাই আজি দিমু আনি, লবে কিগো মোর এই দীন উপচার? আমি জানি না বন্দনাগীতি, স্তোত্র-মন্ত্র কিছু জানি না যে আর! নামরূপাতীতা—একা, অনিব্চনীয়া, প্রোম-কর্মণা-আধার, হে চির-কল্যাণময়ী সন্তান-বংসলা, মা আমার, মা আমার!

# রাজ্যি ডেভিড ও তাঁহার গীতসংহিতা

#### স্বামী মৈথিল্যানন্দ

বাইবেলের Old Testament ( পুরাতন নিয়ম )-এ রাজ্যি ডেভিডের কথা আছে। ইহুদী মেষপালকের বংশে ইনি জন্মগ্রহণ করেন। বেপলেহেম নামক পবিত্র পল্লীতে ইনি তাঁহার পিতার মেযগুলির রক্ষণাবেক্ষণ করিতেন। মেষগুলি মাঠে চরিত, আর ডেভিড তাঁহার বাছ্যয় ( Harp ) লইয়া অতি স্থামিষ্ট স্বরে এবং ভাবের সহিত ভগবানের গুণগান করিতেন।

যৌবনে ডেভিড একজন নিভাঁক বীরপুরুষ
ও একান্ত ভগবন্ধক হইয়া উঠিলেন। ইহুদীদের
রাজা স্থামুয়েল ভগবানের প্রত্যাদেশ লাভ
করিয়া ডেভিডকে রাজপদে অভিষিক্ত করিলেন।
ডেভিড রাজা হইয়া নিজের অন্তরে ভগবানের
আশিস্ও দিব্যক্তান অন্তব করিলেন।

রাজকার্যে ব্যাপৃত থাকিলেও ডেভিড সর্বদা ভগবানকে স্মরণ করিতেন এবং ব্যাকুল অন্তরে প্রার্থনা করিতেন। অপূর্ব ছন্দে ও ভাবে তিনি বাহা গাহিতেন, ভাহাই পুরাতন বাইবেলে লিপিবদ্ধ আছে, এবং উহা The Book of Psalms বা গীতসংহিতা বলিয়া প্রাসিদ্ধিলাভ করিয়াছে। গীতসংহিতাট Old Testament (পুরাতন নিয়ম)-এ সর্বাপেক্ষা আদর্বনীয় পুস্তক (Best loved Book in the Old Testament) বলিয়া খাত। এই ক্ষুদ্র গীত-পুস্তক সম্বন্ধে W. E. Gladstone (গ্রাডেইনে) বলিতেন, গ্রীক্ সভ্যতার সকল বিস্ময় একত্র করিলেও উহা এই ক্ষুদ্র গীতসংহিতার চেয়ে কম আশ্চর্যক্ষনক মনে হয়।

"All the wonders of Greek Civilization heaped together are less wonderful than is this simple book of Psalms."

যীশুখ্রীষ্ট এই গাঁতগুলি খুব ভাল বাসিতেন এবং

শেগুলি তাঁহার অস্তরে এতই বদ্ধমূল হইয়াছিল যে তাঁহার মর্মন্থন মৃত্যু-সময়ে গাঁতসংহিতার দাবিংশ গাঁতটির একটি কলি উচ্চারণ করিয়াছিলেন: হে ভগবান্! কেন আপনি আমাকে পরিত্যাগ করিয়াছেন? "My God, My God, why hast Thou forsaken me?" যাভ একত্রিংশ গাঁতটিও আবৃত্তি করিয়াছিলেন, হে সত্যম্বর্গ ভগবান্! আপনার নিকট আমি সম্পূর্ণ আত্মসমর্পণ করিতেছি। আপনি আমাকে উদ্ধার করিয়াছেন।

"Into thine hand I commit my spirit:
Thou hast redeemed me,
O Lord God of Truth."

Christian Smart নামক একজন কবি তাহার "A Song to David"—ডেভিডের প্রতি একটি কবিতায় প্রকাশ করিয়াছেন যে, ভগবানের নিকট প্রার্থনা করিতে গেলে রাজধির গাঁতসংহিতাটি সদয়ে উচ্চ ভাব আনয়ন করিয়া সংকার্থে প্রেরণা দান করে। যে ব্যক্তি নতজায় হইয়া এই গাঁতগুলি পাঠ করিবে, সে তাহার ইল্রিয়গুলি সংযত করিতে পারিবে এবং ক্ষ্মার্ত আত্মাকে থাত এবং পীড়িত আত্মাকে ঔষধ দান করিতে পারিবে।

"For adoration, David's Psalms Lift up the heart to deeds of alms; And he, who kneels and chants, Prevails his passions to control Finds meat and medicine to the soul. Which for translation pants."

জীবনের বিভিন্ন অবস্থায় বিভিন্নভাবে অমু-প্রাণিত হইয়া ডেভিড তাঁহার গীতগুলিতে নিজের মনোভাব ব্যক্ত করিয়াছেন। তাঁহার জীবনের প্রধান কাম্য ছিল—তিনি ধেন সারাজীবন ভগবানকে লইয়া থাকিতে পারেন। "One thing have I asked of God, that will I seek after; that I may dwell in the house of God all the days of my life." 97:4

তিনি রাজকীয় নানা আড়ম্বরে পরিবেপ্টিত থাকিলেও পৃথিবীর কোন পদার্থে আস্থা পোষণ করিতেন না। তাঁধার এক গীতে তিনি বলেন: কেহ রথে, কেহ অখে আস্থা স্থাপন করেন, কিন্তু আমরা আমাদের ঈশ্বরের নামই করিব।

"Some trust in chariots; some trust in horses; but we will make mention of the name of our God." 20:7

ঈশ্বরই রাজা। তাঁহার রাজত্বে সমস্ত জাতি বাস করিতেছে এই মনোবৃত্তি লইয়া তিনি অভিমান-শৃক্ত অন্তরে রাজকার্য সম্পন্ন করিতেন।

"God sits as king forever; let the nations know themselves to be but men." 9:7.20

বর্তমান যুগে জাতিতে জাতিতে যে অভিমানপূর্ণ প্রতিদ্বন্দিতা চলিতেছে ভাহাদের মধ্যে নেতৃত্বানীয় ব্যক্তিদের এই কথাগুলি সর্বদা স্মরণীয়।

মেষপালকের কাছে মেষগুলি যেরপ নির্ভরণীল, ঈশবের কাছে ডেভিডের ব্যক্তিঅ সেইরূপ নির্ভর করিত। অপূর্ব ভাষায় তাঁহার এক গাঁতে তিনি এই ভাব ব্যক্ত করিয়াছেন:

"The Lord is my shepherd. I shall not want. He makes me to lie down in green pastures. He leads me beside still waters. Though I walk through the valley of the shadow of death, I fear no evil; for thou art with me," 23:1,4

এই নশ্বর মন্ত্র্যাজীবনে শ্রীভগবানের পাদপদ্মে আশ্রিত হইয়া থাকার মত আনন্দের জ্বিনিস আর কিছুই নাই। ডেভিড তাঁহার গাঁতগুলিতে এক এক সময় একান্ত উল্লাস-সহকারে আনন্দের অভিবাক্তি করিয়াছেন।

'Let those that take refuge in God shout for joy." 5:11

কঠিন রাজকার্যে তৃশ্চিস্তা ও ত্র্যোগবশতঃ
দিখারে আস্থানীন রাজাদের রাত্রিতে নিদ্রা হয় না,
দিবাতে ক্ষ্ধার হ্রাস পায়। তাহাদের মত সর্বদা
চিস্তাকুল হইয়া জাবন যাপন করার নিদারুণ তর্ভোগ
ডেভিডের জীবনে ছিল না। ডেভিড গান গাহিয়া
বলিতেন—হে ভগবান্! শান্তিতে আমি শ্রম
করি ও নিদ্রা যাই, কারণ তুমিই আমাকে সর্বদা
নিরাপদে রাধিয়াছ।

"In peace will I lay me down and sleep, for Thou, Lord, alone, makest me to dwell in safety." 4:8

ভগবানে নির্ভরশীল হইলেও ডেভিডের শক্রর সংখ্যা থুব বেশী ছিল। সর্বনা যুদ্ধের জন্ম এবং শক্রদের পরাজিত করার উৎসাহ তাঁহার কম ছিল না। তিনি একটি গীতে গাহিয়াছেন:

"I will not be afraid of ten thousands of people that have set themselves against me round about." 3:6

ঈশ্বরকে বাদ দিয়া কোন কিছু করা ভেলিডের জীবনে সম্ভবপর ছিল না। ইহা তাঁহার এক গীতে এইভাবে তিনি ব্যক্ত করিয়াছেন যে, ঈশ্বর ছাড়া ঘর তৈরী করিলে দে পরিশ্রম ব্যর্থ হয়।

"Except God build the house, they labour in vain that build it." 127:1

রাজকার্যে ব্যস্ত থাকিয়া বৈষয়িক ব্যাপারে
লিপ্ত থাকিলেও রাজা ডেভিড শিশুর মত নিজেকে
ভগবানের দ্বারা রক্ষিত মনে করিতেন। পরিণত
বয়সে এবং বৈষয়িক কার্যে থাকিয়া মনটিকে শিশুর
মত রক্ষা করা—থ্ব বড় আধার না হইলে সম্ভব
নয়। এ বিষয়ে তিনি নিজের শিশু-প্রকৃতি
শীকার করিয়া গাহিয়াছেন: মার কাছে শিশু
বেমন স্থির ও শাস্ত থাকে আমিও নিজেকে সেইরূপ
শাস্ত করিয়াছি।

"I have stilled and quieted my soul in God, as a child with his mother." 131: 2

স্বেহশীল পিতা যেমন নিজের সস্তানদের প্রতি

কার্রণ্য প্রকাশ করেন, দেইরূপ জগৎপিতাও তাঁহার শেরণাগত সন্তানদের প্রতি করুণা প্রদর্শন করেন। এই ভাবটি তিনি তাঁহার গীতে বাক্ত করিয়াছেন:

"Like as a father pities his children, so the Lord pities them that fear him. For he knows our frame; he remembers that we are dust." 103: 13, 14

ডেভিডের গীতসংহিতার প্রতি ছত্তে ঈশ্বরে বিশ্বাস, জীবনের প্রতি পদে তাঁহাকে শ্বরণ করা বা ডাকা এবং মারুষের প্রতি ভগবানের স্নেহপূর্ণ কারুণ্য এবং তাঁহার নামে আনন্দে থাকা— এইগুলি পুনংপুনং ধ্বনিত হইয়াছে। 'Trust' (বিশ্বাস), 'Praise' (বন্দনা), 'Loving kindness of God' (করুণা), 'Rejoice' (আনন্দ), 'Sing' (গান), এবং 'Shout for joy' (হর্ষধ্বনি)—এই শব্দগুলি তাঁহার গীতাবলিতে পুনং পুনং উচ্চারিত হইয়াছে। ধীতপুষ্ঠ শ্বরং এই গীতগুলি ভালবাগিতেন; অত্যে পরে কা কথা! St. Augustine (সাধু অগাষ্টিন) অতি প্রতিভাসপার ব্যক্তি ছিলেন; তিনি তাঁহার জীবনে আধ্যাত্মিক অবসানের সময় এই গাতটি গাহিতেন:

হে ভগবান ! তুমি আমার অপরাধবশতঃ জুক হইয়া তিরস্কার করিও না, অথবা তুমি অত্যস্ত অসন্তোষস্দ্ধারে আমাকে শান্তি দিও না। তোমার বাক্যগুলি বাণের মত আমাকে বিদ্ধা করে এবং তোমার দ্ওযুক্ত হত্ত আমাকে অত্যস্ত কট দেয়।

"O Lord, rebuke me not in thy wrath: neither chasten me in thy hot displeasure. For thine arrows stick fast in me, and thy hand presseth me sore." 38:1.2

নিজের জীবনের প্লানি অসহা হইলে অবাাষ্টিনের হৃদম রাজর্ষি ডেভিডের স্করেই কাঁদিত। হে ভগবান্! তুমি আমাকে ছাড়িও না। তুমি আমাকে দ্রে রাঝিও না। হে প্রভূ! আমার সাহায্যের জন্ম অরাষিত ২ও, তুমি আমার মুক্তিধান।

"Forsake me not, O Lord: O my God, be not far from me. Make haste to help me, O Lord my Salvation." 38:21-22 Master George Sandys ( জর্জ স্থা বিজ্ঞ )
ডেভিডের হিক্র গীতসংহিতার ইংরেজীতে অন্তবাদ
করিয়াছিলেন। ইংরেজী সাহিত্যে বিখ্যাত কবি
Thomas Crew ( টমাস কু ) তাঁহার বন্ধ ছিলেন
তিনি বন্ধর অন্তবাদ পাঠ করিয়া এন্ডল্ব মোহিত
হন ষে, তিনি তাঁহাকে একটি ইংরেজী কবিতাতে
অভিনন্দিত করেন এবং নিজের জীবনের উপর হিক্কার
দিয়া এইভাবে কবিতার বাংকার দিয়া বলেন:
হে বন্ধু! তোমার অন্তবাদ পড়িয়া আমি আমার
জীবনের পট-পরিবর্তন করিতে চাই। মাটির
প্রতিমায় ( রক্তমাংসের দেহে ) মৃগ্ধ হইরা আমি
তাহাতেই ভগবানের পূজা করিয়াছি। এখন
এই সকল প্রতিমা হন্ম ইইতে বিভিন্ন করিতে
চাই এবং ভগবৎপ্রেমে প্রেরণা লাভ করিয়া কবিতা
রচনা করিতে চাই।

'Prompted by thy example then, no more.
In moulds of clay will I my God adore:
But tear those idols from my heart, and write
What His blest Sp'rit,
not fond love shall indite."

রাজধি ডেভিডের গাঁতসংহিতা খুষ্টান সম্প্রদায়ের অতি প্রিয়। তাঁহার প্রার্থনাগুলি হাদয়ের রক্তে রঞ্জিত এবং পাঠকের প্রাণে নব জীবন আনয়ন করে। গাঁতগুলির ভাষা ও প্রকাশ করিবার প্রণালী কথনও একঘেয়ে হইবার নয়। ভক্তের জনয়ে চিরন্তন আকাজ্ঞাগুলি যে ভাবে প্রকাশিত হওয়া উচিত সেই ভাবেই গাঁতসংহিতায় অমর ভাষায় অভিব্যক্ত হইয়াছে! এই কৃদ্র দিব্য সংহিতাটি মানব-সমাজে রাজ্যি ডেভিডের শ্রেষ্ঠ অবদান। বেখানে প্রাণের ভাষায় মনোভাব প্রকটিত হইয়াছে. সেইখানে দার্শনিক মস্তিক্ষের কট্টকল্পনা পরান্তব স্বীকার করে। গীতসংহিতায় কবির রচনা-চাতুর্য, ভাষার পারিপাট্য, এবং ছন্দের মোহিনী শক্তিনা থাকিতে পারে. কিন্তু ইহাতে এমন এক প্রাণম্পনী অমর ধ্বনি আছে—যাহা দ্বারা কি লাশনিক, কি কবি, কি সাহিত্যিক, কি সাধারণ মাত্রুষ সকলেই দিব্য প্রেরণা লাভ করিতে পারে।

# কেমনে চাহিব সুখ?

#### শ্রীমতী সুজাতা হাজরা

যুগে যুগে তুমি কত না বেদনা সহেছ ভকত তরে, অরি সেই কথা আজিকে আমার নয়নে অশ্রু বারে।

বঞ্চলবাদে বনবাদে আহা কাটায়ে দীর্ঘদিন, রাজার কুনার কুজুদাধনে করিয়াছ ত**ুহু কাঁ**ণ। কুলুযুদৃষ্টি মানব মনেরে ক্ষমাভরে দিয়া মান— গীতারুণধারী আপনার স্থুপ দিয়াছিলে বলিদান।

> প্রেম্বন দেহ জুশের আকারে ক্ষতবিক্ষত ক'রে— প্রমতদ্বৌ নিঠুর মান্ব হাসে উলাস ভরে। ক্রণাকাতর ছলছল আঁথি তবুকর নাই রোধ, নীরবে যাতনা সহিয়া গুধুই মাগিয়াছ সংস্থায়।

জ্বামরণের ব্যথায় পীড়িত আঠমানব লাগি অমিয়াছ পথে রাজগৃহ তাজি—হে মহাবৈরাগাঁ! হাসিম্থে নিলে ভকত-হাতের বিষমাথা উপহার! অরি সে কাতর স্লান মুখছবি ঝরিছে অঞ্ধার!

ভক্তহাণয় প্রেমরস-ঘন করুণা কোমল দেহ—
রুফবিলাসী রাধিকাপ্রেমের মূর্ত সে বিগ্রহ!
ধ্লিশয্যায় অশ্রুপাথারে শচীর স্নেহের ধন,
দারা-গৃহ ছাড়ি, হে প্রেমভিথারী করেছ আকিঞ্চন।

কামকাঞ্চন-বাসনাদগ্ধ দিক্গারা যত প্রাণ, হের সম্মুপে তব সাম্বনা—কাশীপুর উত্থান। নিদারণ ব্যাধি রুদ্ধকণ্ঠ চক্ষু নিদ্রাহীন, নিরুপায় সবে দেখিয়াছে চাহি দিনে দিনে দেহ ক্ষীণ।

> কথা নাহি মুখে-তবু ব'লে গেল ক্ষমাস্থলৰ আঁথি, 'দেহের ছঃথ দেহ শুধু জানে, মনে আনন্দ রাখি'। আপনি প্রভূ যে আপন জগতে বদ্ধ বেদনা-পাশে, কারে অভিযোগ জানাবে মানব শোক-তাপ-মোহেত্রাদে ?

বেদনা-পাথারে গ্লা ভাসে তব প্রেম-উজ্জ্ল মুখ, তোমার বক্ষে রক্ত ঝরায়ে কেমনে চাহিব স্থ্য ?

## সন্ত জ্ঞানেশ্বর

### ব্রহ্মচারী তেজচৈত্র্য প্রধানরভি

পণ্ডিতেরা যে প্রায়শ্চিত চেয়েছিল তা সম্পন্ন হ'ল! পিতা-মাতার এইরূপ করুণ জীবনাস্ত ভাই-বোনদের প্রাণে যে কত মর্মান্তিক আঘাত করল ভা আমরা সহজেই কল্পনা করতে পারি। তথন নিবৃত্তিনাথের বয়স দশ বছর ও জ্ঞানেশ্বরের আট। खनाविधि निष्ठेत সমাজের কঠোর অনুশাসনে নিপীড়িত নিবুত্তিনাথের চিত্তে সমাজের নির্মম আইন-কান্থনের বিরুদ্ধে একটা হেয়ভাব জাগা খুব স্বাভাবিক। তাই পিতা-মাতার মৃতার পর উপনয়ন-সংস্থারের কথা উঠল. নিবৃত্তিনাথ তা গ্রাহ্ম করলেন না; ভাবলেন, এই সমাজে পুনরায় ফিরে গিয়েই বা কি হবে? যজ্ঞোপবীত নাই বা হ'ল।

কিন্তু জ্ঞানেশ্বর কোনও নিয়ম-শাসন ভাঙতে আসেন নি। তিনি এসেছিলেন শাস্ত্রের মর্যানারকা করতে—সাধারণ লোকদের কুসংস্কারাচ্ছন্ন অন্ধকারময় জীবনের আলো বিকীরণ করতে। তিনি দাদার সিদ্ধান্তের প্রতিবাদ করলেন। এই প্রতিবাদ থেকেই যেন উাদের জীবনের গৌরবময় যাত্রা শুরু হ'ল। এই সময় থেকেই মহারাষ্ট্রদেশে ধর্ম ও সমাজের ক্ষেত্রে একটা আন্দোলনের স্থ্যপাত হয়, যার কর্ণধার আমাদের আলোচ্য মহাপুরুষ সন্ত জ্ঞানেশ্বর।

অনেকেই বলে থাকেন, জ্ঞানেশ্বর যে আন্দোলনের স্ত্রপাত করলেন তা জ্ঞাতিপ্রথা ও ব্রাহ্মণদের গ্রোড়ামির বিরুদ্ধে ছিল। প্রক্রতপক্ষে তিনি সামাজিক অসাম্য ও বিবেকহীন নিপীড়নের বিরুদ্ধেই আন্দোলন করেন। নির্ত্তিনাথ ও জ্ঞানেশ্বরের এই সময়ের মনোভাব আলোচনা ক'রে দেখলে আমরা এই জ্ঞিনিস্টি সম্যক্রপে বুঝতে পারব।

নিবৃত্তিনাথ খব উচ্চ ভূমিকার সাধক ছিলেন। তিনি সর্বলাই নিজেকে শিবস্বরূপ মনে করতেন। দৈবাৎ সাত বছর বয়সে তাঁর শ্রীগৈনীনাথের সঙ্গে সাক্ষাৎ হয়। গৈনীনাথ আদিনাপ-প্রবৃতিত নাথ-সম্প্রানায়ের একজন সিদ্ধ মহাপুরুষ ছিলেন। নিবৃত্তি-নাথের মতো অত উচ্চ আধার দেখে গৈনীনাথ খুবই প্রীত হন এবং তাঁকে যোগ-রহস্তে দীক্ষিত করেন। গুরুকুপা লাভ ক'রে নিবুত্তিনাথ ক্রতবেগে আধ্যাত্মিক জীবনে অগ্রদর হ'তে লাগলেন। জ্ঞানেশ্বর ছোট ভাই ও বোন সহ বড ভাইয়ের শিয়াত্ব স্বীকার ক'রে সাধনভজন সম্বনীয় নির্দেশ নিয়ে কঠোর সাধনায় নিযুক্ত হলেন। ছঃখের বিষয়, এ দৈর সাধনেতিহাস লিপিবদ্ধ নেই। কিন্তু আধ্যাত্মিক রাজ্যে এঁদের উপলব্ধিদকল দেখে বেশ অমুমিত হয় যে, এঁরা গভীর সাধনা ও তপস্থার জীবন অতিবাহিত করতেন। সকল সময় ভগবানের চিন্তা ও ভগবৎ-প্রদক্ষ নিয়েই থাকতেন। এই ছোট বয়দে এঁদের উচ্চতম আধ্যাত্মিক অনুভূতি দেখে আশ্চর্য হ'তে হয়!

জ্ঞানের উচ্চতম ভূমিকায় জাতি বর্ণ বা কোনও রকম ভেদ থাকে না—সাধক তথন বিধি-নিষেধের গণ্ডি পেরিয়ে এমন এক রাজ্যে উপস্থিত হন যেখানে কঠব্যাকর্তব্য থাকে না; থাকেন একমাত্র সর্বভেদাভেদের পারে অথও সচ্চিদানন্দ্রন বস্তা। নির্ভিনাথ এই অমুভূতিতে প্রতিষ্ঠিত হয়েছিলেন। তাই যথন তাঁকে উপনয়ন-সংস্থারের সম্বন্ধে বলা হ'ল, তিনি বললেন, "উপনয়নের আমার কি দরকার? আমি শুদ্ধ-ব্দ্ধ-মাজ্যম্বরূপ! আমি ব্রাহ্মণ নই, ক্রিয় নই, বৈশ্ব নই, শুদ্ধ নই। আমি মহতত্ত্ব বা বিরাট্—কিছুই নই। আমি কুল-অকুলের পারে, বিগুণাতীত। আমি নিগুণি তৈত্ত্বেরপ

আত্মা। আমার ধর্মাধর্ম বা বিধি-নিষেধের কোনও প্রয়োজন নেই।

কিন্ধ জ্ঞানেশ্বরের দৃষ্টিতে অজ্ঞান সাধারণ লোকদের হীন দশা দৃঢ় ভাবে অস্কিত হয়েছিল; তিনি দেখতেন, তারা অজ্ঞান ও কুদংস্কারের পক্ষে পোকার মত কিলবিল করছে; ভারতেন, আমরা জ্ঞানী হ'য়ে যদি এরপভাবে পাশ কাটিয়ে ষাই তো কি ক'রে চলবে? তাদের কে বোঝাবে? আমরা যদি শাস্ত্রের মর্যাদা ভাঙি, তা হ'লে এই অজ্ঞানদের কী হবে? হই না আমরা পূর্ণকাম, আত্ম-দর্শনে প্রতিষ্ঠিত, কিন্তু তাতে এই অজ্ঞান জন-সমাজের কী হ'ল? স্থেতরাং আমাদের উচিত, নিজেরা শাল্প মর্যাদা রক্ষা ক'রে তাদের প্য দেখানো।

এই ভেবে তিনি প্রত্যক্ষে নির্ত্তিনাথকে বললেন, "দাদা, তুমি যা বলছ, সত্য; তুমি সত্য সত্যই শুদ্ধ বৃদ্ধ আত্মস্বরূপ। তোমার পবিত্রতায় কে সন্দেহ করতে পারে ? সত্যই আত্মার সহিত বিধি-নিষেধের কোন সম্বন্ধ নেই। কিন্তু এটাও তো লাপ্রে আছে যে, অবৈধ আচরণ নিতান্ত দূষিত। স্বধর্ম, অধিকার ও জাতিভেদাহ্যায়ী যা কর্তব্য, তার অনুষ্ঠান অবশুই করতে হয়। স্কৃতরাং লোকসাধারণকে এই শিক্ষা দেবার জন্ম সাধুদের এই নিয়ম পালন করা অবশ্য কর্তব্য। এতে অনাচারের কোন আশ্বন্ধ থাকবে না। আমরা যতই উচ্চ অবস্থা লাভ করি না কেন, শাস্ত্রবিধি লজ্মন করা দোষযুক্তই হবে। চল, ব্যহ্মণদের পায়ে পড়ি ও মিনতি ক'রে উপনয়ন-সংস্কার করিয়ে নিই।"

জ্ঞানেশ্বরের এই কথা হ'তে এটা বেশ ব্রতে পারা যায় যে, তিনি কি ধরনের সমাজ-সংস্থারক ছিলেন এবং তাঁর জন্ম-গ্রহণের তাৎপর্য কী চিল।

শেষে ভাই-বোনেরা পণ্ডিতদের সমীপে গেলেন।
তারা বলগ, শমারা শাস্তাজা উল্লন্ডন করতে
পারি না। তোমাদের উপনয়ন হওয়া অসম্ভব।
তবে যদি পৈঠনের পণ্ডিতদের কাছ থেকে শুদ্ধি-

পত্র আনতে পার, তা হ'লে আমরা তোমাদের ব্রাহ্মণ-ধর্মে অঙ্গীকার করব।" জ্ঞানেশ্বর বললেন, "আচ্ছা, তাই করব।" এই ব'লে ভাই-বোনদের সঙ্গে নিয়ে তিনি পৈঠনাভিমুখী যাত্রা করলেন।

তথনকার দিনে পৈঠন সংস্কৃত-বিভার একটি প্রধান কেন্দ্র ছিল। লোকে উহাকে দক্ষিণের বারাণদী বলত। যথাসময়ে পৈঠনে ব্রাহ্মণদের সভা হ'ল। নিবৃত্তিনাথ তাঁদের সম্মুথে আলন্দীর ব্রাহ্মণদের পত্রথানি রাথলেন এবং শুদ্ধি-পত্র দেবার ক্ষন্থ কর্মানীর এই ছেলেদের শুদ্ধির জন্ম কোন বিধান খুঁছে পেলেন না। শেষে এই নির্ণয় দেওয়া হ'ল যে, এই ছেলেদের নিকৃতির কোন উপায় নেই। স্থতরাং তারা যে অবস্থায় আছে তাতেই থাকুক, ভগবানের নাম জল করুক, সংসারের মায়া না বাড়িয়ে অথও ব্রহ্মর্য পালন করুক এবং বৈরাগ্যান্থেরে অভ্যাদ ক'রে স্ব্র্যুব্ধ স্ব্রাহ্ময় শ্রীহরিকেই দেখতে চেষ্টা করুক।

'সন্ন্যাসীর ছেলেদের' দেখবার জন্ত সেই সভায়
শত শত ব্রাহ্মণ ও অন্তান্ত লোক জমেছিল। যখন
নির্দেশ দেওয়া হ'ল তারা ভাবল যে, নির্ভিনাথ
উহার প্রতিবাদ করবেন। কিন্তু যথন তারা
দেখল যে, নির্দেশ শুনে ভাই-বোনদের মনে ছঃখ
হওয়া দ্রে থাকুক—বরং তাঁদের আনন্দই হয়েছে,
তথন তাদের আশ্চর্যের আর সীমা রইল না!
তারা ব্রল না যে, যারা জন্মাবিধি পবিত্র, অন্তবয়স
থেকেই যারা বাইরে ও ভিতরে সেই এক অন্বয়স
দিচেদানন্দ ব্রহ্ম অন্তর্ভব করছেন, তাঁদের জক্তে ব্রহ্মন
চর্য ব্রতের বিধান দেওয়া—ঠিক যেন প্রোভিন্থনীকে
সর্বদা প্রবাহিত হ'তে বলা! ভাই-বোনেরা সমবেত
ব্রাহ্মণদের জন্ত আন্তরিক ক্তক্ততা জ্ঞাপন করলেন।

সভা বিদর্জনকালে কেউ রহস্তচ্ছলে **তাঁদে**র জিজ্ঞানা করে, "ওহে, তোমাদের নামের অর্থ কী <sub>?</sub>" নিবৃত্তিনাথ বললেন, আমি নিবৃত্তি। প্রবৃত্তির ,সহিত আমার কোন সম্পর্ক নেই। আমি রাজযোগী—অথও স্বরূপানন ভোগ করি।

জ্ঞানদেব বললেন, আমি জ্ঞানদেব—সর্বত্র আমার গতি ও জ্ঞান, জিগ্গেস করলে আমি বার বার এই কথাই বলব।

সোপানদেব উত্তর দিলেন, ভগবানের নামে ক্ষৃতি উৎপন্ন করা ও ভক্তদের বৈরুঠ লাভ করিয়ে দেওরা আমার কাজ। আমি বৈরুঠের সোপান।

মুক্তাবাঈও পশ্চাংপদ হলেন না—বললেন, আমি মুক্তির দার খুলে দিই। ইহলোকে ভগবানের লীলা দেখবার হুল জন্মগ্রহণ করেছি।

ছোটদের মুখে এইরপ বড় বড় কথা শুনে অনেকেই হেদে উঠল। এমন সময় রাস্তায় একটা মহিষ বাচ্ছিল। তার দিকে আঙুল দেখিয়ে কেউ একজন জ্ঞানদেবকে উপহাস ক'রে বলল, "দেখ, দেখ, ওহ জ্ঞানদেব যাচছে। নামে আর কি আছে? ঐ মোষটাও তো জ্ঞানদেব!" সকলে হো হো ক'রে হেদে উঠল। কিন্ধ জ্ঞানেশ্বর বিল্পাত্র কুন্তিত না হ'রে ধীর গন্তীরশ্বরে বললেন, "হাঁ, আপনি ঠিকই বলছেন। বাস্তব পক্ষে উহাতে আর আমাতে কোন ভেদ নেই। ঐ মোষটাও আমার আত্মস্বরূপ। সকল দেহে একই চিংক্র্য প্রকাশমান।"

জ্ঞানেখরের এই কথা শুনে কেউ একজন
মহিষের পিঠে চাবুক দিয়ে জোরে আঘাত করল।
কি আশ্চর্য! সকলেই চোথ মেলে দেখল, সঙ্গে
সঙ্গে জ্ঞানেখরের পিঠের উপর কালশিরা পড়ে গেছে
এবং তা থেকে ফোঁটা ফোঁটা রক্তও পড়ছে!
জ্ঞানেখর দেখিয়ে দিলেন যে, একান্মভাব শুধু
মূথের বা বইয়ের কথা নয়, বয়ং উহা বাশ্তব
জীবনেও আনতে পারা যায়। যথাযথ সাধনা
করলে জীবনে এমন একটা অবস্থা আসে, যথন
জীবনাত্রে কোন ভেদ আর অমুভূত হয় না।

নে অবস্থায় মান্নবের ক্ষুত্র অহং দেই 'মহান্ অহং'-এ এত দ্র লয় পায় যে নিজের পৃথক্ অন্তিত্ব মোটেই বোধ হয় না। তথন চরাচরে দেই এক অহম 'মামি'ই অন্তঃত হয়।

কিন্তু এইথানেই কথা শেষ হ'ল না। উপহাস করতে বদ্ধপরিকর যারা, তারা এত সহজে ছাড়বে কি ক'রে? বিজ্ঞাপ ক'রে বলল একজন, "যথন এই মোষটাও জ্ঞানদেব, তথন দেও বেদের ঋক্মস্ত বলবে ! তানেখরের স্বরে যেন মেঘ গর্জন ক'রে উঠন. "কেন বলবে না? আপনারা ব্রাহ্মণ। আপনাদের বাণী কখনও মিথ্যা হবার নয়।" এই বলে তিনি মতিযের সমীপে গেলেন ও তার মাথার উপর হাত বুলাতে লাগলেন। সঙ্গে সঙ্গে মহিষের মুথ দিয়ে বেদের ঋক্দকল বহিগত হ'তে লাগল— কেমন নিৰ্দোষ উচ্চারণ! কি নিভূলি মন্ত্ৰপাঠ!! শ্রোতারা তো শুনে স্তম্ভিত !—নয়ন পলক্ষীন, মুখ শব্দংখন। তারা কাঠবৎ দাঁড়িয়ে রয়েছে। অনেক-ক্ষণ পরে তাদের চমক ভাঙল। যা দেখছি তা কি সতা? যা শুনছি তা ভ্ৰম তো নয়? চোথ মেলে **८एथन** व्यक्तित, कान नित्य छनन शूनदाय। ना, সব সতাই। সামনেই মোষ্টি দ।ড়িয়ে রয়েছে আর তার মুথ দিয়ে বেরুডেছ অনর্গল ঋক্দকল-ধীরবাহিনী স্রোত্ত্বিনীর মত। পণ্ডিতেরা লজ্জায়, ক্ষোভে আড়ষ্ট হ'য়ে গেলেন, তাঁদের অভিমান চুর্ণ হ'ল। বুঝলেন যে এই চারজন সামাত্ত লোক নন। তাঁদের অলৌকিকত্বে বিশ্বাসী হ'য়ে পৈঠনের ব্রাহ্মণেরা তাঁদের শুদ্ধি-পত্র প্রদান করলেন।

জ্ঞানেখরের পরবর্তী জীবন আধ্যাত্মিক আলো বিকীরণের জীবন। কিছুকাল পৈঠনে থাকার পর উারা চারি ভাই-বোন নেবাসায় এলেন। নেবাসা প্রবরা নদীর তীরে এক প্রাচীন পুণাক্ষেত্র— মহালম্বাক্ষেত্র বা ক্ষালসাপুর নামেও প্রসিদ্ধ। এথানে আসার সময় আর এক অলৌকিক ঘটনা ছেটে। যথন ভারা নেবাসায় পৌছলেন, জ্ঞানেখর দেখেন, এক সাধ্বী স্থী মৃত স্থামীর শবের কাছে বসে করণ ক্রেন্দন করছে। তিনি থোঁজ-থবর করে ধথন জানতে পেলেন যে, মৃত ব্যক্তির নাম 'সচ্চিদানন্দ', তথন বিস্ময়ে তাঁর মুথ থেকে বেরিয়ে গেল, "একি? সৎ-চিৎ-আনন্দ? সৎ-চিৎ-আনন্দকে কিকেন্ট কথনও মেরেছে? সচ্চিদানন্দের কোন উপাধি হয় না, মৃত্যু ক্সিন্কালেও তাকে স্পর্শ করতে পারে না।" এই ব'লে তিনি শবের গায়ে হাত বুলালেন, অমনি মৃত ব্যক্তির চেতনা ফিরে এল; সে উঠে দাঁড়াল; পুনঃ পতিত হ'য়ে জ্ঞানেশ্বরের চরণ ছ'থানি জড়িয়ে ধরল। এই লোকটিই পরে 'সচ্চিদানন্দ-বাবা' নামে বিখ্যাত হন, ইনি 'জ্ঞানেশ্বরী' লিপিবজ করেন।

'জ্ঞানেশ্বরী' শ্রীমদভগবদগীতার উপর জ্ঞানে-শ্বরের ভাষ্য। তথন জ্ঞানেশ্বর মাত্র প্নেরোয় পড়েছেন। নেবাসায় থাকাকালে এগ্রুফ নিবুত্তি-নাথের সম্মুথে জ্ঞানেশ্বর লোকসাধারণের কল্যাণের ব্দক্ত মারাঠী ভাষায় গীতার ব্যাব্যা করতে আরম্ভ করেন। সে এক অপূর্ব ব্যাখ্যা—অপূর্ব ভাষায়। যেন অন্তরের অনুভৃতিসকল এ গুরু-প্রদত্ত উপদেশ ও গীতোক্ত বাণীর সহিত মিলিত হ'য়ে এক ত্রিবেণী স্বষ্টি করল। সেই ত্রিবেণীতে অবগাহন ক'রে সহস্র সহস্র লোকের জীবন ধরু হ'য়ে গেল। তারা যেন একটা নূতন আলোক পেল। এতদিন বেদান্তের সত্যসকল ব্রাহ্মণ পণ্ডিতদেরই অধিগম্য সংস্কৃত ভাষায় লুকায়িত ছিল। ভাগীরথী যেন এতদিন নিজেকে পণ্ডিতদের ভাষা ও ভাবের ব্রটিশতায় লুকিয়ে রেথেছিলেন। এখন কিন্তু জ্ঞানেশ্বর স্কলের কল্যাণের জন্ম সেই ধর্ম-ভাগী-র্থীকে আহ্বান ক'রে সমতল প্রামেশে আনলেন. ষাতে ধর্মপিপাস্থগণ নিজেদের পিপাসা তপ্ত ক'রে সেই এক সত্যে উপনীত হ'তে পারেন। এই কার্যে কিন্ত বাধাও কম হ'ল না। গোড়া পণ্ডিতেরা এতে বাধা দিতে চেষ্টার কোন ত্রুটি করলেন না।

বেদান্তের সভ্য শূদ্র প্রবণ করবে ? না, তা কথনই হ'তে পারে না। কিন্তু পণ্ডিতদের সকল চেষ্টা, বিফল হ'ল। যেখানে ভগবানের ইচ্ছা, দেখানে মানুষের ইচ্ছা আর কী করবে ? অমিতাভ বুদ্ধের ন্থায় জ্ঞানেশ্বর পণ্ডিতদের মিথ্যা গর্বে আঘাত ক'রে লোকসাধারণের ভাষায় গীতার ব্যাখ্যা করলেন। এই ব্যাখ্যার মাধ্য জাঁরাই অমুভব করতে পারেন যারা মূল মারাঠীতে 'জ্ঞানেশ্বরী' পাঠ করেছেন। কাবোর দৃষ্টি দিয়ে দেখলে পর সে এক আদর্শ কাব্য-গ্রন্থ, তত্ত্বজানের বিচারে এক গভীর তত্ত্বজানের গ্রন্থ, ধর্মের দিক দিয়ে দেখলে ধর্মের স্থল্ম রহস্রোদ-ঘাটনকারী এক অপূর্ব ধর্মগ্রন্থ ও ভাষার দিক দিয়ে দে এক অনুপম অভিনব ভাষার গ্রন্থ। যে কোনো দিক দিয়ে দেখা যাক্, এমন আর একটিও মারাঠী গ্রন্থ নেই যা এর সমকক্ষ হ'য়ে দাঁডাতে পারে।

'জ্ঞানেশ্বরী' লেখা পূর্ণ হবার পর নিবৃত্তিনাথ একদিন জ্ঞানেশ্বরকে বললেন, "জ্ঞান, অনেক কিছু লেখা, বলা ও বিবেচনা করা হ'ল। এখন কিছু মৌলিক রচনা হোক।" গুরুস্থানীয় দাদার এই আদেশে জ্ঞানেশ্বর 'অমৃতামুভবে'র রচনা শুরু করলেন, যাতে নিজের সমস্ত অমুভৃতি ঢেলে দিলেন। এও এক অপূর্ব গ্রন্থ।

তারপরে আমরা জ্ঞানেশ্বরকে দেখতে পাই পরিব্রাক্ষকরপে— নানা ক্ষেত্রে, নানা তীর্থে। সাথে আছেন নিবৃত্তিনাথ, সোপানদেব, মৃক্তাবাঈ এবং অহাক্স ভক্তগণ। এই ভ্রমণকালে জায়গায় জায়গায় ধর্মপিপাস্থদের ভিড় লেগে বেত। জ্ঞানেশ্বের কীতির কথা— পৈঠনের সেই অলোকিক ঘটনার পর থেকে মহারাষ্ট্রের চারিদিকে ছড়িয়ে পড়েছিল। স্থতরাং বেখানেই তারা বেতেন, সেখানেই স্থানীয় জনগণ তাঁদের অভ্যর্থনার জন্ম দাঁড়িয়ে থাকত। সে এক অপূর্ব জাগরণ—বেন সাক্ষাৎ ধর্ম জ্ঞানেশ্বেরের রূপ ধরে একাধারে জ্ঞান ও ভক্তির স্থোভোধারা

বইয়ে দিছেন। জ্ঞানেশ্বর নিজে নির্গুণ ব্রহ্মে
, প্রতিষ্ঠিত হয়েও জনসাধারণের জক্ত সপ্তণ ব্রহ্মের
আরাধনা ও নিজান কর্মের শিক্ষা দিতেন তাঁর
চোথে ঈশ্বর-লাভে ব্রাহ্মণ ও শৃদ্রের কোন ভেদ
ছিল না। সকলেই সমানভাবে ভগবৎক্রপার
অধিকারী। তাঁর ভক্তদের মধ্যে ছিলেন বিখাত
নামদেব দরজী, নরহরি সেকরা, গোরা কুমোর,
সাংবতা মালী বাঁদের নাম আন্ধুও গোঁড়ো ব্রাহ্মণেরা
পর্যন্ত শ্রহ্মাণ্রে নিয়ে থাকেন। এতে আমরা সে
জাগরণের পরিমাণ্রেশ ধারণা করতে পারি।

এই প্র্যটনকালে অনেক অলোকিক ঘটনা ঘটে। কিন্তু এখানে স্থানাভাবে ওস্ব চর্চা করা হবে না। শুধু জ্-একটি মহজ্বপূর্ণ ঘটনার উল্লেখ ক'রে এই প্রবন্ধটি শেষ করব।

যথন ত্রিবেণীসঙ্গমে স্নান ক'রে জ্ঞানেশ্বর সদলবলে পৌছেছেন, তথন মণিকর্ণিকার্যাটে मृम्गनाठार्य त्कान এक मशन् यद्धत উদ্যাপনে वाउ ছিলেন। সেজ্ঞ সেখানে বহু বড় বড় বৈদিক শান্ত্রী ও পোরাণিক পণ্ডিতেরা সমবেত হয়েছিলেন। দে সময় এক বিবাদ হয়—দেই যজ্<u>জে</u> সর্বপ্রথম কাকে বরণ করা হবে ? কোন সমাধানই সকলের মন:পুত হয় না। শেষে মুদ্গলাচার্য এক উপায় ঠিক করলেন। তিনি একটি হাতী আনালেন এবং তার শুঁড়ে একটি পুষ্পমাল্য ঝুলিয়ে দিলেন। ঠিক र'न, रां वि यात्र शनाय मिटे मानां वि পরিয়ে प्रित, তাকেই অগ্রে বরণ করা হবে। প্রত্যেক পণ্ডিতই চাইছে, মালা তারই গলায় এসে পড়ক, কিন্তু সকলে আশ্চর্য হ'য়ে দেখল, হাতি সেই মালাটি জ্ঞানেশবের গলায় পরিয়ে দিল। ভক্তদের প্রাণ व्यानत्म (नरह छेठेम। यथारनहे क्यांनियत रशस्त्रन সেথানেই তিনি বন্দিত হয়েছেন। সিংহ-শাবক যেখানেই যাক না কেন, পশুরাজ ব'লে গণ্য হবে। সুর্ঘকে আপন গরিমা প্রচার করতে হয় না। যথন ষেখানে উঠবে, সকলে চিনে নেবে যে, এই সুর্ব !

নানা তীর্থক্ষেত্রে ভ্রমণ ক'রে শেষে জ্ঞানেশ্বর ভাই-বোনদের সহিত আলন্দী ফিরে এলেন ৷ তাঁর অলৌকিকত্বের স্থগন্ধ সর্বত্রগ মহান্ বায়্র সাথে मार्थ हाजिनित्क मृत मृतास्तरत इंडिरा পड़न। কিন্তু সেই গৌরব সকলের হানয়ে একরূপ আহলাদের তরঙ্গ উত্থাপিত করল না। অনেকেরই মনে জেগে উঠল পুরাতন হিংসার বিষ। এদের মধ্যে বিশেষ উল্লেখযোগ্য চাঙ্গদেব। ইনি একজন মস্ত বড় যোগী. যোগিক সমস্ত সিদ্ধিতে পারদর্শী, যোগবলে তিনি मृञातक टानिक वांत्र कितिरय निरय्छित्नत । >800 বছর বয়স হলেও তিনি দেখতে ছিলেন যুবকের মতো৷ কালক্রমে তিনি শুনতে পেলেন জ্ঞানেশ্বরের कथा-उँ।त कीवत्नत वह्रविध जालोकिक चर्रेनावली। কেউ এসে একদিন জানিয়ে গেল: পৈঠনে জ্ঞানেশ্বর মোধের মুথে ঋগ্বেদ বলিয়েছেন; আমি তথন ওথানেই হাজির ছিলাম।—শুনে চাঙ্গদেবের অভিমানে ধাকা লাগল। ভাবলেন. আমি ১৪০০ বছরেও যা করতে পারলাম না, এই ছেলেটা তা ক'রে দেখিয়েছে। একবার अटक (मथा ठाই। किन्न (म**था कि क**रेंद्र इटव ? আমার যাওয়া ঠিক হবে না। সে ওইটুকু ছেলে, আর আমি এত বড় লোক! আমি কি ক'রে যাব ? শেষে ঠিক করলেন, একথানা চিঠি পাঠাই। কিন্তু চিঠিতে কি ভাবে সম্বোধন করি ? 'কল্যাণ-বরেষু' লিখতে পারি না; সে এত বড় লোক, এত সব অলৌকিক ব্যাপার ঘটিয়েছে। স্থতরাং তা লেখা চলবে না । তবে কি 'শ্রীচরণেয়' লিথি ? ছি:, তাও কি ক'রে হবে? আমি ১৪•• বছরের বুড়ো, আর ও সেদিনকার ছেলে।

শেষ পর্যস্ত তিনি কাগজে কিছু না লিথে
সাদা কাগজখানিই শিশুদের হাতে জ্ঞানেশ্বরের
কাছে আলন্দী পাঠিয়ে দিলেন। তাদের দেখামাত্রই জ্ঞানেশ্বর জিজ্ঞাসা করলেন, "সাদা কাগজই
কি চালদেব আমার জন্ত পাঠিয়েছেন ?" শিশ্বেরা

তো ভনে অবাক্! কি ক'রে জানতে পারলেন हिनि ? প্রণাম ক'রে কাগজ্ঞানি সামনে রাখলেন। মুক্তাবাঈ সহজভাবে কাগজ্ঞানি হাতে নিয়ে "১৪০০ বছর মাথা কেটে তপিস্তো করেও দে এই কাগজের মত সাদাই থেকে গেল!" সকলেই এই त्रराष्ट्रां कि **अ**त्न ८२८म डिक्रेग। नित्रुं जिनाथ জ্ঞানেশ্বকে বল্লেন, "জ্ঞান, দে এত তপস্থা করেও ব্রহ্মজ্ঞানের সম্বন্ধে একেবারে শৃত্য। সিদ্ধির গর্ব ও অহংকার ওকে গ্রাস করেছে। তুমি এখন কিছু লিথে পাঠাও যাতে ওর অক্লানতিমিরাচ্ছন্ন অন্তঃ-করণে কিছু আলো আসে।" শ্রীগুরুর আজ্ঞা শিরোধার্য ক'রে জ্ঞানেশ্বর চাঙ্গদেবকে ৬৫ শ্লোকে একথানি চিঠি লিথলেন। এই ছন্দকে মারাঠীতে 'ওবি' বলা হয়। ঐ চিঠিখানি "চাঙ্গদেব পাস্থী" নামে বিখ্যাত। পাস্ঠী অর্থে প্রষষ্টি। এতে সংক্ষেপে জ্ঞানেশরের সমস্ত দর্শনের নিদর্শন আছে। এটি আত্মজ্ঞানে ভরা—উপনিষহক্ত 'ভত্তমসি' মহা-বাক্যের অমুপম ব্যাখ্যা ও বিবেচনা।

চাঞ্চদেবের শিয়োরা জ্ঞানেশ্বরের সেই চিঠিখানি
নিমে গিয়ে গুরুর হাতে দিলেন। কিন্তু চাঞ্চদেব
তার কিছুই বুঝতে পারলেন না। স্থির করলেন,
জ্ঞানেশ্বরের জ্ঞান পরীক্ষা করা যাক। সহস্রাধিক
শিয়া সহ তিনি সিংহারত হ'বে, হাতে সাপের চাবুক
নিমে আলন্দীর দিকে রওনা হলেন।

এদিকে চার ভাই-বোন বাড়ীর বাইরের ভাঙা দেয়ালের উপর বদে আনন্দে গল্প করছিলেন। নিবৃত্তিনাথ চাঙ্গদেবের আসার ধবর পেয়ে জ্ঞানদেবকে বললেন, "চাঙ্গদেবের মত বড় মহাস্ত দেখা করতে আসছেন। চল, একটু এগিয়ে গিয়ে অভ্যর্থনা করি।"

কিন্ত কিলে চড়ে যাওয়া যায়? জ্ঞানেশ্বর সেই জড় নিজীব প্রাচীরকে চলতে আদেশ করলেন, অমনি প্রাচীরটি ক্রতবেধে চলতে লাগল। এই অসন্তব ব্যাপার দেখে চাঙ্গদেব বিশ্বয়ে অভিভৃত হ'মে গেলেন। তিনি নিজে এত বড় সিদ্ধ পুরুষ, , কিন্তু তাঁর জড় নির্দ্ধীব বস্তব উপর কোনই জোর ছিল না। জ্ঞানেশ্বর যেন এক আবাতে তাঁর গর্ব থর্ব ক'বে দিলেন।

জ্ঞানেধরকে বললেন চাঞ্চদেব রুদ্ধকণ্ঠে, "ওরে ছোট্ট ছেলে, আয় তাড়াতাড়ি। এত মহন্ত তুই পেলি কোথেকে? তোকে দেখলে তো একেবারে ছোট্ট ছেলেই মনে হয়।"

জ্ঞানেশ্বর: ব্রহ্ম কি কথনো ভোট বা বড় হয়? চাক্ষ: ব্রহ্ম কি, তুই জ্ঞানিস ?

জ্ঞানে: ঘটে ঘটে তো তিনিই রয়েছেন। তাঁতে ভেদ কই? চারি বেদ এই কথাই বলেন।

চাঙ্গঃ তোর ভেদভাব কিনে দূর হ'ল ?

क्कार्तः मन् छक् हाथ यूल भिराहरून।

চাক : চোথ খোলার অর্থ কীরে ভাই ?

জ্ঞানেঃ ওরে বোকা, আত্মম্বরূপে প্রতিষ্ঠিত হওয়া।

চাক: ওঃটুকুছেলে, আর তোর এত বুদি।

জ্ঞানে: এত বড় লোক, আর এইটুকু কথা!

চান্ধ: আমার মন কি ছোট হয়ে গেছে?

জ্ঞানে: অজ্ঞানে গর্ব হয়েছে।

চাঙ্গঃ তা কিসে যাবে ?

छ्वांतः मन् छक्त भवन ता

চাক: সদ্গুরুর রূপা কি তুই-ই পেয়েছিস?

জ্ঞানে: ভূতমাত্রে উহা ভরা, তবুও অশেষ।

চাঞ্চ: তবে বাকী স্কলকে যমরাজ্ঞ কেন

रिंदन निष्य यान ?

জ্ঞানে: তারা অবিশ্বাদে হাবুডুবু খাচ্ছে যে !

চান্ন: কি, বিশ্বাসই সার ?

জ্ঞানে: পুরাণ তো এই বলেন।

ठाकः यनि व्यापि नम् छक्त भंतन ना निहे ?

জ্ঞানে: তো চুরাশির চক্রে পড়বি।

চাক : বুড়ো হ'লে পর যদি ভক্তি করি ?

জ্ঞানে: কিন্তু কাল' তোর আজ্ঞা মানবে, ভবে তো ?

চাজ: তবে ভজন কোন্ সময়ে করি?

জ্ঞানে: 'দোহ্চং মাল্ল' সময়ের কোন নিয়ম নেই।

চান্ধ: জপ কোন্দিন কোন্মুহুর্তে করা চাই ? জ্ঞানে: দিন ও রাতের কোন ঝগড়া নেই।

চাঙ্গ: কিন্তু ছেলেমান্তব তুই, বল দেখি ভাই, কত লোক এইভাবে নিস্তার পেয়েছে?

জ্ঞানে: তার কি ইয়তা আছে রে বোকা?
যেটা বলবার নয় তাই বলে যাচ্ছিদ!
চুপ কর! বেশী বক্বক্ করিগনে।
নইলে ডাঙা মেরে তোর সব অজ্ঞান
বের ক'রে দেব। 'আমার-তোমার'
অনেক ২'ল। পাঁচটি ছেলে কি
গঙাগোলই না করেছে।

চান্ধ: পাঁচটি ছেলে কার?

জ্ঞানেঃ আত্মারামের।

চাক : এ সমস্ত খেলা কি তাঁরই ?

জ্ঞানে: হাঁ, খেলা খেলেও তিনি সকল থেকে আলাদা।

চাঙ্গ: তুই কি ক'রে ব্ঝলি এই থেলাটিকে ? জ্ঞানে: নির্ভিনাণের প্রসাদে।

চান্ধদেবের গর্ব দূর হ'ল। তিনি জ্ঞানেখরের শিষ্যত্ব স্বীকার করলেন এবং 'পাস্টি'র অর্থ বৃঝিয়ে দেবার জন্ম সাগ্রহ অনুরোধ জানালেন। কিন্ত প্রত্যেকবার জ্ঞানেশ্বর চান্ধদেবের এই কথা এড়িয়ে যান। একদিন চাঙ্গদেব ধরেই বসলেন। তখন নিরুপায় হয়ে জ্ঞানেশ্বর বললেন, "বেশ, তা হবে। কিন্তু তোমাকে একটি প্রাণ বলি দিতে হবে।" নিজ শিঘাদের জিজাসা করলেন, "তোমাদের মধ্যে কেউ আমার জন্ম প্রাণ দিতে রাজী আছে । যদি কেউ থাক, সকালে এস।" এই কথা শুনেই শিষ্যদের প্রাণ শুকিয়ে গেল। তারা সকলেই রাত্রে ওঝান থেকে পলায়ন করল। সকালে সহস্রাধিক শিষ্যদের মধ্যে একজনকেও না দেখে, ব্যাপারটি বুঝে চাঙ্গদেব নিজেই প্রাণ দেওয়ার সংকল্প করলেন। তার এই সংকল্প ভনে জ্ঞানেশ্র বললেন, "আমি অক কারও প্রাণ চাইনি তো, তোমারই প্রাণ চেয়েছিলুম। নিজের 'অহং' —যাকে তুমি এত ভালধানো, ও যার দঙ্গে তুমি জড়িয়ে রয়েছ—তাকেই বলি দাও; তবে 'পাদ্ধী'র মর্ম ব্রতে পারবে। এই আমার অভিপ্রায়।" চাঙ্গদেব তাই করশেন। গুরুবাক্যে বিশ্বাসী হ'য়ে. গুরুকুপা লাভ ক'রে তিনি শেষে জীবনুক্ত অবস্থা লাভ করেন।

জ্ঞানেশ্বরের অবতার-গ্রহণের কার্য শেষ হ'মে এল। ভগবানের প্রিয় যাঁরা, তাঁরা এ সংসারে আর বেশী দিন থাকেন না। তিনি স্বেচ্ছায় ১২৯৬ খ্রীষ্টান্দে মাত্র ২২ বছর বর্ষে তাঁর মর্ত্যনীলা সংবরণ ক'রে মহাসমাধিতে লীন হলেন। প্রিয় ভাইয়ের বিয়োগে এ সংসারে থাকা অর্থহীন বুঝে বাকী তিন ভাই-বোনও এক বছরের ভিতরেই দেহত্যাগ ক'রে সেই অথও ব্রন্ধে লীন হ'য়ে গেলেন।

'অমৃতানুভবে'র একটি 'ওবি'

ভেত্ন লাজেনি আবজী। স্নেকরসী দৈত বুড়ী। জো ভোগণ্যা ঠাব কাটী। দৈতাচা জে থে॥ ভেদ লজ্জা পাইয়া প্রেমবশতঃ একরদে ঝাঁপ দিল, বে (ভেদ) ভোগের সন্ধানে বৈতের কাছে গিয়াছিল।

— শ্রীজ্ঞানেশ্বর

## নরেন্দ্র-ব্রজেন্দ্র-প্রসঙ্গ

#### ডক্টর শ্রীকালিদাস নাগ

আচার্য ব্রঞ্জেন্দ্র শীলকে নরেন্দ্র-প্রসক্ষে স্মরণ করা উচিত; তিনি নরেন্দ্রের এক বছরের কনিষ্ঠ (১৮৬৪ জন্ম) হলেও হজনে একই সময়ে একই কলেঞ্জে (General Assembly) F.A. (১৮৮০) ও B. A. (১৮৮২) পাশ করেন। হজনেই সেকালের শ্রেষ্ঠ দার্শনিক অধ্যাপক (Dr. Hastie) হেগিল প্রভৃতি) অধ্যয়ন করেন। তাঁর কাছেই Trance বা 'সমাধি' কথাটির ব্যাখ্যা প্রসক্ষে নরেক্ত শুনেন:

"I have seen only one person—Sri Ramakrishna Paramahansa—who has experienced this blessed state of mind; ...you can understand if you go there (Dakshineswar) and see for yourself".

বিদেশী অধ্যাপকের এই উক্তি হুই ছাত্র-বন্ধুর জীবনেই গভীর রেঝাপাত করে, তাঁরা হ'জনেই জীবন ভরে প্রমাণ ক'রে গেছেন যে বিশ্ব-দর্শনের ইতিহাসে ভারতীয় অধ্যাত্ম-সাধ্যা ও দিদ্ধি অত্যাচ্চ স্থান অধিকার ক'রে আছে।

ব্রজেন্দ্রনাথ আমায় বলেছেন যে সেই সময় থেকে তিনি ভারতীয় দর্শন-শাস্ত্র মূল সংস্কৃতে পড়তে শুরু করেন ও সে কাজে ৮ভূদেব মুশোপাধ্যায় তাঁকে উৎসাহ দেন।

সেই তপস্থার প্রথম ফল ছাপার অক্ষরে পেয়েছি ব্রক্তেলনাথের ১৮৯৯ খৃঃ রোমের ভাষণে; সেধানে সে বছর International Congress of Orientalists—প্রাচ্যবিদ্দের আন্তর্জাতিক অধি-বেশন হয়, সেধানে ব্রজেক্সনাথ নিম্নলিখিত বিষয়ে আলোচনা করেন:

(>) Foundation of the Science of

Mythology in Yaska: "Nirukta" with Greek parallels.

- (২) Origin of Law ( ধর্মশাস্ত্র ), Hindu founders of the social sciences.
- (v) Vaishnavism and Christianity
   —an essay on the study of Comparative Religion.

এর মধ্যে শেষ পুত্তিকাটি আমি বহু কটে পেরে পড়েছিলাম, কিন্তু এখন তা প্রায় হুপ্রাপ্য। অস্থ্র ছাট রচনার সারাংশ হয়তো রোম থেকে আনা সন্তব। হিন্দু ধর্মণাস্ত্র ও বৈদিক উপাধ্যানের তাৎপর্য নিয়ে সেকালে ব্রজেক্সনাথ গভীর অধ্যয়ন করেন। ১৯১১ খৃ: লগুনে Race Congress-এর ভাষণে তাঁর দিব্যদৃষ্টির আর এক আভাস পাই— ভগ্নী নিবেদিতা দেহত্যাগের আগে সে বিষয়ে কিছু দিখে গেছেন।

ভগ্নী নিবেদিতার মৃত্যুর পর কবি গুরু রবীক্রনাথ তাঁর সম্বন্ধে "প্রবাদী"তে যে অপূর্ব মর্ঘ্য নিবেদন করেন তা থেকে আমরা বুঝি ভারতীয় আদর্শ ও ঐতিহ্য বিষয়ে রবীক্র-নরেক্র:ব্রজেক্র-যুগের অবদান কত বিশাল ও গভীর। এঁদের সঙ্গে নিবেদিতা (মৃত্যুকাল ১৯১১ খু: পর্যন্ত) বহু আলাপ-আলোচনা করেছেন। তাই নিবেদিতা-রচনাবলীরও ভাল নির্ঘন্ট (Index) তৈরী করা দরকার: তাঁর গুরু বিবেকানন্দের সহসা দেহতাাগের পর নিবেদিতা (১৯০২-১১) অক্লান্ত পরিশ্রম ক'রে কত কথাই না লিপিবদ্ধ রেখে গেছেন সেজ্ঞ আমাদের ক্বতজ্ঞতার সীমা নেই। নিবেদিতা স্কুলের শিক্ষিকা ও ছাত্রীদের আহ্বান করি - শীঘ্র তাঁর স্টীক জীবনী প্রকাশ করতে। "উদ্বোধন" এবং "অমূতবাজার পত্রিকা" অফিনেও এ সম্বন্ধে বহু তথ্য মিলবে।

রবীন্দ্র নরেন্দ্র-ব্রজেন্দ্র-যুগের শেষ চিক্ত আমরা প্রেছি ধর্মন স্বামী বিবেকানন্দের অবর্তমানে, শ্রীরমেরুষ্ণ-শতবার্ষিকী-উৎসবে কবিগুরুর অপূর্ব 'ভাষণ (ইংরেজী থেকে আমি অম্বাদ করি "বস্তমতী"র আহ্বানে) ও আচার্য ব্রজেন্দ্রনাথের শেষ উক্তি। এই সব তথ্য ও ভাষণাদি সংগ্রহ ক'রে ইতিহাস রচনার সময় এসেছে।

১৮৯৭ খৃ: স্বামী বিবেকানন্দ বিদেশে বেদান্ত প্রচার ক'রে বাঙলায় ফিরে আসেন সে তো আজ থেকে ৬০ বছর আগে; তার হীরক-জয়ন্ত্রী স্মরণ ক'রে বিবেকানন্দ-ভক্তবুন্দকে অন্তরোধ করি যে স্বামী জীর শেষ অসমাপ্ত ইচ্ছা—বৈদিক ও সংস্কৃত বিশ্ববিদ্যালয় বেলুড়ের গঙ্গাতীরে গড়ে তোলার ব্রতে সর্বতোভাবে সহযোগ ও সাহায্য করুন। শ্রীরামক্রম্ব মঠ-মিশনের অন্থনোদনে এই নিখিল-ভারতীয় প্রতিষ্ঠান গঠনের চেষ্টা শুরু হয়েছে—সেক্ষন্ত আমরা ক্রন্তন্ত । ভারতের চিরস্তন সংস্কৃতি ও সংস্কৃত ভাষার প্রচারে স্বামী বিবেকানক্ষের অবদান চির্ম্মরণীয়।

এই প্রদক্ষে দেশবাদীকে শ্বরণ করাই—স্বামী বিবেকানন্দের এবং উদ্বোধন গ্রন্থাবলীর "Subjectindex" বা বিষয়-স্ফুটী সংকলিত হ'লে ভবিষ্যুৎ গবেষকদের প্রভুত সাহায্য করা হবে।

## আকাজ্জ্ব†\*

#### শ্রীহিমাংশু গঙ্গোপাধ্যায়

হে প্রভূ! আমারে শান্তির দূত কর ;
দিই যেন প্রেম যেগা ঘণা হ'ল জড়।
যেথানে হয়েছে ক্ষতির অক জমা
আমি যেন দেখা বিতরিতে পারি ক্ষমা।
সন্দেহ যেথা তুলিতে চাহিছে মাথা
বিশ্বাস-বারি সিঞ্চিতে পারি তথা।
হত্তাশার বিষ-নিঃশ্বাস যবে বহে
আশার প্রদীপ মোর হাতে যেন রহে।
আঁধার যেথানে ঘনাইয়া আসে কালো
আমি যেন হই সেথায় ক্ষ্ম আলো!
হথে যেথানে আসে নব নিতি নিতি
দেখা যেন আনি সান্থনা. প্রেম, প্রীতি।

\* দেও ফ্রান্সিদের ভাবাবলম্বনে

#### জনপদ

#### শ্রীসুধীর গুপ্ত

দীমাহারা এক মহাসাগরের তীরে,
নিথর নিবিড় নীল আকাশের তলে
ছোট জনপদ,—রহস্তে রাঝে থিরে;
ম্থরিত হয় জীবনের কোলাছলে।
মাঠে-মাঠে দেখা সোনার ফদল ফলে;
আহার-নিদ্রা, ছঃখ-স্থের ভিড়ে
রঙ ধরে শুধু তমু-মনে পলে পলে;
আনাগোনা দেখা অনিবার ফিরে-ফিরে।
ছোট জ্ঞনপদ—অথই পাথার পারে;
নিথর নীলিমা—উপরেও পারাবার;
জীবন-মরণ দেখা শুধু বারে বারে
কী যে ধেলা খেলে! রহস্ত বুঝা ভার।
জোয়ারে ভাঁটায়, আলোয় আঁধারে দেখি,
সিল্পুর বুকে বিন্দুর লীলা এ কী!

## স্বপ্ন-সম্বন্ধে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্ত্য মত

ডাঃ শ্রীযতীন্দ্রনাথ ঘোষাল

মাণ্ডক্যোপনিষদের দ্বিতীয় শ্লোকে বলা হয়েছে: "দর্বং হি এতদ ব্রহ্ম। স্বর্মাত্মা ব্রহ্ম। সোহয়মাত্মা চতুষ্পাৎ।" অভিব্যক্ত প্রাপঞ্চের সর্বাত্মক রূপ শ্রুতি চতুষ্পাদ রূপে বর্ণনা করেছেন। তৃতীয় শ্লোকে বলেছেন: "জাগরিতস্থানো বহিঃ প্রজঃ সপ্তাঙ্গ একোনবিংশতিমুথঃ স্থুলভূগ্ বৈশ্বানরঃ প্রথমঃ পাদঃ।" এর পরের শ্লোকে বলেছেন ঃ "স্বপ্নস্থানো-হন্ত: প্রজঃ সপ্তাব্দ একোনবিংশতি মুখঃ প্রবিবিক্তভুক তৈজনো দ্বিতীয়ঃ পাদ:।" পঞ্চম শ্লোকে বলা হয়েছে: "যত্র স্থপ্তো ন কশ্চন কামং কাময়তে ন কশ্চন স্বপ্নং প্রাতি, তৎ সুষ্পুষ্। সুষ্পুস্থান একীভূত: প্রজ্ঞানধন এব আনন্দময়ো হি আনন্দভুক্ চেতোম্থ: প্রাজ্ঞভূতীয়: পান: ॥" বৈশ্বানর বহিঃপ্রজ্ঞ সুণভুক্; তৈজ্ঞদ অন্তঃপ্রজ্ঞ, প্রবিবিক্তভুক্; প্রাজ্ঞ হলেন একীভৃত ও আননভুক্। বৈশ্বানর ও তৈজদাত্মা স্থল ও স্ক্রম অন্ন-প্রাণ-মনোময় কোষে উপাধিযুক্ত, কিন্তু প্রাক্ত হলেন বিজ্ঞানাত্ম। ইনি চেতোমুখ, জ্ঞানময় প্রকাশনীল যার মুখ । সপ্ত অঙ্গ গুই হাত, গুই পা, মন্তক, কক ও উদর এই সাত অন্ন। একোনবিংশতিমুধ, জ্ঞোনেন্দ্রিয়, ক্কর্মে-ক্রিয়, পঞ্চ প্রাণ এবং মন, বৃদ্ধি, চিত্ত ও অহংকার এই চার বুত্তি-বিশিষ্ট। বৈখানর অপেক্ষা তৈজ্ঞপাত্মার প্রকাশ অধিক, সেজক্ত তাকে শ্রেষ্ঠ বলা হয়েছে। আধুনিকদের মতে শ্রুতি যে স্বপ্নের দ্রন্তাকে তৈজ্ঞ শবে অভিহিত ক'রে বৈশ্বানর অপেকা উচ্চস্থান নির্ণয় করেছেন, এটা সমীচীন হয়নি। স্বপ্লের জ্ঞান জাগ্রৎকালীন জ্ঞান অপেকা অনেক নিক্নন্ত। স্বপ্লের মন্ত্রাকে উচ্চত্থান দেওয়া যায় না।

স্থা বিষয়ে এক বিশেষ আলোচনা প্রশ্নো-পনিষ্দে আছে। গার্গ্য মূনি প্রশ্ন করলেন, 'কতর এষ দেবঃ স্থান্ পশুভিনু?' মহর্ষি পিগ্নলাদ উত্তর দিলেন: "অত এষ দেব: স্বপ্নে মহিমানমন্ত্ৰবিত।"
যদ্দৃষ্টং দৃষ্টমন্তপশ্যতি, শ্রুতং শ্রুতমেবার্থমনুশ্লোতি।
দেশদিগন্তবৈশ্চ প্রতার্ভ্তং পুনঃপুনঃ প্রতার্ত্তং
তবক্তি। দৃষ্টং চাদৃষ্টং চ, শ্রুতং চাশ্রুতং চ, সমুভূতং
চানমুভূতং চ, সচচাসচচ, সর্বং পশ্যতি, সর্বঃ পশ্যতি।
— অর্থাৎ এই দেব স্বপ্নে মহিমা ( বিভূতি )
অনুভব করেন। (জাগ্রদবস্থায় ) যা কিছু বার
বার দেখেন, শুনেন, অনুভব করেন, স্বপ্নে তাই
বারংবার দেখেন, শুনেন, অনুভব করেন। দিগ্
দিগস্তে (দেশ-বিদেশে) বার বার অনুভূত বিষয়
(স্বপ্নে) পুনঃপুনঃ অনুভব করেন। (আর্ও) দেখা
অদেখা, শোনা না-শোনা, অনুভূত ও সনমুভূত,
সৎ ও অসং, সকল বিষয়-বস্তু দেখেন, এবং স্বয়ং
রূপায়িত হয়েও দেখেন।

মহিষ পঞ্চমুশ্বে এই দেবের মহিমা কীর্তন করেছেন। এ আমাদের প্রাকৃতিক স্পষ্টের কথা, ব্রহ্মার মানস স্পষ্ট অথবা তৈত্তিরীয়োপনিষদের ষষ্ঠ অন্তব্যকের স্পষ্টিতত্ত্ব শ্বরণ করিয়ে দেয়।

ছটি প্রশার মীমাৎদার প্রয়োজন হয়েছে! 'এষ দেবঃ' বলতে কাকে বৃঝায়? মহবি পিগ্লাদ কোন দৃষ্টিভজি নিয়ে এই দেবের বিভৃতি বর্ণন করেছেন? সাধারণতঃ সকলে সক্রিয় মনকেই স্বপ্লের দ্রাহা মনে করেন। শ্রীশঙ্করাচার্য ভায়ে লিখেছেন:

এই দেবতা, অর্থাৎ মন-উপাধিক জীব, আপনার মধ্যে ইচ্ছিয়াদি করণবর্গ সমাহত ক'রে বিষয়-বিষয়ি-ভাবাত্মক বিচিত্র মহিমা দর্শন করেন। প্রবিক্তিভুক শব্দের অর্থ: ধিনি কেবল বাসনারূপ প্রজ্ঞাকে ভোগ করেন। স্বপ্লাবস্থায় ইন্দ্রিয়াদি করণবর্গ, দৃশ্য বিষয়বস্তু এবং বিষয়ী মন একীভূত অবস্থায় থাকে। আমরা ইহাকে নিজ্ঞিয়, স্থিতিশীল (static) অবস্থা বলতে পারি।

এই দেবতা যে আমাদের জাগ্রৎ দক্রিয়, গতিশীল মন নয়, তা দংজেই বুঝা যায়। মন দশ ইন্দ্রিরের রাজা। জাগ্রদবস্থার আমরা দেহেন্দ্রিয়-মন-বৃদ্ধিকে বিষয়ের ভোক্তারূপে দেখি। অন্ত:-করণের চারিটি বৃত্তি: মন সংকল্প ও বিকল্পাত্মক, বুদ্ধি নিশ্চয়াত্মক, চিত্তবুত্তি অরণাত্মক এবং অহংকার অভিমানাত্মক বৃত্তি। স্থূল দেহ ও ইন্দ্রিয় গুলির অভিমানী অহংকার ও মন আমাদের অণু-প্রমাণুদের মধ্যে অনুপ্রবিষ্ট রয়েছে। অহরহঃ সকলে 'অহং অহং' করছে। এইটে আমি, আর ঐটে ত্মি; এই সব আমার। কিন্তু মনের স্থায় এই শমাননীয় 'অংম্'বৃত্তি—আসলে মাত্র একটি ইন্দ্রিয়, তা নিজেকে তিনি ঘতই বড় মনে করুন না কেন। ভাতের হাঁডির নীচে আগুনের মতো বৈশানর পিছনে আছেন, তাই এঁদের লম্ফ ঝম্প। যেমন কারণ-শরীরের মৃদ্র 'অহংকার' ব্যষ্টি জীবকে প্রমত্রন্ধ থেকে পৃথক ক'রে দেখায়, তেমনি জাগ্রৎ-কালে স্থূল শরীরাভিমানী আমাদের আট্পৌরে অহংবৃত্তি অপর সকল স্থূল বস্তু থেকে আমাদের পৃথক জ্ঞান জনায়।

সাধারণতঃ আমরা দেখি জাগ্রদবস্থায় কর্মরত দেহ ও ইন্দ্রিয়সমূহ রাত্রে নিজার সময়ে ঘূমিয়ে পড়ে। তথন মনের সংকল্প, বৃদ্ধির নিশ্চয়, অহংকার-রৃত্তির অন্তিমান, সব বৃত্তিই প্রবৃত্তির তমোগুণে আচহার হ'য়ে শুক থাকে। শুন্তি বলেছেন, তথন এই দেহপুরে জেগে থাকেন কেবল মাত্র প্রাণায়ি। "প্রাণায়য় এবৈতিস্মিন্ পুরে জাগ্রতি।" (প্রশ্ন ৪।০) মহর্ষি পতঞ্জলি ১০ ও ১১ স্থত্রে লিথেছেন: নিজা অভাবাত্মক বৃত্তি। জীবের অন্তর্ভুত বিষয়সমূহ চিত্তম্বদে যে তরক্ষ উঠায়, তা শ্বৃতি বা শ্বরণাত্মক বৃত্তি। নিজাবৃত্তি চিত্তম্বদে যে তরক্ষ তোলে তাই স্বপ্ন। দেহেন্দ্রিয়াদি, অন্তঃকরণ ও মনের প্রহরী সব নিজিত। এই সময়ে চিত্তভাগ্রেরের উন্মৃক্ষ ছার দিয়ে অবচেতন মনের গহরর থেকে চিত্ত-রক্ষমঞ্চে

মাবিভূতি হয়—দৃষ্ট অদৃষ্ট, শ্রুত অশুত, অমুভূত অনুভূত, দিগ্দেশের, জন্ম-জনাস্তরের স্পষ্টঅপ্পষ্ট, সং ও অসং, রূপায়িত প্রাক্কত দৃগ্যাবলী:
শ্রুতির স্থল এই প্রকার মহিমান্তি, বিভূতিময়।
শ্রীশঙ্করাচার্য 'অদৃষ্ট, অশ্রুত, অনুভূত' প্রভৃতি
শব্দের ব্যাধ্যায় লিখেছেন, একেবারে অদেথা,
অনুভূত বিষয়ে বাসনা জন্ম না, শ্রুতি জন্মান্তরীণ
সংস্কাররূপে অবস্থিত বাসনার ছবি চিত্তদর্শনে যে
ভাপ রাথে, তার কথাই বলেছেন।

স্বপ্রসম্বন্ধে মোটাসূটি আমাদের জ্ঞান এই রক্ম:

- (১) কঠোর শ্রমঞ্জীবীরা শ্রনমাত্রেই গভীর নিদ্রার কোলে ঢলে পড়ে। স্বপ্নের কোন স্মৃতি তারা জেগে জ্ঞানভূমিতে আনতে পারে না ৷ কেহ যদি অসময়ে স্থনিদ্রা ভেঙে দেয়, তবে মান্তব বিরক্ত হ'য়ে বলে — "স্থুখমহমসাপ্সং, ন কিঞ্চিৎ অবেদিষম্"—বড় স্থথে ঘুমাচ্ছিলাম, কিছুই জানতে পারিনি। এই স্থথের শ্বতিকোণা হ'তে আসে? শ্রুতি বলেন, "উদান: এনম অহরহ: ব্রহ্ম গময়তে।" (প্রশ্ন ৪।৪) পূর্বে লিখেছি, প্রাণাগ্নি দেহপুরে নিদ্রাকালে জেগে থাকে। উদান বায়ু প্রত্যহ তেজোভিভূত জীবকে ব্ৰহ্মের তৃতীয় পাদ, আনন্দ-ভুক প্রাঞ্জের সান্নিধ্যে পৌছে দেয়। দেজক্য স্ব্ধি ( গাঢ় নিদ্রা )-মগ্ন জীব কিঞ্চিৎ নির্মল আনন্দের স্থৃতি নিয়ে জেগে ওঠে। আচার্য শঙ্কর লিখেছেন, বিদ্বান ও অবিদ্বান, আপামর সকল জীবই সুষ্প্তিকালে এই স্থথ প্রাপ্ত হয়। তবে খ্বন্নে মহিণা দৰ্শন এবং স্বয়ৃপ্তিকালে স্ক্ৰপ্ৰাপ্তি দৈনন্দিন প্রাকৃতিক ব্যাপার; এর সঙ্গে চরম জ্ঞানের সংস্পর্ণ থাকে না।
- (২) বহু শিক্ষিত ব্যক্তি বলেন, স্বপ্ন থুব কমই দেখি, আর সে সব মনেও থাকে না।
- (৩) আবার অতিরিক্ত অপ্রাত্র হ' চার জন
   আছেন, বাঁদের নিদ্রা মানে অপ্র দেখা। আর দে অপ্রের বিষয় ভাব ও ভিল বিচিত্র এবং বছমুখী।

মনে থাকুক আর নাই থাকুক, স্বপ্ন সকলেই দেখেন। ডা: ফ্রয়েড ও মন:সমীক্ষকেরা স্বপ্নদর্শন সম্বন্ধে যে সকল বিচিত্র কাহিনী প্রকাশ করেছেন, তা এমন প্রামাণ্য যে অবিশ্বাস করার উপায় নেই। তবে এঁরা স্বপ্ন-কাহিনীর মধ্যে সামাজিক ও অসামাজিক নানা ঘটনা ফলাও ক'রে লিখেছেন। মন্ত্রদ্রতী ঋষিরা পরব্রফোর দৃষ্টিভঙ্গি নিয়ে সকল তত্ত্ব ব্যাঝা করেছেন। স্বপ্নের বৈচিত্র ও মহিমা তারা অনাদি প্রকৃতির খেলারূপে বর্ণনা করেছেন। ব্রহ্মা হ'তে কীট প্রমাণু, স্থাবর জন্ম, সর্বভৃতের সুল, সুক্ষা ও সুক্ষাতিসূক্ষা কারণশরীর, সমস্তই ত্রিগুণাত্মক প্রকৃতির পরিণাম। প্রকৃতি নিজে অচেতন ও জড়: কিন্তু যখন পুরুষের সালিখ্যে আসেন তথনই বিপুলবেগে তাঁর মধ্যে পরিণাম স্থলনধর্মী প্রকৃতির প্রমাণুপুঞ্জ ঘটতে পাকে। বায়ুতাড়িত সমুদ্রের<sup>†</sup>জলকণার ন্থায় তরঙ্গায়িত হয়।

"সে অপার ইচ্ছা-সাগর মাঝে,

অযুত অনস্ত তর**ক্ষ** রাজে, কতই রূপ, কত**ই** শকতি,

কত গতি স্থিতি কে করে গণন ! কোটা চন্দ্র, কোটা তপন,

শভিয়ে সেই সাগরে জনম,

মহা খোর রোলে ছাইল গগন,

করি দশদিক্ জ্যোতি মগন।" ( স্বষ্ট,—বিবেকানন্দ)

প্রক্ষতিদেবীর এই বিভৃতির অতি ক্ষুদ্রাংশও যদি স্বপ্নে উদ্বাটিত হয়, তবে তা মহিমার নিদর্শন নিশ্চয়ই। ক্রমোরতিবাদ এবং আমাদের শাস্ত্র বলেন, লক্ষ যোনি ভ্রমণ ক'রে এই মানবন্ধন্ম লাভ হয়। স্বামী বিবেকানন্দ-লিখিত রাজ্যোগের বাংলা অন্ত্রাদের ৩০২ পৃষ্ঠায় পাই:

"আমাদের পরম কল্যাণ্যয়ী ধাত্রী প্রকৃতি… আত্মবিশ্বত জীবাত্মার হাত ধরিয়া তাঁহাকে জগতে যত প্রকার ভোগ আছে, ধীরে ধীরে সব ভোগ করান । তেওঁ প্রকার বিকার আছে, সব দেখান তি ক্রমশঃ উাহাকে নানাবিধ শরীরের মধ্য দিয়া উচ্চ হইতে উচ্চতর সোপানে লইয়া যান তেওঁ

শাস্ত্র বলেন, জন্ম-জনান্তরীণ অনুভৃতি সংস্কার-রূপে চিত্তভাগ্ডারে পুঞ্জীভূত থাকে। এর মধ্যে অনেক চিত্র হয়তো মুছে গিয়েছে, আরো বহু ছবির উপর ছাপ পড়েছে। জীব ষত অভিজ্ঞতা দিগদিগস্তে সঞ্চয় করেছে—কাম-কামনার ছবির আশপাশে তার ছবিও ছড়িয়ে থাকে। এর উপরে বর্তমান জনাের অনুভৃতিগুলি নিশ্চয়ই জীবন্ত আছে।

সাধক যোগী ধ্যানকালে প্রথমে নিজেকে উপাধি
মুক্ত ভাবেন। স্থামী বিবেকানন্দ লিখেছেন:

নাহি সূর্য, নাহি জ্যোতি:, নাহি শশান্ধ স্থন্দর

ভাসে ব্যোমে ছায়া সম ছবি বিশ্ব চরাচর।

এর পরের অবস্থা: তৈজসাত্মা দেখছেন—

অক্ট্র মন-আকাশে জগৎ-সংসার ভাসে,

ওঠে ভাসে ডুবে পুনঃ অহং-স্রোতে নিরম্ভর।
এখনও অহংস্রোত রখেছে, প্রকৃতির সাথে সংযোগ
আছে: তার পরে—

ধীরে ধীরে ছায়াদল মহালয়ে প্রবেশিল । মাণ্ড্কোর ঝিষ তাঁর 'বৈখানর'কে উপাধির সক্ষে অভিন্ন বোধে সুল জগতের জ্ঞান লাভ এবং বিষয় ভোগ করতে দেখেন। নিজাকালে বৈখানর সপ্রে চরাচর মনোহর বিশ্বের ছবি দেখেন। লক্ষ্ণোনি ভ্রমণ ক'রে প্রকৃতিঘারা উপহিত হ'য়ে তিনি যে সব খেলা খেলেছেন, মুর্ম হ'য়ে তাই সমগ্রভাবে দেখেন। তথনও কিন্ধ — অম্পুট মনআকাশে জগৎ-সংসার ভাসে, ভূবে, পুনরায় ভাসে, এই স্রোত চলে, একেবারে বিচ্ছিন্ন হয় না। ঋষি দেখছেন, জীব প্রতাহ স্বয়্পুট-কালে উপাধি-মুক্ত হন ও স্বরূপে অবস্থিত থাকেন। শ্রুতি বলেছেন, ইনিই বাষ্টি জীবাত্মা, প্রাক্ত; ইনিই প্রান্টা, শ্রোতা, বোদা, মস্তা, কর্তা, বিজ্ঞানাত্মা পুরুষ। প্রশ্ন ৪।৯) ঋষি প্রতি প্রাণীর জীবন-নাটো প্রতাহ

জাগরণ-অপ্ন-সুষ্থি অবস্থার মধা দিয়ে প্রকৃতিপুরুষের থেলা এইভাবে অভিনীত হ'তে দেখেছেন।
আমারই এই তিন অবস্থা, তিন স্তরেই নাম-রূপের
থেলা। সাধক ধ্যানে যা উপলব্ধি করেন, সর্ব
সাধারণের নৈনন্দিন জীবনে অপ্রাতসারে তা চিত্রিত
হয়। ইহাই জীবকে উচ্চ থেকে উচ্চতর জীবনলাভের প্রেরণা যোগায়।

দেশের দৈনিক ক্ষয়-ক্ষতি পূরণের জন্ম নিজার প্রয়োজন। কিন্তু স্বপ্নের প্রয়োজন কি ? শ্রুতি জাগ্রং, স্বপ্ন, সুষ্প্তি ও তৃরীয় স্বস্থায় সাজ্মার ঐক্যভাব দেখাবার প্রসঙ্গে স্বপ্নের মহিমা কীর্তন করেছেন। এই দৃষ্টিভঙ্গি ব্রগ্গোপলব্বির দিক থেকে বর্ণিত। পাশ্চান্তা মনোবিদেরা স্বপ্নকে বিচার করেছেন, প্রধানতঃ মানসিক ব্যাধির দৃষ্টি নিয়ে। শিক্ষিত ব্যক্তিরা বলেন, স্বপ্নে নিজেদের স্বভাব-চরিত্রের ত্র্বল্ডা, বিশেষ ক'রে ভয়, কাম এবং কাঞ্চনাস্তিকর চিত্রই বেণী দেখা ধায়। স্বপ্নে বল্বান ব্যক্তিও অস্ভায়, সংযমী পুরুষও বিপন্ন।

কঠোর শ্রমজীবীরা স্বপ্নের কথা ভাবেই না। ম্বপ্নে নিজ চরিত্রের বিক্ততি দেখে সংস্কৃতি-অভিমানী ব্যক্তিরাই বিব্রত হন। সদসৎ উপায়ে প্রয়োজনের অতিরিক্ত ধনসম্পত্তি অর্জন করেছেন বারা তাঁরাই এই ভাবের ম্বপ্ল বেশী দেখেন যে স্বপ্লে ধনসম্পত্তি ডাকাতি হ'য়ে গেল, এই ভ্রমজ্ঞানে তাঁরা এতই বিচলিত হন যে জেগেও তাঁদের কালা থামে না। এঁদের মধ্যে অনেকে ধর্ম-জাবনের আশ্রয় নিয়ে দান ধ্যান ক'রে বিবেকের তাড়না থেকে রক্ষা পান। স্বপ্লের এই এক মহান প্রয়োজন দেখা যায়। এই ভাবের তাড়না জাঁদের মঙ্গলের জন্ম আবিশ্রক; আত্ম-সংশোধনের দিকে দৃষ্টি পড়ে। বিদান্ ব্যক্তির অহংকার-ত্যাগেরও ইহা সহায়ক। শাস্ত্রজের ও চরিত্রে যদি বিন্দুমাত্র গলদ থাকে, স্বপ্ন তার আবরণ খুলে দেয়। নিবৃত্তি-মার্গের পথিকের সাধনকালে এক সময়ে জন্ম-জন্মান্তরের পশুভাবগুলি সহস্র ফণা নিয়ে তাড়া করে। সাধক বিমৃত হ'য়ে ভাবেন, অদেখা, অনমুভূত, সদসৎ এই সকল উৎকট ভাব তাঁর ভিতরে এতকাল ছিল কোণায়? শ্রীবৃদ্ধের সাধনকালে মায়া ও মারের আবির্ভাব—এই পর্যায়ের চিত্র।

শ্বপ্ন-জগতের এক পরম কল্যাণের দিক আমি পাঠকের গোচরে আনছি। শ্বপ্নে কঠিন প্রশ্নের সমাধান, ভবিষ্যতের হুবহু চিত্র, দিব্য মৃতির দর্শন, ইষ্টমন্ত্র লাভ, কঠিন বিপদ থেকে রক্ষা পাবার ইদিত —আনেকেই উাদের জীবনে পেয়েছেন। এই রক্মের ফল্যাণমন্ন চিত্র কোথা থেকে চিত্ত-দর্পণে প্রতিফলিত হুন্ন ? কারণ-জগৎ থেকে এই চিত্রসকল আসে: এবং ইগা জগদ্ভক্তর কুপার নিদর্শন। দিব্য জীবনগাভের প্রেরণাও এই পথে আসে।

স্থপ্নে কঠিন অংশ্বের সমাধান, নৃতন তথ্যের সন্ধানলাভ, ভবিষ্যৎ শুভাশুভ জানতে পারা অনেকেরই অভিজ্ঞতার মধ্যে।

পাশ্চাত্য মনীধীদের মধ্যে ডাঃ ফ্রয়েডই প্রথম স্বপ্ন ব্যাপারটিকে বৈজ্ঞানিক ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত করতে চেষ্টা করেন। বহু মানসিক ব্যাধির মূলে তিনি নিরুদ্ধ কামনার অবস্থান দেখে মনঃসমীক্ষণ (সাইকো-এনালিসিস) প্রণালীতে চিকিৎসা করেন ও বিশেষ স্কফল লাভ করেন। অভিজ্ঞ চিকিৎসকমাত্রেই তাঁর গবেষণাকে সম্মানের আসন দিয়েছেন। এখন স্বপ্ন-বিষয়ে তাঁর মত উল্লেখ করছি। ডাঃ গিরীক্রশেথর বস্থু মহাশয়ের 'স্বপ্ন'-নামক পুস্তুক থেকে ফ্রয়েডবাদের সংক্ষিপ্ত বর্ণনা উদ্ধ ত করকাম।

"মনের প্রহরী (সেন্সর) অসামাঞ্চিক কামাদি ইচ্ছাকে অবদমিত করিয়া নিজ্ঞানে (অবচেতন মনে) অবরুদ্ধ রাখে। নিজাবস্থায়, বা মানসিক অবসাদ অথবা উত্তেজনা-কালে এবং কতকগুলি মানসিক রোগে, এই প্রহরী অসতর্ক হইতে পারে। এই সময়ে অবদমিত রুদ্ধ ইচ্ছা, স্বপ্লে—নানা প্রতীকের সাহাযে। এবং বিভিন্ন ছদ্মবেশে সংজ্ঞানে আসিতে চেষ্টা করে; তথনি আমরা স্বপ্ন দেখি।"

এই প্রতীক ও ছ্ল্মবেশ যে কত বিচিত্র বর্ণে, রসে, গন্ধে ও অন্তৃত কল্পনায় মণ্ডিত হ'য়ে ফুটে বের হয়, ওঁদের পুস্তকে তার বিবরণী পড়লে, শ্রুতির 'মহিমা'-দর্শনকে খুব অতিশয়োক্তি মনে হবে না। মনঃসমীক্ষকের কাছে রোগী যথন স্বপ্রকাহিনী বর্ণনা করে, তথন কত নদনদী উপত্যকা, পাহাড় জক্ষল, আকাশমার্গে বিচরপের বৃত্তান্ত ব'লে যায়. তা উপত্যাসের গল্পের চেয়েও সরস। এই সকল মনঃসমীক্ষকেরা প্রথমতঃ মানসিক ব্যাধির গোপন রহস্ত অন্ত্সন্ধানে রত হন; শেষে স্বপ্রদর্শন-তত্ত্বে মন দিয়েছেন। এরা সেজত স্বপ্রের প্রয়োজনীয়তা সম্বন্ধে অন্ত্সন্ধান করেন নি। মানুষের জীবনে ভোগই প্রধান স্থান জুড়ে আছে। এই প্রেয়-তাত্ত্বিকদের নিকটে উচ্চতর জীবনের কোন মীমাংসাও আমরা আশা করি না।

সাংখ্য বলেন, পুরুষের ভোগ ও মোক্ষ
সম্পাদনের ক্ষন্ত অনাদি প্রকৃতি জগৎ রচনা করেন।
পূর্বে এ বিষয়ে স্বামী বিবেকানন্দের উক্তি উদ্ধৃত
করেছি। ভার্উইনের ক্রমোয়তিবাদ পশু-মানবে
এদেই শেষ হয়েছে। যে মামুষ আরও উচ্চন্তরে
উন্নীত হ'য়ে স্থপার-মানন ও দেবমানবের পর্যায়ে
এসেছে, তাদের জীবনের ব্যাখ্যা পাশ্চাত্তা
মনোবিদেরা বিশেষ করেন নি।

ফ্রয়েডবাদ কামবীজকে খপ্লের মূল প্রতিপন্ন করবার তাগিদে শিশুর শুরুপান থেকে ভয়, ভক্তি, ভালবাসা, সকল ভাবের মধ্যেই তার অঙ্কুর দেখেছেন। শ্রুতি স্পৃষ্টির মূলে, 'গোহকামন্বত্ত, বহুশুাম্ প্রজায়ের' থেকে শুরু ক'রে প্রতি অণুপরমাণুর মধ্যে প্রকৃতির স্কল-ধর্মকে প্রাধান্ত দিয়েছেন। কিন্তু হিন্দুশান্ত্রবিদেরা এই স্পৃষ্টি-কামনায় পুরুষের ভ্যাগ ও আত্মবিসর্জনের মহান ভাবের দিকটি ফুটিয়ে ভুলেছেন। তাঁদের মতে

ত্যাগেই আনন্দ, ত্যাগের দ্বারা দেই অমৃতস্বরূপের উপলব্ধি দটে। ভয়ও স্বপ্ন-জগতের এক বড় স্থান ক্র্ডে আছে: স্বপ্নে বোমায় বিধ্বস্ত হওয়া, ভূমিকম্পে বাড়ি-চাপা পড়া, আততায়ীর ছোরার আঘাতে রক্তাপ্রত হওয়া—প্রভৃতি স্বপ্নও সাধারণ।

শ্বপ্লে জয় দেথার কারণ সম্বন্ধে ফ্রয়েডবাদীরা প্রধানতঃ ঐ আদিম রিপুটিকেই সনাক্ত ক'রে থাকেন; আমাদের শাস্ত্র দেহাভিমানী অহমিকাকে কারণ ব'লে নির্দেশ করেন। যথন জীবের সর্বভূতে আত্মার উপলব্ধি হয়, তথনই একজন আর এক জনকে ভয় করে না।

সংক্ষেপতঃ এই প্রবন্ধে স্বপ্ন-বিষয়ে হিন্দুশান্ত ও পাশ্চান্তা মতবান উক্ত হয়েছে। এই বিষয়ে আরও আলোচনার প্রয়োজন আছে। ডাঃ ফ্রয়েড মানসিক ব্যাধির নিগৃঢ় কারণ অনুসন্ধান-কালে অতৃপ্ত কামনার থোঁজ পান। পরে তিনি ও তাঁর শিয়েরা স্বপ্নতত্ত্বের ব্যাখ্যা করেছেন। এদেশে ডাঃ বস্থ মহাশয় তাঁর 'স্বপ্ন' পুস্তকে গুরুকেও ছাড়িয়ে গেছেন, তিনি কামবীজের দর্শন আধ্যাত্মিক ভূমিতেও পেয়েছেন। উপরস্ক স্মৃতি ও তন্ত্র থেকে উক্তি উদ্ধৃত ক'রে তাঁর মত সমর্থন করেছেন। তিনি ঐ স্বর সপ্তানে চড়িয়ে, সথ্য বাৎসল্য প্রভৃতি ভাবের মধ্যেও ফ্রয়েডবাদের কীটাণু দেখেছেন।

'স্বপ্ন-তন্ত্ব' আলোচনার যথেষ্ট প্রয়োজন আছে।
ফ্রায়েডবাদ ভোগে আরম্ভ এবং ভোগেই শেষ
হয়েছে। শ্রুতির স্থানর্শন মোক্ষ মার্গের সোপান।
ফ্রায়েডর ব্যাখ্যা প্রবৃত্তিমার্গের চাবি-কাঠি;
শ্রুতির তৈজসাত্মা স্বপ্ন থেকে স্বরূপে আরুঢ় হন।
ফ্রায়েড-তন্ত্ব যেখানে শেষ হয়েছে, শ্রুতির তন্ত্ব
সেথান থেকে আরম্ভ। ক্রায়েড পশুধর্মের
নিগৃঢ়তন্ত্ব প্রকাশ ক'রে ভোগবিলাসীদের নিকট
মণন্থী হয়েছেন; শ্রুতি জাগ্রৎ-স্বপ্ন-স্ব্যৃত্তির মধ্যে
কার্যপরন্পরা নির্ণয় ক'রে দিব্য জীবনের সন্ধান
দিয়েছেন।

# মুক্তির প্রার্থনা

#### শ্রীমতী প্রতিমা বন্দ্যোপাধ্যায়

থাবার ফিরায়ে দাও সেই শৈশব আশ্রয়, ওগো মাতৃদমা, বিশ্বরিয়া যাই সব পূর্বজ্ঞান, দয়ায়য়ী বিশ্বৃতি পরমা! স্থুখ গ স্বপ্ন শুধু, জানি মায়া-মৃগ নাহি দিবে ধরা, তবু ছুটে। প্রেম শ্রীতি আশা গ মৃগত্যা বারংবার মরীচিকা মাঝে টুটে—শুধু অবদাদ, পরাজয়! শত ব্যর্থতার জ্ঞালা ক'রে ক্ষয়, তিলে তিলে হয় জাবনের সকল শক্তির পূর্ব অপচয়—আকাজ্ফার অনির্বাণ অগ্নিমধ্যে। এবে টুটি নীড় বাদনার চুর্ণ করি জাবনের ভোগপাত্র বাহিরিব ভাঙি রুদ্ধ-দার। চিনেয়াছি ধরূপ ইহার; এই সেই প্রজাপতি-মনোদেহ, আপনারিলাগি রচে—রোগ, শোক, মায়া, মোহ—অনিত্যের গেহ স্প্রির বিধাতা এই; তাই যোগারাচ্ প্রাণ। হে মোর মৃয়য়ী! চিনয়ার্মপেতে তুমি জাগ করুণায়, কর মোরে মৃত্যুঞ্জয়ী।

বীরা, বীর্য দাও, দাও জ্ঞান-অসি, ক্ষমাহীন হস্তে ছিন্ন করি—
দলি অরি অন্ধকার কারাগারে, বদ্ধ প্রাণ চিরমুক্ত করি,
এই জীবনেই হোক অমারাত্রি অবসান। যাই ভুলি যত
ব্যথাময় অন্থভূতি, স্থথ-গুঃশ্বরূপে সম-অন্তরাল মত
যাহা রহে সদা এ অন্তরে। জরা-ব্যাধি-শোক জনম-মরণ
বহি আনে জন্মান্তরে সহস্র সংস্কার বিষ-কীটের দংশন:
কুঃসহ ব্যথার দাহ, অতীত স্মৃতির বন্ধন বেদনা শোক—
কুঃখের রাত্রির দীর্ঘ কুঃম্বপ্রের মত ত্যজি, হই বীতশোক।
কিবা সত্য মিথ্যা, ধন-মান, জ্ঞানাজ্ঞান সব করি সমর্পণ,
হে প্রবৃদ্ধ! তোমারি প্রসাদে; শাশ্বত আনন্দ শিশু নিরঞ্জন—
অক্ষয় আনন্দলোকে, চলি পূর্বে মঙ্গল উষার পানে চাহি
বীতকাম বিমুক্ত বিহঙ্গসম, যথা আর জন্ম মৃত্যু নাহি।

## সামঞ্জদ্য—কেন এবং কোথায়?

#### স্বামী প্রদ্ধানন্দ

ব্ৰজবল্লভবাৰ কীৰ্তন শুনিতে বদিয়াছেন। সারাদিনের বৈষ্মিক কর্ম এবং সংসারের নানা প্রকার ঝামেলার পর হরিসভায় সন্ধা হইতে চুইটি খন্টা তাঁহার চমৎকার কাটে। নিজে গাহিতে পারেন না, চোথ বুজিয়া শুনেন। সায়ুগুলি যেন জুড়াইয়া যায়, প্রাণে কে যেন মিগ্ধ প্রলেপ মাখাইয়া দেয়; যখন বাড়ী ফিরেন সমস্ত হৃদয়ে এক অপুর্ব প্রসন্মতা বিরাজ করে। কিন্তু আঞ্চ ব্রঞ্জবল্লভবাব কিছুতেই কীঠনে মন দিতে পারিতেছেন না। সকাল বেলায় থুড়তুতো ভাই স্থামকিশোরের সহিত একটি পারিবারিক ব্যাপার লইয়া বড় বচসা হুইয়াছিল। থাকিয়া থাকিয়া দেই কথাটাই মনে আসিতেছে। কীর্তনের কথাগুলি কানে ঢুকিতেছে, কিন্তু প্রাণে বাজিতেছে না। গৃহে প্রত্যাগমনের সময় ব্ৰহ্মবল্লভবাৰ আপন মনে বলিয়া উঠিলেন,— কী আপদ, একটু শাস্ত মনে ভগবানের নাম ক'রব তা আজ আর হ'ল না।

ব্রন্থবল্লভবাবুর এই স্বগতোক্তিটি অত্যন্ত মূল্যবান। মনের শান্তি না থাকিলে কীর্তনশ্রবণ সার্থক হয় না। কীর্তন শোনা কেন, কোন কাজ্য ঠিক ঠিক সম্পন্ন হয় না। আবার শুধু মনের শান্তিও পর্যাপ্ত নয়, দেহের শান্তিও চাই। এই বিষয়েও ব্রন্থবল্লভবাবুর একটি অভিজ্ঞতা উদাহরণ-স্বরূপ লওয়া ঘাইতে পারে। একদিন হরিসভায় যাইবার পূর্বে তাঁহার থুব মাথা ধরিয়াছিল। প্রথমে ভাবিয়াছিলেন যাইবেন না, পরে মনের জ্যোরের গেলেন। কিন্তু কেনিও বড় ব্যাঘাত শ্টিমাছিল। যে মন ভগবানে নিবিষ্ট করিবেন সেই মন বার বার প্রীড়িত শিরোদেশে ঘুরিভে লাগিল।

ব্রহ্মবল্লভবাব্র আবর একদিনকার একটি অভিজ্ঞতা বর্ণনা করিলে এই প্রসঙ্গ শেষ হয়। দেদিন তাঁহার শরীর সম্পূর্ণ প্রস্থ ছিল, মনেও কোন গোলমাল ছিল না। তথাপি কীর্তনানন্দ উপভোগ না করিয়াই তাঁহাকে বাড়ী ফিরিতে হইয়াছিল। কারণটি এই:—

আসর করিয়া সকলে বসিয়াছেন। থোলবাদক বাজনা শুরু করিয়াছেন, করতালও বাজিতেছে, গায়ক গোরচক্রিকা প্রায় ধরিতে উত্তত—এমন সময় অক্সাৎ বাহিরে ভীষণ চীৎকার শোনা গেল-'সাপ' 'সাপ' 'সাপ'। আট নশ জন লোকের চীং**কা**র। 'ঐ, ঐ হরিসভার ভিতর চুকছে, ঐ ষাচ্ছে, ঐ ঐ।' গায়ক আর গান ধরিতে পারিলেন না। খোল করতালও বন্ধ হইল। সকলে বাহিরে স্মাসিলেন। হরিসভার সামনে কলুবাড়ী। ওখান হইতেই নাকি বিরাট একটি গোথুরা সর্প হরিসভার মধ্যে ঢুকিয়াছে। অনেকক্ষণ হৈ চৈ ও অনুসন্ধান চলিল, কিন্তু সাপকে খুঁজিয়া পাওয়া গেল না। তা নাই পাওয়া যাক—কিন্তু কীর্তন আর সে রাণিতে হইল না। অতাম্ভ বিষয় ও বিশিপ্ত চিত্ত লইয়া ব্রজবল্লভবাবু গৃহে ফিরিয়াছিলেন। ব্রিয়াছিলেন, মনের শান্তি ও দেহের শান্তির কায় পরিবেশের শাস্তিও কীর্তনানন্দ উপজোগের জন্ম প্রয়োজন।

শুধু কীর্তনানন্দ কেন, যে কোন স্থানিয়ত স্থাপু কার্যের সফলতার জক্ত এই তিন প্রকার শাস্তি বা সামঞ্জন্ত কম বেশী অবশুই চাই। যে কাজ যত গভীর উহার জ্বন্ত সামঞ্জন্ত তত অধিক প্রয়োজন। মাথাধরা লইয়া বাজার করা চলে, কিন্তু কীর্তন শোনা চলে না; মনে ছশ্চিন্তা থাকিলেও অফিস করিয়া আসা ধায়, কিন্তু প্রবন্ধ বা কবিতা শেখা সন্তব হয় না। বাড়ীর পালে গোলমাল হইলেও কতকগুলি কাজ করিতে বাধা হয় না। কিন্তু কোন কোন কাজ বন্ধ রাথিতে হয়।

আধ্যাত্মিক সাধনার পক্ষে এই তিন প্রকার সামঞ্জন্ত ধে সর্বাথ্যে প্রয়েপ্তন তাহা আমরা উপাসনার প্রারম্ভিক নিয়মগুলি হইতেই ব্রিতে পারি। স্নান, আচমন, হন্তপদাদি প্রকালন প্রভৃতি দেহশোচের উপর স্থোর দিবার উদ্দেশ্য শরীরের ভিতর সাম্বিক প্রবাহ, রক্তপ্রবাহ এবং বায়ুপ্রবাহকে স্থেমপ্রস রাখিতে সহায়তা করা। মনের সাম্য আনিবার জন্ম শান্তিলাঠ, কল্যাণভাবনা প্রভৃতির ব্যবস্থা শাস্তে দেখিতে পাওয়া যায়। কয়েকটি বৈদিক শান্তিবচনের ভাব কী বলিষ্ঠ! কানে যেন আমরা মঙ্গল-বাক্য শুনিতে পাই, চক্ষুতে যেন শোভন দৃশ্যই দেখিতে পারি, সমস্ত অঙ্গপ্রত্যেপ ও শরীর স্বল ও স্ক্র্নে রাখিয়া আমরা যেন দেবতার জয়গান করিতে পারি।" (ভদ্রং কর্ণেভি: শুলুয়াম—ইত্যাদি)

"বাতাদ মধুর হউক, নদীর জলণারা, বুক্ষণতা গুলা, মধুর হউক, প্রভাত এবং রাত্রি মধুর হউক। ধূলিকণার এবং আকাশে যেন শান্তি ছাইয়া থাকে। হুর্যকিরণ যেন লইয়া আদে প্রাণপ্রদ মাধুর্য। সারা প্রকৃতিতে যেন আমরা মাধুর্য খুঁজিয়া পাই।" (মধু বাতা ঝতায়তেই—ত্যাদি)

ধান করিবার পূর্বে আসনে বসিয়। মৈত্রী ও কল্যাণ-ভাবনার তাৎপর্যও মনকে সামঞ্জন্তর স্তরে লইয়া যাওয়া। ধ্যানরপ স্থকটিন ব্যাপারটি —মনের সামঞ্জন্ত না থাকিলে স্থসম্পন্ন হইতে পারে না। তাই আসনে বসিয়া এই ধরনের চিন্তা আনিবার চেটা করিতে হয়—'এই পৃথিবীতে কাহারও সহিত আমার বিদ্বেষ নাই। নিকটে বা দ্রে যে যেখানে আছে সকলে স্থবী হউক, সকলের মঙ্গল হউক। সকলেই আমার মিত্র। সকলের আনন্দে আমার আনন্দ।' এই প্রকার কল্যাণ-ভাবনা ছারা মনের পটভূমি তৈরী হয়। পটভূমি ঠিক ঠিক যদি তৈরী হয় তবেই সার্থক ধ্যান ক্রিতে পারা যায়—শ্রীরামক্কঞ্বের কৌতুকভরে

উদাহত 'বানরের ধাান' নয়, তিনি নানা উপমা দিয়া যথার্থ ধাানের লক্ষণ বেরূপ ব্ঝাইবার চেষ্টা করিষাছেন সেইরূপ। মথা—

"গভার ধ্যানে বাহজ্ঞান শৃত্য হয়। একজন ব্যাধ পাথী মারবার জত্য তাগ করছে। কাছ দিলে বর চলে থাছে; সজে বরধাত্রীরা, কত রোশনাই বাজনা গাড়ী ঘোড়া—কতক্ষণ ধরে কাছ দিয়ে চলে গেল। ব্যাধের কিন্তু হুঁশ নাই, সে জানতে পারলে না যে কাছ দিয়ে বর চলে গেল।

"একজন একলা একটি পুকুরের ধারে মাছ ধরছে। অনেকক্ষণ পরে ফাতনাটা নড়তে লাগল, মাঝে মাঝে কাত হ'তে লাগল। সে তথন ছিপ হাতে ক'রে টান মারবার উত্তোগ করছে। এনন সমন্ত একজন পথিক কাছে এসে জিজ্ঞানা করছে মহাণ্ড, অমুক বাড়ুঘোর বাড়ী কোথান বলতে পারেন ? কোন উত্তর নাই। সে ব্যক্তির হ'শ নাই। তার হাত কাঁপছে, কেবল ফাতনার দিকে দৃষ্ট। \* \* \*

"ধানে এইরূপ একাপ্রতা হয়, অত্য কিছু দেখা যার না—শোনাও যায় না। স্পর্ণবাধ পর্যন্ত হর না। সাপ গারের উপর দিয়ে চলে যায়, জানতে পারে না। যে ধান করে সেও ব্যুতে পারে না, সাপটাও জানতে পারে না।

"গভীর থানে ইন্দ্রিয়ের সব কাজ বল হল্লে যায়। মন বহিমুৰি থাকে না—বেন বা'র ৰাড়ীতে কপাট পড়ল।"

শরীরের সমতা, মনের সাম্য এবং পরিবেশের শান্তি এই তিন প্রকার সামঞ্জন্তকে আমরা একটি ত্রিভুজের (triangle) তিনটি বাহুরূপে কল্পনা করিতে পারি। এই ত্রিভুঞ্চই যেন আমাদের ভাবী সফলতার বিকাশ-ক্ষেত্র। ক্ষেত্রের বেড়ার কোন অংশ ভাঙিয়া গেলে যেমন ভিতরকার ফদলের ুঅনিষ্ট ঘটিবার সম্ভাবনা, সেইরূপ সামঞ্জন্ত তিভুঞ্জের কোন বাহুতে ঘাটতি থাকিলে জীবনের উন্নতি-বিধায়ক কাজ যথায়থ নিষ্পন্ন হয় না। অতএব কাঞ্জ আরম্ভ করিবার আগে সার্থক কাজের এই পরিবেষ্টনীটি ভাল করিয়া গড়িয়া তোলা বিধেয়। কীর্তন-প্রবণ, ধ্যান ও উপাসনার কথা উল্লিখিত এগুলি আধ্যাত্মিক কাজ। হইয়াছে। লৌকিক কাজের কেত্রেও এই সামঞ্জস্ত-পরিবেটনী পড়াশোনা, চাকরি, চিকিৎসা, ব্যবসা-

বাণিজ্ঞা, অধ্যাপনা, সাহিত্যচর্চা, সঙ্গীত, শিল্পকলা প্রভৃতি প্রচলিত ব্যাপৃতিগুলির সফলতা অনেকাংশে ঐ ত্রিবিধ দামঞ্জস্তের উপর নির্ভর করে। দামঞ্জস্তের বেড়ার বাহিরে গিয়া কাজ করিতে গেলে হাত পা ভাঙিবার সম্ভাবনা!

কিন্তু এই বেড়া নিশুতরূপে নির্মাণ সম্ভবপর কি? সামঞ্জভ-ত্রিভঞ্জের বাহুত্রকে ঠিক ঠিক মিলানো যায় কি ? আমাদের প্রাত্যহিক সংসারের অভিজ্ঞত। বলে,—না। একটি বাহু যদি ঠিক করিলাম তো অপর বাহুটি নড়িয়া যায়। দিককার বেডা যদি বহুকট্টে বাঁধিলাম তো আর একদিকের বেডা মাপে ছোট পডে। শরীর যদি অনেক চেষ্টায় স্থদমঞ্জদ করিলাম তো মনের আঙিনায় যুদ্ধ থামাইতে পারি না। মনের একটি ত্রভাবনার যদি নিবৃত্তি হইল তো সঙ্গে সঙ্গে আর চারটি ছশ্চিস্তা উপস্থিত। স্থুহ্ শরীর ও শাস্ত মন লইয়া কীর্তন শুনিতে বসিলেও কলুবাড়ীর ফটক হইতে সহসা 'সাপ সাপ' কলরবের থাকিয়াই যায়। ব্ৰুবল্লভবাবু একান্তই নিরুপায়। আমরা প্রত্যেকেই নিরুপায়। পুরাপুরি সামঞ্জয়ের বেষ্টনীর মধ্যে থাকিয়া জীবনের ব্যাপ্তভিলি সাধন করিয়া ধাইব-অমন গৌভাগ্য হাজার জনের মধ্যে একজনের ঘটে কিনা দন্দেহ। সামঞ্জন্ত চাই, কিন্তু পাই না।

আলোক-অন্ধকারময় এই সংসারে সামঞ্জন্ত প্রতিষ্ঠা বড়ই কঠিন সমস্থা। ধরিলাম আমার নিজের শরীর-মনের হেফান্সতি আমার হাতে, কিন্তু পরিবেশ? যে গৃহে যে পাড়ার যে গ্রামে আমি বাস করি, যে রাজ্যের আমি অধিবাসী, যে রাষ্ট্রের আমি প্রজা—তাহাদের সাম্য-বৈষ্ম্যের স্থ-তুঃধের সহিত আমার নিজের শান্তি ঘনিষ্ঠভাবে জড়িত। পাড়ায় আগুন লাগিলে আমি নিশ্চিন্ত হইয়া ঘুমাই কি করিয়া? আমার জাতির কোন ব্যাপক হর্দশার সম্মুধে আমি কি প্লায়ন করিতে পারি? আমার

সমাজে কোন ত্র্নীতি বা ত্র্যটনা আমার মনকে চঞ্চল করিতে বাধ্য। রাষ্ট্রের বিপদ বা বিপ্রয়ে আমি নিজেকে পৃথক করিয়া ভাবিতে বা পৃথক্ রাথিতে পারি না, নিজেও বিপন্ন বোধ করি।' অতএব সামঞ্জন্ত সংক্ষে পাকা রায় বোধ করি। কাড়ায় বে, আদুর্শ সামঞ্জন্ত সংসারে নাই।

চেউ জানিয়াই সমুদ্রে নামিতে হইবে, ফাঁক মতো চেউ কাটাইয়া স্থান সারিয়া লইতে হইবে। শরীর মন ও পারিপার্শ্বিকের আমুকুল্যের দিকে লক্ষ্য রাথিব, কিন্তু ঐ আমুকুল্য ব্যাহত দেখিলে নিরুৎসাহ হইব না। 'সংসরতীতি সংসারঃ, গচ্ছতীতি জগৎ'—'যাহা সরিয়া যায় তাহারই নাম সংসার, যাহা অনবন্ধত চলমান তাহাই জগৎ।' সরিয়া পড়া, চলিয়া যাওয়াই যেথানকার রীতি—দেখানে কায়েমী খুঁটি বদাইব কোন দাবিতে? দেহ বল, মন বল, আর কর্মক্ষেত্রই বল—পুরা সামঞ্জস্ত কোথাও খুঁজিয়া পাভ্যা যাইবে না, এইটি হাদয়কম করাও একটি মস্ত বড় শিক্ষা। শুধু শিক্ষা নয়, শক্তিও। এই তথাটি ঠিক ঠিক উপলব্ধি করিতে পারিলে সামঞ্জস্তের দিকেই আগাইয়া যাওয়া যায়। মঞার কথা, কিন্তু সত্য কথা।

এই হেঁয়ালির গৃঢ় মর্ম এই যে, সামঞ্জন্ত জিনিসটি আদপে বেড়া বাঁথিয়া স্টে করিবার জিনিস নয়। ইহা মৃশতঃ একটি অসীম অনন্ত বস্ত। সামঞ্জন্ত মানবাত্মার ধর্ম, জগদাত্মারও ধর্ম। সামঞ্জন্তই মানুষের সত্য নিহিত্ত, সামঞ্জন্তেই সংসার ওতপ্রোত। সামঞ্জন্ত দেহ ও মনের অতীত এবং জগৎপ্রপঞ্চেরও অতীত, কিন্ত দেহ মন ও জগৎ জাবনের এই গভীর পটভূমি জানিতে পারিলে, অসীম ও অনন্তের পরিপ্রেক্ষিতে সামঞ্জন্তকে দেখিতে পাইলে উহাকে কাছে পাইতেও দেরি হয় না। তথন আর আলাদা আলাদা করিয়া দেহ-মনের সমতা সাধন করিতে হয় না। দেহ-মন

সাম্যের উপরই সর্বনা স্থন্থির থাকে। পরিবেশের র্যাবাতও তথন শান্ত হইয়া আসে। নিরুপদ্রব পরিবেশ আপনা হইতেই গড়িয়া উঠে, উঠিয়া আর তিরোহিত হয় না।

শরীর, মন ও জগৎ-সংসারের যিনি নির্মায়িক স্বচ্ছেন্দ দ্রষ্টা তিনিই মান্থবের আত্মা। তাঁহাতে কোন চঞ্চলতা নাই, কোন মলিনতা নাই, কোন বৈষম্য নাই, কোন ক্ষুদ্রতা নাই। তাই গীতায় শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন—'নির্দোষং হি সমং ব্রহ্ম'—সেই কাল্যুহীন পরম সমতারই নাম ব্রহ্ম। ব্রহ্মের জন্মগত লাবি। এই উত্তরাধিকার সহন্ধে আমরা যত সচেতন হইব ততই ঐ সম্পদ আমানের হাতের মুঠায় আসিয়া যাইবে। সামঞ্জস্তের জন্ম তথ্ন আর হাহাকার করিতে হইবে না। তথ্ন—

সম্পূর্ণ জগদেব নন্দনবনং সর্বেহপি কল্লফ্রমা গাঙ্গাং বারি সমস্তবারিনিবহঃ পুণ্যাঃ সমস্তাঃ ক্রিয়াঃ। বাচঃ প্রাকৃত-সংস্কৃতাঃ শ্রুতিশিরো বারাণ্সী মেদিনী সর্বাবস্থিতিরত বস্তবিষয়া দৃষ্টে পরব্রন্দণি॥

ধন্যাষ্টকম — শ্রীশঙ্করাচার্ব।

"দারা জগৎ নন্দনবনের স্থায় মনোরম, সকল বৃক্ষই কল্পভরুর স্থায় মহান, সমস্ত জলই গঙ্গাঞ্জল, দমন্ত কাজই পুণ্যকাল। কি কথ্য, কি লেখ্য সকল বাক্যই বেল-বাক্য, দারা পৃথিবী বারাণদীর তুল্য তীর্থ বলিয়া প্রতীয়মান। যে কোন অবস্থায় থাকা ধায় উহা পরম সত্যকে অবলম্বন করিয়াই থাকা।"

এইরপ একটি সামঞ্জন্ত যদি জীবনে নামিয়া জাসে তারা হইলে বাঁচিয়া স্থপ, কাজ করিয়াও স্থা। স্বামী বিবেকানন ঐরপ কাজকে বদিয়াছেন 'অসীম প্রশান্তির পটভূমিকায় প্রথার কর্মপ্রবৃত্তি।' (Intense activity in the midst of eternal calmness)—কঠিন কথা, কিন্তু অসম্ভব কথা নয়,—কেননা উপনিষদের মতে ঐ সামঞ্জন্ত আমাদের ভিতরেই রহিয়াছে। আমরা চোঝ থুলিয়া দেখিলেই হয়। শুধু আমাদের নিজেদের আবিন্ধারের অপেকা!

আবিন্ধারের বাধা কি ? বাসনা। মনের অনস্থ বাসনা। চাওয়ার আর সীমা নাই। চাওয়ার অভ্যাস যত আমরা বর্জন করিতে পারিব তত ভিতরের দৃষ্টি খুলিবে, সামঞ্জভকে দেখিতে পাইব। ঐ সামঞ্জভই তো পরিপুর্ণতা! অতএব বাসনা-ত্যাগে আমাদের লোকদান নাই, বরং দশগুণ লাভ।

সামপ্রস্থা-লাভের ইহাই রাজ্পথ। যদি এই রাজপথে চলিতে ভয় হয়, সংশয় জাগে তো অগত্যা শরীর, মন ও পরিবেশকে বৃদ্ধি ও শক্তি অয়্থায়ী আলাদা আলাদা সামলাইয়া এই তিনটি দ্বারা একটি বিকোণ কর্মবেইনী রচনা করা ছাড়া উপায়ান্তর নাই। সংসারের নিয়মে নিথুঁত বেইনী হইতে পারে না। ফাঁক থাকিয়া যাইবে, বারে বারে জ্যোড় ভাঙিবে। তবুও তো নিরুত্মম হইলে চলিবে না। কেননা, সামপ্রস্থের বেড়ার মধ্যে না থাকিলে সংসার আমাদিগকে একেবারেই গ্রাস করিয়া ফেলিবে। অতএব সামপ্রস্থা চাইই চাই। ষত্টুকু পাই তত্টুকুই লাভ, তত্টুকুই শক্তি।

এই শক্তি দিয়াই আমরা যুমিব, উন্ধতি করিব—কি লোকিক, কি আধ্যাত্মিক। সামজ্ঞ-বিযুক্ত কর্ম—অকর্ম। সে কর্মে নিজেরও কল্যাণ নাই, অপরেরও কল্যাণ নাই। সামজ্ঞশ্রশ্রিত কর্ম বথার্থ কর্ম, সংকর্ম। সংকর্মে ব্যষ্টি ও সমষ্টি উদ্ভরেরই কল্যাণ।

# শৃদ্ৰ-যুগ ও সেবাধৰ্ম

#### শ্রীসত্যেন্দ্রমোহন শর্মা রায়

হিন্দু সভ্যতার ইতিহাস পর্যালোচনা করিলে স্পাইই দেখিতে পাওয়া যায়—প্রাচীন সমাজে চাতুর্বর্ণ্য বিভাগ ছিল না। পরবর্তীকালে সংস্কারাম্থনায়ী বৃত্তি অবলম্বনে ব্যক্তির বিকাশের পথ প্রশস্ত হওয়ায় সমাজে চাতুর্বর্ণ্য আপনিই স্পষ্ট হইয়াছিল। অতি প্রাচীনকালে বা সত্যযুগে সমগ্র মানবজাতি ব্রাহ্মণ বর্ণ বিলয়াই অনুমিত হয়। অতএব ঋগ্যেদের কাল হইতে পৌরাণিক যুগের পূর্ব সময় পর্যন্ত এই স্থার্থ সময়দের ব্যাহ্মণ্যুগ বলা যাইতে পারে।

গুণকর্মান্তসারে চারিট বর্ণ নির্দিষ্ট ইইত, এরপ বছ প্রমাণ পুরাণেতিহাসে দেখিতে পাওয়া যায়। মানবের জন্মগত সংস্কারান্ত্যায়ী বর্ণ-সকল নির্ধারিত ইইত বলিয়া উহারা প্রাক্তত বর্ণবিভাগ, এ কথা নি:সন্দেহে বলা যায়। সমাজপতি কিংবা আর্থ-ঋষিগণের দারা বর্ণ-বিভাগ প্রবৃতিত ইইরাছিল এরপ লান্তিপূর্ণ ধারণা নিরসনকল্পে শ্রীকৃষ্ণ গীতামুঝে বলিয়াছেন, "চাতুর্বর্গং ময়া স্টাং গুণকর্মবিভাগশা" — অর্থাৎ গুণ ও কর্মান্তসারে চতুর্বর্ণ আমাদারাই স্ট ইইয়াছে।

চারিটি বর্ণ স্থাই ইইবার ক্ষেক্ত সহস্র বৎসর পর ক্ষত্রিয়পণ ক্রমশঃ সমগ্র সভ্য সমাঞ্চে রাষ্ট্রনায়ক, ধর্মরক্ষক, এমনকি অনেক্ষ্ণেত্রে অধ্যাত্মতত্ত্বও শ্রেষ্ঠন্থান অধিকার করিয়া রাজ্যি আধ্যা প্রাপ্ত ইইয়াছেন। এই রাজ্যিগণের নিক্ট ওপস্থাপরায়ণ বাক্ষণগণ্ড ব্রহ্মবিছা শিক্ষার জন্ত আসিতেন, এরূপ বহু দৃষ্টাস্ত উপনিষ্টেদ্য বর্ণিত হইয়াছে। সেই যুগই ক্ষত্রিয়য়ুগ বলিয়া অভিহিত হইতে পারে।

বেদিবৃগের কয়েক শতাব্দী পূর্ব হইতে পূথিবীর অধিকাংশ দেশেই প্রক্তবক্ষে বৈশুবৃগের উত্তব হইয়াছিল। এবৃগে ধর্ম ও রাজশক্তি বাহাদের দ্বারা প্রভাবিত হইয়াছিল, তাঁহাদের বৃত্তি প্রধানতঃ ব্যবদাবাণিজ্ঞা; এই বৈশুদুগে বণিক-শক্তিই সভ্যতা ও ক্লষ্টি দেশদেশান্তরে বহন করিয়া লইয়া গিয়াছে।

গণতন্ত্রের যুগ শুদ্রবৃগ। শুদ্র অর্থে নিক্কট বা হীন নয়। গভীর অধ্যাত্মশক্তির অধিকারী না হইলেও দৈহিক শ্রমশক্তি, অপরাবিলা বা বৈজ্ঞানিক উৎকর্ষ, একতা, নিয়মান্ত্রবিভা ও সঙ্ঘশক্তি শুদ্র-যুগকে মহিমান্থিত করিয়াছে, উহার ফলম্বরূপ আজ্ঞা সমগ্র বিশ্বে শুদ্রবৃগ প্রতিষ্ঠিত হইতেছে। সত্যা, ত্রেতাা, দ্বাপর ও কলি নামে যেমন চারিটি যুগ পর্যায়ক্রমে ঘুরিয়া আসে— সেইরূপ ব্রাহ্মণ, ক্ষত্রিয়, বৈশু ও শুদ্র নামে চারিটি বর্ণও পর্যায়ক্রমে পৃথিবী ভোগ করে; ইহা প্রাক্তিক বিধান, চতুবর্ণান্তর্গত মানবমাত্রেরই স্বীয় সংস্কারান্ত্র্যায়ী এক একটি ধর্ম আছে, প্রতিটি যুগেরও এক একটি বিশেষ ধর্ম বর্ত্ত্বানা।

মানবেতিহাস সম্বন্ধে অন্তদৃষ্টি-সম্পন্ন স্থামী বিবেকানন্দ ব্ঝিতে পারিয়াছিলেন যে, বিশ্বময় শুদ্রযুগ আসিতেছে। শুদ্রবর্ণের ধর্ম যেমন সেবা, শুদ্র
যুগের আচরণীয় ধর্মও "শিবজ্ঞানে জীবসেবা"। তাই
যুগোপযোগী ধর্মকে বরণ করিয়া লইবার নিমিত্ত
তিনি পূর্ব হইতেই বিশ্ববাসীকে সচেতন হইতে পুনঃ
পুনঃ আহ্বান জানাইয়াছেন।

হিন্দ্র শ্বতিশাত্তে শ্ত-সংস্থারসম্পন্ন মানবকে বেদবিহিত যাগযজ্ঞাদি কর্মে অধিকার দেয় নাই, কিন্তু দিখাহীন ভাষায় নির্দেশ দিয়াছে, শ্তের আচরণীয় একমাত্র ধর্ম 'সেবা'। ধর্মনির্দেশ সম্বন্ধে হীনদৃষ্টি কদাপি বিধেয় নহে। যুগধর্মকে কেন্দ্র করিয়া তত্তৎ যুগে অগ্রসর হুইলে মানবজীবনের চরম সার্থকতা যে অতি সহজে সংসাধিত হুইবে, ইহা হুদয়ক্ষম করিয়াই স্থামীকী সেবাধর্মকে পরামুক্তির উপায়স্থর্মন বলিয়া বার বার বোষণা করিয়াছিলেন।

য়ন্ত্রন, অধায়ন ও অধ্যাপনা ব্রাহ্মণ

বর্ণের ধর্ম; রাষ্ট্রসংরক্ষণ, আশ্রমধর্মের প্রতিপাদন,
, যুদ্ধ হইতে পলায়ন না করা, ও ঈশরভক্তি ক্ষত্রিয়ের
ধর্ম; গোরক্ষা, ক্রমি, বাণিজ্য বৈশ্রের ধর্ম; সেবা ও
সভ্যবদ্ধতা শৃষ্টের ধর্ম। শৃদ্রযুগে অর্থাৎ গণতন্ত্রযুগে
সৌবা ও সভ্যবদ্ধতাদারা মানব ব্যক্তি ও সমষ্টির উন্ধতি
করিবে, তাহাদারাই ভগবৎসাক্ষাৎকার কিংবা মোক্ষদাভেও সক্ষম হইবে; ইহাও গাতাদি শাস্ত্রের নির্দেশ।

শ্রুবৃংগর শাসনতন্ত্র একনায়কত্ব নহে, উহা জনসাধারণ অর্থাৎ ক্লবক, মজুর, শ্রমিক প্রজাসকলের সম্মিলিত একীভৃত শক্তিদ্বারা পরিচালিত, শ্রুবৃংগর ধর্মও সর্বজনীন। এ গুপের শ্রেষ্ঠ ধার্মিক কেবল স্থীয় মুক্তিলাভে তৎপর হইবেন না, সমগ্র জনগণকে সেবা করার যে মহৎ আদর্শ—তিনি তাহাই গ্রহণ করিবেন এবং সমগ্র জগতের মুক্তির প্রয়াস করিবেন! ইহাই শুদ্রবৃংগর বৈশিষ্টা।

সঙ্ঘবদ্ধতা বা একতা বিস্তৃত আকারে প্রতি
মানবাত্মার সহিত পরস্পর পরস্পরকে আত্মবোধে
সহায়তা করে। সঙ্ঘবদ্ধতার মূল স্ত্রটি অন্ধাবন
করিলে ও যথার্থ সেবার ভাবে উহা পরিচালিত
করিলে অবৈত সাধনের গৃঢ় তত্মও যে উপলব্ধ হইবে,
তাহাতে সন্দেহ নাই। এক আত্মাই সর্বভূতে
বিরাজ করিতেছেন এবং এক আত্মাই বহুরূপে জীব,
জন্ম, স্থাবর, জন্ম, চেতন, স্মচেতনরূপে বিরাজ
করিতেছেন, ইইাই বৈদিক ধর্মের মূলতত্ম। তাই
একাত্মবোধই হিল্পুধর্ম শ্রেষ্ঠ তত্ম বলিয়া বিধোষিত।
একতা বা সঙ্ঘবদ্ধতার ভাব গভীর হইতে গভীরতম
অবস্থায় উপনীত হইপেই উহা জীবভাবকে বিশাত্মবোধে রূপায়িত করিরে। উক্ত সাধনাকে স্থামী
বিবেকানন্দ বাণী দিয়া রূপ দিয়াছেন:

"বহুরূপে সন্মুখে তোমার ছাড়ি কোণা থুজিছ ঈশ্বর ? জীবে প্রেম করে যেইজন সেইজন সেবিছে ঈশ্বর।"

সেবা বলিতে আমরা কি বুঝি? নিজের অথবা অপরের অভাব মোচন, প্রীতি উৎপাদন কিংবা বিপদে হইতে উদ্ধারকল্পে যাহা কিছু করা যায় তাহাই সেবা। সেবা ত্রিগুণভেদে তিনপ্রকার: তামদিক, রাজদিক, সাগ্রিক।

আপন স্থ-স্বাচ্ছন্যের নিমিত্ত উত্তম আহার, উত্তম পানীয় বা বহুমূল্য দ্রব্যাদি গ্রহণ আত্মদেবা বা স্বার্থপরতা ; ইহা তমোগুণী, ইহাতে স্বীয় নিম্নতম প্রয়োজনের অধিক সামগ্রী আহরণ করিবার প্রয়াস বর্তমান, তাগতে অপরের নিম্নতম প্রয়োজনীয় বস্তুর অভাব ষটিতে পারে। কর্তব্য-বৃদ্ধিতে আত্মীয়গণের দেবা, দেশদেবা প্রভৃতির পশ্চাতে কতিপয় যুক্তি বর্তমান। আমাদের আত্মীয়গণ বিপৎকালে, আমাদের শিশুকালে কিংবা আতুর অবস্থায় দেবা করিয়াছেন বলিয়া উাহাদের অন্তর্রপ দেবা করা আমাদের পক্ষে অপরিহার্য; এরপ কঠব্যের পরিধি বধিত হইয়া সমাজান্তর্গত বা দেশান্তর্গত মানবগণের সেবার প্রেরণা উপস্থিত হইয়া থাকে। ইহা রাজসিক সেবা নামে অভিহিত হইতে পারে। যে দেবায় আপন ব্যক্তিগত স্বাৰ্থ নাই, ভোগাকাজ্ঞা নাই, নামষশের কামনা নাই, প্রতিদানে পাইবার কিছু আশা নাই, কঠব্যাকঠব্যের বিচারও নাই, একমাত্র সেব্য বস্তুর বা ব্যক্তির প্রীতির জনুই দাধিত হইয়া থাকে, উহাই দান্তিক দেবা বলিয়া कथिछ। তाই ভগবৎদেবা, निवक्कात्म कीवरमवा, জননী ও জন্মভূমিকে দেবীজ্ঞানে সেবা করা, দেশবাসী এমনকি সমগ্র বিশ্ববাদীকে আত্মবোধে সেবা করা সাত্তিক সেবার আদর্শ।

শ্রীমন্তাগবতে সেবা শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলিয়া বর্ণিত হইয়াছে; কারণ, সেবাদারা সেবকের হৃদয় নির্মল ও স্বার্থশৃক্ত হয়। শ্রীকৃষ্ণ গীতায় বলিয়াছেন:

সংনিযমো ক্রিয়গ্রামং সর্বত্র সমবুদ্ধয়:।

তে প্রাপ্ন বন্তি মামেব সর্বভৃতহিতে রতা: ॥১২।৪ পর্বাৎ বাঁহারা ইন্দ্রিয়গণকে সংযত করিয়া, অথিল বিশ্বে মামিই অবস্থিত জানিয়া সর্বত্ত সমদর্শী এবং সর্বজীবের কল্যান সাধনে তৎপর, সেই সাধকগণ পরমাত্মারপী আমাকেই প্রাপ্ত হন।

স্বামী বিবেকানন্দ এই দেবাধর্মকে বর্তমান 
যুগের শ্রেষ্ঠ ধর্ম বলিয়া প্রচার করিয়াই ক্ষান্ত হন
নাই, বাহাতে এই সান্ত্রিক দেবাধর্মের আদর্শ মানব
উপলব্ধি করিতে ও ধথার্যভাবে পালন করিতে সমর্থ
হয়, তল্পিমিত্ত "শ্রীরামক্লফ-সভ্য" স্থাপন করত
শিবজ্ঞানে জীবদেবার প্রবর্তন করিয়াছেন। গৃহস্থভক্ত, জ্বনসাধারণ ও মুম্কু সন্ধ্যাদিগণকে সমবেতভাবে এই দেবাধর্ম পালন করাইবার মানদে তিনি
সভ্য প্রবর্তন করিয়া গেলেন। ইহাতে যুগ্ধর্মই
প্রকৃতিত হইয়াছে।

নিঃস্বার্থ সেবাধর্ম জগতে সংব্বদ্ধভাবে সর্বপ্রথম প্রবৃত্তিত হয় কর্মণাবতার প্রীকৃদ্ধের দারা; কিন্তু তৎকালে উহা একমাত্র নৈঃস্কর্মাসাধন ও হাদয়ের প্রসারতাই নির্দেশ করিত। স্বামী বিবেকানন্দ-প্রবৃত্তিত শিবজ্ঞানে জীবসেবা বা নরনারায়ণ-সেবা সকল ধর্ম-মার্গীর, এমনকি নিরীশ্বরবাদিগণেরও অবলম্বনীয় এক সর্বজনীন নীতিপথ নির্দেশ করিয়াতে।

সেবাধর্ম প্রচার দারা যুগাবতার শ্রীরামক্তফের ভাবধারাই যে জগতে প্রসারিত হইতেছে, এ বিষয়ে জ্যাবধি অনেকের সন্দেহ বিজ্ঞমান। শ্রীরামক্তফের যে সহজ সরল ভাগবত জীবন দেখিতে পাওয়া যায় ভাহার সহিত স্বামী বিবেকানন্দ-প্রদর্শিত কর্মধারার স্থানে স্থানে অনৈক্য আছে, অনেকে এরূপ মনে করেন। এমনকি, স্থামীজীকে ব্যাপকভাবে সেবাধর্ম প্রচার করিতে দেখিয়া তাঁহার জীবসূক্ত অপাপবিদ্ধ কোন কোন গুরুলাতার মনেও এ বিষয়ে প্রশ্ন উঠিয়াছিল। শিবজ্ঞানে জীবসেবা যে "যত মত তত পথের"ই অপর এক ব্যবহারিক ভাষ্য ভাহা স্বামীজী প্রমাণ করিয়া গিয়াছেন। তাঁহার প্রবর্ভিত সেবাধর্মের মাধ্যমে স্পষ্টই প্রতিপন্ন হয় য়ে, ভগবান যদি প্রেমম্বরূপ হইয়া থাকেন তবে সেবা সেই প্রেমেরই বহিঃপ্রকাশ মাত্র।

মৃনায় প্রস্তরময়, ধাতুময় বিগ্রহে বা প্রতীক

প্রভৃতিতে অর্থাৎ জড় বস্তুতে জগবৎজ্ঞানে দেবাপূজাদারা যদি তন্মধ্যে পরম-চৈতত্তের দর্শন লাভ
হইতে পারে, চৈতত্তময় জীবদেহে শিবজ্ঞানে দেবা
করিলে তাহাতেও শ্রীভগবানের পূর্ণ চিন্ময়-মূর্তির
প্রকাশ হওয়া কথন অসম্ভব নয়, ইহাতে কাহারও
সংশ্য থাকিতে পারে না।

একমাত্র সেবাধর্ম ছারাই জগতের সর্ব সমস্থার নির্দন হইতে পারে। কি রাজনীতিক সমস্রা. কি সাম্প্রদায়িক সামাজিক, আর্থনীতিক, কি আধ্যাত্মিক, সকল সমস্তাই সেবাদ্বারা মীমাংসিত হুইতে পারে। আজকাল সামারাদ প্রতিষ্ঠাকল্পে বহু মানব-হিতৈষী অক্লান্তভাবে চেষ্টা করিতেছেন। তাঁহারা মনে করেন-মানব-সমাজে সামাবাদ প্রতিষ্ঠিত হইলেই মানবের সকল সমস্তার সমাধান হইবে। এই সাম্যবাদ প্রতিষ্ঠার মূলে আর্থনীতিক বিষয়ই মুখ্য, কিন্তু উহা মানব-জীবনের বহিরঙ্গ মাত্র। কোন রাষ্ট্র বা সমাঙ্গে আর্থনীতিক সাম্য প্রতিষ্ঠিত হইলে সমগ্র মান্ব-মনে সমতা বা সাম্যভাব আনম্বন করা সাধ্যায়ান্ত নহে, কারণ মানবমাত্রেরই যুগপৎ তুইটি জগতে বাস করিতে হয়—একটি বহির্জগৎ ও অপরটি অন্তর্জগৎ। কোন দেশের অধিকাংশ নরনারী আপন অন্তরে পরস্পরের প্রতি নিষ্ঠার সহিত সেভাব গ্রহণ করিলেই বাহিরে ও অন্তরে যথার্থ সাম্যবাদ প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে। অন্তথায় প্রক্বত সাম্যবাদ প্রতিষ্ঠিত হওয়া একরূপ অসম্ভব ৷

অর্থশতাকীরও কিয়ৎকাল পূর্বে, যথন সামা-বাদের ধারণা ব্যাপকভাবে প্রচারিত হয় নাই, দ্রদৃষ্টিসম্পন্ন স্বামীজী তৎকালেই এই ভাব প্রকাশ করিয়াছিলেন, বৈশুষ্গ শেষ হইয়া শূদ্র্গ আগত-প্রাম—অর্থাৎ ধর্ম, রাষ্ট্র, সমাজ প্রভৃতি সকল বিষয়ই যুগধর্ম (গণতন্ত্র) দ্বারা পরিচালিত হইবে। যাহাতে বিশ্ববাসী শূদ্রধর্মের কেবল সান্ত্রিক ভাবটিকে গ্রহণ করিয়া রাষ্ট্রে, ধর্মে, সমান্তে, শিক্ষায়, শিলে অগ্রসর হয় এবিষয়ে অবহিত হইতে স্বামীজী পুন: পুন: বলিয়া গিয়াছেন। দেই নিমিত্তই অসাম্প্রদায়িক সজ্বস্থাপন ও অনাসক্ত দেবাকর্ম প্রবর্তন তাঁহার মুখ্য আদর্শ ছিল।

 দেবাধর্ম যথার্থভাবে প্রতিপালিত হইলে মানব-জীবনে কর্ম, জ্ঞান, যোগ ও ভক্তি এই যোগচত্ইয়ের চরমফশও অনায়াদে লাভ হইতে পারে। দেবা নৈষ্কম্যাসাধনে বা অনাসক্ত কর্মযোগের এক শ্রেষ্ঠ আদর্শ। কেননা আঠ, বৃভুক্ত, হুর্গত বা পতিত শীবের সেবায় আত্মনিয়োগ করিবার কালে প্রতি জীবকে শিবজ্ঞানে চিন্তা করিতে পারিলে কর্মফল ঐ জীবরূপী শিবে অপিত হয়। ইহাতে হাদ্য দীনতায় পূর্ণ থাকে। তথন সেবকের অহংকার হৃদয়ে স্থান পায় না। শ্রীরামক্লম্ভ বলিতেন "দাস আমি হ'মে থাকলে তাতে কোন দোষ নেই।" স্বর্ণময় অস্ত্র বেমন অস্ত্রের আকার লইয়াই বর্তমান থাকে, উহাদারা কথনও কোন হনন-কার্য সাধিত হয় না, সেবাভাবে মন মগ্ন থাকিলে উচা আপনিই অনাসক্ত ও নিরহংকার হইলা যায়। সেবাকার্য নি:ম্বাৰ্থ হইলে অৰ্থাৎ ফলাকাজ্জা না থাকিলে উহা দ্বারা ভালমন্দ কোন ফলই অর্জিত হয় না। ইহাতে মানবাজার পুন: পুন: জন্মলাভের কারণ আপনিই বিদুরিত হয়, এবং মুক্তি লাভ হয়।

শিবজ্ঞানে জীবদেবায় অর্থাৎ দেবা জীবে আপন ইষ্ট আরোপিত হইলে তন্মধ্যে ভগবংশক্তি প্রকটিত হয়। এইভাবে দেব্য জীবে ইট্রদর্শন করত ভক্তিবোগের চরমফল ভগবদদর্শন লাভ হয়। তাই স্বামীন্দ্রী বলিতেন, "দেবা একাধারে তোর ইষ্টপুরু ও আতানিবেদন।"

জ্ঞানীর আদর্শ সর্বজ্ঞীবে, সর্ববস্তুতে আত্মদর্শন সর্বত্র আত্মা ( পরমাত্মা ) বিরাজ ব। ভগবদদর্শন। করিতেছেন বিবেচনা করিয়া আপামর সাধারণকে দেবা করিলে যথার্থ আত্মদেবাই যে সাধিত **হ**য়, ইহাতে সন্দেহ নাই। ইহারই ফলম্বরূপ সর্ববস্তুতে আত্মোপলন্ধি দারা ব্রন্ধনির্বাণ বা সমাধিলাভে মানব অবশ্রুই ধন্ত হইবে। তাই জ্ঞানধোগীর পক্ষেত্র সেবাধর্ম একটি শ্রেষ্ঠ পথ।

রাজযোগীর পক্ষে জীবাত্মা ও পরমাত্মার একত্ব বা অভেদাত্ম-প্রতিপাদন করাই আদর্শ। সেব্য জীবে আপন মনপ্রাণ যোগ করিতে পারিলে অর্থাৎ অপরের স্থগত:থ আপন স্থগু:থের মতই অমুভব করিতে পারিলে অর্থাৎ অপরের মুখছু:খের মতই অনুভব করিতে পারিলে দেব্য জীবে আত্মবোধ জাগ্রত হইবে। এইরূপ জীবরূপী শিবের সহিত সেবকের আত্মিক সংযোগ সাধিত হইলেই যোগীর পরামুক্তি বা মহানির্বাণ আপনিই লাভ হইবে।

দেবাধর্ম যেমন কোন জাতি সম্প্রদায় বর্ণে. কোন দেশ কাল পাত্রে আবর্ত্ত নয়, যেমন চির উদার ও অনন্ত, তেমনই সর্বযুগোপযোগী-সর্ব-क्रांभरवाती, क्रि भरक ও সরল পথ এবং গুरी ত্যাগী নিবিশেষে সকলেরই গ্রহণযোগ্য। ইহাতে কোন যোগকুজুতা নাই, যাগ্যজ্ঞাদির জটিল পদ্ধতি নাই, স্থকঠিন প্রাণায়ামাদি নাই, ভন্তমন্ত্রাদির হুরুহ অর্ঠান নাই; শুধু চাই—গভীর হৃদয়ারভৃতি ও व्यनम कर्मश्राहरो। मर्वकाल, मर्वादराष्ट्र সকলের ইহা এক সর্বজনীন মানব হার ধর্ম। বিশেষ-ভাবে দেবাধর্ম বর্তমান যুগের হ:খতাপহারী স্থধ-শান্তিবিধায়ক কল্যাণ্সাধক যুগধর্ম।

পারিলে অতি সহজেই সংসারবন্ধন কাটিয়া যায়—"মুক্তি: করতলায়তে"।

জীবসেবার চাইতে আর ধর্ম নাই। সেবাধর্মের ঠিক ঠিক অন্নষ্ঠান করিতে

## শ্রীশ্রীসারদা-স্ততি

মিশ্ৰ ভীমপলশ্ৰী (একতালা)

কথা --- শ্রীনগেল্রনাথ মুখোপাধ্যায়, এম্, এ, বি, ি,
হর -- সঙ্গীতাচার্ধ রাজেল্রনাথ দত্ত
বরলিপি -- কমারী আভা সরকার, গীভিভারতী

ভকত-ভ্লম বাস্থিত মাতা শ্রণাগতের গতি।
জননী সারদা জগত ধাত্রী দেহ পদে মম মতি ॥
যাহা কিছু আছে অর্পণ করি, সকল কর্মে সদা যেন স্মারি,
শ্যনে স্বপনে তোমারই চরণে, করি যেন সদা নতি।
দেবতা-সেবিত চরণ-প্রশে কত জড়ে দিলে প্রাণ।
তোমার কর্মণ-সলিলে ভাসালে চেতনা করিলে দান ॥
পঙ্গু লভিল শকতি নবীন, পূর্ণ গুইল যেবা ছিল দীন।
মূক লভি বাণী হইল ধন্ত নিবধিয়া ভগবতী॥
সারাটি জীবন বেদনা সহিলে ধরিয়া মানবী কায়া।
সন্তান-ভূপে বিগলিত হিয়া সেংময়ী মহামায়া॥
নাই মাগো কিছু পূজা উপচার, অন্তর-ভরা শুধু হাহাকার,
ভক্তি-অঞ্চ-মালিকাটি মোর নিবেদিয়া শিব-সতী॥

#### স্বরলিপি

| ( °                   | >                           | +                      | <b>ं</b>                        | •                          | 5                           |
|-----------------------|-----------------------------|------------------------|---------------------------------|----------------------------|-----------------------------|
| পাপামা<br>ভ ক ত       | ণাপাপা<br>হ্ল দুয়          | মাজ্ঞাজ্ঞা<br>বান্ছি   | ৩<br>মামামা<br>ত মাতা           | ণ্সামা<br>শ র ণা           | জ্ঞাজ্ঞামা<br>• গতের        |
| +<br>পাপা-া<br>গ তি • | ৩<br>মমাজ্ঞামা              | <br>  পধা পধ<br>জ - ন  | ১<br>গেণা লা লা লা<br>নী সার দা | +<br>ধণা ধণা সা<br>জ॰ গ• ত | ৩<br>সি 1 সি  <br>ধা • ত্রী |
| •<br>ণ্লাসা<br>দেহ প  | ১<br>মজ্জাজ্জামা<br>দে॰ ম ম | +<br>পাপা- <br> ম ভি • | ু<br>মুমাজ্ঞামা                 |                            |                             |

| প ধা না<br>বা হা কি<br>প ং গু<br>না ই মা    | ১<br>রারারা<br>ছু আ ছে<br>ল ভি ল<br>গোকি ছু  | +<br>পাধাসা<br>অ • প্<br>শ ক তি<br>পুজা উ    | ৩<br>র্রাজ্ঞারী<br>ণ ক রি<br>ন বী ন<br>প চার   | পূৰ্ত<br>পুত্ৰ                            | ১<br>ধনা পা পা<br>ক• • র্মে<br>হ• ই ল<br>র• ভ রা |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| +<br>ধাণারণি<br>সদাধে<br>ধেবাছি<br>ভ ধুহা   | জ দা ধা<br>ন স্ম রি<br>ল দী ন<br>হা কার      | •<br>পা পা পা<br>শ য় নে<br>মুক্ল<br>ড ক্তি  | ><br>ণাণাধা<br>স্ব প নে<br>ভি বাণী<br>অ • শ্ৰু | + পাধাণা ভোমারই হ ই ল মালিকা              | ৩<br>ধাপাপা<br>চর ণে<br>ধ • স্থ<br>টিমোর         |
| • •                                         | ১<br>জ্ঞাজগমা<br>ন স দ!<br>য়াভ গ<br>হু শি ব | +<br>পাপা -  <br>ন তি •<br>ব তী •<br>দ তী •  | ত<br>মমাজামা<br>•• • •                         |                                           |                                                  |
| °<br>সরাসরভাভা<br>দে• ব•• ভা<br>সা• রা•• টী | ১<br>জ্ঞাজ্ঞাজ্ঞা<br>দে বি ভ<br>জী ব ন       | ⊣-<br>সরার\ভ্রা<br>চ• র <b>৭</b><br>বে• দ না | ০<br>রাসাসা<br>প র শে<br>স হি লে               | প্ সা সা<br>ক ত <b>জ</b><br>ধ রি য়া      | ><br>সাসাসা<br>ড়েদিলে<br>মান বী                 |
|                                             |                                              |                                              |                                                | +       সারামা       স লিলে       বি গ লি | ৩<br>রা মা মা<br>ভা গা <b>লে</b><br>ত হি য়া     |
| ° সারামা চেতনা                              | ১ .<br>রামাপা<br>করিলে                       | +<br>नमानमा ना<br>मा॰ • ॰ •                  | ৩<br>পা-1 পা<br>• • ন্                         |                                           |                                                  |

## কম্পতরু শ্রীরামকৃষ্ণ

#### স্বামী জীবানন্দ

কলতক্র কাছে যা চাওয়া যায় তাই পাওয়া যায়—এই প্রবাদ প্রাচীন কাল থেকে প্রচলিত। কলতক তো কবির কল্পনা—বিচারশীল মনে এ প্রশ্ন ওঠা স্বাভাবিক। কল্পতক্র অক্তিম্ব বাস্তবে কি সম্ভব ?

ভগবান শ্রীকৃষ্ণ করতক দেখিয়েছিলেন ঠার স্থাদের। গোচারণের সময় শীতল ছায়াপ্রদ বৃক্ষ-রাজি দেখে তিনি বলেছিলেন, 'এই সব মহাভাগ করবুক্ষ পরাথেই একাস্তজীবিত। শীত গ্রীষ্ম বর্ধা অক্লেশে স্ত্রু ক'রে যুগ যুগ ধ'রে অবস্থান করছে বরজন্ম মহাভাগবত এই বৃক্ষসকল,—কোন যাচকই এদের কাছে প্রার্থনা ক'রে বিমুথ হয় না—সর্বস্থ দিয়ে অপরের কল্যাণ-সাধনেরই জন্যে এদের কন্ম।'

কলতক্ষর বাভাৰতা অবাভাৰতা নিয়ে বিচার নিপ্রোজন। কিন্তু যিনি সকল কামনা পূর্ণ করেন ভাঁকেট 'কলতক্র' আথ্যা দেওয়া যেতে পারে।

ঈশ্বরই অন্তর্যামী রূপে সকলের হৃদ্রমন্দিরে অবস্থিত থেকে সকলের সব কামনা-বাসনা পূরণ করেন। ধন জন মান বিভা বৃদ্ধি যা চাওয়া যায় তাঁর কাছে, ঐকান্তিকতা থাকলে নিশ্চয়ই তা পাওয়া যায়। স্থ-ছ:থের পারে শাশ্বত আনন্দের রাজ্যে যেতে চাইলে তিনিই তার উপায় ক'রে দেন। আমাদের অভাব বৃরে ও মনের ভাব জেনে যথন যেটি প্রয়োজন গেটি তিনি দিয়ে থাকেন। অন্তর্থামীর কাছে মুথের প্রার্থনার চেয়ে মনের ভাবই বড় কথা।

কর্মর যথন তাঁর মায়াশক্তিকে আশ্রয় ক'রে লীলাবিগ্রহ ধারণ করেন তথন সমগ্র লীলাকালটিতে লোককল্যাণে নিজেকে বিলিয়ে দেন। তাই দেখা যায় ভগবান শ্রীরামক্কফের জীবনে ক্লপার এত বিচিত্র প্রকাশ। তাঁর সারা জীবনে অ্ববাচিত

কুপা বিভিন্ন ভাবে বিভিন্ন ক্ষেত্রে ব্যক্তিবিশেষে প্রকাশ পেলেও অন্যূলীলার একটি বিশেষ দিনে তাঁর ক্ষপাবারি অজস্র ধারায় ঝ'রে পড়েছিল, ভক্ত অভক্ত ধনী নির্ধন যোগ্য অযোগ্য—সকলেই সমভাবে তাতে অভিসিঞ্চিত হয়েছিল। সেদিন অহেতুক ক্যপাসিলু শ্রীরামক্তম্ব 'কল্লভক্ক' হয়েছিলেন, ভক্তদের বাহা পূর্ণ করেছিলেন, আত্মপ্রকাশে অভ্য প্রদান করেছিলেন।

\* \*

শ্রীরামক্কফ অস্থ অবস্থায় কাশীপুর উন্তানবাটীতে অবস্থান করছেন। যে সব তাগনী ঘ্বক-ভক্ত প্রামপুকুরে নিজেদের বাড়ী থেকে এসে পালা ক'রে তাঁর সেবা-শুক্রারা করতেন তাঁলের অনেকে সংসারস্যায়া বিসর্জন দিয়ে পরমারাধা শ্রীপ্তকর সেবায় নিরত হয়েছেন। অগ্রহায়ণের শেষ (২৭শে অগ্রহায়ণ শুক্রবার, ১১ই ডিসেম্বর, ১৮৮৫) অর্থাৎ শীতঋতুর প্রারস্ত থেকে ঠাকুর উন্তানবাটীতে আছেন লোকসমানমের বিরাম নেই—তাঁর অস্তম্যীকথারও অস্ত নেই। ভক্তগণের প্রাণপণ সেবায়তেও উপযুক্ত চিকিৎসায় শ্রীরামক্রফ কিছু স্বস্থ বোধ করতে লাগলেন; সকলের মনে হ'ল তিনি এবার অন্নদিনেই পূর্বের ভাগর স্বস্থ ও সবল হ'য়ে উঠবেন।

ক্রমে পৌষ মাদের অর্ধেক অতীত হ'য়ে ১৮৮৬ খুষ্টান্দের ১লা জ্বামুআরি উপস্থিত।

প্রাভুর প্রতিজ্ঞা ছিল শুন বিবরণ।
হাটেতে ভাঙিব হাঁড়ি ঘাইব যথন ॥
সেই হাঁড়ি-ভাঙা রঙ্গ আজিকার দিনে।
কিভাবে ভাঙিলা হাঁড়ি শুন একমনে॥
( শ্রীপ্রীরামকৃষ্ণ-পুঁথি)

ঠাকুর ঐদিন বিশেষ স্থন্থবোধ করায় কিছুক্ষণ উত্থানে বেড়াবার ইচ্ছা প্রকাশ করলেন। ইংরেঞ্চী নববর্ষ উপুলক্ষ্যে ছুটির দিন ব'লে গৃহী ভক্তেরা
মধ্যাক্ষের কিছু পরেই একে একে বা দলবদ্ধভাবে
উপস্থিত হচ্ছেন। জক্ত দেবেক্রনাথের মাতৃল হরিশ
মুক্তফী ঠাকুরের ঘরে এদে তাঁকে প্রণাম করলেন।
ইনিই সেই ভাগাবান পুরুষ যিনি সর্বপ্রথম এইদিন
ঠাকুরের দেব-বাঞ্ছিত ক্রপা লাভ করেন। হরিশের
সর্বাঙ্গ রোমাঞ্চিত হ'ল, পরম পুলকে অবিরল ধারায়
তাঁর নয়ন ছটি দিয়ে প্রেমাশ্রু ব'রে পড়তে লাগল।

হরিবে হরিশচন্দ্র মূথে মাত্র স্ফুরে।
ক্রপায় আনন্দ কিবা হৃদয়ে না ধরে॥
হরিশকে ক্রপ। করার পর শ্রীরামক্বফের ক্রপাসিফু
উদ্বেলিত হ'য়ে উঠল।

শ্রীরামক্লফ তখন অন্তরঙ্গ দেবেন্দ্রকে ডেকে বললেন:
স্থিবতর কর কথা তোমরা সকলে।

রাম কি কারণে মোরে অবতার বলে॥ (পু<sup>\*</sup>থি) কিন্তু এ-কথার অর্থ কেউই বুঝতে পারলেন না:

কথার স্থগৃঢ় মর্ম কথায় রহিল।

বিকাল ৩টার সময় জ্বীরামক্বঞ্চ উপর থেকে
নীচে এলেন। ত্রিশ জনেরও বেলী জক্ত এসেছেন
—কেহ কেহ ঘরের মধ্যে কেহ কেহ বা গাছের
তলায় বসে কথাবার্তায় রত। জ্বীরামক্বফকে দেখে
ঘরের সকলে সসম্রমে উঠে দাঁড়িয়ে প্রণাম ক'রে
তাঁর অফুগমন করতে লাগলেন। ঠাকুর নীচের
হলঘরের পশ্চিমের দরজা দিয়ে উত্থানপথে নামলেন,
তারপর ধীরে ধীরে দক্ষিণমুখে ফটকের দিকে
অগ্রদর হ'তে লাগলেন, বসতবাটী ও ফটকের
মধ্যস্থলে উপস্থিত হ'য়ে দেখলেন গিরিশ রাম অতুল
প্রভৃতি কয়েকজন ভক্ত বৃক্ষতলে উপবিষ্ট। ঠাকুরকে
দেখতে পেয়ে গিরিশ প্রভৃতি তাঁর কাছে এদে
প্রণাম ক'রে দাঁড়িয়ে রইলেন।

ঠাকুরের এই দিনের রূপ-বর্ণনা পুঁশিকারের অনবত্ত ভাষায়:

আজি মনোহর বেশ প্রভূর আমার। বারেক দেখিলে কভু নহে ভূলিবার॥ পরিধান লালপেড়ে স্থভার বসন।
গায়ে বনাতের জ্ঞামা সব্জ বরণ॥
সেই কাপড়ের টুলি কর্ণমূল ঢাকা।
মোজা পায়ে চটিজুতা লতাপাতা আঁকা॥
শীমঙ্গের মধ্যে খোলা বদনমগুল॥
কাস্তিরপে লাবণাতে করে ঝলমল॥
দারুণ বিয়াধি-জোগে শীর্ণ কলেবর।
কিন্তু বয়ানেতে কাস্তি বহে নিরস্তর॥
মনে হয় অঙ্গবাস সব দিয়া খুলি॥
নয়ন ভরিয়া দেখি রূপের পুতুলি॥

কেছ কোন কথা বলিবার পূর্বেই ঠাকুর সহসা গিরিশচন্দ্রকে বললেন, 'তুমি যে সকলকে এত কথা ( আমার অবতারত্ব সম্বন্ধে ) ব'লে বেড়াও, তুমি ( আমার সম্বন্ধে ) কি দেখেছ ও বুঝেছ ?'

সতাই গিরিশ এখানে সেধানে শ্রীরামক্কষের অবতারত্ব সম্বন্ধে দৃঢ় বিশ্বাসের সহিত নানা কথা ব'লে বেড়াতেন। ঠাকুরের প্রশ্নে গিরিশ বিন্দুমাত্র বিচলিত হ'লেন না, নতজাম হ'য়ে উপ্বর্মিথে তাঁর শ্রীমুথের দিকে তাকিয়ে করজোড়ে গদ্গদম্বরে ব'লে উঠলেন, 'ব্যাস-বাল্মীকি ধাঁর ইয়ন্তা করতে পারেন নি, আমি তাঁর বিষয়ে আর কি বলতে পারি!'

গিরিশচন্দ্রের অন্তরের সরল বিশ্বাদ প্রতিটি কথায় বাজ্ঞ হওয়ায় শ্রীরামক্লফ মৃগ্ধ হলেন এবং তাঁকে উপলক্ষ্য ক'রে হাত তুলে সমবেত সকলকে বললেন, 'তোমাদের কী আর বলব, আশীর্বাদ করি তোমাদের চৈতক্ত হোক।' জীবের প্রতি প্রেম ও করুণায় আত্মহারা হ'য়ে তিনি ঐ কথাগুলি মাত্র উচ্চারণ করেই ভাববিষ্ট হ'য়ে পড়লেন।

সেই গভীর আশীবাণী প্রত্যেকের অন্তরে প্রবলভাবে আশাত করল, দকলের চিন্ত আনন্দে উদ্বেশ হ'য়ে উঠল। চারিদিকে 'জয় জয়' রব পড়ে গেল— চৈতন্তের টেউ থেলে যেতে লাগল। দেশ কাল দিখিদিক মুছে গেল নিমেষে! ভক্তেমা স্থান-কাল ভুগল, ঠাকুরের ব্যাধির কথা বিশ্বত হ'ল, ব্যাধি আরোগ্য না হওয়া পর্যন্ত তাঁকে স্পর্শ না করার প্রতিজ্ঞাও ভূলে গেল। স্কলের মনে হ'ল — এ যেন সেই শাশত চৈতক্ত—যাতে একটুও মালিপ্ত নেই, যা সর্বদা সর্বাবস্থায় বিশুদ্ধ ! মনে হ'ল যেন পরমকারুণিক দেবতা স্নেহময়ী মাতার ভাষ সম্নেহে আহ্বান করছেন—কে কোথায় আছ স্পর্শ ক'রে যাও এই চৈতক্ত-প্রবাহ, হৃদয়ের রুদ্ধ দার উন্মৃক্ত হ'য়ে যাবে—বদ্ধাভূমিতে প্রবাহিত হবে প্রবাহ জলধারা—জাগ্রতা হবে কুলকুগুলিনী।

সকলেই তাঁর পদধূলি গ্রহণের জন্ম ব্যাকুল।
প্রণামের প্রেমপূপাঞ্জলি পড়তে লাগল ঠাকুরের
শীচরণে। আজ শীরামকৃষ্ণ করণায় ও প্রসন্নতায়
আত্মহার।—অর্ধবাহ্যকশায় দিবা শক্তিম্পর্শে একের
পর এক ভক্তকে কৃতার্থ করছেন। ভক্তগণের
আর আনন্দের অবধি নেই।

সকলেই ব্ঝল শ্রীরামক্লফ নিজের দেবত্বের বিষয় আর কারও কাছে গোপন রাধবেন না, পাপী তাপী ধে যেধানে আছে এখন হ'তে সকলে তাঁর অভয়-পদে আশ্রম লাভ ক'রে ধক্ত হবে।

এই অপূর্ব ঘটনায় কেহ নির্বাক্ নিম্পন্দভাবে অবস্থান করতে লাগলেন, কেহ বা মন্ত্রমূর্বাব ঠাকুরকে নিপালক নেত্রে নির্বাক্তনে রত হলেন, কেহ নিজে ধক্ত হ'য়ে অপর সকলকে তাঁর ক্রপালাভে ধক্ত করবার জভে ব্যাকুল, আবার কেহ পূপা-চন্দনে শ্রীঅক্সের পূঝা করতে লাগলেন। স্মধ্র ত্তব-স্ততি ও জয়ধ্বনি চতুদিক থেকে উথিত হ'তে লাগল: 'হৈতক্তের বক্তা বয়ে ধাছে । ওরে তোরা কে কোথায় আছিল ছুটে আয়—জ্ঞান ভক্তি বৈরাগ্য চেয়ে নে। ক্রপার পাত্র উজাড় ক'রে দিছেন প্রভূ!'

'এ কাকে দেখছি!'—শিউরে উঠলেন ঠাকুরের লাতুপুত্র রামলাল। ইইম্তির ধ্যানে বদে কথনও তাঁকে সর্বান্ধ পূর্ণ ক'রে দেখতে পান নি। যখন পাদপদ্ম দেখেছেন তখন মুখখানি মানস-নয়নের গোচর হয় নি! যখন মুখ দেখেছেন তখন কোঞায় বা তাঁর শ্রীচরণকমল! এখন মনে হ'ল সে মৃতি যেন আপাদমন্তক স্পষ্ট ও অচঞ্চল হ'য়ে উঠেছে— হ'য়ে উঠেছে বরাভয়প্রদ ও সর্বাঙ্গস্থলর!

ভক্ত রামচন্দ্র দত্ত অঞ্জলি পূর্ণ ক'রে ফুল নিয়ে বার বার ঠাকুরের পায়ে দিলেন, ঠাকুর তাঁকে স্পর্শ ক'রে ধন্ত করলেন।

ছটি জহুরি চাঁপা নিয়ে এসে অক্ষয় সেন শ্রীপাদপদ্যে দিলেন, ঠাকুর তাঁকেও স্পর্শ করলেন। অক্ষয় সেন এই দিন ঠাকুরের কাছে মহামন্ত্রও লাভ করেছিলেন। হারাণচক্র পায়ের কাছে নভজান্ত্র হ'য়ে প্রণাম নিবেদন করতেই ঠাকুর ভাবাবেশে ভার পাদপ্য রাধ্যলেন হারাণের মাথার উপর।

যাঁর চরণধুগল সকল কর্ম ও মঙ্গলের নিদান সেই অমৃতের অধিপতির অভয় ম্পর্শ লাভ করলেন উপেন্দ্র, অতুল, নবগোপাল, হরমোহন ও কিশোরী।

বৈকুণ্ঠ প্রণাম ক'রে বললেন, 'আমায় ক্লপা করুন।'—স্মিতমুখে ঠাকুর বললেন, 'তোমার তো সব হ'য়ে গিয়েছে।' 'আপনি যথন বলছেন হয়েছে তথন নিশ্চয় হ'য়ে গিয়েছে, কিন্তু আমি যাতে অল্পবিস্তর ব্রুতে পারি তা ক'রে দিন'—বললেন বৈকুণ্ঠ। 'আছ্লা বেশ' ব'লে ঠাকুর মাত্র ক্লণেকের জন্মে বৈকুণ্ঠের বক্ষঃস্থল স্পর্শ করলেন।

ক্ষণকালের ম্পর্শে অপূর্ব ভাবান্তর হ'ল বৈকুঠের। দেখতে পেলেন চতুদিকে শ্রীরামক্কফের প্রসন্ধ হাস্ত-উজ্জ্বল মূতি। আকাশ বাড়ীঘর গাছপালা মাশ্মষ সবেই স্কুহাস শ্রীরামক্কফ।

বিশ্বরূপ-দর্শনে অর্জুনের ভয় হয়েছিল। সর্বতোব্যাপী মূর্তি প্রতিসংহার করবার জন্তে বলেছিলেন
শ্রীকৃষ্ণকে ভীতিবিহ্বল অর্জুন। সরল স্থানর
সৌম্য মান্ত্র্য-মূর্তি যা দেখতে অভ্যক্ত তাই দেখতে
চেয়েছিলেন অর্জুন। বৈকুণ্ঠও ভয় পেয়েছেন—
তাঁর সর্বান্ধ যেন দীর্ণ বিদীর্ণ হ'য়ে যাচেছ—ভাবাবেগ
সইতে পারছেন না। ভাবের উপশম প্রার্থনা
করপেন বৈকুণ্ঠ।

করণামুর ঠাকুর তাঁকে শাস্ত করলেন।
বেলা যে ব'য়ে যায়—আর কে কোথায় আছ,
ছুটে এস—অন্ধ থঞ্জ আতুর বঞ্চিত বিভ্রান্ত পথভ্রপ্ত
সকলে এস, এই মহাভাগবত বুক্ষের স্থানীতল
ছায়ীয় আসন পাত, করুণার নিকেতনে উপবেশন
কর—স্পার্শনিবিক একটিবার স্পার্শ ক'রে লৌহতমুকে উজ্জ্বল কাঞ্চন করিয়ে নাও।

কে কে আসল—কে কে তাঁর পুণ্য ম্পর্শে চৈতক্তময় হ'ল সকলের নাম জানা যায় নি; তবে রাল্লাবরে কর্মরত রাশ্বনি বামুন পর্যন্ত সেই মহাম্পর্শে ধক্ত হয়েছিল এইরূপে সেদিন।

রোশি রাশি রূপা ঢালি প্রভূ ভগবান।
উপরে দ্বিতল ভাগে করিলা পয়ান॥
নিয়তলে ভক্তদের আনন্দের মেলা।
এখানে শ্রীঅঙ্গে উঠে নিদারুণ জালা॥
শ্রীঅঙ্গেতে জালা কেন শুন বিবরণ।
যে যে পাপীদের আজি করিলা মোচন॥
তে সবার জীবনের যত পাপভার।
সকল লইয়া প্রভূ জঙ্গে আপনার॥
গঙ্গাজলে অঙ্গধানি করিলে মোক্ষণ।
তবে না হইল পরে জালা নিবারণ॥
গলায় দারুণ ব্যাধি অন্ত কিছু নয়।
জীবের মোচন কর্মে পাপের সঞ্চয়॥' (পুঁথি)

কী আশ্চর্য ঠাকুরের ত্যাগী সম্ভানদের একজনও কিন্তু সেদিন নিকটে ছিলেন না। এর মধ্যে কি রহস্ত আছে? তাঁদের অনেকে তাঁর সেবার যোগাড়ে ব্যস্ত ছিলেন। শ্রীরামক্ষণ্ণ যেদিন স্বরূপ প্রকাশ ক'রে সকলকে অভয় দিলেন—নিজেকে নিঃশেষে উজাড় ক'রে দিলেন সেদিন সংসারের আবিলতামুক্ত তাঁর চিরকুমার 'হোমাপানীর' দল তাঁর ক্রপা থেকে বঞ্চিত হলেন? তাঁরা তাঁকে পরিপূর্ণজাবে পেয়েছেন, পেয়েছেন বলেই তো তাঁর জন্তু সব ছেড়েছেন—আত্মীয় পরিজন সবকিছু, সব ছেড়ে আত্মসমর্পণ করেছেন তাঁর সেবায়। তাই

নতুন ক'রে দেওয়া-নেওয়ার আর প্রয়েজন হ'ল
না। তিনি তাদের কাছে পরিপূর্বভাবে ধরা
দিয়েছেন—তিনিই যে তাঁদের ইহকাল পরকাল।
শ্রীরামক্ষের স্বরূপ তাঁদের কাছে সদা প্রকটিত।
অন্তরঙ্গদের সহরে তিনি নিজ মুথেই বলেছেন,
ওদের—আমি কে, আর ওরা কে—জানলেই হ'য়ে
গেল। শ্রীরামক্ষণ্ণ তাঁর ত্যাগী সন্তানদের কিভাবে
তৈরী করেছিলেন তা একটি মাত্র ঘটনা থেকেই
বোঝা ধায়:

একবার দক্ষিণেশ্বরে হাজরা-মহাশ্য অল্পরয়স্ক
কয়েকটি যুবককে নানা উপদেশ প্রসক্তে
বোঝাছিলেন, 'শ্রীরামক্তক্ত সিদ্ধ মহাপুরুষ—তাঁর
নিকট সিদ্ধাই প্রভৃতি নানা শক্তি প্রার্থনা করা
চলে। তা না ক'রে শুধু ভাল থাবার-দাবার থেয়ে
তাঁর সদে স্থেথ বাস ক'রে ফল কি?' ঠাকুর
পাশেই ছিলেন—হাজরার কাণ্ড দেখে শুদ্ধসন্ত্ বাবুরামকে কাছে ডেকে বললেন, 'আছ্না, ভোরা
কি চাইবি? আমার যা কিছু তা সবই তো তোদেরই জন্তে। ভিখারীর মতো ক্যাঙলামি করিস নে—ওতে মাহ্মমকে মাহ্মম থেকে পৃথক ক'রে
দেয়। বরং আমার সঙ্গে ভোদের সম্বন্ধ ভাল ক'রে বুঝোনে এবং সমন্ত খনের অধিকারী হবার
চেষ্টা কর।'

পৃষ্ণপাদ লীলাপ্রসঙ্গনার ১লা জারুআরির ঘটনাটিকে শ্রীরামক্কফের 'কল্লতক হওয়া' না ব'লে 'আত্মপ্রকাশে অভয়-প্রদান' বলেছেন; এই নাম-করণই অধিকতর যুক্তিসঙ্গত; কারণ প্রাসিদ্ধি আছে, ভাল বা মন্দ যে যা প্রার্থনা করে কল্লতক ভাকে তাই প্রদান ক'রে থাকে; কিন্তু শ্রীরামক্রফ্ক তো প্রক্রপ করেন নি, নিজ দেব-মানবছের পরিচয় এবং সকলকে নির্বিচারে অভয় আশ্রম্ম প্রদান ঐ ঘটনায় স্থব্যক্ত কয়েছিলেন। সংসারের মায়ামোহে মৃয়্ম মায়্র্য কি চাইতে কি চেয়ে ফেল্বের তাই পর্মকাক্ষণিক ঠাকুর সকলের কিছু চাওয়ার

আগেই তাদের সকলের স্বার্থ-চিন্তা ঘূচিয়ে দেবার জ্ঞান্তে 'তোমাদের চৈত্ত গোক' ব'লে আশীর্বচন উচ্চারণ করেছিলেন।

বংসরাস্তে এই দিনটি আমাদের দ্বারে করাশাত ক'রে বলে, ওঠ—জাগ। সংসারের অজ্ঞ তঃখ-

নৈক্তের মধ্যে শ্রীরামক্ষেরে এই অমোব আশীর্বাণী কালের গণ্ডি ভেদ ক'রে মোহাচ্ছন্ন মান্থ্যের চৈতন্ত সম্পাদন ক'রে চলেছে—সেই ভাবতরঙ্গ সাধকচিত্তে শীলায়িত ভলিমায় নানাভাবে রূপায়িত হি'য়ে ভাকে স্ব্রিধ ক্ষুদ্রভার উধেব উন্নীত ক'রে দিচ্ছে টি

## জন্মান্তর

কবিশেখর শ্রীকালিদাস রায়

পাখী উড়ে যায় আকাশে উঞ্চে —শাখীও উড়িতে চায়,
মাটি টেনে রাথে, করে তাই হায় হায়।
জল উড়ে যায় উপরে বাষ্পাকারে,
তপন শুধুই সহায়তা করে তারে।
উঠে অম্বরে বহুির শিখা ধুমময় রূপ ধরি'—
অথবা হাউইয়ে চড়ি।
মানুষ বিমানে উঠে

যতদূর পারে মেঘের ওপারে ছুটে। ঝরা পাতা সেও উপরের দিকে ধায় বৈশাখী ঝঞ্জায়।

এই উত্থানে 'উঠা' বলা নাহি চলে

সকলেই নেমে আসে পুন ধরাতলে।

অনিবার্য যে ধরণী মাতার টান,

পতনেরই তরে সকল সমুখান।

মান্নুষ মরিয়া যায়,

জ্ঞানিগণ বলে আত্মা তাহার উধের্ব পানে ধায়।
হারায় তাহারে যাহারা—তাহারা উপরেরই দিকে চায়,

আর করে হায় হায়।

আত্মা তাহার একদিন ধরাধামে

নব জাতকের রূপে কি আবার নামে গ

# শ্রীশ্রীশিবানন্দ-স্মৃতিকথা

## শ্রীঅমূল্যবন্ধু মুখোপাধ্যায়

স্থান বেলুড় মঠ, ১৯শে মার্চ, ১৯২৭ সাল।
আব্দ মঠে আদিয়া পূজনীয় মহাপুরুষ মহারাজকে
প্রণাম করিয়া বসিলাম, তিনি কুশলাদি জিজাসা
করিলেন।

ভক্ত: মহারাজ, ষতক্ষণ আপনাদের নিকট থাকি, ততক্ষণ সংসারের সকল কথা ভূলে যাই।

মহারাজ: হাঁ। এইরপে যত আমাদের সক্ষ করবে, সাধু সঙ্গ করবে, তত তোমাদের কল্যাণ হবে। কারণ অবতারপুরুষকে বিশ্বাস করা তো সহজ কথা নয়? তবে আমরা প্রত্যেকে তাঁকে দেখেছি—আমাদের মুখে তাঁর কথা শুনলে ক্রমে তোমাদের ভক্তি-বিশ্বাস পাকা হ'য়ে যাবে। তোমাদের দিন দিন আরও ভগবানলাভের আকাজ্ফা জাগবে।

ভক্ত: মহারাল, 'কথামৃত' পড়ে কত আনন্দ পাই, 'কথামৃত' পড়ে বড়ই উপক্তত হয়েছি।

মহারাজ: ইঁয়া, তা হবে না ? 'কথামূতে' সব আছে।

পঞ্চানন বাবু: 'মাষ্টার মহাশম' কত কটে এই 'কথামৃত' লিখেছেন। একদিন আমি তাঁর নিকট গিয়েছিলুম, দেখি তিনি 'কথামৃত' লেখবার জন্ম সেই নোট বুকখানা রেখেছেন। খানিকক্ষণ বাদে তিনি বাইরে গেছেন, আমি তখন খুলে পড়লুম, কিন্তু একটি কথাও বুঝতে পারলুম না।

মহারাজ: হাঁা, জিনি থুব মেধাবী ছিলেন;
ঠাকুরের নিকট খেতেন ও সব নোট করতেন।
তিনি তাঁার নিজের জন্তেই লিথেছিলেন, ভেবেছিলেন
ভবিষ্যতে পড়বেন। কিন্তু ঠাকুরের দেহত্যাগের
পর তিনি ঐ সব কথা নির্জন জায়গায় গিয়ে,
ধ্যান করে, পরে লিখেছেন। তাই তাঁার দিনের
দিনের সব কথা মনে পড়ত, তারপর লিখতেন,

তাই তো এত চমৎকার হয়েছে। এ**খন কত লোক** শাস্তি পাচ্ছে।

ভক্ত: 'শ্রীখ্রীঠাকুরের সঙ্গে ব্রম্বের লীলা মিলে' এই বলিয়া মান্টার মশান্ট একটি শ্লোক আবৃত্তি করেন। (মহাপুরুবজী অতি মনোযোগের সহিত শ্লোকটি শ্রবণ করিলেন)

মহারাজ: হঁন, ঠিক, ঠাকুরের সঙ্গে সব মিলে যাছে। আহা! গোপীদের কি ভাব! মান, স্থা, তৃঃখা, লজা বোধ নাই। গোপনে তাঁকে দেখবার জন্মে পাগল, প্রেমে বাস্তবিকই মামুধের এইরূপ অবস্থা হয়।

ন্দনৈক ভক্ত: আছো, যীশুখুই—যেমন ত্যাগ প্রচার করেছিলেন, ঠাকুর সেইরূপ করেছিলেন কি ? মহারাজ: কি ক'রে জানলে ঠাকুর করেন নাই ? অবশ্রু, সকলকে তিনি ত্যাগের কথা বলতেন না, কারণ তিনি জানতেন, সকলের ভাগ্যে ত্যাগ হয় না। তিনি যথন আমাদের উপদেশ দিতেন, তথন অন্তলোক সামনে থাকত না, তুমি কি মনে কর, ঠাকুরের ত্যাগের ভাব আমাদের সেই ক'জনের মধ্যেই থাকবে ? কেন দেখছ না-এখন তো ঠাকুরের নামে কত ভাগী সন্তান সব সাধু হ'তে আসছে। বিদ্বান, বুদ্ধিমান, ভদ্রবরের সন্তান, তারা দলে দলে আসছে। পেটের দায়েতে এরা সাধু হয় না! Universityর ( বিখ-বিত্যালয়ের ) বড় বড় degree ( উপাধি ) পেয়েছে। সেই সব ত্যাগ ক'রে এথানে আসছে। এই কি ঠাকুরের জন্ম নয় ? অবশ্য দেশ শুদ্ধ লোক ভো আর ত্যাগ করতে পারবে না ? তবে তারা ঠাকুরের এই ত্যাগের mould (ছাঁচ)কে ideal (আদর্শ) নিয়ে চলবে। নিশ্চয় ক্রমে ক্রমে এই সব হবে। ঠাকুরের জীবনের ত্যাগের ভাব এ দেশের লোকের ideal ( আদর্শ ) হতেই হবে, এই বিষয়ে আরু সন্দেহ কি ?

এই সব কথা যথন হইতেছিল, তথন উপস্থিত हिल्लन পঞ्চাননবাবু, চক্রবর্তী মহাশয়, নরসিংহ বাবু, নির্মলবাবু ও মহাপুরুষ মহারাজ্ঞীর পূর্ব-तक्रताभी खरेनक खरू भिषा। **मकरल नि**ख्या। খর যেন শান্তির নিকেতন হইয়াছে। সকলেরই মন এখন এক ধর্মরাজ্যে বিচরণ করিতেছে। কোন ভক্ত বদিয়া বদিয়া ভাবিতেছে আর মহাপুরুষজীর কথাগুলি স্মরণ করিতে চেষ্টা করিতেছে—তাহাতেও বিমল স্থা এই নিস্তর্কতা ভল্প করিলেন জ্ঞাহন্দ দাদা আদিয়া। ভাহার হাতে একথানা টেলিগ্রাম মিদ ম্যাকলাউড বোষাই হইতে করিয়াছেন। মহাপুরুষজী উহা যত্তের সহিত পড়িয়া খুশী হইয়া বলিলেন, 'চলল এবার, জয় গুরু মহারাজ।' পুজনীয় বিখানন্দ মহারাজের চিঠি (বোধাই) হইতে আদিয়াছিল—কি ভাবে মিদ ম্যাকলাউড সেথানে স্বামীজীর উৎসবের সভা পরিচালনা ক্রিয়াছিলেন, তাহা পড়িয়া আমাদিগকে শুনাইলেন।

জনৈক ভক্ত: আচ্ছা মগরাজ, আমরা তো সংসারী লোক, আমরা জপ-ধ্যান বেশী করতে পারি না—আমরা ঠাকুরের নাম করেই মুক্তি পাব কি?

মহারাজ: নিশ্চয়ই তাঁর নাম আর তিনি কি পৃথক ? নাম করলেই ত সব হ'য়ে যাবে, আবার কি ? নামই সব, নামই সত্য, নাম করবে, আবার কি ?

এবার ননীলালবাবু প্রণাম করিয়া বিদায় নিতেছেন। তাহাকে বলিলেন, 'ঠাকুর বরে বাও, প্রসাদ নাও। আহা—ননীলাল তুমি বেশ আছ। ঠাকুর তোমায় কোন ঝঞ্চাটে রাথেন নাই, বেশ মৃক্ত, বিয়ে কর নি। কোন ঝঞ্চাটও নেই—কেন আর রয়েছ ? এসে পড় না এইখানে। আমরা জানি তুমি বেশ মৃক্ত আছ। আর কেন, তুমি এসে পড় '—কথা গুলি সব জোরের সহিত বলিলেন।

ননীশাল বাবু: হাঁ। মহারাজ, এবার একটা বন্দোবস্ত ক'রে এসে পড়ব। আপনার রূপা।

মহারাজ: হাঁ এসে পড়।

ক্রমে সন্ধ্যা হইয়া আদিল। পূর্বোক্ত ভক্তটি

মহারাজের জন্ম একথানা কাপড়, একটি আফ্র ত একটি ধ্রমূজা আনিয়াছিলেন। তাহা মহারাজের
পদপ্রান্তে রাধিয়া বলিলেন, জাপনি এই গরীবের

কাপডখানা পরিবেন।

মহারাজঃ আর কাপড় এনেছ কেন? কত কাপড় রয়েছে। মহারাজ সেবককে ভাকিয়া বলিলেন, দেথ এই কাপড়খানা বেশ পাতলা, কাল ছুপে দেবে। গ্রমের দিনে বেশ হবে, ফলগুলি ঠাকুর ঘরে দাও।

মশা থ্ব জালাতন করে, তাই শঙ্কর মহারাজ বেলা থাকিতেই মশারি টাঙাইতেছেন ও মশা ভাডাইতেছেন।

মহারাজ: মশা বড় জালাতন করে। ছই একটি মশারির ভিতর থেকেই সারা রাত্রি জালাতন করবে।

ভক্ত: মশা পায়ে বড় কামড়ায়।

মহারাজ: উহারা যে ভক্তলোক, তাই পায়ে কামড়ায়। (সকলের হাস্ত)

ভক্ত: আছো মহারাজ, মশা কেন ভগবান সৃষ্টি করিলেন।

মহারাজ: এ কি ক'রে বলব ? এ সব তুর্বোধ্য। ভগবান কেন করলেন, এই সবের উত্তর দেওয়া যায় না। তাঁর ইচ্ছা। (একটি ভক্ত এবার প্রশাম করিয়া বিদায় গ্রহণ করিবেন) আস্তন, আপনার গলাটা সাক্ষক, একদিন পদাবলী শুনতে হবে।

ঐ ভক্ত: হাা, আমি একদিন শুনাব।

এবার সন্ধ্যা হইল। ঠাকুরের একটু প্রসাদ গ্রহণ করিয়া মহারাজ নানা ঠাকুরদেবভাদের নাম করিতে শাগিলেন। আমি প্রণাম করিলাম। মহারাজ । এসো, তুমি কি এখনই যাবে ।
আমি : না মগারাজ ; আরতির পরে যাব।
আরতি দর্শন করিয়া শ্রীমহাপুক্ষ মহারাজজীর
ববে আদিশাম।

গরাজঃ তুনি এখন যাবে ?

দানি: না, আমরা একদকে যাব।

কথা প্রদক্ষে প্রকাশীধামের কথা উঠল। মহাপুক্ষ মহারাজ বলিলেন, হাঁ, আমরা যথন প্রকাশীধামে ছিল্ম, তথন গ্রম পড়লে খুব কুধা হ'ত,
কি আর করি, রায়ার সময় কয়েকথানা রুটী তৈরী
করে রাথতুম, সয়াবেলা তাই থেতুম। তথন
তথাকার আয় খুব কম, তাই ঐ বাবস্থা করতে হত।

চন্দ্র মগরিজের কথায় বলিলেন, ও বড় চমৎকার লোক, এমন ভক্তি বিখাদ হর্লত। দেখ তো, ঐ পঙ্গু শরীর। বদে বদেই ১৫।১৬ জনের খাওয়া-দাওয়ার ব্যবস্থা ওকে করতে হয়। অতি চমৎকার লোক, বড়ই আশ্চর্য হই।

ভক্ত: মহারাজ, এগার যখন কানীতে ছিলাম তথন তিন্ট রোগাকে জিজাসা করেছিলাম
—তা আমরা যে মঠের ভক্ত তা জানতে দিই
নাই—তোমানের এখানে কেমন চিকিৎসা হয়?
সাধুবা কেমন যত্ন করেন? তারা উত্তর করল, বাবু,
এমন চিকিৎসা কোথাও পাই নাই। সাধুবা
বড়ই যত্ন করেন।

মহারাজ: হাঁ, সাধুরা তো আর হাস-পাতালের মত দেবা করে না। প্রাণের টানে করে—নিজেদের উর্লতির জক্ত।

ভক্ত: শুনেছি, আপনানের নাকি মাত্র চার আনা সংল ছিল।

মহারাজ: না হে না—চার আনাও ছিল না। তবে গল্লটা শোন—একদিন চারুবাবু আর একজন গঙ্গার ধারে বিকালে বেড়াজিলেন। তারা দেখে—রাস্তায় একজন বৃদ্ধ কি বৃদ্ধা পড়ে আছে। অন্তিমকাল উপস্থিত। একটু জল থেতে

চাইছে। কিন্তু কারো জ্রাক্ষপ নাই। এমন সময় চারুই বোধ্বয় ঐ রোগীর নিকট গিয়ে দেখে যে হাঁ ক'রে জ্বল চাইছে। চারু গিয়ে জল দেয়। এবং দেখে যে কাপড়ও নষ্ট হয়ে রংয়ছে। তথন ভিক্ষা ক'রে একথানা পুরানো কাপড় আনে। একটি মেয়ে খাটে যাছিল। তাঁকে বলল, আপনার কলগীটা দেবেন, আমি একছড়া জল এনে এই বোগীকে পরিভার ক'রে দেব। স্ত্রীলোকটি দয়া ক'রে নিজেই জল এনে দিলেন। ওরা রোগী:क পরিষ্কার ক'রে কাপড় পরিয়ে বোধহয় পরিচিত কারো বাড়ীতে নিয়ে গেল। দেই সময় বাজারে এক ভদ্রলোক যাচ্ছিলেন। তাঁর কাছে এই রোগাঁর কথা व'ल किছू डिका हाहेलन। थे जन्ताक भरकहे থেকে একটি দিকি দিলেন। তাই দিয়ে পথোর ব্যবস্থা হ'ল। কেদার বাবা ও চারুবাবু ভিকা ক'রে প্রায় ১৫ দিন এই ভাবে সাহাধ্য করলেন। রোগী আরোগ্য লাভ করল। এরপর থেকে মাঝে মাঝে ঘাটে এরূপ রোগী যে সব দেখতে পেত, তাদের দেবা যত্ন করত। তার পরে বাড়ী ভাড়া ক'রে এইরকম দেবা করত। এখন দেখ এই আশ্রমে ১৫ । বেড ( শ্ব্যা ) হয়েছে, তবু কুলায় না।

এইবার আমরা হড়ি দেখিলাম। চৈত্র মাস হইলেও ঐদিন বেশ ঠাওা হাওয়া বহিতেছিল। দোল পূলিমার পরের দিন—বেশ টাদের আলো। আমরা উঠিব এমন সময় মহাপুরুষজী আমাকে বলিলেন—তুমি আলোয়ান আন নাই?

ভক্ত: না মহারাজ, গতকাল দব গ্রম জামা তুলে রেখেছি। চৈত্র মাদেও গ্রম কাপড় লাগবে মনে হয় নি। (মহারাজ হাদিতে লাগিলেন) শনিবার হলেই ছটফটানি ২য় কংন আসব ?

মহার জ: দেখা এই ছটফটানিই আদল জিনিস। এইটি ঘেন থাকে। এবার আমরা প্রণাম কহিয়া চাঁদের আলোম নমটার সময় গ্রাপ্ত টাক্ক বোডে আদিয়া বাদের জন্ত দাড়াইলাম।

## মেরী মাতা

### শ্রীমধুস্দন চট্টোপাধ্যায়

ষবে মেরী মাতা ঝুঁকে প'ড়ে আকাশ হ'তে চাহিল আমার নীল কানন পানে, না জানি শীতের দেই কুহেলী ক্ষণে জাগিল কী স্তুতির্ব তরুবিতানে।

শাথায় শাথায় ঝরে তুষার**রাশি**ভূমির মাঝারে ঢাকা শতেক মাণিক গুঁজি গুঁজি বরফের ঝরিছে হাসি, ছায়ায় ছায়ায় মায়া জাগিছে ক্ষণিক! মেরী মার মুথে ওই জাগিল আলো,
মেরী মাতা ঝুঁকে পড়ে পৃথিবী 'পরে, তাঁ
ভাত্র শরীর তার দেখায় ভালো,
অঙ্কুর জাগিল কি জীবন তরে!

মেরী মাতা যবে হ'ল মলিনা হুখে
নিবে গেল আকাশের রামধমু ওই,
ভায়োলেট ফুলদল ফুটিল কোথা—
হঃথ ও ক্ষতি ছাড়া তুপ্তি সে কুই?

মনোরম স্বপ্ন যে ফুলে ও ফলে,
মেরী মাতা পুন: ও কি জাল বুনিল ?
মরে-যাওয়া লতাগুলি ফাল্কনে যে
পুনরায় জীবনের ডাক শুনিল।

## এতিমায়ের কথা

গঙ্গায় যে কত অপবিত্র জিনিস ভেসে যায়, তাতে গঙ্গা কি কখন অপবিত্র হয় ? দেখ মা, শরণাগত হ'য়ে পড়ে থাকতে হয় তবে ত তাঁর কুপা হয়। (জপ) যেমন ভাবে করবে তেমনি ভাবেই হবে। ঠাকুরকে সর্বদাই আপনার ভাববে।

প্রার্থনা করেছিলুম 'ঠাকুর আমার দোযদৃষ্টি ঘুচিয়ে দাও, আমি যেন কারও দোষ না দেখি।' দোষ ত মানুষ করবেই। ও দেখতে নেই। ওতে নিজেরই ক্ষতি হয়। দোষ দেখতে দেখতে শেষে দোষই দেখে।…দোষ কারও দেখ না, শেষে দৃষিত চোখ হ'য়ে যাবে।

অবিশ্বাস ত আসবেই। সংশয় আসবে, আবার বিশ্বাস হবে। এই রকম করেই ত বিশ্বাস হয়! এই রকম হ'তে হ'তে পাকা বিশ্বাস হয়।

ঠাকুরের আবির্ভাব থেকে সতাযুগ আরম্ভ হয়েছে। বিশেষ বিশেষ লোক তাঁর সঙ্গে এসেছেন। এই নরেন সপ্ত ঋষির মধ্যে প্রধান ঋষি। তিনি ত শত ঋষির মধ্যে বলতে পারতেন, তা না বলে সেই বড় সাতজনের মধ্যে একজন বললেন।

\*

## সমালোচনা

• গীভা-ধ্যান ( বিতীয় থপ্ত )— মহানামত্রত প্রকারী প্রণীত। প্রকাশক—'শ্রীস্থনর্শন'-সম্পাদক শ্রুমনা নিয়োগী লেন, কলিকাতা ত; পৃষ্ঠা— ১২০০; মূল্য—২ ।

গীতা-ধ্যান পুশুকথানিতে গ্রন্থকার বর্তমান সময়ের উপযোগী করিয়। শ্রীমন্তগবদ্গীতা ব্যাথাা করিয়াছেন। বিভিন্ন পরিচ্ছেদে যজ্ঞ, লোকসংগ্রহ, নৈতিক সমস্থার সমাধান, ছাদশ যজ্ঞ, কর্মসংকাস, সমদৃষ্টি, ধ্যান মন:সংব্যম আলোচিত হইয়াছে। প্রথম ধণ্ডের মতই দ্বিতীয় প্রগুর সমাদৃত হইবে বলিয়া আমরা বিশ্বাস করি। আশা করি, গীতার বাকী অংশগুলি অর্থাৎ দ্বিতীয় ও তৃতীয় ষট্ক অচিরেই প্রকাশিত হইবে।

লোক**লিক্ষা সমাচার** : লোকশিক্ষা-পরিষদ রামক্কঞ্চ মিশন আশ্রম, নরে<del>ল্</del>রপুর থেকে শ্রীন্সনস্ত- কুমার রাণা-সম্পাদিত এবং শ্রীবিবেকানন্দ চৌধুরী
কতৃ কি প্রকাশিত ৬টি ফুলস্ক্যাপে সাইক্লোষ্টাইলে
ছাপা নৃতন পত্রিকাটি পেয়ে এবং পড়ে মনে হয়েছে
এতদিনে বুঝি শিক্ষিত ও তথাকথিত অশিক্ষিতদের
মধ্যে বেড়া ভাঙার কাজ শুরু হয়েছে।

প্রথম পৃষ্ঠায় স্থামী লোকেশ্বরানন্দ 'সমাজশিক্ষা' প্রবন্ধে এই পত্রিকাটির দিঙ্নির্বন্ধ ক'রেছেন: সমাজশিক্ষার দায়িত্ব ও কল্যাণব্রত। প্রসক্ষক্রমে সম্পাদক লিখেছেন: আমরা এদেশের সাধারণ মান্তবের শিক্ষা দীক্ষা ও কার্যের কাহিনীকে রূপ দিতে চলেছি 'লোকশিক্ষা সমাচারে'র মাধামে। বাংলাদেশের বিভিন্ন অঞ্চলে পরিষদের সমাজশিক্ষামূলক সমাচার-পাঠে আমরা উৎসাহিত। জ্বনৈক গ্রামসেবকের সঙ্গে আমরাও আশা করি 'লোক-সমাচার' শীত্রই ছাপার অক্ষরে লোকের ম্বরে ছড়িয়ে পড়বে।

### শ্রীরামরুষ্ণ মঠ ও মিশনের নব-প্রকাশিত পুস্তক

History of the Ramakrishna Math and Mission—by Swami Gambhirananda, with a foreword by Christopher Isherwood, Published by Advaita Ashrama, Mayavati, Almora, Pages xii+433+19 (with appendix and index) Price Rs. Ten.

শীরামক্রফ মঠ ও মিশনের ইতিহাস, স্বামী গন্তীরানন্দ প্রণীত, বিখ্যাত লেখক ক্রটোফার ঈশারউড-লিখিত ভূমিকা সম্বলিত। প্রকাশক: অবৈত আশ্রম, মায়াবতী, আলমোড়া। [ কলিকাতা অফিস: 4, Wellington Lane, Calcutta —13] পৃষ্ঠা xii + ৪৫২, মুদ্যা দশ টাকা।

শ্রীরামক্ক মিশনের ৩০ বংসর পৃতি উপলক্ষে সারকগ্রন্থকে এই ইতিহাস রচিত হইরাছে। ইহাতে ১৮৯৭ হইতে ১৯৫৭ এপ্রিল পর্যন্ত মিশনের ইতিহাস প্রিপ্ত হবৈরাছে।

মধ্যায় পরিচয়: Inspiration, Inception, Preparation, Bursting Forth, On the March, In the Leader's Footsteps, In Tune with the Past, Weathering a Political Storm, Balanced Evolution, A Quinquennium of Progress. A New Order in Travail, Expansion and Consolidation, Centenary Tributes to the Master, Through National Calamities, Under Independence, Current events, Appendix, Index.

## শ্রীরামকৃষ্ণ মঠ ও মিশন সংবাদ

দিল্লীঃ শ্রীরামকৃষ্ণ-মন্দির প্রতিষ্ঠা

গত ২৮শে নভেম্বর ( ১২ই অব্যহায়ণ )
বৃহস্পতিবার সকালে স্তোত্র ও ভল্পন-মুথবিত
পরিবেশের মধ্যে শ্রীরামক্রফ মঠ ও মিশনের অধ্যক্ষ
শ্রীমৎ স্বামী শঙ্করামন্দঞ্জী মহারাজ দিল্লী আশ্রমে
নবনিমিত মন্দিরে শুল্র শঙ্দলের উপর উপবিষ্ট
শ্রীরামক্রফদেবের পূর্ণাব্যব মর্মর-মৃতি প্রতিষ্ঠা
করিয়াছেন।

ভারত, সিংগল ও পাকিন্তানে অবস্থিত মিশনের বিভিন্ন কেন্দ্র ইতে সমাগতশ তাধিক সন্নামী ও ব্রহ্মচারী অধ্যক্ষ মহারাজকে পুরোভাগে লইয়া পুরাতন মন্দির হইতে শোভাযাত্রার আকারে বাহির হইয়া নৃতন মন্দির প্রদক্ষিণ করিলে পর অধ্যক্ষ মহারাজ মন্দিরে মুঠি প্রতিষ্ঠা করেন। দ্বিপ্রহরে ২৯০০ ভক্ত প্রসাদ পান এবং সন্ধ্যায় সমবেত জনগণ মন্দিরে মারতি দর্শন করিয়া অনন্দিত হন।

মন্দির প্রতিষ্ঠার পূর্বদিন (বুধবার) বাস্তপূজা ও হোম, এবং পরদিন (শুক্রবার) রুদ্রপাঠ ও রুদ্রহোম অন্তৃষ্টিত হয়। চারদিনব্যাপী অনুষ্ঠানের স্থাীর শেষ দিন শনিবার ৩০শে নভেম্বর ভারতের রাষ্ট্রপতি ভক্তা শ্রীরাজেন্দ্র প্রদাব মাশ্রম গ্রন্থাগার ও মন্দির দর্শনাস্তর মন্দির প্রতিষ্ঠা উপলক্ষে জনগাধারণের একটি সভায় সভাপতিরূপে বলেন: শ্রীরামক্রফের শিক্ষার একটি বিশ্বস্থানীন আবেদন আছে। তিনি ও তাঁহার অনুগামীরা সেবাকেই শ্রেষ্ঠ সাধনা মনে করেন।

রাইপতি বলেন যে উচ্চ দার্শনিক তথা বা আখ্যাগ্মিকতার সন্ধানে তত নম — নিংম্বার্থ দেবার জন্তই তিনি নিশনের আদর্শের প্রতি আরস্ট। প্রাকৃতিক ত্রোগ বা মকু যে কোন কারণে হউক, যেখানেই ত্রেকই—মিশনের ক্মীরা সেখানেই মান্থের ত্রে লাঘ্য ক্রিবার জ্ঞা অক্লান্তভাবে আত্মনিয়োগ করেন। আঞ্জ ভারতের চারিদির্কে মিশনের শাখা প্রসারিত।

শীরামর ষণ-প্রদঙ্গে তিনি আরও বলেন : ক্রেছন যথন পুরাতন রুষ্টিধারা হইতে দ্রে সরিয়া যাইতেছিল এমনই এক যুগে তিনি সশরীরে ছিলেন; তাঁহার ভাবের ভাবক নয়—এমন ব্যক্তিও তাঁহার সাক্ষাৎ সক্ষে অবশেষে প্রভাবিত হইত।

সভার প্রারম্ভে সকলকে স্বাগত জানাইয়া স্থানীয় মিশনকেন্দ্রের সম্পাদক স্থানী রঙ্গনাথানন্দ বলেন: শ্রীরামক্ষণ্ণ সকল ধর্মের ঐক্য, সহযোগিতা, সমন্বর ও সামজ্ঞের প্রতীক। সভাপতির ভাষণের পর সাহিত্য আকাদামির সহকারী সম্পাদক ভক্তর জর্জ, অধ্যাপক প্রিলোচন সিং এবং স্থানী চিদান্থানন্দ কিছু বলেন। অতঃপর ভক্তর রাজেন্দ্রপ্রসাদ মন্দির-প্রতিষ্ঠার জন্ম অর্থদাতা, মন্দিরের স্থপতি, পরিদর্শক ইঞ্জিনিয়র ও প্রধান মিন্ত্রী—প্রত্যেককে মন্দির-সংক্রান্ত একথানি করিয়া স্থন্দর ছবির এলবাম প্রদান করেন। রাত্রি ৮-৩০ মিঃ সময়ে অস ইণ্ডিয়া রেডিওযোগে রাষ্ট্রপতির ভাষণ স্বর্গ্র প্রসারিত হয়। মান্দোজ ও দাঙ্গায় রিলিফ

গত সেপ্টেম্বরের শেষাধে রামনাথপুর জেলার কয়েকটি তালুকে সাম্প্রধায়িক দালায় বহু গৃহ জ্মাভূত হওয়ায় অনেকে নিরাশ্রয় নিঃসম্বল হইয়া পড়িয়াছে। অনেককেই একবাস্ত্র গৃহত্যাগ করিতে হইয়াছে।

মাপ্রাঙ্গ হইতে মিশনের দেবকগণ ৪ঠা অ ক্টাবর হইতে পর্যক্ষেণ-কার্য শুরু করিয়া মনমত্ররাই ও পরমকুড়ি তালুকে প্রথমেই বন্ধবিতরণের ব্যবহা করিয়াছেন; তিনটি গ্রামে ৬০০ শাড়ী ৪৯৬ ধৃতি ও ০০৪ মাজুর বিতরিত হইয়াছে। শিবলিক ভালুকে ৪০টি গ্রাম প্রবেশণ করা হইয়াছে, তিনটি গ্রামে প্রায় ১৪৫০ গৃহ ভক্ষীভূত; মিশন ০৫২৫টি বাশ ও ১৮৫০০ নারিকেল পাতার ছাউনি বিতরণ
করায় আওঁ ব্যক্তিগণ নিজ নিজ গৃহ পুনর্নির্মাণ
করিয়া লইতেছে। এখনও ০৭টি গ্রাম বাকী।
অতঃপর আরপ্পুকেট্রেই তালুকে পর্যবেক্ষণের পর
িঞ্লাকার্য দেখানে বিস্তৃত হইবে।

মাদ্রাঞ্জ সরকার ও সর্বদলীয় নেতৃগণ নানা ভাবে সাহায্য করিতেছেন; জনসাধারণের সাহায্য আরও প্রয়োজন, সমাগত বর্ষার পূর্বে গৃংনির্মাণ শেষ না হইলে কঠের সীমা থাকিবে না।

### ভুননেশ্বরঃ রবিবারীয় বিভালয়

ভূবনেখবের রামর্ক্ষ আশ্রমের উল্লোগে স্থানীয় রামর্ক্ষ মিশন স্থান ছাত্রদের ধর্ম ও নাতিবিষয়ক শিক্ষা দিবার জন্ম রবিবাসরীয় অধ্যাপনার স্থাপাত-প্রসঙ্গে গত ২০শে অস্টোবর (রবিবার) ওড়িয়ার রাজ্যপাল বলেন: আপনাদের এই প্রচেষ্টায় আমি আনন্দিত, এরপ বিভালয়ে বালক-বালিকারা যথাই উপক্ষত হইবে। এখানে ১৬ বংসর বয়স পর্যন্ত ৪টি শ্রেণী বিভাগ করিয়া প্রার্থনা, ভল্পন, সাধুসন্তের জীবন-প্রসঙ্গ, শেষে সংস্কৃত ভাষায় প্রার্থনা প্রভৃতি হারা ছাত্রাবস্থাতেই বালক-বালিকাদের মনে একটি নৈতিক আধ্যাত্মিক ভিত্তি রচনার সেই করা হইবে। উচ্চত্র দার্শনিক বা কৃষ্টির আলোচনার মাধ্যমে নয়, ভল্পনগান ও জীবনকথার মাধ্যমে ছাত্রছাত্রীদের মনে স্থায়ী ছাপ প্রভিবে বলিয়া আশা করা যায়।

#### কার্য-বিবরণী

রেক্স্ন ঃ রামক্ষ মিশন দোদাইটির কর্মধারা প্রধান ঃ ধর্ম দংস্কৃতি ও শিক্ষা বিষয়ে জনদাধারণের শ্রনা বৃদ্ধি করার কাজে দীমাবদ্ধ। এখানকার স্তব্হৎ গ্রন্থশালা ও পাঠগোর দকল শ্রেণীর পাঠকের জন্ম উন্মৃক। ১৯৫৬ খৃষ্টান্দের কাষবিবরণীতে প্রকাশ: বর্তমানে গ্রন্থগোরে সংস্কৃত, বাংলা, বর্মী, হিন্দী, তামিল, তেলেগু, গুজুরাটা প্রভৃতি ভাষার পুত্তক-সংখ্যা ১৬ হাজারেরও অধিক ( '৫৬ খৃ:
তিন সহস্রাধিক পুত্তক সংযোজিত)। পঠনার্থে
প্রদত্ত ১৮১৭৪ ('৫৫ খৃ:—১০৭৪)। পাঠাগারে
দৈনিক গড়ে ছইশত বাক্তি অধ্যয়নরত থাকেন।
৭টি বিভিন্ন ভাষার ২৪টি দৈনিক এবং ১৭খানি
সাময়িক পত্রিকা লভ্যা হয়। লাইব্রেরির উল্লেখযোগ্য কর্মবিস্তার সাধারণের মধ্যে পাঠাত্বরাগ রুদ্ধি
করিতে সমর্থ হ: যাছে।

আলোচা বর্ষে ভগবলগীতা ও উপনিষদ্ সম্বন্ধে ৭৮টি ক্লাস অন্তর্জিত হয়। এতদ্বাতীত শিক্ষা ও সংস্কৃতি-মূলক আলোচনা, চলচ্চিত্র-প্রদর্শন এবং পাঠচক্রের কাজ যথাগীতি চলে। বিভিন্ন ধর্মের মহাপুরুষগণের আরক উৎসবগুলিও ক্রষ্টুভাবে উদ্বাধিত হয়।

জলপাইগুড়িঃ শ্রীরামক্বন্ধ মিশন আশ্রমের ১৯৫৬ খৃঃ (২৭তম বর্ষের) কার্যবিবরণী প্রকাশিত হইয়াছে। আশ্রমে কার্যপ্রণালী তিন ভাগে বিভক্তঃ চিকিৎসা, শিক্ষা ও প্রচার।

দাতব্য চিকিৎসালয়ে হোমিওপ্যাথি ও এ্যালো-প্যাথি চিকিৎসার ব্যবস্থায় শগরের ও দ্রবতী পল্লবাসীর যথেষ্ট উপকার সাধিত হুইতেছে। আলোচা বর্ষে ১৬ হাজারের অধিক নরনারী চিকিৎসিত হুইয়াছেন। মিশনের মাতৃসদন ও শিশুমঙ্গল বিভাগ ১৮ বংসর যাবং সেবাকার্যে নিযুক্ত। এ বছর ১২৮ জন প্রস্থৃতি ভরতি হুইয়াছিলেন, এবং ৩২০টি শিশু ও ৫৯৪ জন জননী চিকিৎসার্থে আগমন করেন। ৪৭ হাজারেরও অধিক জনকে হুর্ম বিতরণ করা হয়।

আশ্রম-ছাত্রাবাসে ১০টি ছাত্র থাকিয়া পড়াশুনা করিয়াছে। সমাজের অমুন্নত নিরক্ষরগণকে পেথা-পড়া শিথানো ও তাহাদের চহিত্র গঠনের জন্তু একটি হরিজন ও একটি নৈশ্বিভালয় পরিচালিত হইতেছে। লাইব্রেরি এবং পাঠাগার বিশেষ জনপ্রিয়া। আশ্রমে প্রতি রবিবার এবং স্থানীয় ভাগবত সভায় প্রতি শনি ও মঙ্গলবার পাঠ ও আঙ্গোচনা হয়। শ্রীরামরুষ্ণ, শ্রীশীনা ও স্থানীজীর জন্মতিথি উৎসবাকারে মুম্প্রতি হয়; জন্মান্ত্রী, বৃদ্ধপ্রিমা এবং বীশুখ্টের জন্মবিনও পূজাপাঠ এবং আলোচনার মাধ্যমে উদ্যাপিত হয়

**দেওঘরঃ** রামক্বঞ্চ মিশন বিল্লাপীঠের ৩৫তম বার্ষিক (১৯৫৬ খুঠান্দের) কার্য-বিবরণী প্রকাশিত হইয়াছে। আলোচ্য বর্ষে বিভাপীঠে চতুর্থ হইতে দশম শ্রেণীতে ২০১টি ছাত্র ছিল, তন্মধ্যে ১৯টি ছাত্র বাহির হইতে আদিয়া অধ্যয়ন করিয়াছে, বাকী আবাদিক। ১৭জন বিভাগী স্কুল নাইকাল পরীকা रमय, मकरनारे खेखीर्न रय, e जन अथम विভारत। বাষিক পরীক্ষার পর চারদিনব্যাপী শিক্ষাশিবির অনুষ্ঠিত হয় ভাগলপুরে, ৭৭টি বালক ইহাতে যোগদান করে। ত্রীশৈলকুমার মুখোপাধ্যায়ের সভাপতিত্বে পুরস্কার-বিতরণী সভা অর্প্লিত হয়। শ্রীরামক্লফ. শ্রীশ্রীমা ও স্বামী বিবেকানন্দের জন্মতিথি স্কুতাবে উদ্যাপিত হয়। আলোচ্য বর্ষে ১৭ জন দরিদ্র মেধাবী ছাত্রকে ফ্রি বা কম থরচে পাকিয়া পড়িবার স্থােগ দেওয়া হইতেছে। চিকিৎসালয়ের মাধ্যমে পার্শ্ববর্তী দরিদ্র গ্রামাবাদী-দিগকে দেবা করা হয়, দৈনিক রোগিদংখ্যা ছিল গড়ে 👐 ।

### বিছাপীঠের নবরূপায়ণ

দেওবর বিভাগীত বহুমুখী বিভাগতে (Multipurpose School) রূপান্তরিত হইবে, এবং
ইহার উপরের তিনটি শ্রেণী (৯ম, ১০ম, ১০শ)
পুরুলিয়ায় স্থানান্তরিত হইবে,—কতুপিক এইরূপ
স্থির করিয়াছেন। ততুদেশে গত ১৪ই অক্টোবর
পুরুলিয়া শহর হইতে হুই মাইল দ্রে পুরুলিয়াবরাকর রোডের উপর স্থবিন্তীর্ণ আম্রকানন-সংখ্
ক ১৩০ বিবা ভূমিখণ্ডের উপর পশ্চিমবক্স সরকারের
শিক্ষাগচিব ডাঃ ডি. এম সেন মহাশ্ম বিভাগীতের

ন্তন শাধার ভিত্তি স্থাপন করেন। এতত্পলক্ষে বেলুড় মঠ হইতে প্তমীয় স্থামী নির্বাগানক্ষী, মহারাজ পুরুলিয়া গিয়াছিলেন, তাঁহার উপস্থিতিতে শুভাম্প্রান সাফলামণ্ডিত হয়।

চণ্ডীগড়ঃ আশ্রমের ভিত্তিস্থাপন

গত ২৭শে নভেম্বর সকালে এক বিশিষ্ট জ্ব:
সমাবেশের মধ্যে রাজ্যপাল শ্রীসিং চণ্ডীগড়ে রামক্রম্থ
মিশন আশ্রমের ভিত্তিস্থাপন করেন।

এতত্বলক্ষে পাঞ্জাবের মুখ্যমন্ত্রী, শিক্ষামন্ত্রী ও শ্রমমন্ত্রী বক্তৃতা দেন। সকল ধর্মের মূলগত ঐক্য বিশ্বত হইয়াই বর্তমানে নানা ধর্ম বাহিরের আচার-অন্তর্ভান লইয়া বিবাদ করে—মুখ্যমন্ত্রী এই মনো-ভাবের নিন্দা করেন। তিনি আরও বলেন, শ্রীরামক্ষেরে শিশ্ব স্থামী বিবেকানন্দই বলিয়াছেন— ভারত নিজের উন্নতির জন্ম অন্তান্ত কৃষ্টি হইতে শুধু গ্রাহণ করিবে না, বর্তমান সভাতার বিকাশে দান করিবারও তাহার কিছু আছে।

#### আমেরিকায় বেদান্ত-প্রচার

নিউইয়র্ক: রামকৃষ্ণ বিবেকানন্দ সেন্টার স্বামী নিথিগানন্দ ও স্বামী ঋতজানন্দ প্রতি রবিবার নিম্নলিখিত সুচী অমুধায়ী আলোচনা করেন:

জুন: চেতনার স্তর, প্রয়োগক্ষেত্রে হিন্দুধর্ম, ধানের অভ্যাদ, ধর্ম ও বিশ্বভাত্ত, ঈশ্বরদর্শন বলিতে কি বুঝায়।

সেপ্টেম্বর: মনের শক্তি, ঈশ্বরকে কোথায় থুঁ জিব ?
ভালবাদা ও ভগবৎ-প্রেম, মায়া ও সত্য।
তাক্টোবর: অতি-মানদিক জ্ঞান, ধর্মান্তভৃতির
পোপানশ্রেণী, দাধনা।

খামী ঝতজানন্দ প্রতি মঙ্গলবার গীতা এবং খামী নিথিলানন্দ প্রতি শুক্রবার উপনিষদ অধ্যাপনা করেন। তুর্গাপ্সার সময় বিশেষ উপাসনা ও সজীতের আয়োজন হইয়াছিল, এবং খামী নিথিলানন্দ 'শ্রীরামক্কক্ষের মাতৃরপে ঈশ্বর ভাবনা' সহদ্ধে বলেন। সানজালিকোঃ বেদান্ত সোসাইটি
প্রতি রবিবার বেলা ১১টায় এবং বুধবার রাত্রি
দ্বীয় সমিতির ভাষণগৃহে স্বামী অশোকানন্দ,
স্বামী শাস্তম্বরপানন্দ বা স্বামী শ্রদ্ধানন্দ—নিম্নলিধিত
বিষয়গুলি অলোচনা করেন:

. জুন: ঈশ্বরে সঙ্গে মান্তবের মিলন; বেদাস্তদৃষ্টিতে ব্যক্তি, বৃদ্ধের বাণী, অসীম
ডাকিতেছে, নিবেদিত জীবন, শ্রীরামক্ষেত্র
গৃহী ভক্তগণ, মনের লুকানো শক্তি, কেমন
করিয়া ডাকিব? মানসিক স্বাস্থা ও ধর্ম।
জুলাই: স্বামী বিবেকানন্দের মন ও হৃদয়, গুরু ও
শিষ্যা, তবে ধর্ম কি? শক্তি-রূপে চিস্তা,
পবিত্র উপায়, চেতনার বিভিন্ন স্তর।

সেপ্টেম্বর: যা কিছু—সবই ঈশ্বর, তাঁকে খুঁজোন। — উাকে দেখ। হারানো সামঞ্জ্য—কিভাবে ফিরে পাওয়া যায়, কুগুলিনী বা সর্পশক্তি। অক্টোবর: মাতৃভাবে ঈশ্বরোপাসনা, মন কেন
এত চঞ্চল ? ঈশ্বরকে কোথায় খুঁজছ ?

মৃত্যুর রহস্ত, মাছুষের মধ্য দিয়া ঈশ্বরের
কাছে চল, নিয়তি কি নিয়ন্ত্রণ করা ধায় ?
গীতার বক্তা শ্রীকৃষ্ণ, মরবার আগেই যা
ক'রে যেতে হবে, নিয় থেকে উচ্চতর সন্তায়।
এতদ্বাতীত প্রতি শুক্রবার বেদান্তদর্শন সম্বন্ধে
বিস্তৃত আলোচনা হয়, এবং প্রতি রবিবার শিশুদের
মধ্যে উধার সর্বজনীন ধর্মের সাধারণ ভাবগুলি
সঞ্চারিত করিবার বাবস্থা আগ্রে।

জন্মভিথিঃ পৌষ মাদে বাঁহাদের জন্মভিথি অম্প্রিত হইবে:—

শানা শিবানন্দ — ২রা পৌষ, ১৭ই ডিসেম্বর, মঙ্গলবার
,, সারদানন্দ ১২ই ,, ২৭ণে , শুক্র ,,
,, তুরায়ানন্দ ২০ণে , ৪ঠা জামুলারি শনি ,,
,, বিবেকানন্দ ২৮শে , ১২ই ,, রবি ,,

## বিবিধ সংবাদ

ভারত-সংস্কৃতি-পরিষদঃ বেদপ্রকাশের ব্যবস্থা

ঝথেদ সহয়ে বাংলায় ভাল পুস্তক নাই বলিলেও
চলে; এইজন্স ভারত-সংস্কৃতি-পরিষদ্ ৬৪ থণ্ডে
বেদ প্রকাশের সক্ষা গ্রহণ করিয়াছেন। এতছদেশ্রে
গত বরা নভেদর সন্ধ্যা ছয় ঘটকায় রাজা শ্রীনাথ
হলে শ্রীযুক্ত চারুচন্দ্র বিশ্বাস মহাশ্যের পৌরোহিত্যে
পরিষদের এক অধিবেশন হয়। শ্রীমহিমারঞ্জন
ভট্টাচার্য বেদমন্ত্র আবৃত্তি করিয়া অন্তিবাচন
করিলে পর সভায় ঝার্থ্ব-সম্পাদনার জন্ম বিচারপতি
শ্রীপ্রশান্তবিহারী মুঝোপাধাায়কে সভাপতি করিয়া
এক পরিচালকমগুলী গঠিত হয়। সম্পাদক ভক্তর
শ্রীমতিলাল দাশের ঠিকানা: পি ৪৬৭ নিউ
আলিপুর, কলিকাতা—৩৩।

এ যুগের নিরক্ষরত।

জাতিসংবের নিরক্ষরতা-গবেষণার বিবরণে (United Nation Illiteracy Study Report) প্রকাশ লেখাপড়া জানা লোকের সংখ্যা বাড়িতেছে, কিন্তু লোকসংখ্যাও এমন ভাবে বাড়িতেছে—যে অদূর ভবিষ্যতে অশিক্ষিতের সংখ্যা না কমিয়া বাড়িতে পারে।

UNESCO ( জাতিসংখের শিক্ষা-বিজ্ঞান-কৃষ্টি
সমিতি )র ডিরেক্টর জেনারেল ডক্টর লুথার ইভ্যান্স্
বলিতেছেন: নিরক্ষরতা দ্রীকরণ ব্যাপারে আমরা
অতি অব্লই অগ্রসর হইতেছি। পৃথিবীর মাত্র একতৃতীয়ংশ লোক সংবাদপত্র পড়িতে ও ব্বিক্তে পারে।
নিরক্ষরের সংখ্যার্দ্ধি রোধ করিতে হইলে—

শিশুদের জন্ত আরও বেশি বিস্থানর প্রয়োজন, এবং শিক্ষিত হইতে যতদিন লাগে ততদিন তাহাদের বিস্থানয়ে রাখিতে হইবে।

আফ্রিকার অধিকাংশ জায়গায়, মধ্যপ্রাচ্যের বহু স্থানে এবং এশিয়ার ব্যাপক অংশে বয়স্ক ব্যক্তিদের মধ্যে লিখিতে বা পড়িতে পারে না— এমন লোকের সংখ্যা শতকরা ৮০—১০০।

আফ্রিকার বাকী অংশে, এশিয়ার এক তৃতীয়াংশে ইওরোপের এক কোণে, ল্যাটন আমে-রিকার অর্ধে কাংশে নিরক্ষরতা শতকরা ৫০—৮০।

বিংশ শতান্দীর মধাভাগে নিরক্ষর বয়স্ক বাক্তির সংখ্যা ৭০ কোটি। অর্থাৎ শিক্ষাবিস্তারের এই যু:নও বয়স্ক গোকসংখ্যার শতকরা ৪৪ ভাগ নিরক্ষর।

১৯৪৬ খৃঃ এই সমিতির ডিরেক্টর জেনরেল রূপে জুনিয়ন হাক্স্লি বলিয়াছিলেন :

বৈজ্ঞানিক ও যান্ত্রিক অগ্রগতির জন্ত, স্বাস্থ্যের উন্নতিকল্পে, ক্লবি ও উৎপাদন বৃদ্ধি করিতে, মানসিক বিকাশের জন্তু, গণতন্ত্র ও জাতীয় অগ্রগতি, আন্তর্জাতিক চেতনা ও অন্তান্ত জাতিকে বৃদ্ধিবার জন্তু প্রথম প্রয়োজন অক্ষর্ত্তান।

ইওরোপ এবং ইংরেজী বলা আমেরিকার পরই অকরজানের উচ্চহার দৃষ্ট হয় দক্ষিণ পাাদিফিক অঞ্চল; মাত্র এক শতান্দী পূর্বে তাহারা ছিল একেবারে আদিম জাতি। আ'ফ্রকায় এই হার নিয়হম, তবে এই ভূষওের বহুত্বানে যেরূপ শিক্ষা- প্রেটটা শুরু হুইয়াছে, আশা করা যায় শীঘ্রই আশ্চর্য রূপন্তের দেখা দিবে।

শিক্ষা-বিস্থার-ব্যবস্থায় একটি গুরুতর ব্যাপার বিশেষ বিবেচনার বিষয়: পুথিবীর জনসংখ্যার জত বৃদ্ধি। বর্তনান বৃদ্ধির হার—শতকরা ১৯ এর কিছু বেশী, অর্থাৎ বৎসরে ৪ কোটি ও লক্ষ।

ভারতের ১৭ কোটি ৪০ লক্ষ বয়স্ক নিংক্ষরের মধ্যে ৭ কোটি ৯০ লক্ষ পুক্ষ, ৯ কোটি ৫০ লক্ষ নারী; শহরে বয়স্ক নিরক্ষরের হার শতকরা ৭৫, গ্রামে প্রায় ৯২।

উত্তর আফ্রিকায় বয়স্ক নিরক্ষর—৩ কোটি ৪০ লক্ষ, মধ্য ও দক্ষিণে ৬ কোটি ৪০ লক্ষ; এশিয়ায় চারিটি অঞ্চলে ৫১ কোটি। উত্তর-(শতকরা ৪) মধ্য-(শতকরা ১২) দক্ষিণ-(শতকরা ২৮) আমেরিকায় ৪ কোটি ৫০ লক্ষ; ইৎরোপে—২ কোটি ২০ লক্ষ; চীনের লোকসংখ্যা ৫৮ কোটি, নিরক্ষর শতকরা ৫০-এর উপর; সোভিয়েট রাশিয়ার লোক-সংখ্যা ২০ কোটি, নিরক্ষর শতকরা ৫০-১০।

দেখা গিয়াছে—অনেক দেশেই শিল্পাঞ্চল শেখাপড়ার চর্চা বেশি এবং ক্লবি-অঞ্চল নিরক্ষরতা অধিক। গড়ে মাথাপিছু বেশি আয় অপেক্ষা জাতীয় আয়ের সম-বন্টনই শিক্ষাবিভারের সহায়ক।

নিরক্ষরতা দুবীকরে বা প্রতিবাধের উৎকৃষ্ট উপায়: সকল শিশুর জন্ম হথোপযুক্ত শিক্ষা ও সর্বজনীন বাধ্যতামূলক প্রাথমিক শিক্ষা। এ সম্পর্কে UNESCO নিজের ভত্তাবধানে ল্যাটন আমেরিকায় বিশেষ চেষ্টা করিভেছে। অন্তত্ত যে সকল স্থানে শিক্ষার হার অভাস্ত কম সেধানেও গ্রামা, বহিরাগত, ধর্মীয় ও সাধারণ নরনারীবারা মৌলিক শিক্ষা বিস্তারের চেষ্টা চলিভেছে।

[World Illiteracy at Mid-Century, UNESCO হইতে গংকণিত]

## বিজ্ঞপ্তি

আগামী ২৮শে পৌষ, ১২ই জালুআরি রবিবার, শ্রীমৎ স্বামী বিবেকানন্দের জন্মতিথি বেলুড় মঠে ও সর্বত্র অনুষ্ঠিত হইবে।